
 

 

www.bibliotecadeguineaecuatorial.org 



 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
                              

 

 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

Copyright Notice for the Document: "EL EJE ANTES DE LA 
FRAGMENTACIÓN™" 

Copyright © 2026 by Javier Clemente Engonga Avomo.​
All rights reserved. 

No part of this book may be reproduced, distributed, or transmitted in any 
form or by any means, including photocopying, recording, or other 
electronic or mechanical methods, without the prior written permission of 
the author, except in the case of brief quotations embodied in critical 
reviews and certain other non-commercial uses permitted by copyright law. 

For permission requests, please contact the author at:​
info@theunitedstatesofafrica.org 

Published by The United States of Africa™ . 

This work is protected under international copyright laws. Unauthorized 
use, distribution, or reproduction of any content within this book may 
result in civil and criminal penalties and will be prosecuted to the fullest 
extent of the law. 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

https://chatgpt.com/g/g-xcNAqRrSd-javier-clemente-engongatm
http://theunitedstatesofafrica.org


 

 
 
 
 
 

 
 
 

EL EJE ANTES DE LA 
FRAGMENTACIÓN™ 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 



 

Nota Especial Para Ti, Que Crees Conocer Guinea Ecuatorial, África y la que se 
avecina 

 

Si has llegado hasta aquí creyendo que conoces Guinea Ecuatorial, permíteme advertirte algo 

con honestidad: lo que sabes es solo la superficie. El mapa, los titulares, las cifras, los 

discursos repetidos. Incluso las historias que parecen profundas suelen quedarse en la orilla. 

Este libro no nace para corregirte, ni para convencerte. Nace para descolocarte. 

Guinea Ecuatorial no es un misterio, pero tampoco es tan evidente. Es un lugar donde el 

tiempo no avanza en línea recta, donde pasado y futuro conviven en el mismo gesto, donde lo 

que parece quieto está, en realidad, ajustándose. Aquí, el silencio no significa ausencia. 

Significa preparación. 

África —y Guinea en particular— ha sido explicada demasiadas veces por voces que llegan 

tarde y se van pronto y que por lo general son voces foráneas. Voces que miran, clasifican y se 

marchan con la sensación de haber entendido algo. Este libro no mira desde fuera. Habla 

desde dentro del ritmo, desde la tensión cotidiana entre lo que se dice y lo que realmente 

sostiene las cosas. 

Si esperas una historia de héroes, este no es tu libro. 

Si buscas culpables simples, tampoco. 

Aquí no hay banderas limpias ni finales cómodos. 

 

Lo que encontrarás es otra cosa: la anatomía de las decisiones que no se anuncian, de los 

equilibrios que no salen en los comunicados, de los hombres y mujeres que no figuran en 

ninguna foto pero sin los cuales nada funcionaría. Encontrarás una Guinea Ecuatorial que no 

pide permiso para existir, que no necesita explicación externa para justificarse. 

Este diario se sitúa en un momento concreto —2025 y 2026—, pero no pertenece solo a esos 

años. Es el registro de una transición más larga, una que viene gestándose desde hace 

décadas. Una transición en la que África deja de ser solo escenario y empieza, lentamente, a 

ser arquitecta. No siempre de manera visible. No siempre de forma limpia. Pero sí de manera 

irreversible. 



 

Tal vez te incomode reconocerlo, pero lo que se avecina no es una explosión, ni una revolución 

de manual. Es algo más difícil de detectar y, por eso mismo, más profundo: un cambio en la 

forma de ejercer el control, de administrar el tiempo, de entender el poder.  

No vendrá anunciado. No pedirá aplausos. Simplemente ocurrirá. 

 

Este libro no te dirá qué pensar sobre Guinea Ecuatorial ni sobre África. Te mostrará cómo se 

piensa cuando ya no se depende de la mirada ajena. Te hablará de estructuras que no se ven, 

de decisiones que no buscan legitimación, de silencios que pesan más que cualquier 

declaración. 

Quizá, al leerlo, te preguntes si todo esto es demasiado frío, demasiado calculado, demasiado 

distante. Esa pregunta es parte del viaje. Porque durante mucho tiempo se exigió a África 

emoción, relato, justificación. Ahora, lo que emerge es otra cosa: lucidez. 

No confundas esta lucidez con cinismo. Aquí hay responsabilidad, aunque no se presente 

como virtud. Hay conciencia histórica, aunque no se exprese como consigna. Y hay una verdad 

incómoda que atraviesa cada página: el futuro nunca es amable con quienes no aprenden a 
leer los signos antes de que se vuelvan evidentes. 

 

Si crees conocer Guinea Ecuatorial, este libro no te lo reprocha. 

Si crees conocer África, este libro no te contradice. 

Simplemente te invita a mirar desde otro ángulo, uno menos ruidoso y más preciso. Uno donde 

el poder no se grita y el cambio no se celebra, sino que se sostiene. 

Lee despacio. 

Lee con atención. 

Y, sobre todo, lee sabiendo que algunas de las cosas que aquí se dicen ya están ocurriendo, 

aunque aún no tengan nombre ni sean aparentemente visibles.. 

Lo que se avecina no necesita que creas en ello. 

Solo necesita tiempo. 

 

 Javier Clemente Engonga Avomo 

https://chatgpt.com/g/g-xcNAqRrSd-javier-clemente-engongatm


 

PRÓLOGO 
El eje antes de la fragmentación 

Antes de que el mundo fuera dividido, existía coherencia. No como idea, no como creencia, no 
como sistema formulado, sino como condición natural de la existencia. La realidad, en su 
estado primario, no estaba separada en dominios, disciplinas, identidades o valores opuestos. 
Era densa, continua, no fragmentada. Todo lo que existía compartía un mismo campo de 
pertenencia. 

La fragmentación no es el estado original del mundo. Es una fase tardía. 

Las civilizaciones no comienzan cuando aparecen las ciudades, ni cuando se escriben las 
leyes, ni cuando se fundan religiones. Comienzan cuando un conjunto humano logra orientarse 
alrededor de un eje invisible que permite que la diversidad no se disuelva en caos. Ese eje no 
impone, no moraliza, no explica el misterio: lo contiene. Es una referencia estructural, no una 
doctrina. Una coherencia previa, no una conclusión. 

A ese principio silencioso lo llamamos aquí eje. 

Un eje no es un objeto. No es una figura. No es una autoridad. Es una función ontológica: la 
capacidad de una civilización para organizar su experiencia sin romperla en partes inconexas. 
Allí donde existe un eje, el conocimiento se acumula, la memoria se transmite, la energía se 
retiene y el futuro puede ser proyectado. Allí donde falta, todo se dispersa, incluso cuando hay 
talento, creatividad y fuerza. 

La historia moderna ha cometido un error fundamental: ha confundido el eje con sus 
manifestaciones visibles. Ha llamado “religión” a lo que era estructura, “mito” a lo que era 
arquitectura simbólica, “oscuridad” a lo que era matriz. Al moralizar el origen, perdió el acceso a 
la coherencia. Al dividir el mundo en opuestos —luz y sombra, bien y mal, razón y cuerpo, 
espíritu y materia— debilitó el principio que permitía sostenerlos juntos. 

África conoció el eje antes de esa fragmentación. No como sistema dogmático ni como teología 
cerrada, sino como comprensión funcional del mundo. La negrura no era negación, sino 
densidad. La noche no era amenaza, sino gestación. El caos no era error, sino orden aún no 
decantado. No existía la obsesión por definir, clasificar y separar, porque la realidad era 
experimentada como un continuo vivo. 

Ese conocimiento no necesitaba ser proclamado. Operaba. 

 

 

Por eso no se cristalizó en una figura única ni en un libro sagrado. Por eso se expresó de forma 
distribuida: en cosmologías, en lenguas, en ritmos, en formas de organización social, en 



 

maneras de habitar el tiempo y el espacio. África no careció de eje; careció de la necesidad de 
fijarlo simbólicamente. Mientras otras civilizaciones centralizaban su coherencia en un nombre, 
un dios o una ley, África la mantuvo como práctica viva. 

La fragmentación llegó después. No como evolución natural, sino como interrupción. Cuando 
sistemas externos impusieron sus propios ejes —religiosos, políticos, económicos— no 
integraron el principio africano de coherencia: lo desplazaron. Lo tradujeron a lenguajes que no 
le correspondían. Lo forzaron a operar en marcos que lo negaban en su raíz. La negrura pasó 
de ser origen a ser estigma. La oscuridad pasó de ser matriz a ser carencia. 

Sin embargo, lo ontológico no desaparece. Solo pierde densidad. 

Un eje no muere. Se repliega. 

Durante siglos, África y sus diásporas han vivido en un estado de dispersión estructural. Han 
producido energía, cultura, conocimiento, trabajo, innovación, pero rara vez han podido 
retenerlos dentro de un sistema coherente propio. El problema no ha sido la falta de capacidad, 
sino la ausencia de un eje operativo contemporáneo. Un sistema sin eje puede moverse mucho 
y avanzar poco. Puede brillar, pero no consolidarse. 

Este libro no propone una vuelta al pasado. Los retornos son ilusiones narrativas. El tiempo no 
retrocede. Lo que aquí se plantea es una reaparición: la del eje como principio anterior a toda 
fragmentación, capaz de operar hoy sin religión, sin ideología, sin reacción. Un eje adecuado a 
una civilización global, tecnológica, interconectada, pero ontológicamente exhausta por la 
dispersión. 

Hablar de coherencia cósmica no es hablar de misticismo. Es hablar de estructura. El cosmos 
no se sostiene por creencias, sino por relaciones estables entre sus partes. Cuando esas 
relaciones se rompen, aparecen crisis que ninguna moral ni política puede resolver por sí sola. 
La crisis contemporánea es, en última instancia, una crisis de eje. 

Por eso este libro no busca convencer. La convicción pertenece al terreno de la fe. Este texto 
busca reconocer. Reconocer que antes de la fragmentación hubo un principio que permitía 
sostener la totalidad sin negarla. Reconocer que África fue portadora de ese principio. 
Reconocer que hoy, en un mundo saturado de divisiones, ese eje vuelve a ser necesario. 

Leer estas páginas no exige adhesión ni creencia. Exige atención y paciencia. El eje no se 
impone; se percibe. Y cuando se percibe, la fragmentación deja de parecer inevitable. Las 
partes comienzan a recordar que pertenecen a algo mayor que ellas mismas. 

Este prólogo no inaugura una doctrina. Abre un espacio. Un espacio donde la oscuridad deja 
de ser temida y vuelve a ser comprendida como lo que siempre fue: el lugar donde todo puede 
comenzar sin estar todavía separado. 

INTRODUCCIÓN 



 

Coherencia cósmica en un mundo fragmentado 

Este libro no parte de una pregunta moral ni de una inquietud espiritual en el sentido 
convencional. Parte de una constatación estructural: el mundo contemporáneo ha alcanzado un 
nivel de fragmentación que ya no puede sostenerse a sí mismo. Las crisis visibles —políticas, 
económicas, culturales, identitarias, ecológicas— no son fenómenos aislados. Son síntomas de 
una ruptura más profunda: la pérdida de un eje de coherencia capaz de integrar la totalidad sin 
reducirla. 

La fragmentación no es, como suele afirmarse, el resultado inevitable del progreso. Es una 
consecuencia de haber confundido complejidad con división. Una civilización puede ser 
compleja y, sin embargo, coherente. Puede albergar múltiples lenguajes, identidades, formas 
de vida y sistemas de conocimiento sin desintegrarse. Para que eso ocurra, necesita un 
principio organizador que no dependa de la imposición ni de la creencia, sino de la 
comprensión profunda de cómo las partes se relacionan entre sí. 

Ese principio es el eje. 

Hablar de un eje antes de la fragmentación no significa negar la historia ni idealizar un pasado 
perdido. Significa reconocer que toda forma de orden duradero se apoya en una coherencia 
previa, anterior a las clasificaciones, a las jerarquías y a las narrativas que vienen después. La 
modernidad, al absolutizar la separación —entre sujeto y objeto, entre razón y cuerpo, entre 
naturaleza y cultura— debilitó ese fundamento. El resultado ha sido un mundo altamente 
funcional en términos técnicos, pero profundamente inestable en términos ontológicos. 

África ocupa un lugar singular en esta historia no por romanticismo ni por excepcionalismo 
cultural, sino por trayectoria estructural. Durante largos períodos, las sociedades africanas 
operaron con una comprensión del mundo en la que la coherencia precedía a la forma. La 
realidad no se experimentaba como un conjunto de entidades aisladas que debían ser 
dominadas, sino como un campo continuo de relaciones vivas. El conocimiento no se separaba 
radicalmente de la vida cotidiana. El tiempo no se concebía únicamente como una línea 
progresiva, sino como un tejido de ciclos, retornos y acumulaciones. 

Esta comprensión no era primitiva ni ingenua. Era funcional. Permitía sostener comunidades 
complejas sin necesidad de sistemas dogmáticos cerrados. Permitía integrar lo visible y lo 
invisible, lo humano y lo no humano, lo individual y lo colectivo, sin convertir esas diferencias en 
antagonismos absolutos. En ese sentido, África no carecía de filosofía ni de cosmología; 
carecía de la obsesión por fijarlas en formas rígidas. 

La interrupción de ese proceso no fue el resultado de una evolución interna, sino de una 
imposición externa. La colonización no solo reorganizó territorios y economías; reorganizó el 
campo del sentido. Introdujo ejes ajenos que no estaban diseñados para integrar la totalidad 
africana, sino para fragmentarla en partes administrables.  



 

La coherencia fue sustituida por jerarquías. La negrura, entendida como matriz generativa, fue 
resignificada como déficit. La oscuridad, que antes designaba el lugar de gestación, fue 
convertida en sinónimo de ignorancia o mal. 

Este desplazamiento no eliminó el eje africano. Lo desactivó. Lo obligó a operar de forma 
residual, dispersa, muchas veces clandestina. El resultado fue una paradoja persistente: una 
enorme producción cultural, espiritual y humana sin un centro capaz de retenerla y proyectarla 
de manera acumulativa. La diáspora amplificó este fenómeno. Afrontó nuevas formas de 
fragmentación, pero también conservó, de manera latente, la memoria de una coherencia no 
realizada. 

El objetivo de este libro no es resolver esa paradoja mediante una nueva ideología. Las 
ideologías son respuestas tardías a problemas mal planteados. Tampoco pretende fundar una 
espiritualidad alternativa. La espiritualidad, cuando se separa de la estructura, se convierte en 
refugio o en mercancía. Aquí se propone algo distinto: recuperar la noción de eje como 
principio operativo capaz de articular múltiples planos de la realidad contemporánea. 

Ese eje no puede ser religioso, porque la religión pertenece a una fase histórica en la que la 
coherencia necesitaba ser simbolizada y protegida mediante la fe. Hoy, ese contenedor resulta 
insuficiente. Tampoco puede ser político en el sentido tradicional, porque la política moderna 
gestiona fragmentos más que totalidades. El eje que aquí se explora es post-religioso y 
post-ideológico, no porque niegue esas dimensiones, sino porque las integra en un nivel más 
profundo. 

Hablar de coherencia cósmica no implica abandonar el pensamiento crítico ni la racionalidad. 
Implica ampliarlos. El cosmos no es una abstracción mística, sino el nombre que damos al 
orden relacional que hace posible la existencia. Toda civilización que ha perdurado ha sabido, 
de una u otra forma, alinearse con ese orden. Cuando deja de hacerlo, entra en una fase de 
descomposición que ningún avance técnico puede compensar. 

Este libro se sitúa deliberadamente antes de las categorías habituales. No se dirige a una 
identidad particular ni a una comunidad cerrada. Se dirige a quienes perciben que la 
fragmentación ha llegado a su límite y que continuar profundizándola ya no produce libertad, 
sino agotamiento. No ofrece soluciones rápidas ni programas de acción inmediata. Ofrece un 
marco de comprensión desde el cual otras acciones pueden adquirir sentido. 

El eje antes de la fragmentación no es un objeto a construir, sino un principio a reconocer y 
actualizar. No pertenece al pasado ni al futuro; pertenece a una capa de la realidad que 
permanece disponible cuando las condiciones lo permiten. Este libro es una invitación a 
situarse en esa capa, no para escapar del mundo, sino para volver a sostenerlo sin romperlo. 

 

 



 

Las páginas que siguen desarrollan esta idea desde distintos planos: ontológico, histórico, 
simbólico y contemporáneo. No para cerrar el debate, sino para reabrir un espacio de 
coherencia donde hoy solo hay dispersión. Si el lector encuentra aquí algo familiar, no será 
porque lo haya aprendido antes, sino porque forma parte de una memoria más profunda que 
precede a la fragmentación misma. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

CARTA DEL AUTOR 

Javier Clemente Engonga 

No escribo estas líneas para explicar quién soy. La explicación pertenece al terreno de la 
biografía, y la biografía es siempre un recorte tardío. Escribo para situar desde dónde hablo, 
porque todo eje requiere un punto de enunciación claro, incluso cuando no busca 
protagonismo. 

Durante años he construido, conectado y puesto en circulación ideas, plataformas, espacios 
digitales, proyectos educativos, iniciativas económicas y arquitecturas conceptuales que, vistas 
de manera aislada, podrían parecer dispersas. Sin embargo, esa dispersión nunca fue casual. 
Fue el síntoma de una búsqueda silenciosa: la búsqueda de un eje capaz de sostener la 
complejidad sin reducirla. 

No busqué respuestas en la religión, porque la religión ofrece consuelo cuando lo que se 
necesita es estructura. No las busqué en la política, porque la política administra fragmentos 
cuando el problema es la fragmentación misma. Tampoco las busqué en la identidad entendida 
como frontera, porque las fronteras explican pertenencias, pero no generan coherencia. 

Lo que observé, una y otra vez, fue lo siguiente: África y sus diásporas no carecen de talento, 
ni de inteligencia, ni de creatividad, ni de voluntad. Carecen de un centro de gravedad 
operativo. Carecen de un eje contemporáneo capaz de retener lo que producen y proyectarlo 
hacia el futuro sin depender de sistemas ajenos. 

He visto africanos y afrodescendientes sostener economías que no les pertenecen, enriquecer 
culturas que no los integran, alimentar instituciones que no los representan. He visto ideas 
brillantes desaparecer por falta de estructura, y proyectos necesarios agotarse por operar en 
marcos que no estaban diseñados para sostenerlos. No por incapacidad individual, sino por 
ausencia de coherencia sistémica. 

Comprendí entonces que el problema no era de reconocimiento, sino de autoría. 

La inclusión es una estrategia de supervivencia. La autoría es una condición de civilización. 
Una civilización comienza cuando deja de pedir espacio y empieza a generar gravedad. Esa 
gravedad no se impone; se irradia. Pero para irradiar, necesita densidad. Y la densidad solo se 
logra cuando existe un eje. 

Este libro nace de esa constatación. No es una denuncia ni una reivindicación. Es una toma de 
posición ontológica. No se sitúa contra nadie, porque los ejes reactivos son inestables. Se sitúa 
antes de la fragmentación, en un nivel donde la oposición aún no es necesaria. 

 



 

Hablar de coherencia cósmica desde África no es un gesto simbólico. Es una necesidad 
histórica. África fue portadora, durante largos períodos, de una comprensión del mundo en la 
que la totalidad no estaba moralizada. La oscuridad no era negación, sino potencia. La negrura 
no era identidad, sino matriz. Esa comprensión no fue superada; fue interrumpida. 

El colonialismo no solo reorganizó territorios y economías. Reorganizó el campo del sentido. 
Introdujo ejes que no estaban diseñados para integrar, sino para jerarquizar. Al hacerlo, 
desplazó el eje africano sin permitirle evolucionar hacia formas no religiosas, no míticas, no 
tribales de coherencia. África quedó suspendida entre un pasado que no podía repetir y un 
futuro que no podía construir con sus propios principios. 

Este libro no propone una solución inmediata a ese bloqueo. Las soluciones inmediatas suelen 
ser superficiales. Propone algo más exigente: recuperar la capacidad de pensar desde un eje 
propio, anterior a la fragmentación, y actualizarlo en condiciones contemporáneas. No como 
retorno, sino como continuación interrumpida. 

No me considero fundador de nada. Los fundadores crean sistemas cerrados. Mi función, si 
debe nombrarse, es la de operador de convergencia. Conectar lo que estaba disperso. 
Identificar patrones donde otros ven caos. Sostener complejidad sin reducirla a consignas. Ese 
ha sido el hilo conductor de mi trabajo, incluso cuando no era consciente de él. 

EDEN, como función y no como símbolo, surge de ese proceso. No como utopía ni como 
promesa, sino como consecuencia. Cuando suficientes capas —digitales, educativas, 
económicas, cognitivas— comienzan a alinearse, el eje deja de ser una abstracción y se vuelve 
operativo. No porque alguien lo declare, sino porque la dispersión deja de ser eficiente. 

Este libro no está escrito para todos. Está escrito para quienes perciben que el mundo ha 
llegado a un punto en el que seguir fragmentando ya no produce libertad, sino agotamiento. 
Para quienes intuyen que la oscuridad no es algo que deba superarse, sino algo que deba 
comprenderse de nuevo como matriz de lo posible. 

No pido fe. No ofrezco salvación. No prometo un futuro ideal. Ofrezco orientación. Ofrezco un 
marco desde el cual pensar, construir y habitar sin reproducir las mismas fracturas bajo nuevos 
nombres. 

Si este texto encuentra resonancia, no será porque coincida con creencias previas, sino porque 
active una memoria más profunda: la memoria de una coherencia que precede a la 
fragmentación y que, a pesar de todo, nunca dejó de estar disponible. 

— Javier Clemente Engonga 

 

 



 

CAPÍTULO I 

La oscuridad como matriz 
La oscuridad ha sido uno de los conceptos más malinterpretados de la historia humana. No por 
ignorancia, sino por inversión simbólica. Allí donde las civilizaciones antiguas veían origen, la 
modernidad vio carencia. Allí donde se comprendía densidad, se impuso la idea de vacío. Esta 
inversión no fue inocente: alteró la relación del ser humano con el principio mismo de la 
coherencia. 

En su sentido ontológico, la oscuridad no designa ausencia de luz, sino anterioridad a la 
diferenciación. Es el estado en el que todo existe aún sin estar separado. No es negación, 
sino potencia. No es confusión, sino totalidad no desplegada. La matriz no es caótica porque 
carezca de orden, sino porque contiene todos los órdenes posibles antes de su manifestación. 

Las cosmologías africanas comprendieron esta lógica sin necesidad de formularla como teoría 
abstracta. La negrura no era un atributo negativo, ni un accidente cromático, ni una identidad 
cerrada. Era una condición primordial: aquello que permite que algo llegue a ser sin haber sido 
todavía definido. En este sentido, la oscuridad no se oponía a la luz; la hacía posible. 

La luz revela lo que ya está diferenciado.​
 La oscuridad permite que algo pueda diferenciarse. 

Este matiz es fundamental. Cuando una civilización pierde la capacidad de pensar la oscuridad 
como matriz, pierde también la capacidad de generar futuro sin fragmentarse. Todo debe 
entonces ser explicado, iluminado, clasificado, separado. El mundo se vuelve transparente, 
pero frágil. Visible, pero incoherente. 

África no temía la oscuridad porque no la confundía con el mal. No existía una moralización 
radical del origen. La noche era tiempo de gestación, de transmisión, de memoria. Lo invisible 
no era sospechoso; era simplemente no manifiesto. Esta relación con lo oscuro permitía una 
forma de inteligencia distinta: una inteligencia paciente, no obsesionada con el control 
inmediato, capaz de sostener la ambigüedad sin convertirla en amenaza. 

Cuando la modernidad impuso su paradigma, la oscuridad fue redefinida. Se la asoció con 
ignorancia, atraso, peligro, pecado. Esta redefinición no fue solo simbólica; fue estructural. Al 
deslegitimar la oscuridad como matriz, se deslegitimó también la posibilidad de una coherencia 
que no pasara por la separación extrema de las partes. 

El resultado fue una civilización que solo confía en lo que puede iluminar completamente, 
medir, aislar y explotar. Todo lo que no se deja reducir a esos criterios queda excluido, negado 
o instrumentalizado. La negrura, en este contexto, deja de ser origen y se convierte en déficit. 
No solo en términos raciales, sino ontológicos. 



 

Este desplazamiento tuvo consecuencias profundas para África. No porque África fuera 
“oscura” en el sentido moderno, sino porque su relación con la oscuridad como principio fue 
atacada en su raíz. Se le exigió abandonar una comprensión matricial del mundo para adoptar 
un modelo que privilegia la fragmentación como condición de inteligibilidad. Lo que no se 
fragmenta no se reconoce. Lo que no se separa no se valora. 

Sin embargo, ningún sistema puede sostenerse indefinidamente negando su matriz. La 
fragmentación produce eficiencia a corto plazo, pero desgaste a largo plazo. Cuando todo está 
separado, nada se sostiene por sí mismo. La necesidad de control aumenta, las estructuras se 
rigidizan, la creatividad se empobrece. El mundo se llena de luz artificial y pierde profundidad. 

La oscuridad como matriz no es un concepto espiritual en el sentido místico. Es una 
descripción estructural del modo en que emerge la forma. Todo proceso creativo auténtico 
atraviesa una fase oscura: una fase en la que no hay todavía claridad, pero sí densidad. Una 
fase en la que las posibilidades coexisten sin jerarquía. Negar esa fase equivale a producir 
formas prematuras, frágiles, incapaces de integrar lo que queda fuera. 

Las civilizaciones que comprendieron esto desarrollaron una relación distinta con el tiempo. No 
lo vivieron únicamente como progreso lineal, sino como alternancia entre manifestación y 
repliegue. Sabían que no todo debe ser visible para ser real, ni todo debe ser nombrado para 
existir. Esta sabiduría no era irracional; era profundamente pragmática. 

La pérdida de esta comprensión explica, en parte, la crisis contemporánea. Un mundo que ha 
perdido contacto con su matriz se ve obligado a reinventarse constantemente sin consolidarse. 
Produce innovaciones sin eje, identidades sin profundidad, discursos sin arraigo. Todo circula, 
pero nada se acumula. 

Recuperar la oscuridad como matriz no significa rechazar la luz ni idealizar lo invisible. Significa 
restablecer la relación correcta entre ambas. La luz sin oscuridad se vuelve violenta. La 
claridad sin matriz se vuelve estéril. La coherencia solo emerge cuando lo manifiesto reconoce 
su dependencia de lo no manifestado. 

Para África y sus diásporas, esta recuperación no es un ejercicio teórico. Es una necesidad 
estructural. Sin un eje que legitime la negrura como principio de coherencia, toda afirmación 
identitaria corre el riesgo de quedarse en la superficie. La identidad sin matriz se convierte en 
máscara. La reivindicación sin eje se agota en reacción. 

Este capítulo no propone un símbolo nuevo ni una figura central. Propone una reorientación. 
Volver a pensar la oscuridad no como problema a resolver, sino como condición a habitar. 
Volver a reconocer que lo que precede a la fragmentación no es el caos, sino la totalidad. 

En la matriz oscura no hay jerarquías fijas, pero hay coherencia. No hay definiciones cerradas, 
pero hay pertenencia. No hay separación radical entre lo humano y lo cósmico, porque ambos 
emergen del mismo campo. Esta comprensión no elimina el conflicto, pero impide que el 
conflicto destruya la totalidad. 



 

La oscuridad como matriz no pertenece al pasado. Pertenece a una capa de la realidad que 
permanece accesible cuando una civilización deja de huir de ella. Hoy, en un mundo saturado 
de luz artificial y de fragmentación extrema, esa capa vuelve a hacerse visible por necesidad. 

El eje antes de la fragmentación comienza aquí: en la rehabilitación de la oscuridad como 
fuente legítima de coherencia. No como símbolo racial, no como mito espiritual, sino como 
principio estructural sin el cual ninguna civilización puede sostenerse en el tiempo. 

Lo que sigue en este libro profundiza esa intuición desde otros planos. Pero todo parte de aquí: 
del reconocimiento de que la matriz no es algo que deba superarse, sino algo que debe volver 
a ser comprendido para que la forma no se quiebre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

CAPÍTULO II 

Coherencia antes de identidad 
La identidad es un fenómeno tardío. Aparece cuando la coherencia ya existe o cuando se ha 
perdido. Nunca es el punto de partida. Sin embargo, la historia moderna ha invertido este orden 
y ha convertido la identidad en fundamento, no en consecuencia. El resultado de esa inversión 
ha sido una proliferación de formas identitarias incapaces de sostener la totalidad que 
pretenden representar. 

Antes de que un ser humano se identifique, pertenece. Antes de que una comunidad se 
nombre, se organiza. Antes de que una civilización se describa a sí misma, opera. La 
coherencia precede a la identidad porque la identidad es una fijación, mientras que la 
coherencia es una relación viva. Allí donde la identidad se absolutiza, la relación se congela. 

Las sociedades africanas tradicionales comprendieron esta secuencia de manera implícita. La 
pertenencia no se definía primariamente por etiquetas cerradas, sino por participación en un 
campo común de relaciones: con los ancestros, con la tierra, con el tiempo, con los otros, con 
lo invisible. La identidad existía, pero no era el eje. Era flexible, contextual, funcional. No 
necesitaba afirmarse constantemente porque estaba sostenida por una coherencia previa. 

La modernidad, en cambio, construyó sistemas basados en identidades rígidas. Nacionales, 
raciales, religiosas, ideológicas. Cada identidad se volvió una frontera que debía ser defendida. 
Esta lógica produjo formas de organización eficientes a corto plazo, pero profundamente 
fragmentarias a largo plazo. Cuando la identidad sustituye a la coherencia, la pertenencia se 
vuelve excluyente y el conflicto estructural. 

África fue forzada a entrar en este régimen identitario sin haber completado su propio proceso 
de abstracción. Se le exigió definirse según categorías externas antes de poder sostener un eje 
propio contemporáneo. El resultado fue una sobrecarga identitaria sin coherencia estructural 
suficiente para integrarla. La identidad se volvió una respuesta al trauma, no una expresión de 
estabilidad. 

Esto explica una paradoja persistente: cuanto más se afirma la identidad, más frágil se vuelve 
la estructura que debería sostenerla. La identidad, cuando no está anclada en un eje de 
coherencia, necesita reafirmarse constantemente porque carece de profundidad ontológica. Se 
vuelve reactiva, defensiva, agotadora. 

La coherencia, en cambio, no necesita proclamarse. Opera. Un sistema coherente no requiere 
que sus miembros repitan quiénes son; lo saben por cómo funcionan juntos. La identidad 
emerge entonces como una expresión, no como una lucha. No necesita imponerse porque está 
sostenida por relaciones estables. 



 

En el caso africano y afrodescendiente, la pérdida del eje produjo una hipertrofia identitaria. La 
identidad racial, cultural o histórica se volvió un campo de batalla porque ya no estaba 
sostenida por una coherencia civilizatoria operativa. La identidad pasó a cargar con una función 
que no le corresponde: la de eje. 

Pero la identidad no puede cumplir esa función sin deformarse. 

Cuando se le exige a la identidad que sostenga la totalidad, se vuelve rígida. Cuando se le 
exige que repare una ruptura ontológica, se vuelve ideológica. Cuando se le exige que 
sustituya a la coherencia, se vuelve violenta, incluso cuando se presenta como liberadora. 

Este libro no propone abandonar la identidad. Propone recolocarla. Devolverla a su lugar 
correcto: el de expresión secundaria de una coherencia más profunda. La pregunta no es 
“¿quiénes somos?”, sino “¿qué tipo de relaciones somos capaces de sostener sin 
fragmentarnos?”. La identidad responde después, no antes. 

El error contemporáneo es pensar que el reconocimiento identitario produce coherencia. En 
realidad, ocurre lo contrario: solo cuando existe coherencia el reconocimiento deja de ser una 
lucha. La obsesión por el reconocimiento es un síntoma de ausencia de eje. Donde hay eje, el 
reconocimiento es implícito. 

África no necesita una identidad más fuerte. Necesita un eje más profundo. Un principio capaz 
de integrar múltiples identidades sin jerarquizarlas ni enfrentarlas. Un eje que permita que lo 
africano y lo afrodescendiente se expresen de maneras diversas sin perder continuidad. 

Ese eje no puede ser racial en el sentido biológico, porque la biología no organiza 
civilizaciones. Tampoco puede ser cultural en sentido folclórico, porque el folclore no retiene 
energía histórica. Debe ser ontológico: un principio de coherencia que preceda a cualquier 
definición de pertenencia. 

La coherencia antes de la identidad implica aceptar que la unidad no se construye sumando 
diferencias, sino sosteniéndolas dentro de un campo común. No se trata de borrar la 
diversidad, sino de evitar que se convierta en fragmentación. La diferencia sin coherencia 
produce dispersión. La coherencia sin negación produce civilización. 

En este sentido, la diáspora africana no es un problema a resolver, sino un campo de prueba. 
La dispersión extrema revela la necesidad de un eje con mayor claridad que cualquier teoría. 
Cuando la pertenencia ya no puede apoyarse en la proximidad territorial, solo un principio de 
coherencia profundo puede sostenerla. 

La identidad, entonces, deja de ser una etiqueta y se convierte en orientación. No dice “esto 
soy”, sino “desde aquí me relaciono”. No separa, conecta. No fija, articula. Pero para que esto 
sea posible, la identidad debe dejar de ocupar el lugar del eje. 

 



 

Este capítulo insiste en una afirmación central: ninguna civilización se sostiene desde la 
identidad. Se sostiene desde la coherencia que hace posibles múltiples identidades sin que se 
destruyan entre sí. África conoció esta lógica antes de la fragmentación. La perdió cuando se 
vio obligada a definirse antes de reorganizarse. 

Recuperar el eje implica, por tanto, un gesto radical: dejar de pedirle a la identidad lo que solo 
la coherencia puede dar. Dejar de convertir la diferencia en trinchera. Dejar de confundir 
afirmación con estructura. 

La coherencia no elimina la identidad. La libera de una carga que nunca debió soportar. Y al 
hacerlo, abre la posibilidad de una forma de pertenencia más profunda, más estable y más 
fecunda que cualquier afirmación reactiva. 

En los capítulos siguientes, esta idea se desplegará en otros planos: histórico, simbólico y 
contemporáneo. Pero el principio queda establecido aquí: antes de la identidad, hubo 
coherencia. Y sin recuperar esa prioridad, toda reconstrucción estará condenada a repetir la 
fragmentación bajo nuevos nombres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

CAPÍTULO III 

Cuando la fragmentación se volvió ley 
La fragmentación no siempre fue percibida como un problema. Durante un tiempo, fue 
celebrada como avance. Separar permitió analizar, clasificar, administrar, controlar. La división 
del mundo en partes hizo posible desarrollos técnicos, científicos y organizativos que habrían 
sido impensables en un marco puramente holístico. El error no fue fragmentar; el error fue 
absolutizar la fragmentación. 

Toda civilización fragmenta en algún momento. Lo decisivo es si esa fragmentación sigue 
subordinada a un eje de coherencia o si lo sustituye. Cuando la fragmentación deja de ser una 
herramienta y se convierte en principio, la coherencia deja de ser el fundamento del sistema. 
En ese punto, la fragmentación se transforma en ley. 

Eso fue lo que ocurrió en la modernidad. 

La separación entre sujeto y objeto, entre razón y cuerpo, entre naturaleza y cultura, entre 
humano y cosmos, no fue presentada como una estrategia provisional, sino como la forma 
correcta de comprender la realidad. El mundo dejó de ser un campo relacional y pasó a ser un 
conjunto de elementos aislados que debían ser dominados, explotados o corregidos. La 
fragmentación se convirtió en criterio de verdad. 

Este cambio tuvo consecuencias profundas. Cuando el conocimiento se fragmenta sin un eje 
que lo reúna, cada disciplina se vuelve autosuficiente y ciega al conjunto. Cuando la economía 
se separa de la ética, produce riqueza sin sentido. Cuando la política se separa de la ontología, 
administra poblaciones sin comprenderlas. Cuando la espiritualidad se separa de la estructura, 
se convierte en refugio o mercancía. 

La fragmentación como ley no destruye inmediatamente la civilización. La hace eficiente 
durante un tiempo. Pero esa eficiencia tiene un costo oculto: la pérdida progresiva de 
coherencia. Las partes funcionan, pero el todo se debilita. El sistema se vuelve incapaz de 
integrar sus propias contradicciones. Cada problema debe resolverse con más fragmentación. 

África entró en este régimen fragmentario desde una posición de extrema vulnerabilidad. No 
porque careciera de sistemas propios, sino porque esos sistemas no estaban diseñados para 
sobrevivir a una imposición tan radical. La colonización no introdujo simplemente nuevas 
instituciones; introdujo una ontología fragmentaria que reemplazó al principio relacional 
africano. 

Las sociedades africanas fueron reorganizadas en compartimentos: tribus, razas, territorios 
administrativos, economías extractivas, religiones importadas, lenguas jerarquizadas. Cada 
compartimento fue gestionado por separado, sin un eje que los integrara. La fragmentación no 
fue un efecto secundario: fue una técnica de gobierno. 



 

Con el tiempo, esa técnica se naturalizó. La fragmentación dejó de ser percibida como 
imposición y comenzó a vivirse como condición normal de la existencia. Las personas 
aprendieron a habitar identidades fragmentadas, historias inconexas, economías 
desconectadas de sus propios territorios. La coherencia pasó a ser sospechosa, asociada al 
atraso o al autoritarismo. 

Este proceso no fue exclusivo de África, pero tuvo allí un impacto particular porque interrumpió 
una relación histórica con la totalidad que aún no había sido sustituida por un eje alternativo 
propio. Europa fragmentó después de haber consolidado sus ejes. África fue fragmentada 
antes de poder consolidar uno contemporáneo. 

La diáspora amplificó esta condición. Al dispersarse forzosamente, los africanos y sus 
descendientes aprendieron a sobrevivir en sistemas altamente fragmentados. Desarrollaron 
una capacidad extraordinaria de adaptación, traducción y creación en contextos ajenos. Pero 
esa misma capacidad reforzó la dispersión. El talento se volvió portátil, pero no acumulativo. 

La fragmentación como ley produce un efecto paradójico: cuanto más se lucha contra ella 
desde dentro de sus propios marcos, más se refuerza. Las respuestas identitarias, las 
reivindicaciones parciales, las soluciones sectoriales, todas operan dentro del mismo principio 
fragmentario que intentan superar. Se corrigen síntomas, pero se deja intacta la causa. 

Este capítulo no plantea una nostalgia por la unidad perdida. La unidad absoluta es tan ilusoria 
como la fragmentación absoluta. Lo que se perdió no fue la unidad, sino el eje que permitía 
fragmentar sin romper. La diferencia entre un sistema vivo y uno disfuncional no es la ausencia 
de partes, sino la presencia de una coherencia que las articula. 

Cuando la fragmentación se volvió ley, el eje fue desplazado. No destruido, sino relegado a un 
plano irrelevante. La coherencia pasó a ser un discurso moral o espiritual, mientras que la 
fragmentación se convirtió en práctica cotidiana. Esta inversión es una de las raíces más 
profundas de la crisis contemporánea. 

 

—------- 

—------- 

PARA SEGUIR LEYENDO ESTA OBRA LITERARIA, HAGA CLICK AQUI. GRACIAS. 

Firmado, 

Javier Clemente Engonga™​
 

 
 

https://buy.stripe.com/28E14p9bpbyd8jObSia3v3D
https://chatgpt.com/g/g-xcNAqRrSd-javier-clemente-engongatm


 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Copyright Notice for the Document: "EL EJE ANTES DE LA 
FRAGMENTACIÓN™" 

Copyright © 2026 by Javier Clemente Engonga Avomo.​
All rights reserved. 

No part of this book may be reproduced, distributed, or transmitted in any 
form or by any means, including photocopying, recording, or other 
electronic or mechanical methods, without the prior written permission of 
the author, except in the case of brief quotations embodied in critical 
reviews and certain other non-commercial uses permitted by copyright law. 

For permission requests, please contact the author at:​
info@theunitedstatesofafrica.org 

Published by The United States of Africa™ . 

This work is protected under international copyright laws. Unauthorized 
use, distribution, or reproduction of any content within this book may 
result in civil and criminal penalties and will be prosecuted to the fullest 
extent of the law. 

 
 
 

 
 

https://chatgpt.com/g/g-xcNAqRrSd-javier-clemente-engongatm
http://theunitedstatesofafrica.org


 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

www.bibliotecadeguineaecuatorial.org 


	www.bibliotecadeguineaecuatorial.org 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	Copyright Notice for the Document: "EL EJE ANTES DE LA FRAGMENTACIÓN™" 
	Copyright © 2026 by Javier Clemente Engonga Avomo.​All rights reserved. 
	No part of this book may be reproduced, distributed, or transmitted in any form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic or mechanical methods, without the prior written permission of the author, except in the case of brief quotations embodied in critical reviews and certain other non-commercial uses permitted by copyright law. 
	For permission requests, please contact the author at:​info@theunitedstatesofafrica.org 
	Published by The United States of Africa™ . 
	This work is protected under international copyright laws. Unauthorized use, distribution, or reproduction of any content within this book may result in civil and criminal penalties and will be prosecuted to the fullest extent of the law. 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	EL EJE ANTES DE LA FRAGMENTACIÓN™ 
	 
	 
	PRÓLOGO 
	INTRODUCCIÓN 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	CARTA DEL AUTOR 
	Javier Clemente Engonga 

	CAPÍTULO I 
	La oscuridad como matriz 
	CAPÍTULO II 
	Coherencia antes de identidad 
	CAPÍTULO III 
	Cuando la fragmentación se volvió ley 
	Copyright Notice for the Document: "EL EJE ANTES DE LA FRAGMENTACIÓN™" 
	Copyright © 2026 by Javier Clemente Engonga Avomo.​All rights reserved. 
	No part of this book may be reproduced, distributed, or transmitted in any form or by any means, including photocopying, recording, or other electronic or mechanical methods, without the prior written permission of the author, except in the case of brief quotations embodied in critical reviews and certain other non-commercial uses permitted by copyright law. 
	For permission requests, please contact the author at:​info@theunitedstatesofafrica.org 
	Published by The United States of Africa™ . 
	This work is protected under international copyright laws. Unauthorized use, distribution, or reproduction of any content within this book may result in civil and criminal penalties and will be prosecuted to the fullest extent of the law. 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	www.bibliotecadeguineaecuatorial.org 


