
KUNSUMUNU A’MIA 
PENSAMIENTO DE MUJER
Herramientas espirituales de las mujeres 
indígenas

kunsamʉ ánugwerígʉ n a’miase’zey kwʉ n nuga
KUNSɄMɄNɄ A’MIA

D
un

en
 K

an
ey

bi
a 

M
ue

la
s 

Iz
qu

ie
rd

o



Muelas Izquierdo, Dunen Kaneybia.

Kunsumunu A’mia, pensamiento de mujer: herramientas espirituales de las 

mujeres indígenas/ Dunen Kaneybia Muelas Izquierdo. — 1ª ed.  —Cali: Editorial 

IDEAR, 2025.

30 p.: il. color;  

Incluye fotografías e ilustraciones sobre ciclos lunares, tejidos y elementos rituales

Prólogo de Ángela Santamaría y biografía de autora.

Texto en español y lengua Iku (Arhuaca)

Tipo de Material: Cartilla Educativa

ISBN: 978-628-96320-6-4 (pdf)

ISBN: 978-628-96320-5-7 (impreso)

Temas: 1.Mujeres indígenas Arhuacas 2. Espiritualidad 3. Cultura y tradiciones. 

4.Saberes ancestrales femeninos5. Educación Propia

Clasificación Dewey: 305.897082



Primera edición, octubre de 2025

© Dunen Kaneybia Muelas Izquierdo

Editorial IDEAR

Avenida 8c Oeste No. 31b-130

Edificio Villa de las Palmas

Distrito de Santiago de Cali. - Colombia

corpoidearcrear@gmail.com

https://editorialidear.com//

Comité Científico Editorial IDEAR

Editor: Jhon Jairo Angarita Ossa

Traductor a lengua iku:  Hector Izquierdo

Diagramación: María Alejandra Gómez Gallego

Ilustraciones: @feminasilustradas 

                               

Santiago de Cali, Colombia, 2025

ISBN: 000-000-000-000-0 (pdf) en gestión

ISBN: 000-000-000-000-0 (IBD) en gestión

Hecho en Colombia - Made in Colombia

La EDITORIAL IDEAR, en su calidad de editora y bajo la autorización de la 

autora, quien poseen los derechos patrimoniales, y en su propósito de contribuir 

con la difusión y divulgación del conocimiento, la producción intelectual y la 

educación, dispone autorizar la reproducción impresa, así como su distribución, 

reproducción digital y puesta a disposición de la totalidad o parte del presente 

libro de manera libre y gratuita, en tanto se mantenga la integridad del texto y se 

dé la correspondiente cita a sus autores y mención institucional. No se autoriza 

la realización de versiones derivadas ni traducciones o adaptaciones. Queda 

prohibida la comercialización o venta a cualquier título de este material.

Las opiniones expresadas en esta obra son responsabilidad de los autores y no 

comprometen al pensamiento institucional de la EDITORIAL IDEAR, ni generan 

responsabilidad frente a terceros.



Agradecimientos

Agradezco profundamente a todas las gwatis 
(mujeres), jóvenes, mamus (autoridades 
espirituales del pueblo arhuaco) y mayoras que 
compartieron sus conocimientos ancestrales.

4



Duni rekeywa na’zari

Awʉtari zeynari rekeywa na’zari a’mia nanʉn 
nuga, kwi’ma, mamʉ powru ikʉ nʉna’ba zanʉ 

awiri a’mia achʉna ɉina nanʉn.  

5



6

Dedicatoria
Dedico este trabajo a mi hija Aty Nayurewa, 
para que estos saberes la acompañen siempre y la 
conecten con la fuerza de la Zaku (Madre). Hace 
diez años nació en el hospital de Méderi en Bogotá, 
su nacimiento estuvo rodeado de preguntas sobre 
la partería y la misión que tenemos como Iku de 
cuidar la Madre Tierra. Años después comparto 
reflexiones propias de los conocimientos ancestrales 
del pueblo arhuaco. Reconociendo que hace falta 
mucho por aprender.



7

Inʉzey nari no
Ema nikamʉ neykari nʉbú’gʉmʉ Aty Nayurewa 
nari ni, ema kunsamʉ ɉwa’samʉ nʉneykari bin ne 
zanika   unige’ki kʉnari zweingwási awiri ʉyari zaku 
ka’gʉmʉ zʉɉumamʉsin   ʉnkʉrigʉnsi nanʉngwasi 
ni.     I’ngwi una kʉgi   zánigin Bogotá   hospital 
Méderi ayekʉ kwakumana, kwákuma uye’ri azi 
nanʉngwari kwakumʉnno izari awiri azi nikʉngwa 
nariri, emi ikʉ nʉnkura’ba tá kʉzari   warunkwéy 
izarin. 
Ey anawi mʉná kʉgi ʉnzanisi ʉnzoye’ri nʉ’n   
rinharunhanawéyka miwikʉbasiwin, níwizey 
kunsamʉ ɉwa’samʉ    achʉna ɉinase’   zanʉ powru 
ikʉ   nʉnkura’ba. Ey ʉwa’bari eykʉ sʉmʉ riwiamʉ 
zʉ’n kawin na’zari.  



8

Killkana
Imatak kan killkanaka niwarkami Chayka 
imashachari nanay shunkuta tuksimurka, 
yuyaytapash, makitapash nanachirka.
Chay yashka kipaka nirkani; Killkashpaka 
ankashnami kay kawsaypi muyurini…
Shina nishka kipapash, uchilla kaspishnallami 
ukuta upalla tuksimukurkara.
Punta kawsayta yarishpa llakiyarkani, Imatapash 
chushayachishka shina karkani.
Yachanimi. 
Punta watakunapika, tullukaman chayaktami 
waktashpa llikata killkanata yachachishka.
Shuklla apunchikmanta nishpa sarumushka, Shuk 
shimillami tiyana nishpa. Shuklla runakunallami 
allikuna yashpa.
Ñukanchik yachaykunataka kuchushpa, ñuka wasi 
allpata nallikachishpa.
Tawkalla sami kawsaykunata wañuchishpa.
Imasha chay llika kanchikman chayamushkata 
yarishpa, imashalla ñukanchik pampakunata, 
awashkakunata, makikunata chushayachishkata 
rikuni, tukuy puchkakunapa, kururukunapa 
samaykunata llakini.



9

Chay kawsaykunataka ñuka ñawika mana 
rikurkachu, shinapash ñukapakunami kawsarka.
Kunanka tapurinimi, maypitak ñukanchik 
killkayka.
Chayta yuyakpika, chumpikunami wasi ukuta 
warkuriyanakun,
chaykunapi puchkawan shuyurishkakunami 
rimawan, ñuka hatun mamapa akchata 
watakuk cintami rikurimun, ñuka hatun taytapa 
awashka hatanami ukllamuwan, ñuka anakupa 
kinkukunami kumpanakuwan.
Kutin imashpata killkanki nishpa tapukpika. 
Ñuka yuyaykunata hampinkapak nimanmi. 
Punta punchapika tullutapash nanachishka 
llikami kunanpika ñuka shimiwan awarishka, 
samayachishpa kayman chayman llukshikunmi. 

hunku-yay / Mirarse en la eternidad del 
corazón. Samay Cañamar M.



Escribir
Me han preguntado ¿qué es escribir? Y se me 
atravesó un cierto desconcierto por el pecho,  el 
timu, la memoria y mis manos.
Después de unos segundos; respondí, escribir me 
libera…
A pesar de ello, había una astilla molestándome en 
silencio.
Me inundé de nostalgia, con un vacío que se 
remueve entre recuerdos.
Sé que en algún momento del tiempo, el alfabeto 
se nos metió con golpes. Acompañado de un Dios, 
apoyado por un señor, un rey, una lengua.
Mutilando conocimientos, barriendo mis huertos.
Matando a lo diversx. Al pensar el origen de este 
alfabeto
siento cómo vaciaron mis campos, mis tejidos, mis 
manos,
siento una ausencia de los trazos, de los hilos.
Una pérdida que no vivieron mis ojos pero sí lo 
vivieron los míos.
Me pregunto ¿dónde está nuestra escritura? y solo 
se dibuja en mí,  las fajas que cuelgan mi tejado, me 
hablan las figuras tejidas con los hilos de lana, me 
mira con los hilos de lana, me mira la cinta que ata

10



cinta que ata el cabello de mi abuela, me abraza la 
manta que mi abuelo tejió,
me acompañan los kinkus que llevo en mi anaco.
Si me preguntaran de nuevo ¿por qué escribo? 
Repetiría: para sanar memoria.
Hoy me sana lo que en su siglo nos ató los huesos. 
Hoy se tejen con mi voz, e invento salidas.

hunku-yay / Mirarse en la eternidad del 
corazón. Samay Cañamar M.

11



12

Prólogo
Escribo desde mi lugar de acompañamiento de 
los procesos académicos, personales y políticos 
de mi colega, amiga y hermana de luchas, Dunen 
Kaneybia Muelas Izquierdo. Dunen es una de las 
intelectuales y lideresas arhuacas más poderosas de 
esta época, y muestra de ello es esta cartilla: una 
herramienta ancestral pedagógica para las niñas, y 
sus madres. 

He tenido la posibilidad de atestiguar cómo su 
vida académica y política se ha entretejido con su 
relación con Nayurewa, su hija mayor y primera 
receptora de este bello documento.

Desde el proceso de gestación de Nayu, experimenté 
la profunda y entregada relación de cuidado 
comprometido en diálogo con la educación propia 
femenina arhuaca en donde no solo se gestaba la 
niña, sino esta herramienta que será fundamental 
en los atisbos de su desarrollo. 

Ante todo quiero agradecer la posibilidad de 
comentar este legado que plasma el sistema de 
conocimiento femenino transmitido de madres a



13

Dunen como madre, y de ella a su hija a través de 
la cartilla. Este precioso documento vivo alberga 
reflexiones sobre el origen de la tierra, y de las 
mujeres de colores. La paleta de colores milenaria 
dota de roles y cualidades a las mujeres y territorios 
del planeta. Igualmente, se plasma acá un archivo 
sobre el ritual arhuaco del desarrollo y la menarquía 
base de la espiritualidad de la Sierra. El corazón de 
la cartilla son el cuerpo femenino, la luna, la Madre 
Tierra, las mujeres y la menarquía como momento 
sagrado y su cuidado y preparación, como proceso 
comunitario.

La luna como reflejo del cuerpo de la mujer arhuaca 
es el hilo, y su reflejo la luz que guía estas páginas. 
No aparece como metáfora, sino como protagonista 
que conversa con los ritmos de lagunas y mujeres. 
Cuando la niña comienza a menstruar, la luna ofrece 
un lenguaje que organiza: enseñando a observar los 
cambios, a distinguir los tiempos de recogimiento 
y de conexión, a atender y recoger los fluidos como 
proceso cultural. De su mano, la relación madre–
hija se vuelve la primera escuela: un espacio donde 
la palabra, el silencio, el gesto y el alimento forman 
parte de una misma pedagogía. La Luna, entonces 
como lo muestra, la cartilla, habla de los momentos 
de la vida de una niña que transita hacia convertirse



14

en mujer, y luego en mayora, invitándonos a 
armonizar la vida cotidiana con los ciclos lunares. 
Allí está la clave de la armonización, la sanación y 
la sincronicidad entre Madre e hija.

Como académica, me importa subrayar que este 
material no separa teoría, maternidad, educación 
y vida.

Si algo deseo que ocurra al cerrar estas páginas 
es: que Nayú y cada niña arhuaca tenga palabras 
fundadas culturalmente para nombrar lo que vive; 
que la madre que acompaña encuentre tiempo y 
recursos pedagógicos como Dunen para acompañar; 
que la escuela propia reconozca y fortalezca estos 
ritmos como parte de su calendario de cuidados; y 
que desde las universidades sepamos dar el lugar 
a este sistema de conocimiento femenino arhuaco 
para que surgan muchos productos de apropiación 
social como estos.

Y a ti Nayu maravillosa que te ayude a volar.

Con respeto, cariño y profunda admiración,

Angela Santamaría



15

EMA PAPÉRIZEY 
NARI SANUSI GA' 
MIKÉYKUMEY
Emi a’siweykari ʉnkʉnarí nanʉn nu’kwa’ba pari 
nʉ’nzey nari awiri nʉmechéy nánʉn nuga ɉinase’ 
winawʉn nuga, nʉɉúnkʉnʉse’, ʉnkwʉya nánʉkin 
nari winzapari rizwein nuga, Dunen Kaneybia 
Muelas Izquierdo.

Dunen neykari a’mia ikʉ neyka agʉ́nkwʉya, sakuku 
nari awʉtari ɉumamʉ kʉnari zweín nuga nánʉya ni; 
iwa nanʉn nuga’ba. Eméy ʉwéyka chuzʉnhásʉya 
kawari ema papéri ni. Kunsamʉ achʉnaɉinase’ zanʉ 
gʉmʉsinʉ a’mia awiri azaku winriwí zweingwási.
 
Nʉ’n nari se inʉn awaki nu’kwa ni; azi nisi zoyo 
riwí awkwéyka awiri emi ʉnzari ʉnnísi zoyéyka azi 
kawi ʉnkʉbékumo, Nayʉrewa se’ nʉna’ba, bú’gʉmʉ 
kʉtʉkʉnʉn zanʉ awiri ema papéri ase’ minsʉ ipari 
zoyʉn.

Eyki Nayurewa kwakumu’gwi nare’ kingwi 
dukáwikʉ’chʉ ɉumani’si ga’kʉnamʉ ʉnkʉrimasáy



16

zweykwa ʉnkʉchwi níwizey ʉnkʉriwí awkwa’ba 
a’mia ikʉ nʉnkurázey nari nanʉn nu’kwin. Ey 
ʉwa’bari gʉmʉsinʉ nʉ́’kin kwakumʉngwa nari 
neki nanu’ narin ayásindi a’mʉkana awʉngwéyka 
kwakumagwi uyʉn, ingumʉ́n diwʉ́n zanisi zori 
awizeykázey nari. 

Eméy awʉn nuga’bari, zeynari na’zʉnari ema 
chúkumey uneyka yʉkwéy nʉkʉnigeyka ʉyari a’mia 
nʉneykase’ ɉwa’samʉ kaweyka zaku winnanʉn 
nugase’ pariri Dunen se’ keykumana ayeygwi zaku 
gwi neyka, ey ʉwa’ba pariri eygwi abú’gʉmʉse’ 
ema paperisin nanʉngwa nari. Ema paperi chʉká 
a’zʉna nʉneykari ka’gʉmʉ sírigʉn arunhey 
awkwéyka kʉnari na’ba a’mia diwʉ́n winʉkawi 
nanʉn nugeyka, diwʉ́n diwʉ́n nikamʉ kʉnari inʉ 
awamʉ winʉkawa, ikʉnha’se’ kʉnari ʉwásin ey 
awi i’ngwi aɉu ka’gʉmʉsin. Eméy gwi nari, emi 
papése’ri ikʉ nʉneykase’ ánugwerígʉn winawʉya 
chuzʉnhákumʉyʉn, ey ʉwa’ba mʉnséymʉke nanʉn 
nuga sírigʉn niwi u’mʉke na’ba kʉtʉ nikʉn nuga.  
Ema papérise’ a’nikwʉya ɉwawika kawari a’mia zʉ 
gʉchʉ, tima, ka’gʉmʉ niwizaku, a’mia nanʉn nuga, 
awiri gunséymʉke nisi zoya a’zʉna nánʉya awiri 
chow chwi ʉnwarunhey wazoya i’ngwi powruse’ 
wanisi wazoya. 



17

Timari, a’mia zʉgʉchʉ kʉzʉna, ʉya íngʉnʉ kʉzʉna 
na’ba, a’kísʉyari emi a’kumey zoya gey iwésʉya. 
Ema ga’kʉnámʉkin nari a’sa nanu’ nari ʉyari kʉtʉ
nari, ɉíwʉsin, awiri a’mia nánʉya ʉndʉmari 
re’nokwʉn gwa’si zoya.  Gʉmʉsinʉ a’mia nánʉya 
gáysʉnʉ nisi zoye ka’ɉoma ʉnkʉchwi nánʉye, timari 
uníkʉkwa ga’kʉnamʉ wésʉya ni. Inʉ itá’kumey 
zoya du senanamʉ miwí, azey azey e’zʉme 
ichónʉya, inʉ ʉnni’sʉkwa, kʉrigʉ́nkwʉkwa, chow 
chwʉkwa awiri ʉnni’sʉkwa ʉyari ayey awi wazoya 
nanʉyame’.

Emiri, zaku bú’gʉmʉsin   nʉna’bari kʉtʉkʉnʉn 
arekwera kizʉna kau’’ nʉnno. Ga’kʉnamʉ nánʉya, 
te zanʉkwéyka, gʉ’chʉsin unisi rimasaykweyka, 
zamʉ gey awkwékʉkin nanʉyari ʉnkʉriwi 
ʉwa niku’nʉnno. Tima neyka ema papérise’ 
chuzʉnhákumʉyari, a’mia nánʉya emi ináy zoyáy 
itákumey zori gunti gáysʉnʉ níkʉkin, ey awi gunti 
achʉna ʉnníkʉkin ey anawi gunti ʉyásin tima 
itákumey zoyáy ʉnkʉrigʉnsi zoyamʉ ʉnmiwí. 
Emi gun tanʉ zanamʉri kʉtʉ kʉniga kwʉya nanu’ 
nʉnno, dure’kúsʉkwa, ey awi zaku bú’gʉmʉsin 
ʉnkʉrigʉnsi zoya’ba.

Riwianabase’ achuweykari ema nikamʉ ukumanari 
ga’kʉnamʉ zakurigʉn nánʉya, riwí awkwa sí awiri 
ánugwe nánʉya re’basʉya neki nanu’ ni.



18

Ema iwisa ʉwayri zanika awiza a’chwi narwari 
ema ni: Nayurewa awiri aɉwa gʉmʉsinʉ a’mia ikʉ 
nánʉyari, ga’kʉnamʉ kunsamʉse’ kʉtʉ ka’nusi 
kʉnari zoriza awarwin kwey ʉwa’ba inʉ zaka’chosi 
awiza’ba; zaku nánʉyase’ri, rekʉchukwéy kʉnari, 
awiri awi awizeyka ka’chonagwi awiza awarwi, 
Dunen zana’, ey ʉwa’ba arekwera niwizey 
neykari ema neykari ey au’nó a’zʉn awiri ʉya 
ɉumʉ kʉsa awiza achwi na’ba ʉndʉmari awkwa, 
karendariwse’ri  kʉnárigwi zoriza nanu’ nʉnno 
rinháchwi awkwa sírigʉndi, ey awi gunti 
Universidades (awʉtari rigawín nugékʉ pariri) 
ema a’miazey kunsamʉ nanʉn nugari ta na’no izʉn 
awiri chow achwa ukuméyza na’nʉnno ey awi 
guntiingumʉ́n riwí awkwari ema zana zana kawa 
chuzanhákumey apaw kanisiza zoriza nanu’ nʉnno.
 
Awiri Ati Nayurewa zeywamʉ kau’ nʉnno dururi 
mingunámʉsa uwe’ri. Chow minha’chwi, ʉyá 
minha’chwi ey ʉwa’ba ʉwʉtari arunhá miwari. 



19



1.	 Presentación

2.	 La mujer y la luna en la visión 
arhuaca  

3.	 Las cuatro clases de tierra: espejo 
de la mujer y la luna

4.	 El ciclo menstrual femenino

4.1 Preparación y acompañamiento 
4.2 La menarquia
4.3 Proceso de Purificación con el 
Mamu
4.4 Elementos Sagrados y Sanación
4.5 El Marunsama: Compañero 
Espiritual

5.	 La luna como guía espiritual y 
cultural

6.	 El tejido

7.	 Mi historia, mi linaje femenino

26

30

34

40

42

42

46

46

48

50

56

62

Contenido



Contenido
27

31

35

41

43

43

47

47

49

51

57

63

1.	 Chuzʉnhákumey zoyana wásʉya

2.	 A’mia awiri tima ikʉse’ nʉna’ba tá

3.	 Ma’keywa ɉuna ka’gʉmʉ a’mia awiri 
tima kʉzʉna

4.	 A’mia zʉ wichamʉ

4.1 Rinre’takamʉ awiri mikachwamʉ 
kawa
4.2 Wichamʉ ʉnkʉchwi awkwa sírigʉn
4.3 Mámʉsin warunhákumʉyʉn
4.4 A’zʉna nanʉn nuga awiri dure’kusi 
awkweyka.
4.5 El Mʉrʉnsama: Anugwékin ʉnkachwi 
na kawa.

5.	 Tima nánʉya niwi nʉnkura’ba 
ánugwerígʉn ígunʉ kʉgákʉya kawa

6.	 Íkumey ʉwa	

7.	 Nʉkʉnisi zoyana awiri tana arukʉn 
nu’kwin.



Listado de fotografías e 
ilustraciones
Fotografía 1. Imagen de los ciclos lunares	
Fotografía 2. Representación el origen de las cuatro 
tierras
Fotografía 3. Mochila de fique tejida por Aty Nayurewa

Ilustración 1. Fases de la luna





24

1.Presentación
Esta cartilla busca visibilizar los conocimientos 
ancestrales de las mujeres arhuacas, así como 
exponer la relación  que ellas establecen con 
diferentes elementos de la naturaleza entre las que 
se encuentran la Luna, la Tierra, el agua, lagunas,  
la nieve, la brisa, el mar, nacederos, manglares y 
temblores. En el pueblo arhuaco, la Tierra y la Luna 
reflejan la feminidad, y de allí que, para comprender 
la relación entre ambas, sea importante recordar 
sus orígenes: quiénes son sus padres y madres. En 
la tradición de los pueblos indígenas de la Sierra 
Nevada, los devotos de la Tierra y  la Luna las 
reconocen como guías espirituales, a quienes se 
rinde respeto siguiendo sus enseñanzas y actuando 
en armonía con sus indicaciones. Ese libro es una 
invitación a reconocer y honrar estos saberes que 
nos conectan con el corazón mismo de Ati Seynekun, 
nuestra madre tierra. 

Hija, esta cartilla es una primera aproximación para 
que sepas que existe un conocimiento ancestral 
femenino propio de nuestro pueblo arhuaco. 
Aquí encontrarás una introducción básica a cómo



25

1. Chuzʉnhákumey 
zoyana wásʉya

Ema paperi neykari ikʉ a’mia achʉna ɉina nanʉn 
nuga zʉkunsamʉ chuzʉnhásʉkwasi ni, ey ʉwa’ba 
ikʉnha’ nanʉn nuga awiri pinna ɉuna kwʉn 
nugasin ʉnkʉrigʉnsi zoya zaka’cho’sʉkwasi. Ey 
ʉwa’bari, tima, ka’, ɉe, ku’riwa, ɉʉn, búntikʉnʉ, 
ɉiwʉ, ko’riwa, ɉe ɉiwʉsi ʉnkinkumʉyʉn, awiri 
ka’mʉnsa ɉina. Powru Ikʉ nʉnkurase’ri, ka’gʉmʉ, 
tima neykari a’mia kʉzʉna neyka ni. Eméy ʉwa’me’ 
ema nanʉyari azi kawi ʉnkʉri rizoya awari 
a’nokwamʉ kʉɉunu’ nʉnno. Ey ʉwa’me’ azi nari 
kwakumana no ɉwa’sa: inʉ akakʉ, azaku nʉnno 
me’zʉn, emi niwi ikʉ nʉnkurase’ niwi u’mʉke unisi 
wazoya’ba, awʉtari ka’gʉmʉ chow a’chwi azoyʉn 
iwa timari ánugwerígʉn íngunʉ chuzʉnhásʉya, ʉya 
chow agachwi a’no’si azoyʉn ey awi gunti ʉyásin 
ʉnkʉrigʉnsi adʉmari azoyʉn.

Ema papériri, ʉyázey ánugwe ke ʉnka’kusi, chow 
a’chwi, kunsamʉ ɉwa’si awkweykazeynari ni; 
zaku Ati Seynekʉn zʉɉwawikásin ʉnkʉrigʉ́nkwʉn 
niwigwásʉya nʉname’.



26

nuestras mayoras entienden la relación entre la 
Luna, el agua, las lagunas y los ciclos femeninos, 
así como referencias generales sobre plantas 
y sitios sagrados. Sin embargo, estos saberes 
están vivos en el territorio y en las mujeres que 
los practican diariamente. Esta cartilla es apenas 
una puerta de entrada; el verdadero aprendizaje 
vendrá cuando puedas escuchar directamente a las 
mayoras, las parteras, las Sagas y todas las mujeres 
que mantienen estos conocimientos en su hacer 
cotidiano. Mi propósito es que, aunque a veces no 
tengas acceso directo a estas enseñanzas, sepas que 
existen, que te pertenecen por derecho ancestral, y 
que siempre podrás buscarlas en el territorio y en las 
mujeres sabedoras cuando tengas la oportunidad.



27

Bú’gʉmʉ, ema papériri, kʉtʉkʉnʉn chuzʉnhákumey 
ni, kunsamʉ ikʉ a’mia nanʉn nugá sirigʉn wásʉya 
ni, awiri kunsamʉ ʉyázey ey kwʉya ná me’zanʉn 
gwasi. Ema’bari kunsamʉ a’miazey nanʉn nuga 
si ingʉ wasay nánʉya mika’chonʉngwasi, ey 
ʉwa’bari, a’mia achʉna ɉináse’ri tima, ɉe, ku’riwa 
awiri a’miase’ a’zari rizoya (wichamʉ) azi kawi 
ano’si zoyo me’zanʉkwasi. Eméy gwi nari kʉn 
ɉunásin awiri a’zʉna zanʉn nugásin. Ey ʉwe’ki, 
ema kunsamʉri eyki chʉká a’zari nanʉn nuku’ no 
niwi ka’gʉmʉse’ri ʉya ʉnkey , unisi sigin azoyʉndi. 
Ey ʉwa’me, ema paperiri ingʉ o’kʉtʉ kumʉsési 
awari ni. Tákʉ’chʉ riwí awkwari a’mia achʉna ɉina 
kʉno’si nʉnnige’ nanu’ nʉnno. Ʉnkʉzatosʉ́ngwa 
nánʉya chwʉya, a’mia mamʉ nánʉya ey awi gunti 
pinna a’mia ema zanʉ zana’ nánʉya agʉnkwʉya 
kwéy awkwa’ba.

Nʉ’n na’zanʉn nugari, e’mʉnʉri ʉya ʉnkʉriwiwkwari 
awkwi nʉkʉnéy neki mezanu’ nánʉkwa gun nʉndi 
ey ʉweki ey kwʉya ná, nʉnzey naná ey awiri ayéy 
kawi mʉná nakʉn nuga gun nanʉndi, ey awiri niwi 
u’mʉke takʉkwey niga na me’zari, ey awiri a’mia 
agʉnkwʉyáse’ ey awkwéy mikʉni’nige’ri. 



28

2. La mujer y la luna 
en la visión arhuaca

Con la Luna se rejuvenece la energía de los elementos 
de la naturaleza, por eso es importante para la vida de 
los Ikʉ (Gundiwa, Interpretación de SeyawIkʉ Torres, 
octubre de 2016).



29

2. A’mia awiri tima 
ikʉse’ nʉna’ba tá 

Timasindi emi pinna ɉuna ka’se’ kwʉn nuga abiti 
re’gʉwa niga ni, ey ʉwame’ íkʉse’ri kwey awkwa’bari 

a’zʉna niga ni (Gundiwa se’ yana, Seyawiku Torres 
neykase’ gʉgʉ kʉre’zágisana. Octubre tima kʉgi 2016).



30
“El poder de las mujeres en cuanto revitalizan a todos 
los seres y especies que existen sobre Ati Seynekun: 
las aguas, los árboles, las montañas, las piedras, los 
mares, los astros, los minerales, etc., de esto depende 
el sustento de la vida” Mamu Kingumu Niño, Mamu 
Kankurwa de Seykwinkuta.

Me gustaría que escribas: “¿Qué significa la luna 
para ti?”



31
“A’mia zʉ ɉumamʉ pinna a’biti re’gawi anʉ a’si emi inʉ 

kwéy ʉwéyka ati Seynekʉn nʉna’ba: Ɉe nánʉya, kʉn 
ɉuna, kwímʉkʉnʉ, a’nʉ, ɉiwʉ, warin kwʉn nuga, ka’se’ 

inʉ kʉnanʉn nuga nari gunti eygwi ingumʉ́n ku’ nʉnno, 
ey ewe’ri emi gunti inusi ánugweri kwʉya gun nanʉndi” 

Mamʉ Kingʉmʉ Niño kʉnkurwa seykwinkʉta zanʉ. 
 
Ema’bari a’sa nawiza nanʉndi na’zʉni: “¿mase’ri 
tima azi zari ey zano?”



32

3. Las cuatro clases 
de tierra: espejo de 
la mujer y la luna

Fotografía 2. Representación el origen de las cuatro tierras

Nota: (Muelas, 2025) Lugar sagrado Ati Mechachun en la 
comunidad de Gunaruwun

El origen de las cuatro tierras. En el principio 
estaba el temblor: Maku Yantana y Sintana, madre 
y padre de la tierra. Ellos tenían hijas, y Serankwa 
(Padre Creador del mundo espiritual), las buscó



33

3. Ma’keywa ɉuna 
ka’gʉmʉ a’mia awiri 

tima kʉzʉna
Fotu 2. Ka’gʉmʉ ma’keywa ɉuna a’bona uneyka kʉzʉna. 

Muela se’ kʉgi 2025 se’ chuzʉnhásana Ati me’chachʉn powru 
Gun Aruwʉn.

Ma’keywa ɉuna ka’ a’bona uneyka: Kʉtʉnʉndi 
ka’mʉnsa keywʉ nʉnna ni; Maku Yʉntana awiri 
Sintana kakʉ awiri zaku winnari. Ikʉnha’ri 
gʉmʉsinʉ winʉkʉnari ey uye’ri Serankwa pina



34

una a una para que se transformara en las tierras 
que conocemos. Primero,  Bunnekun, la hija blanca. 
De esta tierra salieron los árboles blancos, sin dar 
más frutos.

Luego,  Munnekun, la hija amarilla. De su cuerpo 
nacieron los colores que dieron vida a las piedras 
y a los adornos.Después,  Gunnekun, la hija roja. 
Con ella apareció la menstruación de las mujeres y 
la sangre de la tierra, que une todo lo que vive. Sin 
embargo,  aún no bastaba para dar fertilidad.

Finalmente, Serankwa encontró a Seynekun, la 
última hija, a quien sus padres mantenían oculta 
porque estaban avergonzados de ella.  No obstante, 
ella era la que contenía toda la fuerza de la vida. De 
ella nació la tierra negra, la que sostiene los árboles, 
los animales, las semillas y la fertilidad universal.

Cuando cada tierra se perdió, Yantana mandó 
mensajeros de su mismo color: blancos, rojos, 
amarillos. Pero cuando se llevaron a Seynekun, 
ya no hubo reemplazo, porque ella era el corazón 
mismo de la fertilidad.

Así nacieron las cuatro tierras: la blanca, la 
amarilla, la roja y, sobre todas, la negra, que guarda



35

zʉpawse’ri i’ngweti i’ngweti taka una ka’ iwa 
ɉwa’kumʉya re’gawʉngwási. Kʉtʉkʉnʉndi, 
Bunekʉn keywʉ nʉnna bú’gʉmʉ bunsi kawa. Émiri 
kʉn bunsiri bona una uye’ki zaɉuna iɉu neyka.

Eygwi zare’ri mʉnekʉn keywʉ, bú’gʉmʉ chʉmi 
kawa. Émiri pinna ɉuna kʉkumʉya ɉina nʉngwa bona 
anʉ nánʉn nuga awiri inʉ du kʉkusi chwizʉnhásʉya 
nʉngwa zanika. Ey unáɉuri Gunekʉn, bú’gʉmʉ 
zi’ kawa, ema’bari ɉwa nánʉya ɉinari kwákuma 
a’mia zʉ wichamʉ, ka’se’ ɉwa kʉnánʉya pinnasin 
ʉkʉrigʉnkwʉn gwa’sʉya. Ey uye’ki gugin neki inʉ 
bori awizari kʉnanu’ nʉnna.

Akowna na’bari, Serankwari Seynekʉn ka’chona 
una bú’gʉmʉ akowna zanʉ apawse´ri mʉrakʉ 
kisana kʉnna awanu’ kawame’. Ey uye’ki ema 
nʉ́nkʉri pinna kwey awazey ɉumamʉ kʉnari 
nʉnna. Ey awi ema’ba pari ka’gʉmʉ twi kawari 
kwakumana ni. Pina kumʉ isʉn nuga, aná’nuga, 
zaɉuna awiri bori a’nisi ʉwa ɉina. 

Ka’ ingweti nʉnna izátikuma uye’ri, Yʉntanari ga’ 
yeyka ayeygwí kawa ga’sa ʉnte una. Bunsi kawa, zi’ 
kawa chʉmi kawa, ey uye’ki Seynekʉn wazorie’ri 
ínʉse’ agusiza neki ku’ nʉnna, ari ɉwawika bona 
ʉwázey kawa gun nʉnnari. Eméy nanʉn nusi



36

el poder de la vida. De Seynekun, la tierra negra 
que contiene la fertilidad universal, las mujeres 
heredamos el poder de la vida que se manifiesta 
en nuestros propios ciclos. Al igual que las cuatro 
tierras tienen sus colores —blanco, amarillo, rojo y 
negro—, el cuerpo femenino también expresa estos 
mismos colores en su desarrollo hacia la madurez.



37

ma’keywa ɉuna ka’ri a’bori zoyana ni: Bunsi kawa, 
chʉmi kawa, zi’ kawa ey awi gunti twi kawari kwʉn 
nugázey ingumʉ́n ɉumamʉ kʉnari nʉnna. 

Seynekʉn na’bari ka’’twi kawa neyka ni, pinna 
bori kʉnari, a’mia nʉnkurari ánugwe ɉuna zʉpaw 
nʉ́nkwʉra neyka ni ʉyari wichamʉ ʉ́nkʉchwi ne 
chwizanisi zoya. Eméy gwi nari ma’keywa ɉuna 
ka’gʉmʉ zana’ gwi nari inʉ niwikʉnari bunsi kawa, 
chʉmi kawa, zi’ kawa awiri twi kawa, emari a’mia 
neyakse’ri chuzʉnhási zwei’ no gáysʉnʉ nisi zoye’ri. 



38

4. El ciclo menstrual 
femenino 

La menstruación, llamada munseymuke, representa 
uno de los momentos más importantes en la vida 
de las mujeres arhuacas. Este proceso sagrado 
requiere preparación, acompañamiento y rituales 
específicos que fortalecen la conexión espiritual de 
la mujer con su cultura y territorio.



39

3. A’mia zʉ  wichamʉ 
A’mia kʉzʉna nánʉya chuzʉnhákumana, bʉkʉna sa nari pinna 

agʉnkwʉya nari, ɉe sírigʉn, búntikʉnʉ, ɉiwʉ awi gunti emi pari 
ɉumamjʉ kʉnari.

A’mia zʉwichamʉ mʉnséymʉkʉ zaka’nugari, i’ɉuna 
nánʉya a’zʉna neyka ikʉ nʉnkuráse’ri nánʉya ni. 
Ema ka’zagichi zweykwari rinre’takamʉ kawa, 
mikachwamʉ awiri iɉuna unikamʉ gwi kawa neyka 
ni, ánugwe neykásin ʉnkʉre’nokʉkwéy nikʉngwási 
kunsamʉsin awiri ka’gʉmʉsin.



40

4.1 Preparación y acompañamiento

Cuando eres madre de una niña, debes estar atenta 
a los cambios en su desarrollo y explicarle sobre los 
fluidos que aparecerán en diferentes etapas:

•	 Fluido blanco: Primera señal del desarrollo.
•	 Fluido amarillo: Etapa intermedia de 

preparación.
•	 Fluido rojo: Llegada de la menstruación.

Cada uno de estos fluidos debe ser recogido 
cuidadosamente en algodón, pues poseen un 
significado espiritual importante.

4.2 La menarquia

Cuando llega la primera menstruación, la joven 
debe:

•	 Permanecer en un lugar especial protegida 
de la exposición solar, pues debe prepararse 
para salir a la luz una vez llegue el periodo. 
Existe una historia sobre el sol y la luna como 
hermanos, cuya madre los cuidaba en la casa 
hasta que un día salieron sin su permiso y 
quedaron elevados a los astros. Parte de los



41
4.1 Rinre’takamʉ awiri mikachwamʉ kawa

Gʉmʉsinʉ a’mia zaku nanʉndi emi ʉnta’kumey 
achʉna nisi zoyʉndi ʉyari puré kʉre’kusi chuzanisi 
zweingwari kuwʉsi zoyamʉ kau’ nʉnno.

•	 Bunsi kawa chuzániga: Emari kʉtʉkʉnʉn 
achʉna nisi awʉngwa nari na’nʉnno.

•	 Chʉmi kawa chuzániga: Bʉkʉnke eygwi 
chuzániga na’nʉnno.

•	 Zi’ kawa chuzániga: Emiri ɉwa ʉnkʉchwʉyʉn 
gugin kichori. 

Emari, i’ngweti chuzanísi zoyáy unkʉsin ʉnnisa 
awiri du ʉnkawiza na’nʉnno, emari a’zʉna gun 
nanʉndi.

4.2 Wichamʉ ʉnkʉchwi awkwa sírigʉn

Kʉtʉkʉnʉn wichamʉ ʉnkʉchwi nʉnnige’ 
chʉnʉkúmʉn nugari eméy nikamʉ kawʉngwa:

•	 I’bákin du rinhawamʉ kau’ nʉnno, ɉwi waku 
nʉna’ba, ey awi tʉkin gun ɉwise’achonʉngwa 
nari aɉʉn nusiza gun nanʉndi wicahmʉ 
ʉnkʉchwi. Ɉwi awiri tima nánʉya sʉ́mʉkʉ’chʉ 
waseykumʉ́ya gun nanʉndi. Azákuse’ri du



42

cuidados de las mujeres en su menarquia, al 
no exponerse a la luz solar, tiene que ver con 
presentarse espiritualmente ante la luz. Para 
ello se requiere de un proceso mediado por el 
mamu.

•	 Dedicarse a hilar y tejer en soledad, entendido 
como un momento para cuidar sus pensamientos 
y proyectar lo que hará en adelante; este es el 
momento para reflexionar sobre lo que quiere 
para su vida. 

•	 Tejer una mochila especial donde guardará los 
algodones con los fluidos, que la acompañarán 
toda su vida.

•	 Consumir alimentos sin sal durante este 
período.

•	 Bañarse siempre en el mismo lugar designado 
por el mamu, a este lugar se le conocerá como 
Je mindunekun.

4.3 Proceso de Purificación con el Mamu

Al finalizar el primer período menstrual, cuando la 
joven puede volver a ver el sol:
 
•	 El mamu dialogará con ella durante cuatro días 

sobre sus pensamientos y sentimientos durante 
el retiro.



43
ʉnkʉchwi kʉnʉnna ey unari e’mʉnʉri ase’ 
agʉnku’ nari mʉrena una ey awʉ́n nusi warin 
pari ʉntókuma una. I’bari a’mia neykari 
kʉtʉkʉnʉn wichamʉse’ ikínkumey Neri ɉwise’ 
a’chonu’gwi minsa’gwi du kiaɉamʉ kau’ nʉnno. 
Eméy awʉngwásiri mámʉse’ chwamʉ kawa ni.

•	 Ema’bari a imʉ nari kurkʉna bunsʉn, tutu 
isʉn nukamʉ kawa ni, azey nánʉya ʉnkʉchwi, 
arunhey awkwa, awiri unisi awʉngwa, emi gun 
rinharúnhʉn nusiza’ba gun zanʉndi ase’ unisi 
awiza sírigʉn. 

•	 Tutu ʉnkisʉn, unkʉ a’buru a´tana du 
awʉngwási, bin ne zanika unige’ki kʉnanʉngwa 
gun nanʉndi.

•	 Zamʉ nʉgu a’zanu’ neyka zʉ’n geyza ni eyma 
ka’zagichʉkindi. 

•	 Iba’kin zʉ’n owmey, mámʉse’ ka’chwana’ba, 
eymiri Ɉe mindunekʉ anʉkeykumʉngwa.

4.3 Mámʉsin warunhákumʉyʉn

Chʉnʉkúmey wichamʉ ʉnkʉchwi ka’zagichi 
nʉnnari ɉwise’ eygwi anʉkʉnanʉkwéy nʉnnige’ri.

•	 Mámʉse’ri, ma’keywa ɉwia nánʉkin amasaíza 
ni, kʉzanʉn nuse’ arunhey uneyka awiri azari 
uneyka sírigʉn. 



44

•	 La joven debe compartir sus reflexiones, 
incluyendo las tristezas (dukakusi)

•	 El mamu realizará un trabajo espiritual para 
arreglar, componer, equilibrar y ajustar las 
energías.

•	 Se le proporcionarán alimentos al mamu como 
parte del ritual.

4.4 Elementos Sagrados y Sanación

Lugares y objetos rituales:

•	 Aburu: Elemento sagrado
•	 Je mindunekun: Lugar donde se realizaron los 

baños rituales
•	 Wichamu sisi: Identificación del desequilibrio 

que necesita sanación
•	 Gouraba: El marunsama entregado por el 

mamu, que te acompañara en adelante.

4.5 El Marunsama: Compañero Espiritual

Al finalizar todo el proceso ritual, se entrega a 
la joven un marunsama, que proviene del baño 
ceremonial. Este elemento sagrado:



45

•	 Gáysʉnʉri, arunhey uneyka awiri kwa riwanu’ 
nʉnna nenʉn wasaíza nanʉnno.

•	 Mámʉse’ri nikamʉ wesiza na’nʉnno 
anugwerígʉn duzákusi, du a’kusi nari gunti 
tanʉ zanamʉ kwasi ey ʉwa’ba pinna zʉɉumamʉ 
nʉnaí re’gawi. 

•	 Mámʉri, zámʉsin warunhámʉ kau’ nʉnno 
ʉyari ayéy awkawa kawa nʉname’.

4.4 A’zʉna nanʉn nuga awiri dure’kusi 
awkweyka.

Be zano awiri azi zaka’nuga no me’zanʉkwási.

•	 Aburu:  I’ɉuna a’zʉna nánʉya.
•	 Ɉe mindunekʉ: Owmʉn nikeykumanin. 
•	 Wichamu sisi: Me’zari awkwa ke izari du 

re’kukumʉyʉn 
•	 Gowraba: Emari mʉrʉnsama niga mamʉse’ 

wésʉya mikʉnari zweingwási.

4.5 El Mʉrʉnsama: Anugwékin ʉnkachwi na 
kawa. 

Anugwe rígʉn yow awamʉ kawa iwisa unige’, 
gáysʉnʉse’ri mʉrʉnsama kʉniga awekumu’ nʉnno 
owmey zoyana sírigʉn emari a’zʉna nánʉya.



46
•	 Se convierte en su compañero espiritual 

permanente
•	 La acompañará en sus proyectos y sueños
•	 Contribuye a la sanación de la tierra
•	 Fortalece su conexión con el territorio

Este ritual no solo marca la transición de niña a 
mujer, sino que establece una relación profunda 
entre la mujer arhuaca, su espiritualidad y su 
responsabilidad con el equilibrio del territorio.
Durante todo este proceso de transformación 
y crecimiento espiritual, las manos de la joven 
no permanecen quietas. El tejido se convierte 
en el lenguaje silencioso donde se entrelazan los 
pensamientos, las enseñanzas y la conexión con 
el territorio. Cada puntada es una oración, cada 
mochila una historia de vida.



47

•	 Kʉchwʉya kʉnánʉya niga niku’ nʉnno. 
•	 Kʉchwʉya kʉnánʉy zori awʉngwa a’zʉna’ba.
•	 Ka’ du a’kusi zweingwázey nari 
•	 Ka’sin ʉnkʉrigʉnsi nanʉngwa nari.

Ema ka’zagichi zweykwari gʉmʉsinʉ a’mia nánʉya 
achʉna nika ʉwa nʉkin nanu’ neyka ni, emiri 
awʉtari a’mia nʉnkura’ba ʉnkʉrigʉnkwamʉ, 
anugwe nʉna’ba, unikamʉ kaweyka ka’gʉmuse’ 
tanʉ zanamʉ kwasa awkwási. 
Emi yow nʉna’bari, ita’kumey, anugwe rígʉn inai 
nʉna’bari gáysʉnʉ neyka zʉ gunʉ kínkiri tanʉ neki 
nanu’ neyka ni.  Inʉ ʉnkawi nʉneykari te zari ásʉya 
kawi nanu’ nʉnno, arunhey awkwa, riwí awkwa, 
nari gunti ka’sin ʉnkʉrigʉ́nsi nanʉkwékʉkin, ey 
awi i’ngweti, ka’yusi zoya awiri i’ngweti tutu 
nʉnaíri kunsamʉ kwey ʉwázey na kau nʉnno. 



48

5. La luna como guía 
espiritual y cultural

Ilustración 1. Fases de la luna

Nota:  Dibujo elaborado por Arungumu Alfaro y su esposa en 
septiembre del 2025.

Los ciclos de la luna son la brújula del pueblo, pues 
guían su vida y se relacionan con todos los aspectos 
de la cotidianidad arhuaca. Al sembrar, por 
ejemplo, siempre se tiene en cuenta la fase lunar. 
Si se cultivan tubérculos que crecen bajo la tierra, 
se consideran unas fases específicas; mientras que 
para los cultivos que se desarrollan hacia arriba se 
observan otras, igualmente determinadas por el 
calendario lunar. 



49

5. Tima nánʉya 
niwi nunkʉra’ba 

nugwerígʉn ígunʉ 
kʉgákʉya kawa

1. Tima ʉnta’kumey zoya chwizʉnhákumana

Nota:  Arungʉmʉ Alfaro awiri ʉnha’miasin winʉkʉgowna 
septiembre tima kʉgi 2025 se’.

Tima itákumey zoyari íngunʉ niwikʉgákʉya 
naní. Ey ʉwe’ri anugwe nʉna’ba, sigin winʉnkawi 
awiza’ba. Ema zana, ʉnzarisi ukumʉye’ri tima 
chow agachwi ukumu’ no. Ka’se’ a’niga azarige’eri 
ʉyari tima du kinki azi no izari, eméy awi na’ba 
azuráy inai awiza na’ba nanʉndi ʉyari timari 
ingʉ eygwi diwʉ́ngwi. Eméy nari gunti ʉyari ayéy 
timase’ a’nikwʉyáy kawi.



50

Incluso en la siembra de caña, para que las planas 
crezcan largas y fuertes, se sigue con atención 
el movimiento de la Luna. Así, los ciclos lunares
determinan los momentos más propicios para cada 
siembra. Del mismo modo, la retribución espiritual 
también se ve influida por  los ciclos lunares: según 
la fase en que se encuentre la luna, se realiza la 
ofrenda a un padre espiritual determinado. Este 
saber profundo lo dominan los mamus, quienes 
enseñan que cada ciclo lunar orienta acciones, 
pensamientos y conocimientos.

Incluso la concepción de un nuevo ser está guiada 
por el calendario lunar. La fase en que ocurra puede 
marcar el destino de la vida que inicia. Por eso, los 
mamus aconsejan que no se conciba en cualquier 
momento, sino atendiendo a la luna, ya que en ella 
se siembra la primera semilla de la existencia.

En este sentido, hablar de los ciclos lunares es 
hablar de un espacio amplio y sagrado, de una guía 
que orienta tanto lo espiritual como lo material, y 
que se refleja en todos los ámbitos de la vida del 
pueblo arhuaco.

De esta manera, el círculo se completa: la Luna, la 
Tierra, el cuerpo femenino, el tejido y los ciclos de



51

Kʉñʉ azárigin neki, gari kawiri dukawi 
bonʉngwásiri timagwi chow kʉgáchwʉya nanu’nó. 
Eméy nari zori timari zarikʉkwa sírigʉndi wásʉya 
chuzʉnháya neyka ni. Eméy gwi nari, zasanʉkwari, 
timasingwi kʉrigʉnsi neyka ni. Ey awʉndi tima 
itákumey zoyágwi i’ɉunázeyri azasárigwi azwei’ 
nʉnno. Ema neykari mámʉse’ awʉtari ɉwa’si 
zwein nuga ni, ey ʉwa’bari ikʉnha winyeykari, 
tima itákumey zoyáygwi unikʉkwéykari kwʉya ni, 
arunhey awkwéyka awiri ɉwa’si awkwéyka. 

Mʉ rinre’gawi awkwa neki, timase’gwi kʉgʉnsi, 
ʉyari ytima azi akawi nanʉndi eyma gun kʉtʉ 
kʉniga gun nanʉndi ʉnzori awʉngwa’bari. Ey 
ʉwame’ mámʉri ga’kʉnamʉ wésʉyari winzari neki 
mʉ rinre’gau’ nánʉkwa yeyka ni ʉyari tima azi 
kinki no me’zari nanu’ kinʉnno, Ema’ba gun zaɉuna 
wari zweingwa gun nanʉndi.

Eméy nari gunti, timase’ kani’si zoya wasáykwari 
awʉtari wasayamʉ kawa nanu’ nʉnno, azʉna 
nʉngwi, ánugwe rígʉn awiri tina’ íngunʉ 
mikʉgákʉkwa, ey awi gunti bemakiay ne nanʉ́nki 
chuzanísi zoya emi ikʉ nʉnkura’ba kinkiri.

Emey nari nʉna’bari, íngwi aɉu na nisizeyakari.  
Timasin, ɉesin, a’mia zʉgʉchʉ, isi awkweyka awiri



52

la vida se entrelazan en una sola sabiduría ancestral. 
Las mujeres arhuacas somos guardianas de estos 
conocimientos que, como las fases de la luna, se 
renuevan constantemente mientras mantienen su 
esencia eterna.



53

kʉnisi zoya kínkiri ʉnkʉbenusi ʉnkʉrigʉnsi zoya 
niga ni, inʉ achʉna ɉinase’ zanʉ ɉwa’si zoriza’ba. 
Eméy ʉwame’ a’mia kinkiri pinna ɉwa’si awkwa 
zʉpaw naní. Tima zana itákumey zoyáy abiti nisi 
ʉyári ayéy kawi ita’kumu’ nari nanʉn kinkiri bin 
ne zanika. 



54

6. El tejido
Fotografía 3. Mochila de fique tejida por Aty Nayurewa

Nota: (Muelas, 2025).

El bechu representa una práctica de transformación 
donde las niñas arhuacas consolidan su conexión 
con los conocimientos ancestrales femeninos, 
fortaleciendo su vínculo con el territorio mediante 
un proceso pedagógico propio.

Esta fibra, denominada bechu en lengua iku, es la 
que las niñas emplean en sus primeros intentos de 
hilado. A través de este ejercicio, desarrollan la



55

6. Íkumey ʉwa
Fotu 3. Tutu bechʉ Aty Nayurewa se’ isana

 (Muelas, 2025 se’).

Bechʉ neykari, gʉmʉsinʉ a’mia nánʉyase’ unisi 
zoya chuzʉnhásʉya niga ni, agʉnsi awizeyka a’mia 
achʉna ɉinase’ chusana, ey ʉwa’bari ka’gʉmʉsin 
kʉrigʉnsi nʉní kʉriwí. Ema bechʉ sia neykari 
niwiga’kʉnamʉsindi bechʉ zaka’nuga kinkiri, 
gʉmʉsinʉ a’mia kʉtʉ́kʉnʉn si búnsʉn nuga neyka 
ni.  Ema nikámʉsindi, inʉ du se inanamʉ riwiʉya ni, 
ingumʉ́n kinki na’bari si bunsi awiza’ba. Powruse’ri 
ingiti winʉkawʉn nugari zʉguró’ winʉnkʉnisi si



56

capacidad de mantener la atención y, 
principalmente, su destreza como hilanderas. Las 
pequeñas de la comunidad se reúnen para hilar 
en colectivo, entrelazando sus fibras de bechu 
durante períodos que van desde los cuatro años. 
Este material marca el comienzo del camino del 
conocimiento.

El hilado de mochilas o tutu representa una 
experiencia formativa que organiza la cosmovisión 
y el registro histórico de las mujeres arhuacas. 
Como señala Plácida Izquierdo, las tejedoras 
de la comunidad, las gwatis (mujeres arhuacas) 
comienzan este proceso formativo entre los cinco y 
seis años, momento en que cada niña emprende el 
desarrollo de su propia metodología hasta dominar 
el arte de tejer.

Este sistema educativo propio permite el 
crecimiento paulatino y en comunidad. Siguiendo 
las palabras de Izquierdo: “La madre enseña a la 
pequeña mientras la mochila se expande. Observa 
constantemente el avance de la niña hasta completar 
el trabajo: el kubunu inumu, el kunsumunu a’mia. 
Cada elemento tiene su denominación y se hila 
conforme a su función específica. 



57

bunsʉn winʉnka’chónʉya ni. Ema bechʉsindi 
ma’keywa kʉgi izánige’ pari nanu’ nʉnno. Ema ɉuna 
neykari riwí awizéyka kʉtʉ́kʉnʉn ekumʉsénʉya 
kawa neyka ni. Sichwási tútuzey bunsi awkwari, 
a nʉna’ba ʉnkʉriwiya nisi nánʉya neyka ni niwi 
arunhákumey ʉwa’ba, zanisi ʉwéyka a’miazey 
nanʉn nuga chúkuma gwi ʉwa nisi. Placida 
Izquierdo nanʉyase’ri eméy gwʉga ni, powruse’ri 
inʉ ísʉya ɉinari, a’mia na’nʉnno, ey ewe’ri, ema 
neykari asewa kwa chinwa kʉgi iza´nige’ ʉnpesi 
riwí awkwari na’nʉnno, ema’ba gun i’ngweti nʉnáy 
gʉmʉsinʉ a’mia neykari ase’ kʉnisi zoyáy nikamʉ 
au’ no yów isamʉ neyka du kʉníkʉkin.

Ema níwizey nánʉya ʉnkʉriwiwkwari, ɉwʉn ɉwʉn 
neyka ni awiri zʉguró ʉnkʉnari. Izquierdo ya’ba 
awanʉn núsiri “zákuse’ gʉmʉsinʉ igʉ kawari 
awiʉya ni, túturi ingiti ináy zoyáygwi. Du sekʉnari, 
ingiti uzoyáy nikamʉ gugín du kʉníkʉkin.

Kunsʉ́mʉnʉ a’mia. I’ngwe’ti nʉnáy zaka’núsigwi 
zoya ni; ey awiri i’ngweti amʉkari zoyáygwi kawi 
bureri zoya ni. 

Ʉnkʉriwí awkweykari sinamʉ nʉnkura’ba awiri 
powruse’ kinkiri eyki zʉ’n zoya ni. Gʉmʉsinʉ 
a’miágʉmari, takʉse’, gwátise’, winʉnkwʉyase’



58

El proceso formativo del territorio familiar y 
comunitario continúa. Las niñas frecuentan a 
sus abuelas, tías y parientes, hilando en espacios 
reducidos donde intercambian conocimientos. En 
estos encuentros, como relata Izquierdo, “se dialoga 
mientras se observa el desarrollo de la tierra [la 
base]. El conocimiento emerge progresivamente 
hasta concluir la mochila. De esta manera, las 
pequeñas incorporan el tejido mientras avanzan, 
expandiéndose paulatinamente junto a su obra.



59

úniga winusisi zoya ni; ikʉnha’ winʉnkʉnari 
ga’kʉnamʉ  winʉnkuwʉ́si. Emey í izquierduse’ri 
wásʉya ni. “ka’gʉmʉ kʉzʉna ingiti ináy zoyáy se 
kʉnari ʉnkʉrimasáy. Ʉnkʉriwí awkwari ɉwʉn ɉwʉn 
bori zwei’ nʉnno tutu gugín kʉchónʉkin. Eméy 
nari gunti, ingiti kawari, inʉ isamʉ neykari ingiti 
inʉyáygwi ʉnkipari zoya ni, ingumʉ́n záchʉn inʉ 
kʉníkʉkin.



60

7. Mi historia, mi 
linaje femenino



61

7. Nʉkʉnisi zoyana 
awiri tana arukʉn 

nu’kwin.



62

Las mujeres de nuestra familia

Hija, te cuento sobre las mujeres que han tejido el 
camino hasta llegar a ti.

Florentina Chaparro: resistencia bajo la misión

Tu tatarabuela Florentina era de las partes 
altas de la Nevada. Vivió el tiempo de la misión 
capuchina, cuando robaban niños para hacerles 
olvidar nuestros conocimientos. Pero ella guardó 
los saberes en su corazón y sus manos.

Me cuentan mis tías, mi mamá y hasta mi papá 
que Florentina nunca dejó de interpretar la Luna, 
aunque los capuchinos lo prohibían. Sabía cuándo 
sembrar, cuándo nacerían los niños, cuándo 
vendrían las lluvias. La Luna fue su libro secreto 
que ningún capuchino pudo quitarle.

La abuela Mita: la memoria en las manos

Tu bisabuela Mita me enseñó a tejer cuando yo 
tenía siete años. Hoy tiene cerca de 90 años. Me 
decía que tejer era una tarea que todas las mujeres 
debíamos saber.



63

A’mia nʉsinamʉ nánʉya
 
Bú’gʉmʉ, a’mia nanʉn nuga íngʉnʉ ísʉya nanʉn 
nuga sírigʉn ingʉ zakʉmika’chó’siwa ni, ey awi 
gunti ma nʉnékin. 

Florentina Chaparro: “Pari” nase’ a’zʉnna

Mitúkwiri Florentina za’kinugari, ɉwirkʉna kiáy 
kwana neyka ni, pari nasi nʉnkwe’ri, gʉmʉsinʉ 
azágey zʉnna kunsamʉ ɉwa’samʉ a’tikumʉngwa 
nari. Ey uye’ki ase’ agʉnkwʉyari ɉwawikase’ awiri 
aguna’ zʉ’n du ʉnkawa una.

Nʉgwáti, nazaku, awiri nʉcheychiri eméy nʉkein, 
Florentina neykari tima kinkiri azi kinko no zʉ’n 
a’zʉnna, pari neykari emari na’ní ie’ neki. Ase’ri 
akín zari zaríkʉkwa kawa na, akín zari gʉmʉsínʉri 
kwakuméyza na azari gunti akin zari ɉéwʉri wa’riza 
na gwi a’zari. Tima kinkiri ase’ri, papéri anugwékin 
nánʉkin awari, pari neyka íngwise’ kineki azi gwasi 
atisi zʉni neki a’za. nu’ nʉ’n una.

Takʉ Mita neykari: Agúnʉsin inʉ isamʉ nʉwiana.

Mitukwi Mita neyakri, nʉ’n koga kʉgi nʉnzare’ tutu 
isamʉ nʉwiana ni. Iwari 90 kʉgi izaníkʉn nugin. 
Inʉ isamʉ neykari a’mia zʉnikamʉ neyka ni yeyka 
nʉnna ni. 



64

Ahora sus ojos ya no ven bien, pero sus 
manos recuerdan cada puntada. Puede
tejer una mochila perfecta sin mirar - el 
conocimiento vive en sus dedos, no en sus ojos. 
Me enseñó que tejer es meditar, orar, conectar con 
todas las mujeres que tejieron antes.

Mi madre: entre tradición y cambio

Tu abuela me ayudó a entender que podíamos 
caminar entre diferentes mundos sin perdernos. 
Me compartió sus preguntas sobre nuestra 
espiritualidad y la disciplina, pero también me 
apoyó cuando decidí ir a la universidad. “El 
conocimiento de los bunachi es importante para las 
mujeres”, decía.

Cuando tuve mi primera menstruación en 
Nabusímake, viviendo en casa de la tía Ibeth, ella 
me acompañó. Me enseñó a recoger cada fluido 
en algodón y me explicó que cada color —blanco, 
amarillo, rojo— era una conversación con las 
cuatro tierras originarias.

Mi camino

He caminado entre la Sierra y la ciudad, 
entre los tribunales de justicia y los trabajos



65

Iwari, du neki ʉnwaku’ neki, agunʉri eyki du, kʉrá 
azʉ’ri neyka ni i´ngweti isamʉ na’bari.

Tutu kínkiri du zʉ’n isʉza ni chu nari neki,  
agʉnkwʉya kínkiri aguna zʉ’n zʉna ni, ʉnhumʉsin 
neki nanu’ nari.  Eméy nʉkein, inʉ isamʉ kinkiri 
arunhamʉ zʉna ni, beki arunhamʉ ey awi gunti 
minsa’gwi a’mia ɉinase’ isʉn un’nasin nékʉkin 
kʉrigʉ́nkwʉya nisi. 

Nazaku neykari: Unisi nʉna’ba awiri itákumey 
zoyana.

Mitakʉ neykari, eméy nʉkein beki neki nayʉkwéy 
niga ni izátikumu’ nari, a arunhey aweyka 
nʉkʉyagwi niwi ánʉgwe si neyka awiri ʉyase’ 
kʉnari zoya sí, ey awi gunti Universidad neykasi 
keywʉ zwein na’ɉure’ri ʉnnʉngunamʉsagwi una 
ni. Bunachʉ zʉ kunsamʉri a’miase’ri peykʉ’chʉ 
a’mʉkʉna ni í. 

Kʉtʉkʉnʉn achʉna nisi nʉnkwe’ri, Nabusimake 
zʉnkwin, nʉgwati Ibeth keynʉn kwʉn nu’kwe, ari 
émiri nʉkʉchwa uyʉn, ingweiti inʉ ʉnkʉchwi uwari 
ʉnkʉsin ʉnni’sʉn nʉkein, awiri i’ngweti i’ngweti 
diwʉn diwʉ́n kawi chuzʉnari bunsi, chʉmi, zi’ 
kawari ka’ ma’keywa ɉuna neykasin ʉnkʉrimasʉya 
kawi ni nʉkein. 



66

tradicionales con los mamus, entre los libros de 
derecho y las enseñanzas orales. No siempre fue 
fácil. En la universidad sentía que los dos mundos 
eran irreconciliables. Pero recordaba a Florentina 
leyendo la Luna bajo vigilancia capuchina y 
entendía que siempre hemos sabido navegar 
mundos hostiles sin perdernos.

Por eso escribo esta cartilla: para preservar nuestros 
saberes adaptándolos a los nuevos tiempos, para 
que niñas como tú no tengan que elegir entre su 
identidad arhuaca y el mundo contemporáneo.

Tú, Aty Nayurewa

Naciste en Bogotá, en el hospital de Méderi, lejos de 
donde Florentina leía la Luna. Tu nombre te conecta 
con las lagunas de nuestra Sierra. Empezaste a hilar 
a los cuatro años, como todas nosotras. Cuando te 
veo tejer, veo a todas las mujeres de nuestro linaje. 
El conocimiento está sembrado en ti.

El tejido continúa

Somos parte de un tejido que comenzó antes de 
Florentina y continuará después de ti. Cada puntada 
que la abuela Mita recuerda sin ver, cada secreto



67

Nʉ’n  uni’naweyka. 

Niwi u’mʉke nʉna’ba bunachʉ zʉ powruse’ na’ba 
nʉngwi nayaki un’kwa ni. ʉwatari gwamʉ ʉngwasi 
azoyekʉ awiri mámʉsin nikamʉ kwʉn nugin. 
Paperi derechu, niwenarizáy nʉneyka nʉna’ba 
kʉno’si awkwa kʉriwí nʉngwi. Inʉ nánʉkin keywʉ 
nʉngwa nanu’ narin. Universidad na’zʉnkwe’ri 
ema mowga ɉuna neyakri ʉmpánʉkwey neki 
kau’ niná na’zarin. Ey uye’ki Florentina yana 
ʉnte na’zareri, tima a’nosi zorie’ri pari ɉinase’ri 
du zʉ’n se inari nʉnna ey uye’ki  ayéy única gun 
unʉ́ndi, ingumʉ́n chow zare’ neki ínʉri úkumey 
izátikumu’ nari zoyana gun nanʉndi na’zarin. 
Eméy ʉwame’ zʉ’n ema papéri a’siwin: Níwizey 
kunsamʉ nánʉya ʉnkʉchwi zweykwási iwa ʉnzari 
ʉnzoyʉnke’ tá anʉmpʉnhási, gʉmʉsinʉ a’mia
ma zana’ nánʉn nuga azi nikʉko’ azari, bémari 
ʉnka’gúkʉko’, níwizey neyka kwa o’kʉrígʉn zanʉ 
a’zanʉn nuku’ nanʉngwási.

Bogotá nʉkwakumana ni, hospital Méderi aya’ba, 
Florentina tima ano’si nʉnnekʉ pariri peykʉ zanu’ 
nʉnno. Ma nʉza’kinugari, ɉíwʉsin niwi u’mʉke 
a’kwʉn nugásin re’nuga kawa ni. Ma’keywa kʉgi 
minzare’ kingwi si nʉbunsʉnpʉnna ni, niwi anigáy 
gwi nisi. Tutu nisʉn nuga michwawe’ri nʉtana



68

secreto lunar que Florentina guardó, cada palabra 
de esta cartilla es un hilo más en nuestra historia.

Vienes de mujeres que guardaron la luz de la 
Luna en la oscuridad de la misión, cuyas manos 
recuerdan lo que los ojos olvidan, que caminan 
entre mundos sin perderse. Los conocimientos que 
heredas son semillas para el futuro que cultivarás 
a tu manera, siempre conectada con Ati Seynekun.



69

arukʉn nuga chu’nawe na’zʉna ni. Migʉnsi awkwari 
mase’ azari’na nanu’nʉnno.

Inʉ isi awkwári eyki zwei’ nʉnno.

Íkumey azweín nugase’, Florentinase’ pari 
awa’nárigʉn zanʉ ananu’ nʉnno awiri mase’ pari 
eyki zweingwa. Takʉ Mitase’ I’ngwe’ti nʉnáy isi 
uneyka chu nari nʉnna, ey ʉwa’ba tima a’nosi 
uneyka Florentinase’ du ʉnkowna, i’ngwe’ti 
ga’kʉnamʉ emi papérise’ a’nikwʉyári niwe’zari 
uneykase’ ínuga zʉ’n ni.

A’mia nʉneykase’ timase’ a’kísʉya du ʉnkowna 
“pari” ɉinásin twi zanʉn nuse’ zanʉ nanu’nʉnno, 
agunʉse’ kínkiri du zʉ’n agʉnsi úmʉsin ʉnchu’ 
nʉ́n unari. Be ne nʉnki naya zʉ’n ʉwa izátikumu’ 
zʉ’n nari. Ɉwa’si awkwéyka ʉnkipánʉkwari zaɉuna 
na’nʉnno tʉkin nʉ’nkʉ’chʉ eméy kawi a’nikʉn 
gwa’síwin me’zanʉngwa ati seynekʉn neykase’ 
kʉgʉnsi.



70

La autora
Dunen Kaneybia  Muelas 
Izquierdo
Mujer indígena del pueblo 
Iku (arhuaco), abogada de 
la Universidad del Rosario, 
magíster en Estudios de Género 
de la Universidad Nacional 
de Colombia, doctoranda en 
Educación, Interculturalidad y 
Territorio de la Universidad del 
Magdalena. Secretaria Técnica 
de la Comisión Nacional de 
Mujeres Indígenas desde hace 
siete años. Profesora de cátedra 
de la Universidad del Rosario de 
la asignatura Mujeres indígenas: 
tejiendo re-existencia. Se 
dedica a visibilizar el aporte 
de las mujeres indígenas a las 
sociedades.

Mi trabajo se centra entejer 
puentes entre los conocimientos 
ancestrales femeninos del pueblo 
arhuaco y los espacios
académicos e institucionales, siempre desde una perspectiva que 
honra la sabiduría de nuestras mayoras y la fuerza espiritual de 
Ati Seynekun, nuestra madre tierra.
 
Esta cartilla nace desde mi experiencia como mujer, madre e 
investigadora, con el propósito de que las nuevas generaciones 
de niñas arhuacas mantengan viva la conexión con sus raíces 
espirituales femeninas.



71

Inʉse’ a’sie 
Ikʉ a’mia nánʉya powru wíntukwase zanʉ 
ni, abogada “Universidad del Rosario” zanʉ, 
awiri “magíster - Universidad Nacional de 
Colombia” nekʉ ingumʉ́n pinna ɉuna ikʉ 
akwʉn nuga sí riwiana, “doctoranda en 
Educación, Interculturalidad y Territorio 
de la Universidad del Magdalena” nʉna’ba 
akowna riwiana ikʉ pinna kunsamʉ kʉnanʉn 
nugin awiri ka’gʉmʉ nanʉn nuga sí riwiana.

“Secretaria Comisión Nacional de Mujeres 
Indígenas” nanʉn nugin kʉnanʉn nuga 
koga kʉgi nánʉkin, Awiʉya Universidad del 
Rosario nʉnekʉ, i’ɉuna a’mia nánʉn nuga si 
neyka ni. Kwéy awkwéyka a’zanʉn gwa’si 
nʉna’bari, a’mia nanʉn nugase’ sʉmʉ akwʉn 
nugin inʉ chuzʉnhási zoyana umʉta’ re’gawi 
zoya neyka ni. 

Nʉ’nzey nikamʉ neykari, a’mia nanʉn 
nugase’ níwizey nanʉn nuga awiri o’kʉrígʉn 
zanʉ riwí ukumʉya neykásin, reno’kukwéy 
nigásin azi kawi ʉnpʉnhási pwenti kʉnisi 
zoriwe’ na’zari nánʉya neyka ni.  Ey ʉwe’ki 
níwizey ɉwa’samʉ kawa achʉna ɉinase’ zánʉri 
chow  kinki izariza nanʉndi na’zari ey awi 

gunti ánugwe ɉumamʉ ati seynekʉn zaku nʉneykasin. 

Ema papériri, a’mia narwase’ na’zʉn una’ba pari kwakumayʉn, 
zaku, inʉ azi neykari nanʉ́nno na’zʉna; ey ʉwe’ri na’zari 
uneykari gʉmʉsinʉ a’miágʉma iwa kwákumey nanʉn nugari 
ínʉri chʉká a’zari, azey neykari chwizanu’ nari ánugwe a’mia 
nʉneykase’ kʉtʉ ka’nusi zoriza na’nʉnno awari ni.   




