
de cuidado cuir

En un mundo que nos enseña a cuidar en soledad y 
que ha mercantilizado hasta nuestras formas más 
íntimas de sostenernos, Atarrayas del Cuidado Cuir 
emerge como un tejido rebelde que nos devuelve al 
centro: cuidarnos es resistir, es político, es 
comunitario. Este documento nace de los saberes 
compartidos en Respiritos y Un Escuela Rara, 
espacios donde liderazgos caribeñxs, maricas y 
feministas han reimaginado el cuidado como una 
práctica decolonial que honra las memorias 
ancestrales, los afectos disidentes y la 
interdependencia como nuestra mayor fortaleza. 

Aquí encontrarás no solo una guía, sino una invitación 
a lanzar tu propia atarraya: a tejer redes que 
sostengan la vida en común, a reconocer que tu 
bienestar está ligado al mío, a entender que cuidar 
nuestras cuerpas, emociones y colectividades es el 
acto más radical frente a sistemas que nos quieren 
fragmentadas. Porque el cuidado es la trinchera 
desde donde construimos mundos posibles y donde la 
ternura se vuelve herramienta de lucha.

Con el apoyo del Ayuntamiento de Barcelona 

Proyecto “Raíces: Fortalecimiento para lideresxs feministas y mujeres LBT del Caribe”



Atarrayas de Cuidado Cuir
Herramientas para el sostenimiento de liderazgos caribeñx

Corporación LBT Raras no tan Raras



Corporación LBT Raras no tan Raras

Agradecimientos

Raras no tan raras agradece de manera especial a las colectivas 
y organizaciones que participaron en la Escuela Rara y los 
grupos focales de esta investigación: 

•	 Asociación la Paz Diversa y Afirmativa
•	 Asociación Prisma en Movimiento 
•	 Colectiva Mujeres al Mando
•	 Ecomontuna 
•	 Fundación Colibrí
•	 Fundación Cultural Tejiendo Tradiciones
•	 Hembras
•	 Juntanza de Mujeres del Cesar
•	 La Cardón Violeta
•	 Macabras Empoderadas
•	 Movimiento Artístico Cultural y Diverso – MAE
•	 Sueños Diversos
•	 Patapelá
•	 Red Somos
•	 Tamborada Anfibia
•	 Transapiens

EQUIPA

Raras no tan Raras

Alejandra Lucía Peñaloza Dávalos
Investigadora 
Coordinadora Área de Cuidado Feminista 



Made Camargo Movilla
Coordinación y Ejecución de Grupos Focales
Coordinadora Área de Salud Mental

Mayré  Alejandra Rivero Bueno
Coordinación del Proyecto 
“Raíces Fortalecimiento para lideresxs feministas y mujeres 
LBT del Caribe” 
Coordinadora General 

sazu Munárriz-Awad
Aportes metodológicos y conceptuales

Morgan Londoño Marín
Revisión técnica

CooperAcció

Natalia Jiménez Molano 
Laia Martínez Nebot
Revisión conceptual y técnica 

Sur García Gómez
Diagramación

Esta investigación se realizó gracias al apoyo del Ayuntamiento 
de Barcelona y del Ayuntamiento de Montmeló





Introducción 1

4

14

22

Descolonizar el cuidado

Me apropio del cuidado

Poder comunitario: 
sostenernos desde el 
afecto y la resistencia

___

01

02

03C
o

n
te

n
id

o



1

Introducción

En los últimos años, el cuidado se ha convertido en un tema 
recurrente en redes sociales. Reels y TikToks nos hablan de 
salud mental y física, proponiendo rutinas y pasos para “cuidar-
nos”. Sin embargo, estas narrativas han construido un molde 
único que excluye los saberes de nuestros territorios y las 
prácticas colectivas que emergen entre disidencias sexuales 
y de género. El cuidado, desde esta mirada, se ha configurado 
bajo una lógica cisheterocapitalista1 que define qué cuidados 
son válidos y cuáles no.

Así, lo que alguna vez fue una práctica comunitaria y afectiva 
hoy se presenta como tendencia, absorbida por el mercado y 
evaluada según criterios de eficiencia y rentabilidad. El ideal 
neoliberal2 de autosuficiencia permea estas prácticas, con-
virtiendo el cuidado en un producto más, donde cada persona 
es responsable de sí misma sin considerar el contexto social, 
económico y cultural que la atraviesa.

Atarrayas del cuidado nace como una invitación a tejer 
reflexiones y preguntas que nos permitan resignificar el 
cuidado desde lo colectivo, reconociendo estrategias cuir3 

1. Es la idea de que lo “correcto” es vivir según la norma: ser heterosexual, tener el género asignado 
al nacer, casarse, tener hijos y seguir la lógica del dinero y la competencia. Todo lo que no encaja en 
ese modelo se considera raro o sin importancia. Esta forma de pensar limita y borra otras maneras 
de vivir y existir.
2. Es una forma de pensar la economía donde todo gira alrededor del libre mercado y la competencia. 
Significa que el Estado interviene muy poco, por lo que se privatizan servicios como salud y educación 
y se eliminan regulaciones para dar más libertad a las empresas.
3. Viene de la palabra queer que significa “lo raro y diferente” en inglés. Esta palabra se ha apropiado 
desde nuestro contexto caribeño para resignificar la diversidad en nuestra existencia y abrazar aquellas 
orientaciones sexuales e identidades de género no tradicionales. En algunos países de latinoamérica la 
población LGBTIQ+ ha resignificado términos como: marica (Colombia), Joto/a (México), Torta (Argentina), 
Chola (Bolivia), entre otras.



2

y feministas que resisten a la lógica individualista.

Esta cartilla recoge aprendizajes de espacios como Respiritos 
y Escuela Rara, donde se realizaron grupos focales con las 
participantes, así como entrevistas a profesionales que acom-
pañaron estos procesos. Su propósito es ofrecer estrategias 
prácticas y recomendaciones para el autocuidado y el cuidado 
comunitario feminista, basadas en experiencias colaborativas.

En su primera parte, Descolonizar4 el cuidado, se propone 
una reflexión sobre el lugar del cuidado en nuestra sociedad 
y una invitación a ponerlo en el centro de nuestros colectivos 
y vínculos afectivos. En la segunda, Me apropio del cuidado, 
se comparten reflexiones y estrategias para el autocuidado.

Finalmente, en Poder comunitario, se abordan las dimensiones 
del cuidado colectivo, su importancia en la construcción de 
espacios de lucha y resistencia seguros, y se ofrecen herra-
mientas para fortalecer nuestros colectivos.

Más que una guía, este documento es una atarraya: un tejido de 
saberes, afectos y resistencias que lanzamos como invitación 
a pensar el cuidado como una práctica política y comunitaria. 
Es también un primer paso para que cada colectiva y organ      
ización que lo lea descubra sus propias formas de cuidar y 
comience a tejer redes que fortalezcan la vida en común.

4. Es desmontar ideas y prácticas heredadas del colonialismo que siguen presentes en la moda, la 
publicidad y las redes sociales. Implica valorar saberes y culturas propias, resistir la homogeneización 
y cuidar lo que somos como pueblos.





4

1. Descolonizar el cuidado

El cuidado es el centro. Es la raíz. Es la trinchera y el refugio.
Donde tejemos una nueva sociedad juntas, lanzando una atarraya de 
afectos, recogiendo nuestra disidencia, sosteniendo nuestras existencias.

Desde Raras, creemos que el cuidado no puede seguir siendo 
entendido como una carga individual, ni como una respon-
sabilidad exclusivamente femenina. Nos han enseñado que 
cuidar es invisible, natural y privado. Por lo tanto, queremos 
invitarte a imaginar por un momento un mundo en el que 
cada palabra que sostiene y cada abrazo que reconforta, 
sea reconocido como una fuerza transformadora capaz de 
desafiar los sistemas de opresión5.

Sin cuidado, no hay comunidad, no hay resistencia, no hay futuro. 
Sin embargo, vivimos en sociedades que han privatizado el 
cuidado y lo han invisibilizado en los márgenes donde habitamos 
las cuerpas cuir, disidentes, racializadas y empobrecidas. 
Debemos empezar a descolonizar el cuidado, desarmando 
las lógicas que lo han reducido a un mandato de género, a 
una obligación silenciosa, a un trabajo no remunerado.

El cuidado es resistencia, la herramienta más poderosa para 
sostener nuestras luchas y nuestras vidas. Es reconocer que 
cuidar es sostener la vida en todas sus formas, y que esa 
vida merece ser vivida con dignidad, ternura y justicia. En 
su sentido más amplio, el cuidado es la capacidad de crear 
condiciones para que la vida florezca. Es el arte de tejer 
5. Son formas de organización que otorgan más poder a unas personas que a otras. Por ejemplo, el 
patriarcado coloca a los hombres por encima de las mujeres, y el racismo hace que algunas personas sean 
tratadas mejor por su color de piel. Estos sistemas impactan nuestra vida diaria y generan desigualdad.



5

vínculos, de construir comunidad, de sostenernos en medio 
del caos. Es la certeza de que nadie se salva sola y que solo 
en comunidad podemos resistir, sanar y transformar.

Descolonizar el cuidado significa arrancarlo de las lógicas 
patriarcales, capitalistas y racistas6 que lo han convertido en 
mercancía, obligación e invisibilidad. Significa reconocer que 
nuestras prácticas ancestrales, nuestras recetas heredadas, 
nuestras formas comunitarias de acompañarnos son saberes 
valiosos que sostienen la vida. ¿Acaso no son las manos de 
nuestras abuelas, las plantas de nuestros territorios, los 
cantos de nuestras comunidades, las que nos han enseñado 
a sanar? ¿Por qué aceptar que el cuidado sea dictado por 
modelos normativos que nos han excluido?

Descolonizar el cuidado es también reconocer la interdepen-
dencia como principio vital. No somos islas. No somos cuerpas 
aisladas que compiten por sobrevivir. Somos redes, somos 
tejidos, somos atarrayas que se extienden para sostenernos 
unas a otras. Como plantea The Care Collective (2021), el 
cuidado es “la capacidad individual y colectiva de crear las 
condiciones políticas, sociales, materiales y emocionales que 
permitan a la mayoría de los seres vivos prosperar juntos en 
el planeta”7. Esta visión nos invita a poner la interdependencia 
en el centro, resistiendo el individualismo impuesto por el 

6. Son formas de pensar y actuar que hacen creer que unas personas valen más que otras por su color 
de piel o su origen étnico. A menudo se ocultan en frases como “no soy racista porque tengo amigos 
negros”, que parecen inocentes, pero niegan el problema. Estas ideas sostienen la discriminación y 
permiten que el racismo persista en la vida cotidiana y en las instituciones. Racismo: Es discriminar o 
tratar mal a alguien por su color de piel, su cultura, su origen étnico o su lugar de nacimiento. El racismo 
también se sostiene en creencias falsas, como la idea de que existen “razas mejores”, lo que genera 
desigualdad y violencia.
7. The Care Collective. (2021). El manifiesto de los cuidados: La política de la interdependencia (J. Sáez 
del Álamo, Trad.). Bellaterra Edicions. (Obra original publicada en 2020)



6

capitalismo8 mediante la afirmación “mi bienestar está ligado 
al tuyo, que mi dignidad depende de la tuya, que si falta alguien, 
la red se debilita”.

Cuidado comunitario, cuir y feminista: una apuesta radical

Nuestra propuesta es clara: poner el cuidado en el centro desde 
una perspectiva comunitaria, cuir y feminista. Comunitaria, 
porque compartimos afectos, luchas y resistencias, y por-
que sabemos que la vida se sostiene en común. Cuir, porque 
nuestras prácticas de cuidado desafían la cisheteronorma9, 
porque cuidar entre disidencias es un acto de amor y de 
rebeldía, porque resistimos la violencia que nos quiere solas, 
avergonzadas y rotas. Feminista, porque politizamos el cuidado, 
lo arrancamos del silencio y lo reivindicamos como derecho, 
como principio de justicia, como herramienta para la equidad.

8. Sistema económico que organiza la vida en torno a la acumulación de riqueza y la propiedad privada. 
Prioriza la competencia, la sobreproducción y el individualismo, poniendo el dinero por encima de la 
vida y convirtiendo todo —incluso el cuidado— en mercancía.
9. Sistema de creencias que impone como único modelo válido ser heterosexual y tener una identidad 
de género igual al sexo asignado al nacer. Todo lo que se sale de esa norma —como ser trans, no binarie 
o amar a alguien del mismo género— se considera “raro” o incorrecto.



7

Cuidar no es solo acompañar en la enfermedad o en la tristeza. 
Cuidar es crear condiciones para que todas podamos prosperar 
juntas: condiciones materiales, emocionales, espirituales 
y políticas. Cuidar es garantizar que nuestras luchas sean 
sostenibles, que nuestras cuerpas no se quiebren en el camino, 
que nuestras almas encuentren refugio en la colectividad. 
Cuidar es también autocuidarnos, porque no hay resistencia 
posible si no hay descanso, si no hay gozo, si no hay ternura 
hacia nosotras mismas. Cuidar es garantizar que nadie falte.

La Corte Interamericana de Derechos Humanos reconoce que: 
el cuidado es un derecho humano autónomo, una necesidad 
básica, ineludible y universal. Todas tenemos derecho a ser 
cuidadas, a cuidar y a autocuidarnos10. Pero este derecho no 
se garantiza solo con leyes: se construye en la práctica, en 
la vida diaria, en los gestos que parecen pequeños pero que 
sostienen mundos enteros. 

Preguntémonos: ¿cómo se manifiesta el cuidado en nuestras 
vidas? ¿Estamos presentes cuando una compañera atraviesa un 
momento difícil? ¿Creamos espacios seguros donde podamos 
expresar nuestros temores y dolores sin miedo al juicio? 
¿Reconocemos nuestras propias limitaciones y comunicamos 
hasta dónde podemos dar sin rompernos?

Proponemos los siguientes principios para poner el cuidado en el centro: 

1.	 En mi fortaleza está nuestra fortaleza: cuidar mi cuerpo, 
mi mente y mis emociones me permite sostener a otras 
y resistir juntas.

10. Corte Interamericana de Derechos Humanos. (2025). Opinión Consultiva OC-31/25 sobre el contenido y 
alcance del derecho al cuidado y su interrelación con otros derechos. San José, Costa Rica. Recuperado 
de https://corteidh.or.cr/docs/comunicados/cp_55_2025.pdf



8

2.	 Reconocer la interdependencia: somos seres que necesi-
tamos y ofrecemos cuidado a lo largo de la vida.

3.	 Contexto y dignidad: nuestras condiciones sociales y eco-
nómicas afectan nuestro bienestar; nuestras acciones 
transforman el entorno.

4.	 Mundos internos: observar lo que me habita para comunicar 
mis límites y cuidar sin dañarme.

5.	 Respetar los límites: el cuidado no es invasión, es respeto.
6.	 Abrazar la diferencia: la diversidad es riqueza, no amenaza.

Estos principios no son teoría: son práctica. Son la base para 
construir movimientos sociales más fuertes, economías más 
justas, sociedades más equitativas. Son la semilla para una 
cultura del cuidado y un movimiento que desafíe la lógica de 
la hiperproductividad11 y la explotación, que ponga la vida y 
la dignidad en el centro.

Cuidar como resistencia y como esperanza

Resistir no es solo aguantar. Resistir es crear contranarrativas12, 
es inventar otras formas de ser en el mundo, es tejer redes 
que nos sostengan cuando todo alrededor nos quiere solas 
y quebradas. Resistir es cuidar. Porque cuidar en tiempos 
de violencia, de odio y de indiferencia es un acto radical. Es 
decirle al sistema: no nos tendrán aisladas, no nos tendrán 
rotas, no nos tendrán sin esperanza.

11. Es la presión constante por hacer cada vez más cosas sin detenerse. Nos exige ser súper eficientes 
y productivas, incluso a cost
12. Historias, ideas o discursos que cuestionan lo que se considera “normal” o “verdadero”. Surgen de 
personas y comunidades marginadas para dar voz a lo silenciado y mostrar otras formas de ver la vida, 
recordándonos que no existe una sola verdad.



9

Cuidar es también imaginar. Imaginar un movimiento social 
que priorice el bienestar común sobre la ganancia individual. 
Imaginar una sociedad donde el cuidado sea responsabilidad 
colectiva y no carga femenina. Imaginar economías que valoren 
la vida por encima de la productividad. Imaginar espacios 
donde podamos ser auténticas, tranquilas, gozosas. Esa 
imaginación no es fantasía: es proyecto político. Y empieza 
aquí, en nosotras, en nuestras prácticas, en nuestras redes.

Hoy te invitamos a sumarte a esta apuesta: a cuestionar tus 
creencias sobre el cuidado, a recordar la primera vez que 
te sentiste cuidada y a reconocer quién te sostuvo, a traer 
a la memoria las recetas de tus abuelas, los saberes de tus 
comunidades, las prácticas que han sostenido la vida en los 
márgenes. A decidir, cada día, cuidar como acto político, como 
acto de amor, como acto de resistencia. Porque cuidar no es 
solo sostener la vida: es transformarla. Y juntas, podemos 
hacerlo.

Es momento de reflexionar

Busca papel y lápiz para responder las siguientes preguntas. La idea 
es que puedas pensar sobre aquellas creencias que has asociado sobre 
el cuidado.



1 0

¿Qué es para mí el cuidado?

¿Qué memorias de cuidado habitan mi cuerpa? 

¿Cuándo fue la primera vez que me sentí cuidada? ¿Quién me 
brindó ese primer cuidado?

¿Qué prácticas de cuidado heredaste, cuáles reinventaste, 
cuáles resististe?



1 1

Saberes y memorias ancestrales

Una forma de reivindicar los conocimientos de nuestros an-
cestros es traer a nuestra memoria cada una de las recetas 
que en algún momento hemos recibido y escuchado de nues-
tras abuelas, de nuestras madres o de nuestra comunidad 
en momentos de enfermedad. Muchas de estas han sido el 
resultado de años y años de exploración con las plantas 
medicinales que se encuentran en nuestros territorios.

Nos gustaría compartirte algunos de los saberes compartidos 
por las participantes de la Escuela Rara, quienes los han 
heredado de las matronas de su familia y de sabedores de 
las comunidades en donde residen. 

• Energía vital: haz una mezcla de aceite de coco con orégano

• Para la tos: toronjil con jengibre, miel, cebolla y cáscara de 
limón 

• Gripa / Congestión / Ansiedad: agua panela con toronjil y limón

• Mal de estómago: agüita de manzanilla panela caliente con 
eucalipto, orégano orejón, y un poco de limón

• Picaduras / Cansancio: la contra, fermentación del ñeque 
con plantas medicinales. 

• Dolor de oído: hoja de orégano caliente



1 2

• Dolor de garganta / Fiebre: mr. Tea (hojas)  
Tos seca: una cucharada de aceite de cocina, limón y sal

• Dolencias / Malestares en el cuerpo: el ron compuesto con 
hierbas, clavo y canela.

• Fiebre / Conciliación del sueño: rodajas de cebollas en las 
medias.

• Gripa: aceite de tiburón, miel y limón.

• Fortalecimiento del sistema inmune: fermento de miel y ajo

• Gripa: tres baños de hojas de caspín

• Conciliación del sueño: canela

¿Qué recetas le sumarias a este recetario y de quién lo aprendiste?



1 3



1 4

2. Me apropio del cuidado 

El autocuidado no es un lujo ni un acto egoísta: es una práctica 
política que sostiene nuestras luchas y garantiza que podamos 
seguir resistiendo. Para quienes defienden derechos huma-
nos, cuidarse es resistir. Como señalan Quezada Mosqueda 
y Reynoso Ramos (2020), el fortalecimiento de la compasión 
constituye un elemento central del autocuidado de las personas 
activistas, pues contribuye a la sostenibilidad del activismo y 
a la construcción de una cultura de paz13. Esta afirmación nos 
invita a reflexionar: ¿cómo estamos cultivando la compasión 
hacia nosotras mismas y hacia quienes nos rodean?

Desde los feminismos y las luchas comunitarias, el autocuidado 
y el cuidado colectivo se entienden como un acto revolucio-
nario frente al patriarcado14 y al capitalismo, porque ponen al 
cuerpo en el centro como territorio de memoria, resistencia 
y sanación (Género y Metodologías, 2019)15. Esto significa que 
cuidarnos no es solo descansar, sino también reconocer que 
nuestro bienestar desafía sistemas que nos quieren agotadas 
y fragmentadas. Como lo expresa una participante: “Poder ser 
yo misma, con todos mis sentires, sin señalamientos, es una 
dinámica de autocuidado conmigo misma y mi entorno”. Esta 
frase nos recuerda que el autocuidado también implica elegir 
vínculos que nos sumen y evitar espacios que nos desgasten.

13. Quezada Mosqueda, M. F., & Reynoso Ramos, C. (2020). Activismo y compasión: estrategias para el 
autocuidado en personas defensoras de derechos humanos en México. Carta Económica Regional, 33(126), 
107–131. https://doi.org/10.32870/cer.v0i126.7746
14. Es un sistema donde los hombres tienen más poder y autoridad que las mujeres y otras identidades. 
Esto se manifiesta en diferentes ámbitos de la vida, como la familia, el trabajo y la política. El patriarcado 
concibe a los hombres cisgénero (no trans) como más importantes, útiles e inteligentes, y a partir de 
ello crea reglas que limitan las oportunidades de las demás personas.
15. Género y Metodologías. (2019). Autocuidado en las mujeres desde la perspectiva de género. Recuperado de 
https://generoymetodologias.org/media/publicaciones/archivos/presentacion_autocuidado_ciclos_mujer.pdf



1 5

En esta misma línea, el autocuidado puede asumirse como una 
forma de activismo personal: cada decisión consciente sobre 
cómo nos alimentamos, descansamos o nos relacionamos 
se convierte en un acto de resistencia frente a sistemas que 
buscan hiperproductividad y aislamiento (Dojo Care, 2025)16. 
Una voz lo resume así: “Cuando hay escucha activa y profunda, 
sin juicio, y se reconocen mis saberes y complejidad, me siento 
importante”. Esta experiencia muestra que el autocuidado no 
se limita a lo físico, sino que abarca la validación emocional 
y la creación de entornos seguros donde podamos existir 
sin miedo.

Los testimonios recogidos en los grupos focales nos enseñan 
que el autocuidado también se materializa en gestos cotidianos: 
compartir la ubicación para garantizar seguridad, respetar 
pronombres17, preguntar si llegamos bien a casa. “Cuando 
se preocupan por cómo llego a casa, respetan mi identidad 
y pronombres, siento que hay cuidado integral”, señala una 
participante, subrayando que cuidarnos es también exigir 
condiciones que protejan nuestra integridad. Espacios como 
Respiritos son ejemplos de cuidado integral: “Respiritos integró 
dietas, círculos y meditación con enfoque interseccional; fue 
un espacio de cuidado integral”.18 Estas prácticas colecti-
vas demuestran que el autocuidado puede ser potenciado 

16. Dojo Care. (2025, julio 25). El autocuidado como forma de activismo personal. Recuperado de https://
www.dojo.care/blog/el-autocuidado-como-forma-de-activismo-personal
17. Son palabras que usamos para referirnos a otras personas sin decir su nombre. Por ejemplo, en vez 
de “María está feliz”, decimos “ella está feliz”. Los pronombres son importantes para respetar cómo cada 
persona quiere ser nombrada. No todas se identifican como “él” o “ella”; algunas prefieren pronombres 
neutros como “elle”. Usarlos correctamente es una forma de cuidado y respeto.
18. Es comprender que no somos solo una cosa. No somos “solo mujeres” o “solo hombres”: también 
podemos ser indígenas, negras, trans, personas con discapacidad, migrantes, entre otras identidades. 
Todo esto se entrelaza en nuestra vida. La interseccionalidad permite ver cómo diferentes formas de 
opresión —como el racismo, el machismo o la homofobia— se combinan y nos afectan de manera simultánea.



1 6

en entornos comunitarios que consideran la diversidad y la 
interseccionalidad.

Reconociendo nuestras prácticas de autocuidado

El autocuidado cuir y feminista no es un acto aislado; por el 
contrario, es una práctica que nos devuelve a nosotres mismes, 
que nos permite sostenernos para seguir luchando, amando 
y creando colectividad. Las participantes de los espacios de 
co-creación compartieron estrategias que nos inspiran a 
pensar en el autocuidado como algo cotidiano y político. A 
continuación, se presentan algunas de las estrategias com-
partidas por ellas:

1. Reconocer lo que me hace bien

El primer paso para el autocuidado es poder escucharnos, 
pausar un momento y preguntarnos: ¿Qué nos da calma? ¿Qué 
nos devuelve a nuestro centro en medio del afán del día a 
día?. Nuestra respuesta podría ser una playlist con música 
que sentimos que nos abraza cuando estamos tristes, una 
conversación con un afecto en la que no nos sintamos juzgadas, 
quizá prepararnos un té, escribir, dar una caminata en silencio.

“Cuando dicen mi nombre, cuando cuidan que no haya cebolla porque 
no me gusta, cuando cuidan de los olores porque soy sensible a ello… 
eso me hace sentir importante” (anonima)



1 7

Estrategias identificadas: 

• Prestar atención a los pequeños detalles que nos hacen 
sentir bien.
• Nombrar nuestras necesidades sin culpa: “esto me gusta”, 
“esto me incomoda”.
• Crear listas personales de autocuidado: comidas favoritas, 
actividades que nos calman, personas que nos sostienen

2. Escucharme y poner límites

El autocuidado también es decir que NO: alejarnos de lo que 
nos hace daño y nos lastima, elegir con quién compartimos 
nuestros espacios, elegir en qué y en quienes invertimos 
nuestra energía y tiempo. 

“Evito tener conversaciones que no me suman, es una dinámica de 
autocuidado conmigo misma y mi entorno” (anónima)

Estrategias identificadas: 

•	 Identificar qué vínculos nos nutren y cuáles nos desgastan.
•	 Alejarnos de espacios donde no se respeta nuestra identidad 

o nuestros límites.
•	 Practicar el silencio como forma de protección.



1 8

3. Cuidar la cuerpa con amor

Nuestras cuerpas nos acompañan en el día a día y nuestra 
relación con ellas va a determinar nuestra energía y nuestra 
disposición para poder enfrentar cada día. Por esto, es im-
portante que recobremos la conciencia sobre el cuerpo que 
habitamos y podamos escuchar cuando merece y necesita 
descanso, alimento, movimiento y placer.

“Cuando me preguntan si comí, si dormí bien, si tengo frío… eso influye 
mucho en cómo me siento en un espacio” (anónima).

Estrategias identificadas: 

•	 Escuchar nuestro cuerpo: podemos realizar una lista para 
checkear nuestro cuerpo a lo largo del día ¿tengo hambre, 
sueño, frío?

•	 Hacer pausas para descansar, alimentarnos o respirar.
•	 Crear rutinas que nos conecten con el placer y el descanso.

4. Habitar espacios que me reconozcan y pueda habitar sin 
ser juzgada

El autocuidado también es elegir con quién compartimos la 
vida. Como mencionamos previamente, somos seres inter-
dependientes y nuestras interacciones con nuestras redes 
cercanas de afecto pueden acompañarnos en nuestro camino 
de reconocimiento, cuidado y afecto.

No todos los lugares son seguros para compartirnos. El au-
tocuidado también implica buscar o crear espacios en donde 
se respete nuestra identidad y se reconozca nuestra voz.



1 9

Me hicieron una fiesta sorpresa con detalles que había mencionado 
alguna vez… me sentí muy cuidada y amada” (anónima).

“Cuando me tienen en cuenta, cuando me piden ayuda en lo que soy 
buena, eso me hace sentir valorada y segura” (anónima).

Estrategias identificadas: 

•	 Cultivar vínculos donde podamos ser auténtiques y hablar 
en libertad.

•	 Alejarnos de relaciones que nos invalidan.
•	 Participar en espacios politizados que reconozcan nuestras 

luchas.
•	 Nombrar lo que nos hace sentir segures y exigirlo como 

derecho.

5. Protegerme emocionalmente

Es reconocer que merecemos espacios donde se priorice 
nuestro bienestar emocional, en donde podamos sentirnos 
protegidas por quienes nos acompañan en espacios colectivos 
y que también comprendan nuestros ritmos. Así como poder 
identificar qué espacios no nos revictimizan y no son violentos 
con nosotras.

 “Mis amigas tomaron acciones frente a la solicitud de reparación que 
yo necesitaba… eso me hizo sentir reparada” (anónima).



2 0

Estrategias identificadas: 

•	 Identificar las violencias que vivimos y poder nombrarlas 
en espacios colectivos. 

•	 Promover prácticas de justicia restaurativa19 colectiva.

Es momento de reflexionar

Busca papel y lápiz para responder las siguientes preguntas. La idea 
es que puedas pensar sobre aquellas creencias que has asociado sobre 
el autocuidado.

¿Qué prácticas de autocuidado has incorporado en tu vida 
diaria?

¿Cómo puedes transformar el autocuidado en un compromiso 
colectivo?

19. Es una forma de hacer justicia que busca reparar el daño causado de manera integral. Se centra en la 
verdad y la responsabilidad: pedir perdón, planear y aplicar medidas que eviten la repetición. Su objetivo 
es sanar y garantizar que la vida de la persona afectada pueda continuar con dignidad



2 1



2 2

3. Poder comunitario: sostenernos 
desde el afecto y la resistencia

En este apartado profundizaremos en una pregunta que ha 
atravesado nuestras conversaciones con activistas y colecti-
vas: ¿qué es el cuidado comunitario cuir y feminista? A partir 
de los sentires, experiencias y saberes compartidos en los 
grupos focales, proponemos una mirada situada y afectiva del 
cuidado como una práctica política, ética y transformadora. 
Lejos de entenderlo como una tarea individual o meramente 
asistencial, el cuidado comunitario cuir y feminista se revela 
como una estrategia de resistencia, de sostenimiento colectivo 
y de construcción de mundos posibles.

El cuidado, en este contexto, se teje desde los afectos, la 
escucha, la empatía y la ternura. Es una práctica que reco-
noce la vulnerabilidad20 no como debilidad, sino como una 
condición humana compartida que nos permite vincularnos 
desde la honestidad y la autenticidad. Como expresó una de 
las participantes: “El cuidado comunitario es el respeto por la 
otra, por su sentir, por sus miedos y entender y empatizar con 
sus vivencias para comprenderles”. Esta afirmación resume 
una ética del cuidado que se aleja de la lógica del sacrificio 
y se acerca a una política del acompañamiento, donde el 
bienestar de cada une es una responsabilidad colectiva.

Los espacios de cuidado comunitario se configuran como 
refugios afectivos, donde no es necesario esconder el dolor, 
la tristeza o el cansancio. Son lugares donde el sentir es 
válido y la expresión emocional no solo es permitida, sino 
bienvenida. En palabras de otra participante: “Generar espacios 
20. Es la capacidad de mostrarnos tal cual somos, quitarnos la armadura mental y la protección que 
llevamos constantemente, permitiéndonos sentir y expresar emociones como la tristeza, la rabia y



2 3

seguros para sanar, para desahogarnos, para aprender y para 
afianzar el tejido”. Aquí, el tejido no es solo una metáfora: 
es una práctica constante de entrelazar vidas, historias y 
luchas, de sostenernos mutuamente cuando el mundo afuera 
se vuelve hostil.

Este tipo de cuidado se aleja de las jerarquías y se basa en la 
horizontalidad21. No se trata de que une cuide a otre desde una 
posición de poder, sino de acompañarnos desde el respeto, 
la empatía y la lucha por la dignidad de todas las personas. 
Implica reconocer nuestras diferencias, nuestras heridas, 
nuestras historias y, aun así, elegir estar ahí: presentes y 
disponibles. Como dijo una de las voces que nos acompañaron: 
“Cada una de nosotras está tocada por algún tema que nos 
sobrepasa y es bueno saber que siempre hay una hermana 
dispuesta a escucharte, abrazarte o simplemente estar cuando 
no quieres seguir estando”.

El cuidado comunitario cuir y feminista también implica crear 
vínculos honestos y flexibles, que se adapten a los cambios, 
que no impongan moldes ni expectativas rígidas. La comunidad, 
en este sentido, no debe ser una cárcel, sino una cobija: un 
lugar cálido, seguro, que abrace nuestras transformaciones. 
“Considero que lo más importante es mantener lazos honestos 
y flexibles. Asegurarnos de dar espacio a nuestro crecimiento 
o cambio constante, para que la comunidad sea siempre una 
cobija, no una cárcel”, compartió una participante.

21. Son lugares o formas de organización donde todas las personas tienen la misma importancia y poder 
de decisión; todas las voces cuentan y las decisiones se toman de manera colectiva. “Nadie podrá llevar 
por encima de su corazón a nadie, ni hacerle mal a una persona, aunque piense y diga diferente



2 4

Esta visión del cuidado como un proceso dinámico y en cons-
tante construcción nos invita a repensar nuestras formas de 
estar juntes. Nos recuerda que el cuidado no es un destino, 
sino un camino que se recorre en colectivo, con pausas, con 
tropiezos, pero también con la certeza de que no estamos 
soles.

El poder de lo colectivo

El cuidado comunitario también es una fuente de empodera-
miento colectivo. Nos recuerda que no estamos solas, que 
nuestras luchas no son individuales, que la transformación 
social se construye en comunidad. “Nadie se salva solo y nadie 
salva a nadie, solo nos salvamos en comunidad”, dijo una de 
las participantes, y con ello sintetizó una verdad profunda: 
el poder de lo colectivo como motor de cambio.

Reconocernos como sujetas políticas, como personas que 
merecen amor, tranquilidad, abundancia y paz, es también 
parte del cuidado. Es una forma de resistir al sistema capita-
lista y patriarcal que nos quiere fragmentadas, enfrentadas, 
desconectadas. Cuidarnos entre nosotras es crear dinámicas 
de existencia antisistémicas22, donde la ternura, la escucha 
y la solidaridad son herramientas de lucha.

Cuando compartimos nuestras vivencias, nuestros dolores 
y nuestras alegrías, cuando nos sostenemos mutuamente, 
nos fortalecemos. Creamos redes de apoyo que nos permiten 
transitar los caminos de la resistencia con más fuerza, con 
más esperanza. “Cuidarnos es ir en contra del sistema que 

22. Es vivir de una manera que desafía o se opone a los sistemas y estructuras de poder impuestos. 
Incluye formas de vida, pensamiento y acciones que buscan cambiar el status quo. Es una forma de 
decir: “no quiero lo que me obligan” y crear algo distinto.



2 5

nos quiere cansadas, tristes, deprimidas, ansiosas”, nos 
recuerda otra voz. Y es que el cuidado no solo nos Y es que 
el cuidado no solo nos protege, también nos transforma, nos 
empodera, nos conecta. 

Versos para el cuidado comunitario

Coro

Queremos que nos cuiden

Para poder cuidarnos

Cuidado de juntanza de amor y con respaldo

Verso I

Desde la rabia, la furia y el amor para cuidarnos del opresor

Verso II

Nos abrazamos entre todes para hacernos apapacho ante el dolor

Verso III

Abrimos los espacios, creamos condiciones, la sabiduría de los 

ancestros es la fuerza que nos acoge

protege, también nos transforma, nos empodera, nos conecta.



2 6

Lancemos nuestra atarraya de cuidados

En la presente subsección presentaremos estrategias concretas 
para incorporar el cuidado en nuestras prácticas colectivas, 
desde lo cotidiano hasta lo organizativo. Porque cuidar no es 
solo una cuestión de afectos, también es una decisión política: 
una forma de hacer frente a las violencias estructurales y una 
apuesta por la vida digna. El cuidado es, en última instancia, 
una forma de hacer comunidad. Y, como nos enseñaron quienes 
participaron en estos grupos focales, hacer comunidad es 
también hacer revolución.

Para integrar el cuidado en nuestras colectividades, es necesario 
establecer rutas y acuerdos que definan las estrategias que 
se implementarán tanto en el trabajo interno como en las 
acciones externas. Entre las recomendaciones surgidas en los 
grupos focales, se destaca la creación de manuales y guías 
que garanticen el bienestar físico y digital. A continuación, se 
presentan las acciones propuestas para el sostenimiento del 
cuidado comunitario desde nuestras organizaciones: 

1. Organización y comunicación

•	 Definir rutas claras de comunicación y acción, asignar 
roles específicos y programar encuentros periódicos que 
incluyan actividades de cuidado colectivo.

•	 Acordar códigos o emojis para pedir ayuda y mantener 
el tema del cuidado como punto fijo en la agenda de la 
colectivo u organización.

•	 Habilitar espacios de ocio y descanso como parte integral 
de la planificación organizativa.



2 7

2. Herramientas y protocolos

•	 Coconstruir una guía interna que operacionalice las acciones 
de cuidado dentro y fuera de la organización.

•	 Aprobar y socializar periódicamente un código de ética y 
manuales de seguridad física y digital.

•	 Implementar protocolos para prevenir vio
•	 lencias simbólicas y garantizar entornos seguros.

3. Recursos y condiciones básicas

•	 Incluir desde el inicio alimentación, auxilios de transporte 
y tiempos de bienestar como partidas obligatorias en los 
presupuestos.

•	 Caracterizar dietas, alergias, horarios y necesidades 
específicas para evitar exclusiones o revictimizaciones.

4. Equipos y formación

•	 Designar un “equipo de cuidado” con roles definidos y rutas 
de acción; programar encuentros mensuales dedicados 
al cuidado.

•	 Habilitar una línea de salud mental y formar al equipo en 
primeros auxilios psicológicos.

•	 Fortalecer grupos de apoyo, voluntariado en salud mental, 
ollas comunitarias, clubes LBT/NB y espacios de afirmación 
corporal.



2 8

5. Posturas políticas y principios

•	 Declarar una postura explícita antirracista, transincluyente 
y anticapitalista como parte de la identidad organizativa.

•	 Garantizar que todas las acciones respondan a un enfoque 
interseccional que prevenga exclusiones y violencias.

Es momento de reflexionar

Busca papel y lápiz para responder las siguientes preguntas. La idea es 
que puedas pensar en ideas para la incorporación del cuidado dentro 
de tu organización o colectiva.

¿Qué acuerdos podrías proponer en tu organización para que 
cuidarnos sea parte de la agenda?



2 9

Estrategias para sostenernos en comunidad

Como resultado de los grupos focales y conversaciones sobre 
el cuidado, se identificaron estrategias que pueden ser el 
punto de partida para construir un ecosistema de cuidado 
comunitario, cuir y feminista. Estas propuestas no son una meta 
final, sino un inicio para pensarnos la construcción comunitaria 
desde un lugar cuidadoso con cada persona que participa en 
el activismo, fortaleciendo y protegiendo nuestras luchas.

Las estrategias propuestas por las participantes de los es-
pacios de construcción para la implementación del cuidado 
comunitario, cuir y feminista compartido se han organizado 
en los siguientes grupos: i) sosteniendo nuestras emociones 
y ii) sosteniendo nuestras cuerpas.

i) Sosteniendo nuestras emociones 

El estado emocional de la colectividad nos permite reconocer 
la energía disponible para el desarrollo de las actividades y 
entender el estado en el que se encuentra cada una de nues-
tras compañeras. Cuidarnos emocionalmente es comprender 
que nuestros sentires son políticos, que nuestras heridas y 
dolores también importan y que sanar juntas es parte de la 
resistencia.

• Mapeo emocional al iniciar las actividades: dar espacio para 
que las compañeras compartan cómo se sienten y en qué 
estado llegan a nuestras reuniones de juntanza nos permitirá 
medir la energía para el desarrollo de las actividades. En 
esta acción se propone que, al inicio del espacio, se pueda 
implementar un animómetro.



3 0

Imagen 1. Animómetro para reuniones grupales

Este consiste en que cada una de las participantes, al llegar 
al espacio de juntanza, indique cómo se encuentra hoy. En la 
parte inferior se ubica el ánimo más bajo y en la parte superior 
el ánimo más alto. Con colores distintos se señala el estado 
en el que llegaron y el estado con el que terminan el espacio. 
En el ejemplo de la imagen, el color rojo representa el ánimo 
al iniciar la actividad y el azul el ánimo al finalizarla.

• Escuchar como acto de amor: abrir espacios para conversar 
sobre el estado de las compañeras, tener círculos de la palabra 
en donde se puedan compartir experiencias o situaciones que 
hayan representado momentos de estrés, ansiedad o tristeza. 
En estos espacios, lo importante es poder escuchar y dialogar 
sobre nuestros sentires sin juzgar ni sentirnos juzgadas frente 
a lo sucedido. Una de las participantes manifestó “Cuando 
llegas a un espacio donde te preguntan cómo te sientes y 
puedes hablar de ello, ayuda a soltar”.



3 1

En ese mismo sentido, el cuidado también se expresa en la 
capacidad de recordar lo que la otra persona ha compartido, 
de reconocer su historia, de no minimizar su dolor. “Cuando 
recuerdan las cosas que he contado o las experiencias incó-
modas, cuando la gente las recuerda y tienen empatía dentro 
de algún contexto donde me siento vulnerable” manifestó una 
de las participantes.

En los grupos focales muchas señalaron además el respeto de 
la palabra como una práctica significa para sentirse cuidada. 
Escuchar sin interrumpir, sin querer corregir o solucionar, es 
una forma en la que podemos acompañar y decirle a la persona 
con la que compartimos: te escucho, te veo, te reconozco y 
tu sentir importa.

El cuidado se manifiesta, entonces, también en la posibilidad de 
hablar, compartir nuestras ideas y participar. Lastimosamente, 
muchas veces son nuestras colectividades y luchas donde 
nos sentimos silenciadas, patologizadas o ignoradas; es allí 
donde la escucha se vuelve un acto profundamente político.

Para cultivar la escucha entre nuestras colectividades se 
propuso lo siguiente: 

- Formación en escucha activa y sin juicio: promover 
espacios de formación donde aprendamos a escuchar 
con atención plena, a hacer preguntas abiertas y a va-
lidar los sentires de les demás. Practicar la presencia 
consciente cuando una compañera está compartiendo 
su sentir. Asimismo, es clave agradecer la confianza que 
ha tenido la persona para compartirnos sus emociones.



3 2

- Redes para escucharnos entre pares: identificar a com-
pañeres con herramientas emocionales para acompañar 
a otres desde la empatía, sin asumir el rol de terapeutas, 
pero sí como presencias disponibles.

- Círculos de la palabra: crear espacios rituales donde la 
palabra circule con respeto. En estos espacios podemos 
usar objetos de la palabra, establecer acuerdos para no 
interrumpir, y garantizar que todas las voces tengan su 
lugar. Recuerda: es importante escucharnos sin juzgar. 

- Derivación a apoyos especializados: reconocer nuestros 
límites como colectividad es fundamental para poder 
realizar un acompañamiento adecuado. Por esto, con-
tar con rutas claras para redirigir a quienes necesiten 
acompañamiento psicosocial o jurídico es indispensable. 
Podemos construir alianzas con colectivas u organiza-
ciones aliadas que cuenten con estos servicios.

- Diseñar espacios horizontales: donde todas las voces 
tengan lugar, sin jerarquías, sin monopolios de la palabra. 
En este sentido, es importante que todas las personas 
puedan compartir su punto de vista y participar en los 
espacios sin ser vetadas.

Acompañar más allá del momento: el cuidado no se limita 
solo al tiempo que compartimos en un taller, una reunión o 
una actividad. El verdadero cuidado debe extenderse más allá: 
se manifiesta en el seguimiento, en la preocupación genuina, 
en el deseo de saber cómo está la otra después de que un 
espacio finaliza. “Cuando se preocupan de cómo llego a casa, 
cómo me voy, cómo me siento luego de haber compartido 



3 3

el espacio con ellxs, cuando quieren saber con quién estoy 
acompañada o cómo llegaré a casa” compartió una de las 
participantes. 

Entender que los espacios de activismo, aunque necesarios, 
también pueden llegar a ser demandantes emocionalmente. 
De igual forma, comprender que en nuestras experiencias de 
vida pueden presentarse situaciones en nuestro entorno que 
nos generen estrés, ansiedad, miedo y tristeza. En algunos 
casos, estas situaciones se dan, lastimosamente, en nuestros 
hogares.

Para cultivar el acompañamiento se proponen las siguientes 
acciones:

- Checklist de seguimiento: crea una pequeña lista de 
preguntas para después de cada actividad: ¿Llegó mi 
compañera bien a casa? ¿Cómo se siente hoy? ¿Necesitará 
hablar con alguien? ¿Requiere acompañamiento?

- Canales de comunicación abiertos: mantener espacios 
donde podamos seguir en contacto, preguntar cómo 
están nuestras compañeras, ofrecer escucha o ayuda si 
lo necesitan. Para eso sería importante construir tam-
bién espacios en donde los lazos afectivos se puedan 
fortalecer, hacer picnics, encontrarse a tomar un café, 
cocinar, entre otras. 

- Acompañamiento a quienes se integran por primera 
vez: muchas veces, quienes llegan por primera vez a 
un espacio no conocen las dinámicas, los códigos y las 



3 4

historias compartidas. Contar con la disposición para 
explicar, responder preguntas, acompañar en la integración 
al espacio, hacer sentir a las personas que pertenecen, 
también es cuidar.

 

• Validar y empatizar: el cuidado no se limita solo al tiempo 
que compartimos en un taller, una reunión o una actividad. El 
verdadero cuidado debe extenderse más allá, se ve manifestado 
en el seguimiento, la preocupación genuina, en el deseo de 
saber cómo está la otra después de que un espacio finaliza. 
“Cuando se preocupan de cómo llego a casa, cómo me voy, 
cómo me siento luego de haber compartido el espacio con 
ellxs, cuando quieren saber con quién estoy acompañada o 
cómo llegaré a casa” compartió una de las participantes. 

Entender que los espacios de activismo, aunque necesarios, 
también pueden llegar a ser demandantes emocionalmente. 
De igual forma, comprender que en nuestras experiencias de 
vida pueden presentarse situaciones en nuestro entorno que 
nos generen estrés, ansiedad, miedo y tristeza. En algunos 
casos, estas situaciones se dan, lastimosamente, en nuestros 
hogares.

Para cultivar el acompañamiento se proponen las siguientes 
acciones:

- Checklist de seguimiento: crea una pequeña lista de 
preguntas para después de cada actividad: ¿Llegó mi 
compañera bien a casa? ¿Cómo se siente hoy? ¿Necesitará 
hablar con alguien? ¿Requiere acompañamiento?



3 5

- Canales de comunicación abiertos: mantener espacios 
donde podamos seguir en contacto, preguntar cómo 
están nuestras compañeras y ofrecer escucha o ayuda 
si lo necesitan. Para eso, sería importante construir 
también espacios en los que los lazos afectivos se puedan 
fortalecer: hacer picnics, encontrarse para tomar un 
café, cocinar, entre otras actividades.

- Acompañamiento a quienes se integran por primera 
vez: muchas veces, quienes llegan por primera vez a 
un espacio no conocen las dinámicas, los códigos y las 
historias compartidas. Contar con la disposición para 
explicar, responder preguntas, acompañar en la integración 
al espacio y hacer sentir a las personas que pertenecen 
también es cuidar.

 

ii) Cuidado nuestras cuerpas

Nuestras cuerpas preservan nuestra memoria, nuestros deseos 
y resistencias. Son los primeros en recibir las violencias del 
sistema, pero también el primero en sentir descanso, paz y 
tranquilidad en el cuidado. Cuidar el cuerpo no es solo atender 
sus necesidades básicas, sino reconocerlo como un espacio 
legítimo de existencia, expresión y placer. En nuestras comu-
nidades cuir, trans y feministas, donde tantas veces se nos 
ha enseñado a odiar o esconder nuestras cuerpas, cuidarlos 
es un acto de amor radical.

Las estrategias que se presentarán buscan crear espacios 
donde todas las corporalidades puedan habitarse con dignidad, 
sin miedo, sin vergüenza, sin dolor innecesario. Porque el 



3 6

cuidado también se siente en la piel, en el descanso, en el 
movimiento, en la validación de quienes somos.

• Crear espacios dignos: el cuidado empieza en lo más ele-
mental; un vaso de agua, al llegar al espacio. A veces en 
medio de nuestro activismo, olvidamos que nuestras cuerpas 
requieren condiciones mínimas para estar bien, espacios 
en donde nos podamos sentir cómodas. En este sentido es 
indispensable poder garantizar unos mínimos básicos para 
nuestras reuniones. 

En este sentido se pueden implementar las siguientes acciones: 

- Crear un checklist con los mínimos requeridos para 
un espacio: hidratación, acceso a baños, ventilación 
adecuada, pausas para descansar. Esto dependerá de 
los recursos disponibles, sin embargo, es un ejercicio 
necesario poder dialogar sobre qué en qué condiciones 
nos gustaría encontrarnos. 

- Garantizar la accesibilidad, es fundamental que todas 
las personas que participaran de nuestras reuniones 
o encuentros puedan acceder sin ningún problema, 
independientemente de sus capacidades físicas.



3 7

• Reconocer la neurodiversidad23: la diversidad no solo se expresa 
en nuestras identidades de género, orientaciones sexuales o 
corporalidades; también se manifiesta en nuestras formas de 
percibir, sentir y procesar el mundo. La neurodiversidad —que 
incluye condiciones como el autismo, el TDAH, la ansiedad, 
entre otras— nos recuerda que no todes vivimos la realidad 
de la misma manera y que el cuidado debe adaptarse a esos 
distintos modos de estar en el mundo.

En los grupos focales surgió con fuerza la necesidad de reconocer 
que hay personas que pueden sentirse sobreestimuladas en 
espacios con muchos estímulos sensoriales o emocionales y 
que necesitan retirarse, hacer pausas o simplemente estar en 
silencio sin ser cuestionadas. “Poder expresar que me quiero 
alejar del grupo y que la decisión sea respetada” manifestó 
una de las participantes.

Este tipo de cuidado implica romper con la idea de que hay una 
única forma correcta de participar. No todas las personas se 
sienten cómodas hablando en público, compartiendo en grupo 
o manteniéndose activas durante largas jornadas. Algunas 
necesitan más tiempo, más silencio y más espacio.

23. Es la capacidad de experimentar el mundo de una manera distinta, que en algunos casos implica 
una mayor sensibilidad a los estímulos. La neurodiversidad incluye formas de ser como el autismo, el 
trastorno por déficit de atención e hiperactividad (TDAH) o la dislexia, y nos invita a reconocer nuestras 
diferencias en lugar de intentar “arreglarlas”.



3 8

Para esto se proponen las siguientes estrategias: 

- Permitir pausas y retiros sin sanción: si alguien ne-
cesita salir del espacio, descansar o desconectarse por 
un momento, lo respetamos sin juzgar ni presionar. 
Asimismo, considere incluir descansos en sus jornadas 
de actividades y trabajo.

- No forzar la participación: entendemos que el silencio 
también es una forma de estar presente; no todas las 
personas necesitan hablar para sentirse parte.

- Evitar la sobreestimulación: tener presente los niveles 
de ruido, la iluminación y la duración de las actividades. 
Definir zonas de descanso o silencio cuando sea posible.

- Respetar la “batería social”: algunas personas tienen 
menos energía para interactuar socialmente. Reconocer 
esto es clave para no exigir más de lo que cada una 
puede dar.




