
Memberdayakan Sarjana Muslim Beretika dan Profesional  

Berlandaskan Nilai Islam dalam Masyarakat Global1 

 

Prof. Dr. H. Ahmad Tholabi Kharlie, S.H., M.H., M.A. 

Guru Besar dan Wakil Rektor Bidang Akademik 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

 

 

Pendidikan tinggi tidak lagi dapat dipahami semata-mata sebagai institusi 

transmisi pengetahuan dan keterampilan teknis. Dalam konteks global yang ditandai 

oleh ketidakpastian, risiko sistemik, dan perubahan sosial yang cepat, pendidikan tinggi 

justru menjadi arena pembentukan karakter, orientasi nilai, dan makna hidup.  

Gagasan John Dewey (1897) yang menyatakan bahwa pendidikan merupakan 

bagian dari kehidupan itu sendiri (education is not preparation for life, education is life itself) 

menegaskan bahwa proses pendidikan menyentuh dimensi etis dan eksistensial 

manusia. Karenanya, pendidikan dipahami sebagai ruang pembentukan makna, sikap, 

dan tanggung jawab, tidak terbatas pada penguasaan pengetahuan dan keterampilan 

teknis.  

Pemahaman ini sejalan dengan pandangan dalam tradisi Islam yang sejak awal 

menempatkan pendidikan sebagai proses pembentukan insan beradab dan paripurna (al-

insan al-kamil), yakni manusia yang menyeimbangkan ilmu, akhlak, dan peran sosialnya. 

Keberhasilan pendidikan dipahami melalui keterpaduan antara capaian akademik, 

perkembangan profesional, kualitas moral, dan kontribusi nyata bagi kemaslahatan 

umat manusia. 

Dalam kerangka tersebut, pendidikan tinggi Islam mengemban peran strategis 

dalam menyiapkan sarjana Muslim yang profesional, beretika, dan bertanggung jawab 

dalam menghadapi dinamika masyarakat global. 

 
1 Disampaikan pada Wisuda Sarjana STAI Muslim Asia Afika, Ahad, 11 Januari 2026 di Ciputat.  



Risalah ini berangkat dari kegelisahan atas semakin lebarnya jurang antara 

kemajuan profesional dan kedalaman etika dalam kehidupan modern. Banyak individu 

yang secara teknis kompeten, tetapi miskin orientasi nilai atau cerdas secara intelektual, 

namun rapuh secara moral.  

Fenomena ini menuntut refleksi kritis atas orientasi pendidikan tinggi, khususnya 

pendidikan tinggi Islam, agar tidak terjebak pada pragmatisme sempit yang 

mengabaikan dimensi etika dan spiritual. 

 

Krisis Etika Modern 

Modernitas global membawa paradoks. Di satu sisi, kemajuan teknologi 

informasi, kecerdasan buatan, dan ekonomi digital membuka peluang besar bagi 

mobilitas sosial dan profesional. Namun di sisi lain, kemajuan tersebut melahirkan 

bentuk-bentuk baru ketidakpastian, kecemasan, dan kerentanan.  

Ulrich Beck (1986) memperkenalkan istilah risk society untuk menggambarkan 

suatu kondisi masyarakat modern yang secara struktural menghasilkan risiko sebagai 

konsekuensi inheren dari proses kemajuan itu sendiri. Dalam kerangka ini, risiko hadir 

dalam berbagai dimensi kehidupan, mencakup aspek ekologis dan ekonomi sekaligus 

menyentuh ranah etis serta eksistensial manusia. 

Charles Taylor (1989) menggambarkan modernitas sebagai ruang yang 

mengalami crisis of meaning. Krisis ini merujuk pada situasi ketika manusia modern 

semakin terlepas dari kerangka nilai transenden, sehingga keberhasilan material tidak 

selalu menghadirkan pemenuhan makna hidup, ketenangan batin, dan kejelasan 

orientasi moral.  

Dalam horizon pemikiran Islam, kesadaran atas kondisi tersebut sejatinya telah 

lama hadir melalui peringatan Al-Qur’an mengenai kerusakan di darat dan di laut 

sebagai akibat perbuatan manusia sendiri, yang mencakup dimensi moral dan spiritual 

kehidupan. 

Krisis etika ini berdampak langsung pada dunia kerja dan profesionalisme. 

Praktik manipulasi, korupsi, penyalahgunaan wewenang, dan ketidakadilan struktural 



kerap dibenarkan atas nama efisiensi dan persaingan. Dalam konteks inilah, lulusan 

perguruan tinggi, termasuk sarjana PTKI, dihadapkan pada pilihan-pilihan moral yang 

tidak selalu mudah. Pertanyaan fundamental yang muncul bukan sekadar “apa 

pekerjaan saya,” melainkan “nilai apa yang saya bawa dalam pekerjaan tersebut.” 

Islam memandang kerja sebagai aktivitas bermakna yang menyatu dengan 

dimensi ibadah dan tanggung jawab moral. Konsep niyyah (niat) menempati posisi 

sentral dalam etika Islam, sebagaimana kaidah al-umur bi maqashidiha yang menegaskan 

bahwa setiap perbuatan ditentukan oleh tujuan dan orientasinya. Dalam kerangka ini, 

profesionalisme dipahami sebagai perwujudan etika kerja yang berlandaskan niat yang 

lurus, integritas moral, dan kesadaran tanggung jawab di hadapan Allah dan sesama 

manusia. 

Pemikir besar Islam, al-Ghazali, mengingatkan bahwa ilmu tanpa akhlak akan 

melahirkan kecerdikan yang menyesatkan, sementara akhlak tanpa ilmu akan 

menghasilkan kebaikan yang rapuh. Peringatan ini sangat relevan dalam konteks 

modern, di mana keahlian teknis yang tinggi tanpa kendali moral justru berpotensi 

menimbulkan kerusakan sosial yang luas. 

Islam menempatkan prinsip amanah dan shidq (kejujuran) sebagai fondasi utama 

dalam relasi sosial dan profesional. Kejujuran dipahami sebagai bentuk 

pertanggungjawaban moral yang bersifat vertikal kepada Allah Swt., sekaligus sebagai 

dasar kepercayaan dalam kehidupan bersama. Pemahaman ini memiliki korespondensi 

dengan etika deontologis dalam filsafat Barat, sebagaimana ditegaskan oleh Immanuel 

Kant (1785), bahwa kejujuran merupakan kewajiban moral yang melekat pada martabat 

manusia dan tidak bergantung pada pertimbangan kepentingan pragmatis. 

Profesionalisme dalam Islam terwujud dalam konsep itqan, yakni bekerja secara 

sungguh-sungguh, berkualitas, dan bertanggung jawab. Nilai ini menuntut ketepatan 

waktu, ketelitian, kepatuhan pada aturan, serta komitmen pada mutu hasil kerja. 

Rasulullah Saw. menegaskan bahwa Allah mencintai hamba-Nya yang 

menyempurnakan pekerjaannya, sebuah pesan yang meneguhkan bahwa 

profesionalisme adalah bagian integral dari iman. 



Dalam literatur manajemen modern, Peter Drucker (1967) menekankan bahwa 

profesional sejati ditandai oleh kompetensi sekaligus keterpercayaan (trustworthiness). 

Kepercayaan dipahami sebagai modal sosial yang tumbuh melalui konsistensi etika, 

integritas pribadi, dan tanggung jawab yang dijaga dalam jangka panjang. Pemaknaan 

ini berkelindan dengan konsep amanah dalam Islam, yang menempatkan kepercayaan 

sebagai nilai moral yang mengikat relasi sosial sekaligus sebagai tanggung jawab 

spiritual di hadapan Allah Swt. 

Namun demikian, profesionalisme tanpa etika justru berpotensi melahirkan 

individu yang cerdas tetapi merugikan. Sebaliknya, etika tanpa profesionalisme berisiko 

menjadi idealisme tanpa daya guna. Oleh karena itu, integrasi antara kompetensi 

profesional dan etika Islam menjadi prasyarat bagi terbentuknya sarjana Muslim yang 

relevan dan berdaya saing dalam masyarakat global. 

 

Tantangan PTKI 

Salah satu kritik paling tajam terhadap modernitas disampaikan oleh Syed 

Muhammad Naquib al-Attas (1978) melalui konsep loss of adab, yakni hilangnya 

keadaban sebagai akar krisis peradaban. Menurut al-Attas, ketika adab runtuh, ilmu 

kehilangan arah dan kemajuan berubah menjadi ancaman bagi kemanusiaan. 

Pendidikan yang terlepas dari adab akan melahirkan individu-individu terdidik yang 

tidak lagi memiliki kompas moral. 

Dalam konteks ini, pendidikan tinggi Islam memikul tanggung jawab untuk 

mengembangkan mutu kelembagaan sekaligus menjaga orientasi nilai dan misi etiknya. 

Upaya penguatan akreditasi, reputasi akademik, dan relevansi lulusan dengan dunia 

kerja ditempatkan dalam kerangka yang selaras dengan pembentukan integritas moral 

dan kepribadian keislaman.  

Dengan orientasi tersebut, sarjana Muslim dipersiapkan sebagai agen moral yang 

memiliki kapasitas intelektual, kepekaan etis, serta keteguhan identitas dalam 

menavigasi kompleksitas kehidupan global. 



Dalam perspektif sosiologi modern, ilmu pengetahuan dipahami sebagai bentuk 

modal simbolik yang memiliki daya legitimasi kuat dalam struktur sosial. Pierre Bourdieu 

(1979) menjelaskan bahwa modal simbolik memungkinkan pengetahuan dikonversi 

menjadi pengakuan, otoritas, dan status sosial yang berpengaruh dalam relasi 

kekuasaan.  

Pemaknaan ini menemukan resonansinya dalam perspektif Islam yang 

menempatkan ilmu sebagai amanah bernilai luhur, yang legitimasi dan kehormatannya 

diwujudkan melalui kontribusi nyata bagi kemaslahatan masyarakat. Dengan demikian, 

nilai ilmu terletak pada kemampuannya menghadirkan manfaat sosial, keadilan, dan 

kebaikan bersama. 

Ungkapan klasik laysa al-‘ilm ma hufizha wa lakinna al-‘ilm ma nafa‘a menegaskan 

bahwa ilmu sejati adalah ilmu yang memberi manfaat. Oleh karena itu, sarjana Muslim 

dituntut untuk hadir di tengah masyarakat sebagai pemecah masalah (problem solver), 

bukan sekadar pengamat kritis atau pencari keuntungan pribadi. Kontribusi sekecil apa 

pun, seperti: mengajar dengan jujur, melayani dengan tulus, dan memimpin dengan adil, 

merupakan bagian dari ibadah sosial yang bernilai tinggi dalam Islam. 

Perbincangan mengenai sarjana Muslim yang beretika dan profesional 

berkelindan erat dengan dinamika globalisasi lanjutan yang kini memasuki fase disrupsi 

teknologi dan transformasi sosial berskala luas. Globalisasi dimaknai tidak hanya sebagai 

keterbukaan pasar dan mobilitas tenaga kerja lintas negara, melainkan juga sebagai 

proses penetrasi teknologi digital, kecerdasan buatan, dan sistem algoritmik ke dalam 

hampir seluruh ranah kehidupan profesional.  

Perkembangan ini membentuk lanskap kerja dan relasi sosial yang semakin 

kompleks, sekaligus menghadirkan spektrum tantangan etika baru yang menuntut 

kepekaan moral, tanggung jawab sosial, dan kapasitas reflektif yang lebih mendalam 

dibandingkan periode-periode sebelumnya. 

Klaus Schwab (2016) menegaskan bahwa Revolusi Industri Keempat merupakan 

transformasi menyeluruh yang memengaruhi cara manusia bekerja, berinteraksi, dan 

mengambil keputusan. Transformasi ini menempatkan dimensi kemanusiaan, seperti 



nilai keadilan, tanggung jawab moral, dan martabat manusia, sebagai elemen penting 

dalam menghadapi dominasi teknologi cerdas dan sistem otomatis.  

Dalam lanskap tersebut, profesional Muslim beroperasi dalam lingkungan kerja 

yang ditandai oleh tuntutan efisiensi, kecepatan, dan pencapaian kinerja, yang secara 

bersamaan menuntut kemampuan menjaga empati, keadilan sosial, serta keberpihakan 

etis terhadap kelompok yang rentan sebagai bagian integral dari praktik profesional 

yang bermartabat. 

Islam memberikan kerangka etik yang relevan untuk menjawab tantangan 

tersebut. Prinsip la dharar wa la dhirar (tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh 

saling membahayakan) menjadi dasar normatif dalam menilai penggunaan teknologi 

dan pengambilan keputusan profesional.  

Dalam perspektif Islam, teknologi diposisikan sebagai sarana yang diarahkan oleh 

nilai dan tujuan kemanusiaan. Orientasi ini menuntut sarjana Muslim untuk menguasai 

perkembangan teknologi secara memadai sekaligus menumbuhkan landasan etika yang 

kokoh. Dengan bekal tersebut, kesiapan teknologi (technology-ready) berjalan seiring 

dengan keteguhan nilai moral (ethically grounded) dalam menjalankan peran profesional 

dan sosialnya. 

 

Integritas Sarjana Muslim 

Banyak lulusan perguruan tinggi Islam pada akhirnya akan memasuki ruang-

ruang kepemimpinan, baik sebagai birokrat, akademisi, hakim, pendidik, profesional 

hukum, maupun pelaku usaha. Oleh sebab itu, dimensi etika kepemimpinan menjadi 

bagian yang tidak terpisahkan dari diskursus profesionalisme Muslim. James (1978) 

membedakan antara transactional leadership yang bertumpu pada pertukaran 

kepentingan dan transformational leadership yang berakar pada nilai, visi moral, dan 

perubahan bermakna. 

Dalam Islam, kepemimpinan dipahami sebagai amanah yang mengandung 

tanggung jawab moral dan sosial yang akan dimintai pertanggungjawaban. Ibn 

Taymiyyah menegaskan prinsip tersebut dengan menempatkan keadilan sebagai fondasi 



keberlangsungan kekuasaan dan keteraturan sosial. Kerangka ini meneguhkan integritas 

sebagai inti kepemimpinan Muslim.  

Dalam praktik profesional, pemegang posisi strategis dituntut menjaga 

keselarasan antara ucapan dan tindakan, antara komitmen publik dan pelaksanaan 

nyata, sebagai wujud tanggung jawab etis yang berkelanjutan. 

Di tengah krisis kepercayaan terhadap institusi publik, integritas pribadi sarjana 

Muslim justru dapat menjadi sumber legitimasi sosial. Kepemimpinan yang 

berlandaskan etika tidak selalu menghasilkan keuntungan jangka pendek, tetapi 

membangun kepercayaan jangka panjang yang jauh lebih berharga bagi keberlanjutan 

institusi dan masyarakat. 

Penguatan etika profesional berkelindan erat dengan peran pendidikan tinggi 

Islam sebagai ruang pembentukan habitus etik yang berkelanjutan. Pendidikan dipahami 

sebagai proses yang membentuk cara berpikir, sikap, dan kebiasaan moral, selain 

mentransmisikan pengetahuan dan keterampilan akademik.  

Dalam kerangka pemikiran ini, Martha C. Nussbaum (2010) menegaskan 

pentingnya pendidikan yang menumbuhkan empati, kepekaan etis, dan tanggung jawab 

sosial sebagai fondasi kehidupan bersama.Orientasi tersebut memperkuat peran 

pendidikan tinggi Islam dalam menyiapkan lulusan yang memiliki kecakapan teknis, 

kematangan moral, dan kepekaan sosial sebagai satu kesatuan utuh dalam pembentukan 

kepribadian dan profesionalisme. 

Kritik Nussbaum sejalan dengan pandangan Islam yang menolak reduksi manusia 

menjadi sekadar homo economicus. Pendidikan tinggi Islam perlu menempatkan etika 

bukan sebagai mata kuliah pelengkap, melainkan sebagai arus utama dalam keseluruhan 

proses akademik. Etika akademik, kejujuran ilmiah, tanggung jawab sosial, dan 

keberanian moral harus menjadi budaya institusional, bukan sekadar wacana normatif 

dalam dokumen kurikulum. 

Dengan pendekatan ini, sarjana Muslim dipersiapkan sebagai pribadi yang siap 

berkontribusi secara profesional sekaligus siap memikul tanggung jawab etis. Kesiapan 



menghadapi dinamika pasar global berjalan seiring dengan kepekaan moral dalam 

mempertimbangkan dampak sosial dari setiap keputusan profesional yang diambil. 

Dalam perspektif Islam, kerja profesional dipahami memiliki dimensi peradaban 

yang melekat pada tanggung jawab sosial dan moral. Profesionalisme menempati posisi 

strategis sebagai bagian dari proses pembangunan masyarakat yang adil dan 

bermartabat, sekaligus sebagai wahana aktualisasi nilai-nilai kemanusiaan. Malik 

Bennabi (1949) menegaskan kerangka tersebut dengan menempatkan kualitas manusia 

dan sistem nilai sebagai fondasi utama kebangkitan umat. Dalam pandangan ini, 

kemajuan peradaban bertumpu pada integritas manusia yang bekerja secara profesional, 

beretika, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

Profesional Muslim, baik sebagai dokter, dosen, hakim, ekonom, insinyur, 

birokrat, dan sebagainya, adalah aktor peradaban. Ketika profesionalisme dipadukan 

dengan etika, maka kerja sehari-hari berubah menjadi ibadah sosial yang berdampak 

luas. Sebaliknya, ketika nilai runtuh, maka keberhasilan personal kehilangan makna 

historis dan sosial. Dalam konteks ini, integrasi antara iman, ilmu, dan amal dipahami 

sebagai kebutuhan strategis yang menentukan keberlanjutan masyarakat global, 

sekaligus sebagai fondasi etis bagi pembangunan peradaban yang adil dan 

berkelanjutan. 

Dalam konteks Indonesia dan dunia Muslim secara lebih luas, pemberdayaan 

sarjana Muslim beretika dan profesional merupakan kebutuhan strategis bangsa. Negara 

tidak kekurangan orang pintar, tetapi sering kali kekurangan orang pintar yang jujur, 

adil, dan berani menjaga nilai di tengah tekanan struktural dan budaya kompromi. 

Pendidikan tinggi Islam memiliki posisi kunci untuk menjawab kebutuhan ini secara 

sistemik dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, penguatan etika profesional sarjana Muslim ditempatkan 

sebagai agenda akademik yang berkelindan erat dengan kepentingan kebangsaan dan 

kemanusiaan. Sarjana Muslim yang mengintegrasikan kompetensi profesional dengan 

integritas moral tumbuh sebagai aset sosial yang bernilai strategis bagi bangsa, agama, 

dan pembangunan peradaban global yang berkeadilan dan bermartabat. 



 

Penutup 

Pemberdayaan sarjana Muslim yang beretika dan profesional menjadi kebutuhan 

strategis dalam merespons tantangan masyarakat global yang terus berkembang. 

Integrasi antara ilmu pengetahuan, etika, dan iman diposisikan sebagai fondasi utama 

bagi keberlanjutan peradaban dan ketahanan sosial. Dalam kerangka ini, Islam 

menawarkan sistem nilai yang komprehensif dan relevan untuk membentuk pribadi 

profesional yang memiliki kompetensi keilmuan, integritas moral, serta orientasi kuat 

pada kemaslahatan umat manusia. 

Dalam dunia yang sarat kompromi, individu yang memegang prinsip justru akan 

dicari. Dalam situasi krisis makna, manusia yang hidup berlandaskan nilai akan tampil 

menenangkan. Oleh karena itu, sarjana Muslim harus tampil sebagai cahaya, yakni 

profesional yang dapat dipercaya, insan beradab yang membawa harapan, serta warga 

global yang tetap berpijak pada nilai-nilai luhur Islam. [] 

 

 


