Memberdayakan Sarjana Muslim Beretika dan Profesional

Berlandaskan Nilai Islam dalam Masyarakat Global'

Prof. Dr. H. Ahmad Tholabi Kharlie, S.H., M.H., M. A.
Guru Besar dan Wakil Rektor Bidang Akademik
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

Pendidikan tinggi tidak lagi dapat dipahami semata-mata sebagai institusi
transmisi pengetahuan dan keterampilan teknis. Dalam konteks global yang ditandai
oleh ketidakpastian, risiko sistemik, dan perubahan sosial yang cepat, pendidikan tinggi
justru menjadi arena pembentukan karakter, orientasi nilai, dan makna hidup.

Gagasan John Dewey (1897) yang menyatakan bahwa pendidikan merupakan
bagian dari kehidupan itu sendiri (education is not preparation for life, education is life itself)
menegaskan bahwa proses pendidikan menyentuh dimensi etis dan eksistensial
manusia. Karenanya, pendidikan dipahami sebagai ruang pembentukan makna, sikap,
dan tanggung jawab, tidak terbatas pada penguasaan pengetahuan dan keterampilan
teknis.

Pemahaman ini sejalan dengan pandangan dalam tradisi Islam yang sejak awal
menempatkan pendidikan sebagai proses pembentukan insan beradab dan paripurna (al-
insan al-kamil), yakni manusia yang menyeimbangkan ilmu, akhlak, dan peran sosialnya.
Keberhasilan pendidikan dipahami melalui keterpaduan antara capaian akademik,
perkembangan profesional, kualitas moral, dan kontribusi nyata bagi kemaslahatan
umat manusia.

Dalam kerangka tersebut, pendidikan tinggi Islam mengemban peran strategis
dalam menyiapkan sarjana Muslim yang profesional, beretika, dan bertanggung jawab

dalam menghadapi dinamika masyarakat global.

1 Disampaikan pada Wisuda Sarjana STAI Muslim Asia Afika, Ahad, 11 Januari 2026 di Ciputat.



Risalah ini berangkat dari kegelisahan atas semakin lebarnya jurang antara
kemajuan profesional dan kedalaman etika dalam kehidupan modern. Banyak individu
yang secara teknis kompeten, tetapi miskin orientasi nilai atau cerdas secara intelektual,
namun rapuh secara moral.

Fenomena ini menuntut refleksi kritis atas orientasi pendidikan tinggi, khususnya
pendidikan tinggi Islam, agar tidak terjebak pada pragmatisme sempit yang

mengabaikan dimensi etika dan spiritual.

Krisis Etika Modern

Modernitas global membawa paradoks. Di satu sisi, kemajuan teknologi
informasi, kecerdasan buatan, dan ekonomi digital membuka peluang besar bagi
mobilitas sosial dan profesional. Namun di sisi lain, kemajuan tersebut melahirkan
bentuk-bentuk baru ketidakpastian, kecemasan, dan kerentanan.

Ulrich Beck (1986) memperkenalkan istilah risk society untuk menggambarkan
suatu kondisi masyarakat modern yang secara struktural menghasilkan risiko sebagai
konsekuensi inheren dari proses kemajuan itu sendiri. Dalam kerangka ini, risiko hadir
dalam berbagai dimensi kehidupan, mencakup aspek ekologis dan ekonomi sekaligus
menyentuh ranah etis serta eksistensial manusia.

Charles Taylor (1989) menggambarkan modernitas sebagai ruang yang
mengalami crisis of meaning. Krisis ini merujuk pada situasi ketika manusia modern
semakin terlepas dari kerangka nilai transenden, sehingga keberhasilan material tidak
selalu menghadirkan pemenuhan makna hidup, ketenangan batin, dan kejelasan
orientasi moral.

Dalam horizon pemikiran Islam, kesadaran atas kondisi tersebut sejatinya telah
lama hadir melalui peringatan Al-Qur’an mengenai kerusakan di darat dan di laut
sebagai akibat perbuatan manusia sendiri, yang mencakup dimensi moral dan spiritual
kehidupan.

Krisis etika ini berdampak langsung pada dunia kerja dan profesionalisme.

Praktik manipulasi, korupsi, penyalahgunaan wewenang, dan ketidakadilan struktural



kerap dibenarkan atas nama efisiensi dan persaingan. Dalam konteks inilah, lulusan
perguruan tinggi, termasuk sarjana PTKI, dihadapkan pada pilihan-pilihan moral yang
tidak selalu mudah. Pertanyaan fundamental yang muncul bukan sekadar “apa
pekerjaan saya,” melainkan “nilai apa yang saya bawa dalam pekerjaan tersebut.”

Islam memandang kerja sebagai aktivitas bermakna yang menyatu dengan
dimensi ibadah dan tanggung jawab moral. Konsep niyyah (niat) menempati posisi
sentral dalam etika Islam, sebagaimana kaidah al-umur bi maqashidiha yang menegaskan
bahwa setiap perbuatan ditentukan oleh tujuan dan orientasinya. Dalam kerangka ini,
profesionalisme dipahami sebagai perwujudan etika kerja yang berlandaskan niat yang
lurus, integritas moral, dan kesadaran tanggung jawab di hadapan Allah dan sesama
manusia.

Pemikir besar Islam, al-Ghazali, mengingatkan bahwa ilmu tanpa akhlak akan
melahirkan kecerdikan yang menyesatkan, sementara akhlak tanpa ilmu akan
menghasilkan kebaikan yang rapuh. Peringatan ini sangat relevan dalam konteks
modern, di mana keahlian teknis yang tinggi tanpa kendali moral justru berpotensi
menimbulkan kerusakan sosial yang luas.

Islam menempatkan prinsip amanah dan shidg (kejujuran) sebagai fondasi utama
dalam relasi sosial dan profesional. Kejujuran dipahami sebagai bentuk
pertanggungjawaban moral yang bersifat vertikal kepada Allah Swt., sekaligus sebagai
dasar kepercayaan dalam kehidupan bersama. Pemahaman ini memiliki korespondensi
dengan etika deontologis dalam filsafat Barat, sebagaimana ditegaskan oleh Immanuel
Kant (1785), bahwa kejujuran merupakan kewajiban moral yang melekat pada martabat
manusia dan tidak bergantung pada pertimbangan kepentingan pragmatis.

Profesionalisme dalam Islam terwujud dalam konsep itgan, yakni bekerja secara
sungguh-sungguh, berkualitas, dan bertanggung jawab. Nilai ini menuntut ketepatan
waktu, ketelitian, kepatuhan pada aturan, serta komitmen pada mutu hasil kerja.
Rasulullah Saw. menegaskan bahwa Allah mencintai hamba-Nya yang
menyempurnakan pekerjaannya, sebuah pesan yang meneguhkan bahwa

profesionalisme adalah bagian integral dari iman.



Dalam literatur manajemen modern, Peter Drucker (1967) menekankan bahwa
profesional sejati ditandai oleh kompetensi sekaligus keterpercayaan (trustworthiness).
Kepercayaan dipahami sebagai modal sosial yang tumbuh melalui konsistensi etika,
integritas pribadi, dan tanggung jawab yang dijaga dalam jangka panjang. Pemaknaan
ini berkelindan dengan konsep amanah dalam Islam, yang menempatkan kepercayaan
sebagai nilai moral yang mengikat relasi sosial sekaligus sebagai tanggung jawab
spiritual di hadapan Allah Swt.

Namun demikian, profesionalisme tanpa etika justru berpotensi melahirkan
individu yang cerdas tetapi merugikan. Sebaliknya, etika tanpa profesionalisme berisiko
menjadi idealisme tanpa daya guna. Oleh karena itu, integrasi antara kompetensi
profesional dan etika Islam menjadi prasyarat bagi terbentuknya sarjana Muslim yang

relevan dan berdaya saing dalam masyarakat global.

Tantangan PTKI

Salah satu kritik paling tajam terhadap modernitas disampaikan oleh Syed
Muhammad Naquib al-Attas (1978) melalui konsep loss of adab, yakni hilangnya
keadaban sebagai akar krisis peradaban. Menurut al-Attas, ketika adab runtuh, ilmu
kehilangan arah dan kemajuan berubah menjadi ancaman bagi kemanusiaan.
Pendidikan yang terlepas dari adab akan melahirkan individu-individu terdidik yang
tidak lagi memiliki kompas moral.

Dalam konteks ini, pendidikan tinggi Islam memikul tanggung jawab untuk
mengembangkan mutu kelembagaan sekaligus menjaga orientasi nilai dan misi etiknya.
Upaya penguatan akreditasi, reputasi akademik, dan relevansi lulusan dengan dunia
kerja ditempatkan dalam kerangka yang selaras dengan pembentukan integritas moral
dan kepribadian keislaman.

Dengan orientasi tersebut, sarjana Muslim dipersiapkan sebagai agen moral yang
memiliki kapasitas intelektual, kepekaan etis, serta keteguhan identitas dalam

menavigasi kompleksitas kehidupan global.



Dalam perspektif sosiologi modern, ilmu pengetahuan dipahami sebagai bentuk
modal simbolik yang memiliki daya legitimasi kuat dalam struktur sosial. Pierre Bourdieu
(1979) menjelaskan bahwa modal simbolik memungkinkan pengetahuan dikonversi
menjadi pengakuan, otoritas, dan status sosial yang berpengaruh dalam relasi
kekuasaan.

Pemaknaan ini menemukan resonansinya dalam perspektif Islam yang
menempatkan ilmu sebagai amanah bernilai luhur, yang legitimasi dan kehormatannya
diwujudkan melalui kontribusi nyata bagi kemaslahatan masyarakat. Dengan demikian,
nilai ilmu terletak pada kemampuannya menghadirkan manfaat sosial, keadilan, dan
kebaikan bersama.

Ungkapan klasik laysa al-‘ilm ma hufizha wa lakinna al-‘ilm ma nafa’a menegaskan
bahwa ilmu sejati adalah ilmu yang memberi manfaat. Oleh karena itu, sarjana Muslim
dituntut untuk hadir di tengah masyarakat sebagai pemecah masalah (problem solver),
bukan sekadar pengamat kritis atau pencari keuntungan pribadi. Kontribusi sekecil apa
pun, seperti: mengajar dengan jujur, melayani dengan tulus, dan memimpin dengan adil,
merupakan bagian dari ibadah sosial yang bernilai tinggi dalam Islam.

Perbincangan mengenai sarjana Muslim yang beretika dan profesional
berkelindan erat dengan dinamika globalisasi lanjutan yang kini memasuki fase disrupsi
teknologi dan transformasi sosial berskala luas. Globalisasi dimaknai tidak hanya sebagai
keterbukaan pasar dan mobilitas tenaga kerja lintas negara, melainkan juga sebagai
proses penetrasi teknologi digital, kecerdasan buatan, dan sistem algoritmik ke dalam
hampir seluruh ranah kehidupan profesional.

Perkembangan ini membentuk lanskap kerja dan relasi sosial yang semakin
kompleks, sekaligus menghadirkan spektrum tantangan etika baru yang menuntut
kepekaan moral, tanggung jawab sosial, dan kapasitas reflektif yang lebih mendalam
dibandingkan periode-periode sebelumnya.

Klaus Schwab (2016) menegaskan bahwa Revolusi Industri Keempat merupakan
transformasi menyeluruh yang memengaruhi cara manusia bekerja, berinteraksi, dan

mengambil keputusan. Transformasi ini menempatkan dimensi kemanusiaan, seperti



nilai keadilan, tanggung jawab moral, dan martabat manusia, sebagai elemen penting
dalam menghadapi dominasi teknologi cerdas dan sistem otomatis.

Dalam lanskap tersebut, profesional Muslim beroperasi dalam lingkungan kerja
yang ditandai oleh tuntutan efisiensi, kecepatan, dan pencapaian kinerja, yang secara
bersamaan menuntut kemampuan menjaga empati, keadilan sosial, serta keberpihakan
etis terhadap kelompok yang rentan sebagai bagian integral dari praktik profesional
yang bermartabat.

Islam memberikan kerangka etik yang relevan untuk menjawab tantangan
tersebut. Prinsip la dharar wa la dhirar (tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak boleh
saling membahayakan) menjadi dasar normatif dalam menilai penggunaan teknologi
dan pengambilan keputusan profesional.

Dalam perspektif Islam, teknologi diposisikan sebagai sarana yang diarahkan oleh
nilai dan tujuan kemanusiaan. Orientasi ini menuntut sarjana Muslim untuk menguasai
perkembangan teknologi secara memadai sekaligus menumbuhkan landasan etika yang
kokoh. Dengan bekal tersebut, kesiapan teknologi (technology-ready) berjalan seiring
dengan keteguhan nilai moral (ethically grounded) dalam menjalankan peran profesional

dan sosialnya.

Integritas Sarjana Muslim

Banyak lulusan perguruan tinggi Islam pada akhirnya akan memasuki ruang-
ruang kepemimpinan, baik sebagai birokrat, akademisi, hakim, pendidik, profesional
hukum, maupun pelaku usaha. Oleh sebab itu, dimensi etika kepemimpinan menjadi
bagian yang tidak terpisahkan dari diskursus profesionalisme Muslim. James (1978)
membedakan antara transactional leadership yang bertumpu pada pertukaran
kepentingan dan transformational leadership yang berakar pada nilai, visi moral, dan
perubahan bermakna.

Dalam Islam, kepemimpinan dipahami sebagai amanah yang mengandung
tanggung jawab moral dan sosial yang akan dimintai pertanggungjawaban. Ibn

Taymiyyah menegaskan prinsip tersebut dengan menempatkan keadilan sebagai fondasi



keberlangsungan kekuasaan dan keteraturan sosial. Kerangka ini meneguhkan integritas
sebagai inti kepemimpinan Muslim.

Dalam praktik profesional, pemegang posisi strategis dituntut menjaga
keselarasan antara ucapan dan tindakan, antara komitmen publik dan pelaksanaan
nyata, sebagai wujud tanggung jawab etis yang berkelanjutan.

Di tengah krisis kepercayaan terhadap institusi publik, integritas pribadi sarjana
Muslim justru dapat menjadi sumber legitimasi sosial. Kepemimpinan yang
berlandaskan etika tidak selalu menghasilkan keuntungan jangka pendek, tetapi
membangun kepercayaan jangka panjang yang jauh lebih berharga bagi keberlanjutan
institusi dan masyarakat.

Penguatan etika profesional berkelindan erat dengan peran pendidikan tinggi
Islam sebagai ruang pembentukan habitus etik yang berkelanjutan. Pendidikan dipahami
sebagai proses yang membentuk cara berpikir, sikap, dan kebiasaan moral, selain
mentransmisikan pengetahuan dan keterampilan akademik.

Dalam kerangka pemikiran ini, Martha C. Nussbaum (2010) menegaskan
pentingnya pendidikan yang menumbuhkan empati, kepekaan etis, dan tanggung jawab
sosial sebagai fondasi kehidupan bersama.Orientasi tersebut memperkuat peran
pendidikan tinggi Islam dalam menyiapkan lulusan yang memiliki kecakapan teknis,
kematangan moral, dan kepekaan sosial sebagai satu kesatuan utuh dalam pembentukan
kepribadian dan profesionalisme.

Kritik Nussbaum sejalan dengan pandangan Islam yang menolak reduksi manusia
menjadi sekadar homo economicus. Pendidikan tinggi Islam perlu menempatkan etika
bukan sebagai mata kuliah pelengkap, melainkan sebagai arus utama dalam keseluruhan
proses akademik. Etika akademik, kejujuran ilmiah, tanggung jawab sosial, dan
keberanian moral harus menjadi budaya institusional, bukan sekadar wacana normatif
dalam dokumen kurikulum.

Dengan pendekatan ini, sarjana Muslim dipersiapkan sebagai pribadi yang siap

berkontribusi secara profesional sekaligus siap memikul tanggung jawab etis. Kesiapan



menghadapi dinamika pasar global berjalan seiring dengan kepekaan moral dalam
mempertimbangkan dampak sosial dari setiap keputusan profesional yang diambil.

Dalam perspektif Islam, kerja profesional dipahami memiliki dimensi peradaban
yang melekat pada tanggung jawab sosial dan moral. Profesionalisme menempati posisi
strategis sebagai bagian dari proses pembangunan masyarakat yang adil dan
bermartabat, sekaligus sebagai wahana aktualisasi nilai-nilai kemanusiaan. Malik
Bennabi (1949) menegaskan kerangka tersebut dengan menempatkan kualitas manusia
dan sistem nilai sebagai fondasi utama kebangkitan umat. Dalam pandangan ini,
kemajuan peradaban bertumpu pada integritas manusia yang bekerja secara profesional,
beretika, dan berorientasi pada kemaslahatan bersama.

Profesional Muslim, baik sebagai dokter, dosen, hakim, ekonom, insinyur,
birokrat, dan sebagainya, adalah aktor peradaban. Ketika profesionalisme dipadukan
dengan etika, maka kerja sehari-hari berubah menjadi ibadah sosial yang berdampak
luas. Sebaliknya, ketika nilai runtuh, maka keberhasilan personal kehilangan makna
historis dan sosial. Dalam konteks ini, integrasi antara iman, ilmu, dan amal dipahami
sebagai kebutuhan strategis yang menentukan keberlanjutan masyarakat global,
sekaligus sebagai fondasi etis bagi pembangunan peradaban yang adil dan
berkelanjutan.

Dalam konteks Indonesia dan dunia Muslim secara lebih luas, pemberdayaan
sarjana Muslim beretika dan profesional merupakan kebutuhan strategis bangsa. Negara
tidak kekurangan orang pintar, tetapi sering kali kekurangan orang pintar yang jujur,
adil, dan berani menjaga nilai di tengah tekanan struktural dan budaya kompromi.
Pendidikan tinggi Islam memiliki posisi kunci untuk menjawab kebutuhan ini secara
sistemik dan berkelanjutan.

Dengan demikian, penguatan etika profesional sarjana Muslim ditempatkan
sebagai agenda akademik yang berkelindan erat dengan kepentingan kebangsaan dan
kemanusiaan. Sarjana Muslim yang mengintegrasikan kompetensi profesional dengan
integritas moral tumbuh sebagai aset sosial yang bernilai strategis bagi bangsa, agama,

dan pembangunan peradaban global yang berkeadilan dan bermartabat.



Penutup

Pemberdayaan sarjana Muslim yang beretika dan profesional menjadi kebutuhan
strategis dalam merespons tantangan masyarakat global yang terus berkembang.
Integrasi antara ilmu pengetahuan, etika, dan iman diposisikan sebagai fondasi utama
bagi keberlanjutan peradaban dan ketahanan sosial. Dalam kerangka ini, Islam
menawarkan sistem nilai yang komprehensif dan relevan untuk membentuk pribadi
profesional yang memiliki kompetensi keilmuan, integritas moral, serta orientasi kuat
pada kemaslahatan umat manusia.

Dalam dunia yang sarat kompromi, individu yang memegang prinsip justru akan
dicari. Dalam situasi krisis makna, manusia yang hidup berlandaskan nilai akan tampil
menenangkan. Oleh karena itu, sarjana Muslim harus tampil sebagai cahaya, yakni
profesional yang dapat dipercaya, insan beradab yang membawa harapan, serta warga

global yang tetap berpijak pada nilai-nilai luhur Islam. []



