




Si este libro le ha interesado y desea que lo mantengamos informado de nuestras
publicaciones, puede escribirnos a
comunicacion@editorialsirio.com

o bien regristrase en nuestra página web:
www.editorialsirio.com

Diseño de portada: Editorial Sirio S.A.

Composición ePub por Editorial Sirio S.A.

© de la presente edición

EDITORIAL SIRIO, S.A.

www.editorialsirio.com

E-Mail: sirio@editorialsirio.com

I.S.B.N.:978-84-16579-

«Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o transformación
de esta obra sólo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo excepción

prevista por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro Español de Derechos Reprográficos,
www.cedro.org) si necesita fotocopiar o escanear algún fragmento de esta obra».

mailto:comunicacion@editorialsirio.com
http://www.editorialsirio.com
http://www.editorialsirio.com
mailto:sirio@editorialsirio.com
http://www.cedro.org


Índice de contenido

INTRODUCCIÓN
LA FILOSOFÍA HERMÉTICA
LOS SIETE PRINCIPIOS HERMÉTICOS

1. EL PRINCIPIO DEL MENTALISMO
2. EL PRINCIPIO DE CORRESPONDENCIA
3. EL PRINCIPIO DE VIBRACIÓN
4. EL PRINCIPIO DE POLARIDAD
5. EL PRINCIPIO DE RITMO
6. EL PRINCIPIO DE CAUSA Y EFECTO
7. EL PRINCIPIO DE GENERACIÓN

TRANSMUTACIÓN MENTAL
EL TODO
EL UNIVERSO MENTAL
LA PARADOJA DIVINA
EL TODO EN TODO
LOS PLANOS DE CORRESPONDENCIA
VIBRACIÓN
POLARIDAD
RITMO
CAUSACIÓN
GÉNERO
GÉNERO MENTAL
AXIOMAS HERMÉTICOS



INTRODUCCIÓN

Mucho placer nos causa poder presentar este trabajo basado en las
antiquísimas enseñanzas herméticas a la atención de los estudiosos e
investigadores de Las Doctrinas Secretas. Se ha escrito tan poco sobre este
asunto, a pesar de las innumerables referencias que se han hecho de estas
enseñanzas en muchos de los textos sobre ocultismo, que los investigadores
de las verdades arcanas habrán, sin duda presentido la aparición de este libro.

Su propósito no es la enunciación de una filosofía o doctrina especial, sino
más bien proporcionarle al estudioso una exégesis de la verdad, que le sirva
para conciliar los muchos tópicos de los conocimientos ocultos que puede ya
haber adquirido, pero que, aparentemente, son contradictorios y paradójicos,
lo que a menudo desanima y disgusta al principiante. Nuestro intento no
consiste en erigir un nuevo templo de sabiduría, sino en colocar en manos del
investigador una clave maestra con la cual pueda abrir las numerosas puertas
internas que conducen al Templo del Misterio.

Ningún conocimiento oculto ha sido tan celosamente guardado como los
fragmentos de las enseñanzas herméticas, que han llegado hasta nosotros a
través de los siglos transcurridos desde los tiempos del Gran Fundador,
Hermes Trismegisto, «el elegido de los dioses», quien murió en el antiguo
Egipto, cuando la raza actual se encontraba aún en su infancia.
Contemporáneo de Abraham y, si la leyenda no miente, instructor de aquel
venerable sabio, Hermes fue y es el Gran Sol Central del ocultismo, cuyos
rayos han iluminado todos los conocimientos que han sido transmitidos desde
entonces. Todas las bases fundamentales de las enseñanzas esotéricas que en



cualquier tiempo han sido impartidas a la raza son originarias, en esencia, de
las formuladas por Hermes. Incluso las más antiguas doctrinas de la India han
tenido su fuente en las enseñanzas herméticas.

Desde la tierra del Ganges muchos ocultistas avanzados se dirigieron hacia
Egipto para postrarse a los pies del Maestro. De él obtuvieron la clase
magistral que, al tiempo que explicaba, reconciliaba sus diferentes puntos de
vista: de esta forma se estableció firmemente La Doctrina Secreta. De todas
partes del globo acudieron discípulos y neófitos que miraban a Hermes como
el Maestro de los Maestros, y su influencia fue tan grande que, a pesar de las
negativas de los centenares de instructores de los diferentes países, se puede
fácilmente encontrar en las enseñanzas de estos últimos las bases
fundamentales en que se asentaban las doctrinas herméticas. El estudiante de
religiones comparadas puede percibir sin dificultad la influencia tan grande
que las enseñanzas herméticas han ejercido en todas ellas, sea cual fuere el
nombre con que se las conozca ahora, bien en las religiones muertas o bien en
las actualmente existentes. La analogía salta a la vista, a pesar de los puntos
aparentemente contradictorios, y las enseñanzas herméticas son como un
conciliador de ellas.

La obra de Hermes parece haberse dirigido a sembrar la gran verdad-
semilla que se ha desarrollado y germinado en tantas y tan extrañas formas,
más que a establecer una escuela de filosofía que dominara el pensamiento
del mundo. Sin embargo, la verdad original enseñada por él ha sido guardada
intacta, en su pureza primitiva, por un reducido número de hombres en cada
época, los cuales, prescindiendo de muchos aficionados y de estudiosos
superficiales, siguieron el proceder hermético y reservaron su conocimiento a
aquellos pocos que estaban preparados para comprenderlo y dominarlo. De
boca en boca fue transmitido este conocimiento entre esos pocos. En todo
momento han existido, en cada generación y en los diversos países de la
Tierra, algunos Iniciados que han conservado viva la sagrada llama de las
enseñanzas herméticas y que siempre han deseado emplear sus lámparas para
encender las lámparas menores del mundo profano, cuando la luz de la
verdad languidecía y se nublaba por su negligencia, o cuando su pabilo se
ensuciaba con materias extrañas. Han existido siempre esos pocos que han
cuidado el altar de la verdad, sobre el cual han conservado siempre ardiendo
la lámpara perpetua de la Sabiduría. Esos hombres han dedicado su vida a esa
labor de amor que el poeta describió en estas líneas:



O, let not the flame die out! Cherished age after age in its dark
cavern –in its holy temples cherished. Fed by pure ministers of
love– let not the flame die out!1

Esos hombres no han buscado ni la aprobación popular ni acaparar gran
número de prosélitos. Son indiferentes a todo esto, pues saben de sobra los
pocos individuos que hay en cada generación capaces de recibir la verdad, o
de reconocerla si se les presentara. Ellos «reservan la carne para los
hombres», mientras que los demás «dan leche a los niños», conservan sus
perlas de sabiduría para los pocos elegidos capaces de apreciar su valor y de
llevarlas en sus coronas, en lugar de echárselas a los cerdos, que las
mancillarían y pisotearían en el cieno de sus chiqueros. Sin embargo, estos
hombres no han olvidado aún los preceptos de Hermes respecto a la
transmisión de estas enseñanzas a los que estén preparados para recibirlas,
acerca de lo cual dice El Kybalión: «Dondequiera que estén las huellas del
Maestro, allí los oídos del que es apto para recibir sus enseñanzas se abren de
par en par». Y además: «Cuando el oído es capaz de oír, vienen los labios que
han de llenarlos con sabiduría». Su actitud habitual ha estado siempre
estrictamente de acuerdo con otro aforismo, de El Kybalión también, que
afirma que «los labios de la Sabiduría permanecen cerrados, excepto para el
oído capaz de comprender».

Y esos oídos incapaces de comprender son los que han criticado esta
actitud de los hermetistas y los que se han lamentado públicamente de que
estos no hayan expresado nunca claramente el verdadero espíritu de sus
enseñanzas, sin reservas ni reticencias. Pero una mirada retrospectiva a las
páginas de la historia demostrará la sabiduría de los maestros, quienes
conocían la locura que era intentar enseñar al mundo lo que este no deseaba
ni estaba preparado para recibir. Los hermetistas nunca han querido ser
mártires, sino que, por el contrario, han permanecido retirados, silenciosos y
sonrientes ante los esfuerzos de algunos que se imaginaban, en su ardiente
entusiasmo, que podían forzar a una raza de bárbaros a admitir verdades que
solo pueden comprender los que han avanzado considerablemente en el
Sendero.

El espíritu de persecución no ha muerto aún en la Tierra. Hay ciertas
enseñanzas herméticas que si se divulgaran atraerían sobre sus divulgadores
un profundo odio y desprecio de las multitudes, que volverían a gritar de
nuevo: «¡Crucificadlo!... ¡Crucificadlo!...».



En esta obra hemos tratado de daros una idea de las enseñanzas
fundamentales de El Kybalión, indicando todo cuanto se refiere a los
principios actuantes, dejándoos el trabajo de estudiarlos, mas que el de
tratarlos nosotros mismos en detalle. Si sois verdaderos estudiantes o
discípulos, comprenderéis y podréis aplicar estos principios; si no, debéis
desarrollaros, pues de otra manera las enseñanzas herméticas no serán para
vosotros sino «palabras, palabras, palabras».

LOS TRES INICIADOS

1 ¡Oh, no dejes extinguirse la llama. Sustentada por generación tras generación en su oscura caverna –
en sus templos sagrados sustentada. Nutrida por puros sacerdotes de amor– no dejes extinguirse la
llama!



I

LA FILOSOFÍA HERMÉTICA

Los labios de la sabiduría permanecen cerrados,
excepto para el oído capaz de comprender.

EL KYBALIÓN

Desde el antiguo Egipto han llegado las enseñanzas fundamentales y secretas
que tan fuertemente han influido en los sistemas filosóficos de todas las razas
y de todos los pueblos, durante siglos enteros. Egipto, patria de las pirámides
y de la Esfinge, fue la cuna de la Sabiduría Secreta y de las doctrinas
místicas. Todas las naciones han sacado las suyas de sus doctrinas esotéricas:
la India, Persia, Caldea, China, Japón, Asiria, la antigua Grecia y Roma, y
otros no menos importantes países, se aprovecharon libremente de las
doctrinas formuladas por los hierofantes y Maestros de la tierra de Isis,
conocimientos que solo eran transmitidos a los que se hallaban preparados
para participar de lo oculto.

Fue también en el antiguo Egipto donde vivieron los grandes adeptos y
Maestros que nadie después ha superado, y que rara vez han sido igualados
en los siglos que han transcurrido desde los tiempos del Gran Hermes. Egipto
fue la residencia de la Gran Logia de las fraternidades místicas. Por las
puertas de su templo entraron todos los neófitos que, convertidos más tarde
en Adeptos, Hierofantes y Maestros, se repartieron por todas partes, llevando
consigo el precioso conocimiento que poseían y deseando hacer partícipe de
él a todo aquel que estuviera preparado para recibirlo. Ningún estudioso del
ocultismo puede dejar de reconocer la gran deuda que tiene contraída con
aquellos venerables Maestros egipcios.



Pero entre esos grandes adeptos existió uno al que los demás proclamaron
«el Maestro de los Maestros». Este hombre, si es que puede llamarse
«hombre» a un ser semejante, vivió en Egipto en la más remota antigüedad y
fue conocido bajo el nombre de Hermes Trismegisto. Fue el padre de la
sabiduría, el fundador de la astrología, el descubridor de la alquimia. Los
detalles de su vida se han perdido para la historia, debido al inmenso espacio
de tiempo transcurrido desde entonces. La fecha de su nacimiento en Egipto,
en su última encarnación en este planeta, no se conoce ahora, pero se ha
dicho que fue contemporáneo de las más antiguas dinastías de Egipto, mucho
antes de Moisés. Las autoridades en la materia lo creen contemporáneo de
Abraham, y en algunas de las tradiciones judías se llega a afirmar que este
obtuvo del mismo Hermes muchos de los conocimientos que poseía.

Después de que transcurriese mucho tiempo desde su muerte (la tradición
afirma que vivió trescientos años), los egipcios lo deificaron e hicieron de él
uno de sus dioses, bajo el nombre de Tot. Años después los griegos hicieron
también de él otro de sus dioses, y lo llamaron «Hermes, el dios de la
sabiduría». Tanto los griegos como los egipcios reverenciaron su memoria
durante siglos enteros, denominándole el «inspirado de los dioses» y
añadiéndole su antiguo nombre «Trismegisto», que significa «tres veces
grande». Todas estas antiguas civilizaciones lo adoraron, y su nombre era
sinónimo de «fuente de sabiduría».

Aún en nuestros días usamos el término «hermético» en el sentido de
«secreto», «reservado», etc., y esto es debido a que los hermetistas siempre
observaron rigurosamente el secreto de sus enseñanzas. Si bien entonces no
se conocía aquello de «no echar margaritas a los cerdos», ellos siguieron su
norma de conducta especial que les indicaba «dar leche a los niños y carne a
los hombres», máximas familiares a todos los lectores de las escrituras
bíblicas, máximas que, por otra parte, habían sido ya usadas muchos siglos
antes de la Era Cristiana.

Y esta política de diseminar cuidadosamente la verdad ha caracterizado
siempre a los hermetistas, incluso en nuestros días. Las enseñanzas
herméticas se encuentran en todos los países y en todas las religiones, pero
nunca identificadas con un país en particular ni con secta religiosa alguna.
Esto es debido a la prédica que los antiguos instructores hicieron para evitar
que La Doctrina Secreta se cristalizara en un credo. La sabiduría de esta
medida salta a la vista de todos los estudiantes de historia. El antiguo
ocultismo de la India y de Persia degeneró y se perdieron sus conocimientos,



ya que los instructores se convirtieron en sacerdotes y mezclaron la teología
con la filosofía; como consecuencia, perdieron toda su sabiduría, que acabó
por transformarse en una cantidad inmensa de supersticiones religiosas,
cultos, credos y dioses. Lo mismo sucedió con las enseñanzas herméticas de
los gnósticos cristianos, enseñanzas que se perdieron por el tiempo de
Constantino, quien mancilló la filosofía mezclándola con la teología, y la
Iglesia cristiana abandonó entonces su verdadera esencia y espíritu, viéndose
obligada a andar a ciegas durante varios siglos, sin que hasta ahora haya
encontrado su camino. Solo actualmente se observa que la Iglesia cristiana
está luchando de nuevo por aproximarse a sus antiguas enseñanzas místicas.

Sin embargo, siempre han existido unas cuantas almas que han conservado
viva la llama, alimentándola cuidadosamente e impidiendo que se extinguiera
su luz. Y gracias a esos firmes corazones y a esas mentes de extraordinario
desarrollo tenemos aún la verdad con nosotros, aunque esta no se encuentra
en los libros, sino que ha sido transmitida del Maestro al discípulo, del
iniciado al neófito, de boca en boca. Si alguna vez se ha escrito algo sobre
ella, su significado ha sido cuidadosamente velado con términos de astrología
y alquimia, de tal manera que solo los que poseían la clave podían leerlo
correctamente. Esto se hizo necesario a fin de evitar las persecuciones de los
teólogos de la Edad Media, quienes luchaban contra La Doctrina Secreta a
sangre y fuego. Incluso en nuestros días nos es posible encontrar algunos
libros valiosos de Filosofía Hermética, pero la mayor parte se ha perdido. Sin
embargo, la Filosofía Hermética es la única llave maestra que puede abrir las
puertas a todas las enseñanzas ocultas.

En los primeros tiempos existió una compilación de ciertas doctrinas
herméticas que eran las bases fundamentales de toda La Doctrina Secreta, y
que habían sido, hasta entonces, transmitidas del instructor al estudioso,
compilación que fue conocida bajo el nombre de El Kybalión, cuyo exacto
significado se perdió durante centenares de años. Sin embargo, algunos que
han recibido sus máximas de boca en boca las comprenden y las conocen.
Sus preceptos no habían sido escritos nunca hasta ahora. Se trataba,
simplemente, de una serie de máximas y axiomas que luego eran explicados y
ampliados por los Iniciados. Estas enseñanzas constituyen realmente los
principios básicos de la «alquimia hermética», la cual, contrariamente a lo
que se cree, está basada en el dominio de las fuerzas mentales más que en el
de los elementos materiales; en la transmutación de una clase de vibraciones
mentales en otras, más que en el cambio de un tipo de metal en otro. La



leyenda acerca de la piedra filosofal, que convertía todos los metales en oro,
es una alegoría relativa a la Filosofía Hermética, alegoría que es
perfectamente comprendida por todos los discípulos del verdadero
hermetismo.

En esta obra invitamos a los estudiosos a examinar las enseñanzas
herméticas, tal como fueron expuestas en El Kybalión, explicadas y
ampliadas por nosotros, humildes estudiosos de ellas, que si bien llevamos el
título de iniciados somos, sin embargo, simples discípulos a los pies de
Hermes, el Maestro. Transcribimos aquí muchas de las máximas y preceptos
de El Kybalión, acompañados por explicaciones y comentarios que creemos
ayudarán a hacer más fácilmente comprensibles a los hombres modernos
estas enseñanzas, especialmente teniendo en cuenta que el texto original ha
sido velado a propósito con términos oscuros y desconcertantes.

Las máximas originales, axiomas y preceptos de El Kybalión están
impresos con otro tipo de letra. Esperamos que los lectores de esta obra
saquen tanto provecho del estudio de sus páginas como lo sacaron otros que
han pasado antes por el mismo sendero que conduce al adeptado desde los
tiempos de Hermes Trismegisto, el Maestro de los Maestros, el Tres Veces
Grande.

Dice El Kybalión:

Dondequiera que se encuentren las huellas del Maestro, allí los
oídos del que está pronto para recibir sus enseñanzas se abren de
par en par.
Cuando el oído es capaz de oír, vienen los labios que han de
llenarlos con sabiduría.

De manera que, de acuerdo con lo indicado, este libro solo atraerá la
atención de los que están preparados para recibirlo. Y recíprocamente,
cuando el estudioso esté preparado para recibir la verdad, este libro llegará a
él. El principio hermético de causa y efecto, en su aspecto de «ley de
atracción», llevará los oídos junto a los labios y el libro junto al discípulo.



II



LOS SIETE PRINCIPIOS HERMÉTICOS

Los principios de la verdad son siete; el que
comprende esto perfectamente, posee la llave

mágica ante la cual todas las puertas del Templo se
abrirán de par en par.

EL KYBALIÓN

Los siete principios sobre los que se basa toda la Filosofía Hermética son los
siguientes:

1. El principio del Mentalismo.
2. El principio de Correspondencia.
3. El principio de Vibración.
4. El principio de Polaridad.
5. El principio de Ritmo.
6. El principio de Causa y Efecto.
7. El principio de Generación.



1. EL PRINCIPIO DEL MENTALISMO

El TODO es Mente; el universo es mental.

EL KYBALIÓN

Este principio encierra la verdad de que «todo es mente». Explica que el
TODO, que es la realidad sustancial que se oculta detrás de todas las
manifestaciones y apariencias que conocemos bajo los nombres de «universo
material», «fenómenos de la vida», «materia», «energía», etc., y, en una
palabra, todo cuanto es sensible a nuestros sentidos materiales, es espíritu,
quien en sí mismo es incognoscible e indefinible, pero que puede ser
considerado una mente infinita, universal y viviente. Explica también que
todo el mundo fenomenal o universo es una creación mental del TODO, en
cuya mente vivimos, nos movemos y tenemos nuestro ser. Este principio, al
establecer la naturaleza mental del universo, explica fácilmente los varios
fenómenos mentales y psíquicos que tanto han llamado la atención del
público, y que sin tal explicación no son comprensibles y desafían toda
hipótesis científica.

La comprensión de este principio hermético del mentalismo habilita al
individuo a realizar y conocer la ley que rige el universo mental, aplicándola
a su bienestar y desarrollo. El estudiante de la Filosofía Hermética puede
emplear conscientemente las grandes leyes mentales, en lugar de usarlas por
casualidad o ser usado por ellas. Con la clave maestra en su poder, el
discípulo puede abrir las puertas del Templo del conocimiento mental y
psíquico y entrar en él, libre e inteligentemente. Este principio explica la
verdadera naturaleza de la energía, de la fuerza y de la materia, y cómo y por
qué todas ellas están subordinadas al dominio de la mente. Uno de los
antiguos Maestros escribió hace mucho tiempo:

El que comprenda la verdad de que el universo es mental está muy
avanzado en el sendero del adepto.

Y estas palabras son tan verdad hoy en día como lo eran cuando fueron
escritas. Sin esta clave maestra, resulta imposible acceder a la Sabiduría, y el
estudioso que no la posea en vano llamará a la puerta del Templo.



2. EL PRINCIPIO DE CORRESPONDENCIA

Como arriba es abajo; como abajo es arriba.

EL KYBALIÓN

Este principio encierra la verdad de que hay siempre una cierta
correspondencia entre las leyes y los fenómenos de los diversos estados del
ser y de la vida, y el antiquísimo axioma hermético se refiere precisamente a
esto, al afirmar: «Como arriba es abajo; como abajo es arriba»; la
comprensión de este principio da una clave para resolver muchos de los más
oscuros problemas y paradojas de los misteriosos secretos de la Naturaleza.
Hay muchos planos que no conocemos, pero cuando aplicamos esa ley de
correspondencia a ellos, mucho de lo que de otra manera nos sería
incomprensible se hace claro a nuestra conciencia. Este principio es de
aplicación universal en los diversos planos –mental, material o espiritual– del
Cosmos: es una ley universal. Los antiguos hermetistas lo consideraban uno
de los más importantes auxiliares de la mente, por cuyo intermedio se puede
descorrer el velo que oculta lo desconocido a nuestra vista. Su aplicación
puede desgarrar un tanto el velo de Isis, de tal manera que nos permita ver,
aunque no sea más que algunos de los rasgos de la diosa. De igual manera
que conocer los principios de la geometría habilita al hombre para medir el
diámetro, la órbita y el movimiento de las más lejanas estrellas mientras
permanece sentado en su observatorio, así también el conocimiento del
principio de correspondencia lo faculta para razonar inteligentemente de lo
conocido a lo desconocido; estudiando la mónada se llega a comprender al
arcángel.



3. EL PRINCIPIO DE VIBRACIÓN

Nada está inmóvil; todo se mueve; todo vibra.

EL KYBALIÓN

Este principio encierra la verdad de que todo está en movimiento, de que
nada permanece inmóvil, hecho confirmado por la ciencia moderna, que cada
nuevo descubrimiento verifica y comprueba. Y a pesar de todo, este principio
hermético fue enunciado hace cientos de años por los Maestros del antiguo
Egipto. Explica las diferencias entre las diversas manifestaciones de la
materia, de la fuerza, de la mente y aun del mismo espíritu, que no son sino el
resultado de los diversos estados vibratorios. Desde el TODO, que es puro
espíritu, hasta la más grosera forma de materia, todo permanece en vibración:
cuanto más alta es esta, tanto más elevada es su posición en la escala. La
vibración del espíritu es de una intensidad infinita; tanto que prácticamente
puede considerarse como si estuviera en reposo, de igual manera que una
rueda que gira rapidísimamente parece que no tiene movimiento. Y en el otro
extremo de la escala hay formas de materia densísima, cuya vibración es tan
débil que parece también estar en reposo. Entre ambos polos hay millones de
millones de grados de intensidad vibratoria. Desde la partícula y el electrón,
desde el átomo y la molécula, hasta el astro y los universos, todo está en
vibración. Y esto es igualmente cierto en lo que respecta a los estados o
planos de la energía o fuerza (lo cual no es más que un determinado estado
vibratorio), y a los planos mentales y espirituales. Una perfecta comprensión
de este principio habilita al estudioso del hermetismo a controlar sus propias
vibraciones mentales, así como las de los demás. Los Maestros también
emplean este principio para conquistar los fenómenos naturales: «El que
comprenda el principio vibratorio ha alcanzado el centro del poder», ha
afirmado uno de los más antiguos escritores.



4. EL PRINCIPIO DE POLARIDAD

Todo es doble; todo tiene dos polos; todo, su par de
opuestos: los semejantes y los antagónicos son lo
mismo; los opuestos son idénticos en naturaleza,
pero diferentes en grado; los extremos se tocan;
todas las verdades son semiverdades; todas las

paradojas pueden reconciliarse.

EL KYBALIÓN

Este principio encierra la verdad de que todo es dual; todo tiene dos polos;
todo, su par de opuestos, afirmaciones que son de otros tantos axiomas
herméticos. Explica y dilucida las antiguas paradojas que han dejado
perplejos a tantísimos investigadores y que literalmente decían: «La tesis y la
antítesis son idénticas en naturaleza, difiriendo solo en grado»; «Los opuestos
son idénticos en realidad, diferenciándose en su gradación»; «Los pares de
opuestos pueden conciliarse; los extremos se tocan»; «Todo es y no es al
mismo tiempo»; «Toda verdad no es sino media verdad»; «Toda verdad es
medio falsa», etc. Este principio explica que en todo hay dos polos, dos
aspectos, y que los «opuestos» no son en realidad sino los dos extremos de la
misma cosa; la diferencia consiste simplemente, en diversos grados entre
ambos. El calor y el frío, aunque opuestos, son realmente lo mismo. Su
diferencia consiste tan solo en una cuestión de grados. Mirad un termómetro
y tratad de averiguar dónde empieza el calor y dónde termina el frío. No hay
nada que sea calor absoluto en realidad, por lo que ambos términos, frío y
calor, simplemente indican diversos grados de la misma realidad, y que esta
se manifiesta en esos opuestos, que no son más que los polos de eso que se
llama calor, esto es, la manifestación del principio de polaridad que nos
ocupa. El mismo principio se manifiesta en la «luz» y la «oscuridad», las
cuales, en resumen, no son sino una misma entidad; su diferencia viene dada
por la diversidad de grado entre los dos polos del fenómeno. ¿Dónde termina
la oscuridad y dónde empieza la luz? ¿Cuál es la diferencia entre grande y
pequeño? ¿Y entre duro y blando, blanco y negro, alto y bajo o positivo y
negativo? El principio de polaridad explica esta paradoja.



El mismo principio opera de idéntica manera en el plano mental.
Tomemos, por ejemplo, el amor y el odio, dos estados mentales
completamente distintos en apariencia, y notaremos que hay muchos grados
entre ambos; tantos, que las palabras que nosotros usamos para designarlos,
«agradable» y «desagradable», se difuminan una en la otra, hasta tal punto
que muchas veces somos incapaces de afirmar si algo nos causa placer o
disgusto. Todas no son más que gradaciones de lo mismo, como
comprenderéis claramente por poco que meditéis sobre ello. Y aún más que
esto, es posible cambiar o transmutar las vibraciones de odio por vibraciones
de amor, en la propia mente y en la mente de los demás; precisamente esto es
lo que los hermetistas consideran lo más importante. Muchos de los que leéis
estas páginas habréis tenido experiencias en vosotros mismos y en los demás
de la rápida e involuntaria transición del amor en odio y viceversa. Y ahora
comprenderéis la posibilidad de efectuar esto por medio del poder de la
voluntad, de acuerdo con las fórmulas herméticas. El «Bien» y el «Mal» no
son sino los polos de una misma y única realidad, y el hermetista comprende
y conoce perfectamente el arte de transmutar el mal en el bien aplicando
inteligentemente el principio de polaridad. En una palabra, el «arte de
polarizar» se convierte en una fase de la alquimia mental, conocida y
practicada por los antiguos y modernos Maestros herméticos. La perfecta
comprensión de este principio capacita para cambiar la propia polaridad, así
como la de los demás, si uno se toma el tiempo y estudia lo necesario para
dominar este arte.



5. EL PRINCIPIO DE RITMO

Todo fluye y refluye; todo tiene sus períodos de
avance y retroceso; todo asciende y desciende; todo

se mueve como un péndulo; la medida de su
movimiento hacia la derecha es la misma que la de

su movimiento hacia la izquierda; el ritmo es la
compensación.

EL KYBALIÓN

Este principio encierra la verdad de que todo se manifiesta en un
determinado movimiento de ida y vuelta, un flujo y reflujo, una oscilación
del péndulo entre los dos polos que existen de acuerdo con el principio de
polaridad, descrito anteriormente. Hay siempre una acción y una reacción, un
avance y un retroceso, una ascensión y un descenso. Y esta rige para todo:
soles, mundos, animales, mente, energía, materia. Esta ley se manifiesta tanto
en la creación como en la destrucción de los mundos, tanto en el progreso
como en la decadencia de las naciones, en la vida, en todo lo que existe y,
finalmente, en los estados mentales del hombre, y con referencia a esto
último los hermetistas creen que este principio es el más importante. Ellos
han hallado este principio, encontrándolo de aplicación universal, y han
descubierto asimismo ciertos métodos para escapar a sus efectos, mediante el
empleo de las fórmulas y métodos apropiados. Emplean para ello la ley
mental de neutralización. No pueden anular el principio o impedir que opere,
pero han aprendido a eludir sus efectos hasta un cierto grado, grado que
depende del dominio que se tenga de él. Saben cómo usarlo, en lugar de ser
usados por él. En este y en otros métodos parecidos consiste la ciencia
hermética. El Maestro se polariza a sí mismo en el punto donde desea
quedarse, y de esa forma neutraliza la oscilación rítmica pendular que
tendería a arrastrarlo hacia el otro polo. Todos los que han adquirido cierto
grado de dominio sobre sí mismos ejecutan esto hasta cierto punto,
consciente o inconscientemente, pero el Maestro lo efectúa de forma
consciente, y por el solo poder de su voluntad alcanza un grado tal de
estabilidad y firmeza mental casi imposible de concebir por esa inmensa
muchedumbre que va y viene en un continuado movimiento ondulatorio,



impulsada por ese principio de ritmo. Este, así como el de la polaridad, ha
sido cuidadosamente estudiado por los hermetistas, y los métodos de
contrabalancearlos, neutralizarlos y emplearlos forman una de las partes más
importantes de la alquimia mental hermética.



6. EL PRINCIPIO DE CAUSA Y EFECTO

Toda causa tiene su efecto; todo efecto tiene su
causa; todo sucede de acuerdo con la Ley; la suerte

no es más que el nombre que se le da a una ley no
conocida; hay muchos planos de causalidad, pero

nada escapa a la Ley.

EL KYBALIÓN

Este principio encierra la verdad de que todo efecto tiene su causa, y toda
causa su efecto. Afirma que nada ocurre casualmente, sino conforme a la
Ley. La suerte es una palabra vana, y si bien existen muchos planos de causas
y efectos –los superiores a los inferiores–, aun así ninguno escapa totalmente
a la Ley. Los hermetistas conocen los medios y los métodos por los cuales se
puede ascender más allá del plano ordinario de causas y efectos hasta cierto
grado, y alcanzando mentalmente el plano superior se convierten en causas
en lugar de efectos. Las muchedumbres se dejan llevar, arrastradas por el
medio ambiente que las envuelve o por los deseos y voluntades de los demás,
si estos son superiores a los de ellas. La herencia, las sugestiones y otras
múltiples causas externas las empujan como autómatas en el gran escenario
de la vida. Pero los Maestros, que han alcanzado el plano superior, dominan
sus modalidades, sus caracteres, sus cualidades y poderes, así como el medio
ambiente que los rodea, convirtiéndose de esta manera en dirigentes, y no
dirigidos. Ayudan a las masas y a los individuos a divertirse en el juego de la
vida, en lugar de ser ellos los jugadores o los autómatas movidos por
voluntades ajenas. Utilizan el principio, en vez de ser sus instrumentos. Los
Maestros obedecen a lo causativo de los planos superiores a aquel en que se
encuentran, pero prestan su colaboración para regular y regir en su propio
plano. En lo dicho está condensado un valiosísimo conocimiento hermético:
que el que sea capaz de leer entre líneas lo descubra, es nuestro deseo.



7. EL PRINCIPIO DE GENERACIÓN

La generación existe por doquier; todo tiene sus
principios masculino y femenino; la generación se

manifiesta en todos los planos.

EL KYBALIÓN

Este principio encierra la verdad de que la generación se manifiesta en
todo, y siempre se encuentran en acción los principios masculino y femenino.
Esto es verdad no solamente en el plano físico, sino también en el mental y
en el espiritual. En el mundo físico este principio se manifiesta como «sexo»,
y en los planos superiores toma formas más elevadas, pero siempre subsiste
el mismo principio. Ninguna creación física, mental o espiritual es posible sin
él. La comprensión que se tiene de él ilumina muchos de los problemas que
tanto han confundido la mente de los hombres. Este principio creador obra
siempre en el sentido de «generar», «regenerar» y «crear». Cada ser contiene
en sí mismo los dos elementos de este principio. Si deseáis conocer la
filosofía de la creación, generación y regeneración mental y espiritual, debéis
estudiar este principio hermético, pues contiene la solución de muchos de los
misterios de la vida. Os advertimos que nada tiene que ver con las perniciosas
y degradantes teorías, enseñanzas y prácticas que se anuncian con llamativos
títulos, las cuales no son más que una prostitución del gran principio natural
de generación. Tales teorías y prácticas no son más que la resurrección de las
antiguas doctrinas fálicas, que solo pueden producir la ruina de la mente, del
alma y del cuerpo, y la Filosofía Hermética siempre ha alzado su protesta
contra esas licencias y perversiones de los principios naturales. Si lo que
deseáis son tales enseñanzas, debéis irlas a buscar a otra parte: el hermetismo
nada contiene sobre ellas. Para el puro, todo es puro; para el ruin todo es ruin.



III



TRANSMUTACIÓN MENTAL

La mente, así como todos los metales y demás
elementos, pueden ser transmutados, de estado en

estado, de grado en grado, de condición en
condición, de polo a polo, de vibración en

vibración. La verdadera transmutación hermética es
una práctica, un método, un arte mental.

EL KYBALIÓN

Como indicamos anteriormente, los hermetistas fueron los verdaderos
creadores de la alquimia, de la astrología y de la psicología: Hermes fue el
fundador de esas escuelas de pensamiento. De la astrología ha derivado la
astronomía moderna; de la alquimia ha surgido la química, y de la psicología
mística, la psicología moderna. Sin embargo no debe suponerse que los
antiguos fueron unos ignorantes respecto a lo que las escuelas modernas
creen de su exclusiva propiedad. Las inscripciones grabadas en las piedras y
monumentos de Egipto prueban concluyentemente que los antiguos poseían
el más perfecto conocimiento acerca de la astronomía; la construcción de las
mismas pirámides muestra una relación estrechísima entre sus diseños y su
conocimiento de la ciencia astronómica. Tampoco debe creerse que
ignoraban la química, pues los fragmentos de antiguas escrituras descubiertas
revelan que estaban muy familiarizados con las propiedades químicas de los
cuerpos. En una palabra, sus teorías respecto a la física han sido
posteriormente verificadas y confirmadas por los últimos descubrimientos de
la ciencia moderna, sobre todo en lo que se refiere a la constitución de la
materia. Lejos de ignorar los llamados modernos descubrimientos
psicológicos, los egipcios estaban muy al corriente de todo ello,
especialmente en ciertas ramas que ignoran completamente las escuelas
modernas, y sobre todo en «ciencia psíquica», que tanto confunde a los



psicólogos de hoy en día, hasta el punto de que han llegado a confesar al fin
que, «después de todo, bien puede haber algo de cierto en ello».

La verdad es que, además de la química, la astronomía y la psicología, los
antiguos poseían un conocimiento trascendental de la astronomía que se
llamó alquimia y de la psicología trascendental denominada psicología
mística. Y no solamente poseían este conocimiento interno, sino también el
externo, el único que conocen los hombres de ciencia modernos. Entre los
muchos aspectos y tópicos de los conocimientos secretos de los hermetistas,
se encuentra lo que se conoce como «transmutación mental», de la que vamos
a tratar en este capítulo.

«Transmutación» es el término generalmente empleado para designar el
antiguo arte de transmutar los metales, especialmente los de poco valor, en
oro. La palabra «transmutar» quiere decir «cambiar de naturaleza, de
sustancia y de forma, convirtiéndose en otra; transformarse en otra cosa»
(Webster). Y de acuerdo con esa definición, «transmutación mental» significa
el arte de trocar o cambiar los estados, cualidades, formas, condiciones
mentales, etc., en otros. Por lo tanto, podéis ver que la transmutación mental
no es otra cosa que una especie de química mental; y si preferís el término,
una forma práctica y concreta de psicología mística.

Sin embargo esto tiene un significado muchísimo mayor de lo que parece a
simple vista. La transmutación alquímica en el plano mental es tan importante
en sus efectos que de ser conocida sería uno de los estudios más importantes
para el hombre. Y esto no es más que el principio. Veamos por qué.

El primero de los siete principios herméticos es el del mentalismo, que
afirma que «el TODO es mente, el universo es mental», lo que significa que la
única realidad que se oculta tras todo cuanto existe es la mente, y el universo
en sí mismo es una creación mental, esto es, existe en la mente del TODO.
Consideraremos este principio en las sucesivas lecciones, pues ahora vamos a
estudiar sus efectos, suponiendo que dicho principio fuera cierto.

Si el universo es de naturaleza mental, la transmutación mental debe de ser
el arte de cambiar o transformar las condiciones del universo, ya se trate de la
materia, de la energía o de la mente. Por consiguiente, esa transmutación no
es otra cosa que la magia, de la que tanto han hablado los escritores antiguos
en sus obras místicas, pero acerca de la cual daban tan pocas instrucciones
prácticas. Si todo es mental, la posesión del medio que permita transmutar las
condiciones mentales debe hacer del Maestro el dirigente y controlador de las
condiciones materiales, así como de las operaciones llamadas mentales.



Es muy cierto que nadie, excepto los alquimistas y mentalistas más
avanzados, ha alcanzado el grado de poder necesario para dominar las
condiciones físicas más densas, tales como los elementos de la naturaleza, la
producción y cesación de las tempestades o de los terremotos u otros
fenómenos físicos de cualquier clase, pero que tales hombres existieron y
existen es una verdad que no duda ningún ocultista, sea de la escuela que sea.
Los mejores instructores aseguran a sus estudiantes que los Maestros existen,
ya que han tenido ciertas experiencias personales que justificaron su creencia.
Estos Maestros no hacen exhibición pública de sus poderes, sino que, por el
contrario, permanecen solitarios para poder así actuar y trabajar mejor en el
sendero de la realización. Mencionamos aquí su existencia meramente para
llamar vuestra atención acerca de que sus poderes son por completo mentales
y operan en el sentido de la más elevada transmutación mental, según el
principio del mentalismo de El Kybalión, que dice: «El Universo es una
creación mental».

No obstante, los estudiantes y hermetistas de los grados inferiores al de
Maestro –los iniciados e instructores– pueden también actuar y obrar
libremente en el plano mental. Todo cuanto llamamos «fenómenos
psíquicos», «influencia mental», «mentalismo», etc., son transmutación
mental, pues existe un principio único, y nada importa el nombre que se les
dé a los fenómenos que se produzcan.

El que practica la transmutación mental trabaja en ese plano,
transformando condiciones y estados mentales en otros, de acuerdo con
fórmulas más o menos eficaces. Los varios «tratamientos», «afirmaciones»,
«autosugestiones», etc., de las escuelas mentalistas no son más que esas
mismas fórmulas (muy a menudo imperfectas y empíricas) del arte
hermético. La mayoría de los que las practican son unos ignorantes
comparados con los antiguos Maestros, porque no poseen el conocimiento
fundamental sobre el cual está basada esa operación.

No solamente los estados mentales de uno mismo pueden ser transmutados
según los métodos herméticos, sino que también puede hacerse esto con la
mentalidad de los demás y, efectivamente, todos sufrimos transformaciones
mentales de cualquier índole, inconscientemente, por lo general, pero a veces
de forma consciente, cuando comprendemos algo acerca de las leyes y los
principios que los rigen, y sobre todo cuando los demás ignoran los medios
de protegerse a sí mismos. Muchos estudiosos del mentalismo saben que las
condiciones materiales dependen de las mentes de los demás, y pueden ser



transmutadas y cambiadas de acuerdo con los deseos de la persona que quiere
modificar sus condiciones de vida. Se ha hecho esto tan público hoy en día
que no creemos necesario mencionarlo en detalle; nuestro propósito consiste
únicamente en mostrar la acción de este principio hermético que se oculta tras
esas varias formas de operar, buenas o malas, porque la fuerza puede ser
empleada en ambas direcciones, de acuerdo con el principio hermético de
polaridad.

En esta obra indicaremos los principios básicos en que se fundamenta la
transmutación mental, de tal manera que todos los que la estudien puedan
comprender las leyes que obedecen y, poseyendo así la llave maestra, sean
capaces de abrir las muchas puertas del principio de polaridad.

Ahora procederemos a considerar el primero de los siete principios
herméticos, el del mentalismo, en el que se explica y desarrolla el axioma de
que el TODO es mental, de que el Universo es una creación mental, según las
palabras de El Kybalión.

Ese principio debe estudiarse cuidadosamente, porque es, en realidad, la
base de toda la Filosofía Hermética y del arte hermético de transmutación
mental.



IV



EL TODO

Más allá del Cosmos, del Tiempo, del Espacio, de
todo cuanto se mueve y cambia, se encuentra la
Realidad Substancial, la Verdad Fundamental.

EL KYBALIÓN

Sustancia» significa lo que yace oculto bajo toda manifestación externa, la
realidad esencial, la cosa en sí misma. «Sustancial» quiere decir realmente
existente, el elemento esencial, el ser real, eterno, permanente, fijo.

Más allá de toda apariencia externa o manifestación, debe haber siempre
una realidad sustancial. Esta es la ley. El hombre, al considerar y examinar el
universo, del cual es una unidad, no ve más que un cambio continuo en la
materia, en las fuerzas, en los estados mentales. Comprueba que nada existe
realmente, que todo se transforma y cambia. Nada permanece: todo nace,
crece y muere; tan pronto como algo ha adquirido su máximum de desarrollo,
empieza a declinar; la ley del ritmo se halla en constante operación; no hay
realidades, nada es firme, nada duradero, fijo o sustancial; nada permanece;
todo es cambio. Todas las cosas surgen y evolucionan de otras. Hay una
acción continua que es seguida siempre de su reacción correspondiente; todo
fluye y refluye, todo se construye y derrumba, todo es creación y destrucción,
vida y muerte. Y si el hombre que hace tal examen y ve tales hechos fuera un
pensador, comprendería que todas esas cosas en perpetuo cambio no pueden
ser sino simples apariencias externas o manifestaciones de algún poder que se
oculta tras ellas, de alguna realidad sustancial encerrada en ellas.

Todos los pensadores, de cualquier país o época, se han visto obligados a
afirmar la existencia de esta realidad sustancial. Todas las filosofías,
cualquiera que haya sido su nombre, se han basado en esta idea. Los hombres
le han dado muchos nombres: algunos la han denominado «Dios» ; otros,
«Energía Eterna»; otros, «Materia», etc., pero todos han reconocido su
existencia. Es evidente por sí misma. No necesita argumentos.



En estas lecciones hemos seguido el ejemplo de algunos de los más
grandes pensadores del mundo, antiguos y modernos –los Maestros
Herméticos– y hemos denominado a ese poder que se oculta tras todas las
manifestaciones, a esa realidad sustancial, por su nombre hermético de TODO,
cuyo término nos parece es el más amplio de los que puede emplear el
hombre.

Aceptamos y enseñamos las teorías de los grandes pensadores herméticos,
como también las de esas almas iluminadas que han ascendido a planos
superiores de existencia. Unos y otros afirman que la naturaleza íntima del
TODO es incognoscible. Y esto debe de ser así efectivamente, pues nadie,
excepto el TODO mismo, puede comprender su propia naturaleza y su propio
ser.

Los hermetistas creen y enseñan que el TODO en sí mismo es y debe ser
incognoscible. Consideran las teorías y especulaciones de los teólogos y
metafísicos respecto a la naturaleza íntima del TODO simples esfuerzos
infantiles de mentes mortales para comprender el secreto del Infinito. Pero
todos esos esfuerzos han fracasado siempre, y seguirán fracasando, debido a
la naturaleza misma de la tarea. El que especula sobre ello se encuentra
perdido en un laberinto de pensamientos sin salida, y si persiste en su intento
acaba por perder toda capacidad para razonar sanamente, hasta llegar a serle
imposible la vida. Se encontraría en una situación parecida a la de la ardilla,
que en la jaula se pone a girar y girar en su rueda, sin moverse del mismo
sitio, tan prisionera como antes de haber comenzado.

Y aún mucho más presuntuosos son esos que tratan de atribuirle al TODO la
personalidad, las cualidades, las propiedades, las características y los
atributos de ellos mismos, como si el TODO tuviera las emociones, los
sentimientos y las características de los humanos. Y llegan incluso a atribuirle
cualidades negativas, como los celos, la susceptibilidad a la alabanza y a la
oración, el deseo de que se le ofrende y se le adore y todo eso que nos han
legado como herencia de los primeros días de la infancia de la humanidad.
Tales ideas no le sirven en absoluto al hombre desarrollado, quien acaba por
dejarlas a un lado.

Creemos que es nuestro deber indicar que hacemos una distinción entre la
filosofía y la metafísica. Religión significa para nosotros la realización
intuitiva de la existencia del TODO y de la relación entre uno mismo y ÉL,
mientras que la teología representa para nosotros el esfuerzo o los esfuerzos



que hace el hombre para atribuirle las propias cualidades, personalidad,
características, etc., así como sus teorías, proyectos, deseos y designios,
asumiendo el papel de intermediario entre el TODO y el pueblo. La filosofía
significa para nosotros, por otra parte, la especulación que tiende a
comprender lo cognoscible y pensable (si se nos permite la palabra), en tanto
que la metafísica indica la tentativa de inquirir entre las nebulosidades de las
regiones de lo incognoscible y de lo impensable así, al fin y al cabo, tiene la
misma tendencia que la teología. Consecuentemente, la religión y la filosofía
significan para nosotros entes que tienen realidad por sí mismos, mientras
que la teología y la metafísica son algo así como senderos tortuosos y
laberínticos por los que circula la ignorancia, y forman la base más insegura e
inestable sobre la que pueda apoyarse la mente o el alma del hombre. No
insistiremos para que aceptéis estas definiciones; las mencionamos con el
único objeto de deslindar nuestra posición. De todas maneras, muy poco
hablaremos en estas lecciones de teología y metafísica.

Si bien es cierto que la naturaleza esencial del TODO es incognoscible, hay,
sin embargo, ciertas verdades relacionadas con su existencia que la mente
humana se ve obligada a aceptar. El examen de estas constituye un asunto
apropiado para la investigación, particularmente por lo que se refiere a lo que
el Iluminado nos transmite de sus impresiones en los más elevados planos de
existencia.

Y a esta investigación os invitamos ahora.

Lo que constituye la Verdad fundamental, la
Realidad substancial, está más allá de toda

denominación, pero el sabio lo llama el TODO.

EL KYBALIÓN

En su esencia, el TODO es incognoscible.

EL KYBALIÓN

Mas el dictamen de la razón debe ser recibido
hospitalariamente y tratado con respeto.

EL KYBALIÓN



La razón humana, cuyo dictamen debemos aceptar tanto como lo
juzguemos conveniente, nos dice respecto al TODO, sin pretender desgarrar el
velo de lo incognoscible:

1. El TODO debe ser todo lo que realmente es. Nada puede existir
fuera del TODO o, de lo contrario, el TODO no sería tal.

2. El TODO debe ser infinito, porque nada puede existir que lo
defina, lo limite o le ponga restricciones. Tiene que ser infinito
en el Tiempo, Eterno, haber existido siempre, continuamente,
pues nada puede haberlo creado jamás, y algo no puede nunca
surgir de nada. Además, si alguna vez no hubiera sido, aunque
solo fuera un instante, no podría «ser». Debe existir por
siempre, porque nada hay que pueda destruirlo, y jamás puede
dejar de ser ni siquiera por un solo momento, porque algo
nunca puede convertirse en nada. Ha de ser infinito en el -
Espacio, encontrarse en todas partes, porque nada existe, ni
hay sitio alguno que esté más allá del TODO. No puede ser de
otra manera, sino continuo y omnipresente en el espacio, sin
cesación, separación o interrupción, porque nada hay en Él
que pueda interrumpirse, separarse o concluir en absoluta
continuidad, y nada existe tampoco que pueda «llenar las
grietas». Debe ser infinito en Poder, o Absoluto, porque nada
hay que pueda limitarlo, restringirlo, confinarlo u
obstaculizarlo. No está sujeto a ningún poder, porque no hay
otro que el suyo.

3. El TODO debe ser inmutable, esto es, no sujeto a cambio en su
naturaleza real, porque nada existe que pueda obligarlo a
cambiar, ni nada de lo que pueda haberse transformado. Es
imposible que sea aumentado ni disminuido, ni ser mayor o
menor, bajo ningún aspecto. Debe haber «sido» siempre y
seguir «siendo» siempre también, idéntico a lo que es ahora: el
TODO. Nunca ha habido, ni hay, ni habrá algo en lo que pueda
transformarse o cambiar.

Al ser el TODO Infinito, Absoluto, Eterno, Inmutable, debe deducirse que
todo lo que es finito, mudable, transformable y condicionado no puede ser el
TODO. Y como nada existe fuera de Él en realidad, todo lo que sea finito no es



nada realmente. No os vayáis a sorprender o asustar, porque no tratamos de
embarcaros en la Ciencia Cristiana, cubriendo estas enseñanzas bajo el título
de Filosofía Hermética. Hay una reconciliación entre estos aparentemente
contradictorios asuntos. Tened paciencia: llegaremos a todo a su debido
tiempo.

Vemos a nuestro alrededor eso que se llama «materia», que constituye la
base física de todas las formas. ¿Es el TODO simplemente materia?
Absolutamente no. La materia no puede manifestar Vida o Mentalidad, y
como la mente está manifestada en el universo, el TODO no puede ser materia,
pues nada asciende más allá de su propia fuente, nada puede manifestarse en
un efecto si no lo está también en la causa, nada puede evolucionar o emerger
como consecuencia si no está involucrado o involucionado como
antecedente. Y además la ciencia moderna nos dice que la materia no existe
realmente, sino que es «energía o fuerza interrumpida», esto es, energía o
fuerza en un grado menor de intensidad vibratoria. Como ha dicho
recientemente un escritor, «la materia se sumerge en el Misterio». Incluso la
ciencia materialista ha abandonado la teoría de la materia y ahora descansa
sobre la base de la «energía».

¿Es, pues, el TODO mera fuerza o energía? No. La fuerza, tal como la
entienden los materialistas, es algo ciego, mecánico, carente de vida o
mentalidad. La vida y la mente no pueden nacer de energía ciega, por las
razones dadas anteriormente: «Nada puede subir más alto que su propia
fuente, nada evoluciona si no ha involucionado, nada se manifiesta en un
efecto si no está en la causa». Por consiguiente el TODO no puede ser mera
fuerza o energía, porque si lo fuera no existiría eso que se llama mente y vida,
y sabemos que ambas existen, porque nosotros estamos vivos y empleamos
nuestra mente en considerar esta cuestión; y en iguales condiciones se
encuentran los que afirman que la energía es todo.

¿Qué es lo que hay superior a la materia y a la energía, y que sepamos que
existe en el Universo? ¡Vida y mente! ¡Vida y mente en todos sus diversos
grados de desarrollo! Entonces, preguntaréis: «¿Queréis con esto decir que el
TODO es vida y mente?» Sí y no, es nuestra respuesta. Si entendéis por vida y
mente lo que nosotros, pobres mortales, conocemos de ellas: ¡no, el TODO no
es eso! «Pero ¿de qué clase de vida y mentalidad estáis hablando?»,
Preguntaréis.

La contestación es Mente viviente, tan amplia como nosotros podamos
concebirla, puesto que la vida y la mente son superiores a la fuerza puramente



mecánica o a la materia. Mente infinita y viviente, si se compara con la vida y
la mentalidad finitas. Queremos indicar eso a lo que se refieren las almas
iluminadas, cuando reverentemente pronuncian la palabra: ¡Espíritu!

El TODO es Mente viviente e infinita; los iluminados lo llaman Espíritu.



V

EL UNIVERSO MENTAL

El Universo es una creación mental sostenida en la
mente del TODO.

EL KYBALIÓN

El TODO es espíritu. Y ¿qué es espíritu? Esa pregunta no puede ser
contestada, puesto que definirla sería prácticamente definir al TODO, el cual
no puede explicarse. El espíritu es simplemente la denominación que los
hombres le dan a la más elevada concepción de la infinita Mente Viviente;
significa la «esencia real», tan superior a todo cuanto entendemos por mente
y vida como estas últimas a la energía y la materia. El espíritu está más allá
de nuestra comprensión, y usamos dicho término en el mismo sentido y
queriendo significar lo mismo que cuando hablamos del TODO. Para nuestro
entendimiento podemos pensar del espíritu como de una Infinita Mente
viviente, teniendo en cuenta, al mismo tiempo, que no podemos
comprenderlo del todo. O hacemos esto o nos vemos obligados a dejar de
pensar.

Procederemos ahora a estudiar la naturaleza del Universo como un todo, y
también en sus partes. ¿Qué es el Universo? Hemos visto que nada puede
existir fuera del TODO. ¿Eso quiere decir que el universo es el TODO? No, no
puede serlo, porque el Universo parece estar hecho de muchas, de múltiples
unidades, y se halla en continuo cambio; y, de todas maneras, no está de
acuerdo con las ideas que nos hemos visto obligados a aceptar respecto al
TODO, según ya indicamos en nuestra lección anterior. Entonces, si el
Universo no es el TODO, debe de ser nada; tal es la inevitable consecuencia



que se presenta en la mente. Pero esto no satisface la pregunta, porque
nosotros somos sensibles y sentimos la existencia del Universo. Y si el
Universo es algo y no es el TODO, ¿qué puede ser? Examinemos la cuestión.

Si el Universo existe absolutamente, o cuando menos parece que existe,
debe de proceder en alguna forma del TODO, ser su creación. Pero como algo
no puede venir de nada, ¿de qué pudo crearlo el TODO? Algunos filósofos han
contestado a esta pregunta diciendo que el TODO creó el Universo de sí
mismo, esto es, sacándolo de su propia sustancia. Sin embargo, esta respuesta
no sirve, puesto que el TODO no puede ser aumentado, ni disminuido, ni
dividido, según hemos visto ya, y aunque así fuera no podría cada una de las
partículas del Universo estar segura de ser el TODO, puesto que este no puede
perder el conocimiento de sí mismo, ni convertirse en un átomo, fuerza ciega
o ser viviente inferior. Algunos, tras haberse percatado de que el TODO es
todo, y reconociendo que ellos existían, han llegado a la extraordinaria
conclusión de que ellos y el TODO eran idénticos y han llenado el aire con sus
gritos: «Yo soy Dios», sirviendo de solaz a las multitudes y de motivo de
pena para los sabios. Si el átomo gritara: «Yo soy hombre», todavía sería
modesto en comparación.

Pero ¿qué es, en realidad, el Universo, si no es el TODO ni ha sido creado
por Él separándolo de su propia sustancia? ¿Qué otra cosa debe de ser?, o
quizá sería mejor preguntar: ¿de qué otra cosa puede haberlo formado? Esta
es la gran cuestión. Nos encontramos con que el principio de correspondencia
(véase el capítulo I) viene en nuestra ayuda. El antiguo axioma hermético
«como arriba es abajo» puede ser empleado ahora para iluminar este punto.
Tratemos, pues, de comprender algo de lo que sucede en los planos
superiores, examinando lo que sucede en el nuestro. El principio de
correspondencia puede aplicarse a esto lo mismo que a cualquier otro
problema. Veamos. En su propio plano de existencia, ¿cómo crea el hombre?
En primer lugar, puede crear haciendo o construyendo algo con los materiales
que el mundo externo le brinda. Sin embargo, esto no nos sirve, porque fuera
del TODO no existen materiales de ninguna clase con los que Él pueda crear.
En segundo lugar, el hombre puede crear por medio de la fecundación, que
no es más que su multiplicación, acompañada por la transferencia de una
parte de su propia sustancia a la matriz de la madre. Pero esto tampoco nos
sirve, porque el TODO no puede transferir o sustraerse a sí mismo una porción,
ni reproducirse o multiplicarse a sí mismo. En el primer caso habría una



sustracción de su sustancia o adición al TODO, lo que es un absurdo. ¿No
existe otro medio por el cual crea el hombre? Sí, hay otro: la creación mental,
para la cual, él no emplea materiales que le aporte el mundo externo, ni se
reproduce a sí mismo y, sin embargo, su espíritu compenetra su creación
mental.

Siguiendo el principio de correspondencia, se puede pensar
justificadamente que el TODO crea al Universo mentalmente, de una manera
parecida al proceso mediante el cual el hombre elabora sus imágenes
mentales. Y he aquí que en esta descripción coinciden tanto el dictamen dado
por la razón como el de las almas iluminadas, según se puede encontrar en
sus escritos o en sus enseñanzas. Tales son las doctrinas de los sabios. Tales,
las que enseñó Hermes.

El TODO no puede crear de ninguna manera, excepto mentalmente, sin
emplear materiales (puesto no hay ninguno) ni reproduciéndose (lo que
también es imposible). No hay escapatoria para esta conclusión de la razón, la
cual, como ya hemos visto, concuerda perfectamente con lo que afirman los
iluminados. De igual manera que podéis vosotros crear un universo en
vuestra propia mente, así el TODO crea los cosmos en la suya propia. No
obstante, vuestro universo sería la creación de una mente finita, en tanto que
la del TODO sería la creación de un Infinito. Las dos son iguales en clase, pero
difieren infinitamente en grado. Examinaremos más estrictamente el proceso
de la creación y manifestación conforme vayamos avanzando en nuestro
estudio. Este es el punto que debéis fijar por ahora en vuestras mentes: el
Universo y todo lo que él contiene es una creación mental del TODO; todo es
mente.

El TODO crea en su mente infinita innumerables
universos, los cuales existen durante eones de

tiempo, y así y todo, para Él, la creación, el
desarrollo, la decadencia y la muerte de un millón
de universos no significa más que el tiempo que se

emplea en un abrir y cerrar de ojos.

La mente infinita del TODO es la matriz del Cosmos.

EL KYBALIÓN



El principio de género o generación (véase el capítulo I) se manifiesta en
todos los planos de la vida: material, mental y espiritual. Pero, según ya
hemos indicado anteriormente, «género» no significa «sexo», pues el último
no es más que la manifestación material del primero. «Género» significa «lo
relativo» a la generación o creación. Y dondequiera que algo se genera o se
crea, sea en el plano que sea, el principio de género está allí manifestándose.
Y esto es verdad, incluso en lo que se refiere a la creación de los universos.

Ahora no vayáis a suponer que estamos enseñando que hay un dios
creador macho y otro hembra. Esto no sería más que una mistificación de las
antiguas enseñanzas al respecto. La verdad es que el TODO, en sí mismo, está
más allá del género, así como también más allá de toda otra ley, incluyendo
las del tiempo y del espacio. Él es la ley de la cual todas las leyes proceden y,
por tanto, no puede estar sujeto a estas últimas. Sin embargo, cuando el TODO

se manifiesta en el plano de la generación o creación, actúa de acuerdo con la
ley y con el Principio, pues se está moviendo en un plano inferior de
existencia. Y consecuentemente, Él manifiesta el principio de género en sus
aspectos masculino y femenino, en el plano mental, por supuesto.

Esta idea podría pareceros un tanto chocante si la oís por primera vez,
aunque otras veces la habéis aceptado pasivamente en vuestras concepciones
diarias. Habláis de la paternidad de Dios y de la maternidad de la Naturaleza,
de Dios como padre divino y de la Naturaleza como madre Universal, y así
habréis conocido instintivamente el principio del Género en el Universo. ¿No
es así?

Sin embargo, las enseñanzas herméticas no implican una dualidad real –el
TODO es UNO–; los dos aspectos son simples fases de manifestación. La
doctrina es que el principio masculino manifestado por el TODO permanece,
en cierta manera, aparte de la creación mental del Universo. Proyecta su
Voluntad sobre el principio femenino (que puede ser llamado naturaleza), en
el que comienza la obra evolutiva de un Universo, desde simples «centros de
actividad» hasta el hombre, e incluso a más elevados planos de existencia que
el humano, todo ello de acuerdo con bien establecidas leyes de la Naturaleza.
Si preferís las antiguas imágenes mentales, podéis concebir el principio
masculino como Dios, el padre, y el principio femenino como Naturaleza, la
madre universal, de cuya matriz todas las cosas nacen. Esto es algo más que
una simple figura poética de lenguaje: es una idea del proceso de creación de
un Universo. Pero recordad siempre que el TODO es UNO, que en su mente
infinita es donde se crean, generan y existen los cosmos.



Podría ayudaros a concebir esto propiamente aplicarle la Ley de
correspondencia en vuestra propia mente. Sabéis que esa parte de vosotros
que llamáis «yo» en cierto sentido permanece, aparte de la creación de
vuestras imágenes mentales, en el intelecto. La parte de la mente donde se
efectúa la generación de imágenes puede ser llamada el «mí», en distinción
con el «yo», que permanece aparte y que examina los pensamientos, ideas e
imágenes del «mí». Como «arriba es abajo», acordaos, y los fenómenos de un
plano pueden emplearse para resolver los enigmas de los planos superiores e
inferiores.

¿No es acaso increíble que vosotros, los hijos, sintáis de forma instintiva
una reverencia hacia Padre-Mente? Resulta extraordinario que cuando
consideráis las obras y las maravillas de la Naturaleza os sintáis conmovidos
hasta lo más profundo de vuestro ser. Es a vuestra madre-mente a quien os
estáis estrechando, como un niño se estrecha al seno de su madre.

No vayáis a suponer que el pequeñísimo mundo que os circunda –la
Tierra–, que no es más que un grano de arena en el universo, es el universo
mismo. Hay millones de millones de tales mundos, e incluso mucho mayores
que él. Y hay millones de millones de tales universos que existen en la Mente
del Único. También en nuestro sistema solar hay regiones y planos de vida
muy superiores a los nuestros, y seres, comparados con los que nosotros
somos, lo que las amebas respecto al hombre. Hay seres cuyos poderes y
atributos son mucho más elevados que los del hombre, y este jamás ha
soñado que pudieran existir. Sin embargo, a pesar de esto, esos seres fueron
en un tiempo lo que nosotros ahora, y seremos como ellos son, e incluso
superiores, porque tal es el destino del hombre, a juzgar por lo que nos dicen
los iluminados.

La muerte no es real, ni siquiera en sentido relativo: no es sino nacer en
una vida nueva, y nosotros ascendemos y seguiremos ascendiendo a planos
de vida cada vez más elevados, durante eones y eones de tiempo. El Universo
es nuestra casa, nuestro hogar, y podemos explorarlo hasta sus más lejanos
confines, antes de la consumación de los tiempos. Estamos en la mente del
TODO y nuestras posibilidades y oportunidades son infinitas, lo mismo en el
tiempo que en el espacio. Y al fin del gran ciclo de eones, cuando el TODO

reabsorba sus creaciones en sí mismo, marcharemos alegremente porque
entonces seremos capaces de comprender la verdad de ser UNO con el TODO.
Esto es lo que nos aseguran los iluminados, esos que han avanzado tanto en el
sendero de realización.



Mientras tanto, permanezcamos tranquilos y serenos; estamos seguros y
protegidos por el Poder Infinito del Padre-Madre-Mente.

En la Mente del Padre-Madre, los hijos están en su
hogar.

EL KYBALIÓN

No hay nadie que no tenga padre o madre en el
Universo.

EL KYBALIÓN



VI



LA PARADOJA DIVINA

El sabio a medias, reconociendo la irrealidad
relativa del Universo, se imagina que puede

desafiar sus leyes. Pero no es más que un tonto vano
y presuntuoso, que se estrellará contra las rocas y

será aplastado por los elementos, en razón de su
locura. El verdadero sabio, conociendo la

naturaleza del Universo, emplea la Ley contra las
leyes: las superiores contra las inferiores, y por

medio de la Alquimia transmuta lo que no es
deseable en lo valioso y de esta manera triunfa. El

adeptado consiste no en sueños anormales, visiones
o imágenes fantasmagóricas, sino en el sabio

empleo de las fuerzas superiores contra las
inferiores, escapando así de los dolores de los

planos inferiores vibrando en los más elevados. La
transmutación (no la negación presuntuosa) es el

arma del Maestro.

EL KYBALIÓN

Esa es la paradoja del Universo, la que resulta del principio de polaridad,
principio que se manifiesta cuando el TODO empieza a crear.

Aunque para el TODO infinito el Universo, sus leyes, sus poderes, su vida,
sus fenómenos son como algo contemplado en el estado de meditación o
ensueño, el Universo debe ser tratado como real, y la vida, las acciones y los
pensamientos han estar basados en ello, acordemente, aunque cada uno tenga
un claro conocimiento y realización de la Verdad Superior respecto a su
propio plano y leyes. Si el TODO hubiera imaginado un Universo real, sería
desastroso para este, porque entonces no podría ascenderse de lo inferior a lo
superior, el Universo se habría convertido en algo fijo, inmóvil, y el progreso



resultaría imposible. Y si el hombre, por su parte, debido a su semisabiduría,
actúa, vive y piensa en el Universo como si fuera un sueño (parecido a sus
propios ensueños finitos), así se convertirá efectivamente para él y, al igual
que un cadáver que caminase, se encontrará dando vueltas y más vueltas en
un círculo, sin hacer el menor progreso y siendo forzado por último a
despertarse y vivir por las leyes naturales que él había olvidado. Conservad
siempre la mente fija en la Estrella, pero mirad dónde ponéis los pies, no
vayáis a hundiros en algún abismo. Recordad la paradoja divina que afirma
que si bien el «Universo no es, sin embargo es». Recordemos siempre los dos
polos de la verdad: lo absoluto y lo relativo. Guardémonos de las verdades a
medias.

Lo que los hermetistas conocen como la «Ley de la paradoja» es un
aspecto del principio de polaridad. Las escrituras herméticas están llenas de
toda clase de referencias respecto a esa paradoja que se descubre en todos los
problemas de la Vida y del Ser. Los instructores están siempre batallando
para impedir que sus estudiantes omitan el «otro lado» de cualquier cuestión,
y sus recomendaciones se dirigen especialmente a los problemas de lo
absoluto y de lo relativo, que tanto confunden a los alumnos de filosofía y
que obligan a tantos a obrar y a pensar contrariamente a lo que se conoce
como «sentido común». Recomendamos mucho a nuestros estudiosos que se
aseguren de haber comprendido bien la paradoja divina de lo absoluto y lo
relativo, evitando de esa manera ser hipnotizados por el falso espejismo de la
verdad a medias o semiverdad. Desde este punto de vista ha sido escrita esta
lección. Leedla cuidadosamente.

La primera idea que se le ocurre al pensador que ha comprendido y
realizado la verdad de que el Universo es una creación mental del TODO es la
de que el Universo y todo cuanto este contiene son una pura ilusión, una
irrealidad, contra cuya idea se revuelve instantáneamente. Pero esto, al igual
de otras grandes verdades, debe ser considerado desde los puntos de vista
absoluto y relativo. Desde el plano absoluto, el Universo es, por supuesto,
una ilusión, un sueño, una fantasmagoría, si se compara con el TODO en sí
mismo. Esto lo reconocemos nosotros mismos cuando hablamos del mundo
como de un sueño que va y viene, que nace y muere, desde el momento que
es mudable, que cambia, que es finito e insustancial, debe estar ligado a la
idea de un Universo creado, cuando se compara con el TODO mismo, sin
importar cuál puede ser nuestra creencia respecto a la naturaleza de ambos.
Filósofos, metafísicos, científicos y teólogos, todos están de acuerdo sobre



ello, y esta concepción se encuentra en todos los sistemas filosóficos y
religiosos, así como en las respectivas teorías de las escuelas metafísicas y
teológicas.

Las enseñanzas herméticas no predican la insustancialidad del Universo en
términos más fuertes que los que os son más familiares, aunque la exposición
del asunto pueda pareceros algo más contundente. Todo cuanto tenga un -
principio y un fin, en cierto sentido, debe ser irreal e ilusorio, y el Universo
se encuentra en este caso, sea cual sea el sistema de las escuelas de
pensamiento. Desde el punto de vista absoluto, nada hay real excepto el
TODO, independientemente de los términos que empleemos al pensar sobre
ello o al comentarlo. Bien sea que el Universo haya sido creado de materia, o
bien se trate de una creación mental del TODO, es insustancial, mudable,
sujeto al tiempo, al espacio, al cambio. Debemos comprender y sentir bien
esto antes de pensar y examinar la concepción hermética de la naturaleza
mental del Universo. Examinad cualesquiera otras concepciones, y ved si
existe alguna que no lo admita.

No obstante, el punto de vista absoluto muestra únicamente un solo lado
de la cuestión; el otro es su aspecto relativo. Las verdades absolutas han sido
definidas como «las cosas, tal como las conoce y las ve la mente de Dios»,
mientras que las verdades relativas son «las cosas tal como la más elevada
razón del hombre las comprende». Y de esta manera, mientras que para el
TODO el Universo debe ser ilusorio e irreal, un simple sueño o el resultado de
la meditación, para las mentes finitas que forman parte de ese Universo, y
mirando a través de las facultades mortales, el Universo es ciertamente real, y
así debe ser considerado. Al reconocer así el punto de vista absoluto, no
cometeremos el error de ignorar o negar los hechos y fenómenos del
Universo, tal como se nos presentan ante nuestras facultades mortales: no
somos el TODO, recordémoslo.

Para emplear ilustraciones familiares, podemos reconocer el hecho de que
la materia «existe» para nuestros sentidos, y haríamos muy mal si así no lo
reconociéramos. Y, a pesar de ello, nuestra mente finita reconoce la verdad
científica de que no existe tal materia desde el punto de vista de la ciencia y
que lo que llamamos materia no es más que un agregado de átomos, átomos
que, a su vez, no son más que unidades de fuerzas agrupadas que
denominamos «electrones» o «iones», vibrando constantemente en un
movimiento circular. Golpeamos una piedra y sentimos el impacto; parece ser
real, y a pesar de ello sabemos que no es más que lo ya expuesto. Pero



recordemos que nuestro pie, que siente el golpe mediante la intervención del
cerebro, es igualmente materia constituida por electrones, y que de esa
materia está también hecho nuestro cerebro. Y, por último, si no fuera por la
mente, no sabríamos nada ni del pie ni de la piedra.

Además, el ideal que un pintor o un escultor intentan reproducir en el
mármol o en el lienzo les parece muy real. Lo mismo sucede con los
personajes que crea la mente de un autor teatral, quien trata de expresarlos
para que los demás puedan reconocerlos. Y si esto fuera cierto en el caso de
nuestras mentes finitas, ¿cuál sería el grado de realidad de las imágenes
mentales creadas en la mente del Infinito? ¡Oh, para los mortales este
universo de mentalidad es ciertamente muy real! Es el único que jamás
podremos conocer, aunque nos elevemos de plano en plano, cada vez más
arriba. Para que lo pudiéramos conocer de otra manera, por propia
experiencia, tendríamos que ser el TODO mismo. Es muy cierto que cuanto
más nos elevamos en la escala, tanto más cerca nos encontraremos de la
mente del Padre y tanto más evidente se hace la naturaleza ilusoria de lo
finito, pero mientras el TODO no nos absorba finalmente dentro de Él mismo
no se desvanecerá la visión.

De manera, pues, que no necesitamos basarnos en esa ilusión.
Reconozcamos más bien la verdadera naturaleza del Universo y tratemos de
comprender sus leyes mentales, esforzándonos en emplearlas en la forma más
efectiva para nuestro progreso ascendente conforme vamos viajando de un
plano a otro del ser. Las leyes del Universo no dejan de ser «leyes de hierro»
porque sean de naturaleza mental. Todos, excepto el TODO, estamos sujetos a
ellas. Lo que está en la infinita mente del TODO, es real, solo un grado menos
que la realidad misma que constituye la naturaleza del TODO.

No nos sintamos, por lo tanto, inseguros o temerosos; sintámonos
firmemente sostenidos en la mente infinita, ya que nada existe que pueda
dañarnos o causarnos miedo. No hay poder alguno fuera del TODO que pueda
afectarnos. Podemos permanecer tranquilos y seguros. Y en esta realización,
una vez alcanzada, existe una plenitud de seguridad y calma. Entonces
dormiremos serenamente sobre la firmeza inconcebible de lo Profundo y
descansaremos seguros sobre el Océano de la Mente Infinita que constituye al
TODO. En Él, ciertamente, vivimos, nos movemos y tenemos nuestro ser.

La materia no es menos materia para nosotros mientras permanezcamos en
ese plano, aunque sepamos que no es más que un agregado de partículas de



fuerza, o electrones, que vibran rápidamente, girando unas en torno de otras,
en la formación de los átomos. Estos, a su vez, giran y vibran y forman así las
moléculas, y la agrupación de estas últimas componen las grandes masas de
materia. Y no será menos materia por el hecho de que, cuando avancemos en
nuestra investigación, sepamos que la Fuerza, cuyas unidades son los
electrones, no es a su vez más que una unidad de manifestación de la mente
del TODO, y que como todo lo demás del Universo es puramente mental en su
naturaleza. Aunque en el plano de la materia tenemos que reconocer sus
fenómenos, podemos dominarla (como lo hacen todos los maestros en mayor
o menor grado) aplicándole las fuerzas superiores. Cometeríamos así una
locura si negáramos la existencia de la materia en ese aspecto relativo.
Podemos, sí, negar su dominio sobre nosotros; está bien, pero no debemos
intentar ignorarla en su aspecto relativo, al menos mientras vivamos en este
plano.

Las leyes de la Naturaleza tampoco se hacen menos constantes o efectivas
por el hecho de que las conozcamos y sepamos que son simples creaciones
mentales. Obran plenamente en todos los planos. Y nos liberamos de las
leyes inferiores, aplicando las superiores, ya que solo podemos conseguirlo
de esta manera. Pero no podemos escapar a la Ley o elevarnos por encima de
ella completamente. Nadie, sino el TODO, puede escapar a la Ley, y esto es
debido a que el TODO es la Ley misma, del cual todas las demás brotan. Los
más avanzados maestros pueden adquirir los poderes que se atribuyen
generalmente a los dioses, y existen muchos grados del ser en la gran
jerarquía de la vida, cuyos poderes trascienden hasta los de los más elevados
maestros, en un grado inconcebible para los mortales. Sin embargo, incluso el
Maestro más grande y el ser más elevado deben inclinarse ante la Ley y son
insignificantes ante los ojos del TODO. Por consiguiente, si hasta esos
elevados seres, cuyos poderes exceden a los atribuidos por el hombre a sus
dioses, están sujetos y sirven a la Ley, imaginad la presunción del común de
los mortales cuando mira las leyes de la Naturaleza como «irreales»,
visionarias e ilusorias, porque ha podido alcanzar a ver que esas leyes son de
naturaleza mental, o simples creaciones del TODO. Esas leyes que el TODO

quiere que rijan no pueden ser desafiadas o transgredidas. Mientras subsista
el Universo, subsistirán, porque aquel existe en virtud de esas leyes, las
cuales forman la trama o esqueleto en que el Universo se apoya.

El Principio Hermético del Mentalismo, a la vez que explica la verdadera
naturaleza del Universo sobre la base de que todo es mental, no cambia las



concepciones científicas del Universo, de la vida o de la evolución. En
realidad, la ciencia no hace más que corroborar las enseñanzas herméticas.
Estas últimas enseñan que la naturaleza del Universo es mental, mientras que
la ciencia afirma que es «material», o, posteriormente, que es «energía». Las
enseñanzas herméticas tampoco están en pugna con el principio básico de
Herbert Spencer, que postuló la existencia de una «Energía Infinita y Eterna,
de la cual proceden todas las cosas». En verdad, los hermetistas reconocen en
la filosofía de Spencer la más elevada expresión de la obra de las leyes
naturales que jamás se promulgara, y creen que Spencer era una
reencarnación de un antiguo filósofo que vivió en Egipto hace millares de
años, y que más tarde vivió como Heráclito, el filósofo griego del año 500 a.
de C. Y consideran que su doctrina de la «energía infinita y eterna» está de
acuerdo con las enseñanzas herméticas, siempre con el agregado de que esa
energía es la mente del TODO. Con esta clave maestra de la Filosofía
Hermética puede el estudiante de Spencer abrir muchas puertas de las
concepciones filosóficas internas del gran pensador inglés, cuyas obras
muestran los resultados de su preparación en sus encarnaciones anteriores.
Sus enseñanzas respecto a la Evolución y al Ritmo están casi de perfecto
acuerdo con la Doctrina Hermética referente al principio del Ritmo.

Así pues, el estudiante no necesita dejar a un lado los puntos de vista
científicos referentes al Universo. Todo lo que se le pide es que comprenda el
principio básico de que el TODO es mente, de que el Universo es mental:
sostenido con firmeza en la mente del TODO. Y encontrará que los otros seis
principios concuerdan perfectamente con este conocimiento científico y
servirán para dilucidar plenamente los puntos oscuros. No hay que
maravillarse de ello, si se considera la influencia que el pensamiento
hermético ejerció sobre los filósofos primitivos de Grecia, sobre cuyas
doctrinas descansan en gran parte las teorías de la ciencia actual. La
aceptación del primer principio hermético (Mentalismo) es la única gran
diferencia entre la ciencia moderna y los estudiantes herméticos, y la primera
se va dirigiendo gradualmente hacia ese punto, conforme avanza a través de
la oscuridad y va encontrando su camino en el laberinto en el que se ha
metido en busca de la Realidad.

El objeto de esta lección es imprimir en la mente del estudiante el hecho
de que el Universo, sus leyes y sus fenómenos son tan reales, en lo que al
hombre concierne, como lo serían bajo las hipótesis del materialismo y de la
energía. Bajo cualquier hipótesis, el Universo, en su aspecto externo, está



siempre cambiando y es transitorio; y por consiguiente, se halla desprovisto
de realidad sustancial. Pero, y notad el otro polo de la verdad, bajo cualquiera
de dichas hipótesis estamos obligados a obrar y a vivir como si esas cosas
fugaces fueran reales y sustanciales, aunque con esta diferencia siempre:
según las doctrinas se ignoraba el poder mental como Fuerza Natural,
mientras que ahora vemos que el Mentalismo es la mayor fuerza de esa clase.
Y esta sola diferencia basta para revolucionar la vida de aquellos que
comprenden el principio, la práctica y las leyes resultantes.

Por último, una vez que se comprenda la ventaja del Mentalismo, se
aprende a conocer, emplear y aplicar las leyes resultantes. Sin embargo, no se
debe caer en la tentación que, según indica El Kybalión, acecha al semisabio
que lo hace hipnotizarse por la aparente irrealidad de las cosas; como
consecuencia de ello, camina de un lado para otro como soñando, viviendo en
un mundo de ensueños, ignorando la vida diaria y su trabajo, para al final
destrozarse contra las rocas y disolverse en los elementos, en razón de su
locura. Más bien, seguid el ejemplo del sabio que la misma autoridad indica:
«Úsese la Ley contra las leyes; lo superior contra lo inferior, por el arte de la
alquimia transmutad lo que no es deseable en lo estimable, triunfando en esa
forma». De acuerdo con esta doctrina, debe evitarse la semisabiduría, que es
locura y que ignora la verdad de que «el dominio consiste no en sueños
anormales o visiones y fantásticas imaginaciones, sino en emplear las fuerzas
superiores contra las inferiores, escapando así a los dolores de los planos
inferiores mediante la elevación a los superiores». Recordad siempre que la
«transmutación y no la negación presuntuosa es el arma del Maestro». Las
citas antedichas pertenecen a El Kybalión, y son muy dignas de tener siempre
presentes.

No vivimos en un mundo de sueños, sino en un Universo que, si bien
relativo, es real cuando menos en lo que concierne a nuestra vida y obras.
Nuestra misión en el Universo no es negar su existencia, sino vivir,
empleando debidamente sus leyes para ascender de lo inferior a lo superior,
viviendo y haciendo lo mejor que podamos dentro de las circunstancias que
surgen cada día, y experimentando, todo lo posible, nuestras más elevadas
ideas e ideales. El verdadero significado de la vida no es conocido por el
hombre en este plano –si es que alguien lo conoce–; pero los más sabios, y
nuestras propias intuiciones también, nos enseñan que no nos equivocaremos
si tratamos de vivir lo mejor posible y realizar la tendencia universal en el
mismo sentido, a pesar de las aparentes evidencias en contra. Todos estamos



en el Camino, y esta vía va siempre ascendiendo, con frecuentes sitios de
reposo.

Leed el mensaje de El Kybalión, y seguid el ejemplo del sabio, evitando el
error del semisabio, quien perece en razón de su locura.



VII



EL TODO EN TODO

Si bien es cierto que todo está en el TODO, no lo es
menos que el TODO está en todas las cosas. El que
comprende esto debidamente ha adquirido el gran

conocimiento.

EL KYBALIÓN

A menudo se ha oído a algunos repetir la afirmación de que su Deidad era
«todo en todo», aunque poco se ha sospechado el íntimo significado oculto
encerrado en esas palabras emitidas tan a la ligera. La expresión comúnmente
empleada es lo que ha quedado de la máxima hermética del epígrafe. Como
dice El Kybalión: «El que comprende esto debidamente ha adquirido gran
conocimiento». Y si esto es así, tratemos de comprender lo que significa,
dada su gran importancia. En esa máxima está encerrada una de las más
grandes verdades filosóficas, científicas y religiosas.

Ya hemos dado la enseñanza hermética concerniente a la naturaleza
mental del Universo –la verdad de que «el Universo es Mental, sostenido en
la mente del TODO». Como asegura El Kybalión en el pasaje citado: «Todas
las cosas están en el TODO». Sin embargo, ha de notarse también la siguiente
afirmación relacionada: «Es igualmente cierto que el TODO está en todas las
cosas». Esta contradicción aparente es conciliable según la ley de la Paradoja.
Es, además, una afirmación hermética exacta sobre las relaciones que se dan
en el TODO y su Universo mental. Ya hemos visto cómo todo está en el TODO:
examinemos ahora el segundo aspecto del asunto.

La doctrina hermética indica que el TODO es inmanente e inherente al
Universo, así como en toda parte, partícula, unidad o combinación que existe
dentro del Universo. Los maestros suelen ilustrar este postulado refiriéndose
al Principio de Correspondencia. El Instructor le pide al estudiante que forme
una imagen mental –de una persona, una idea o algo que tenga forma mental;
un buen ejemplo sería el del autor que se esté formando una idea de los



personajes, el de un pintor o escultor que esté creando la imagen mental de lo
que trata de expresar con su arte–. En cada caso el estudiante verá que,
aunque la imagen tiene existencia y ser solo dentro de su propia mente, el
estudiante mismo, el autor, el pintor o el escultor es, en cierto sentido,
inmanente en dicha imagen. En otras palabras, toda la virtud, vida, espíritu o
realidad de la imagen mental se deriva de la «inmanente mente» del
pensador. Meditad esto un instante hasta que comprendáis bien la idea.

Empleando otro ejemplo, podríamos decir que Otelo, Yago, Hamlet, Lear,
Ricardo III, etc., existieron en la mente de Shakespeare en el momento de su
concepción o creación. Y, sin embargo, Shakespeare existió también dentro
de cada uno de esos personajes, dándoles su vitalidad, su espíritu y su acción.

¿Cuál es el espíritu de los personajes que conocemos como Micawber,
Oliver Twist, Uriah Heep?... ¿Es Charles Dickens o tiene cada uno de ellos
un espíritu personal, independiente de su creador? ¿Tienen la Venus de
Médicis, la Madonna Sixtina, el Apolo de Belvedere espíritus y realidad
propios o representan los poderes mentales y espirituales de quienes los
crearon? La Ley de la Paradoja explica que ambas proposiciones son ciertas,
consideradas desde los puntos de vista apropiados. Micawber es, a la vez,
Micawber y Dickens. Y mientras puede decirse que Micawber es Dickens,
Dickens no es idéntico a Micawber. El hombre, como el personaje, puede
exclamar: «El espíritu de mi Creador es muy diferente de la chocante
semiverdad que clamorosamente anuncian algunos semisabios, cuando
afirman: ‘Yo soy Dios’». Imaginad al pobre Micawber o al ratero Uriah Heep
exclamando: «Yo soy Dickens», o a cualquier otro personaje de las obras de
Shakespeare enunciando: «Yo soy Shakespeare». El TODO está en la lombriz,
pero la lombriz está muy lejos de ser el TODO. Sin embargo, aunque la
lombriz existe meramente como algo pequeño, creado y teniendo su ser
únicamente en la mente del TODO, el TODO es inmanente en ella, así como en
las partículas que la componen. ¿Puede haber algún misterio mayor que el
encerrado en esa proposición: «Todo está en el TODO y el TODO está en todo»?

El estudiante comprenderá, por supuesto, que los ejemplos dados con
anterioridad son necesariamente imperfectos e inadecuados, porque
representan la creación de imágenes mentales en mentes finitas, mientras que
el Universo es la creación de una mente infinita, y la diferencia entre los dos
polos las separa. Y, sin embargo, es solo cuestión de grado –el mismo
principio es el que opera–, el Principio de Correspondencia se manifiesta en
cada una: «Como arriba es abajo; como abajo es arriba».



Y en proporción a la realización que obtenga el hombre de la existencia
del Espíritu Subyacente inmanente en su propio ser se elevará en la escala de
la vida. Esto es lo que significa el desarrollo espiritual: el reconocimiento, la
realización y la manifestación del Espíritu interno. Recuérdese siempre esta
definición (la del desenvolvimiento espiritual), porque contiene la verdad de
toda auténtica religión.

Existen muchos planos del Ser, muchos subplanos de vida, muchos grados
de existencia en el Universo. Y todos dependen del adelanto de los seres en la
escala, cuyo punto más bajo es la materia más densa; el Ser más elevado está
separado del Espíritu del TODO solo por una sutilísima división. Y por todas
partes, a lo largo de esta escala de la vida, todo permanece en movimiento.
Todos están en el sendero, cuyo fin y meta es el TODO. Todo progreso es una
vuelta al hogar. Todo se mueve hacia arriba, adelante, a pesar de las aparentes
contradicciones. Este es el mensaje del Iluminado.

La doctrina hermética concerniente al proceso de la creación mental del
Universo es que, al principio del ciclo creador, el TODO, en su aspecto de ser,
proyecta su voluntad hacia su aspecto de «Devenir», y el proceso de la
creación comienza. Se dice que este proceso se reduce a una disminución
gradual de intensidad vibratoria hasta que se alcanza un grado muy bajo de
energía vibrante, en cuyo punto se manifiesta la forma más densa posible de
materia. Este proceso se llama involución, porque el TODO se «envuelve» en
su creación. Y esto tiene su correspondencia en los procesos mentales de un
artista, escritor o inventor, quien se «envuelve» tanto en su creación mental
que olvida casi completamente su propia existencia, pues en esos momentos
«vive en su creación». Si en lugar de la palabra «envolverse» empleáramos
«absorberse», quizá daríamos una idea más clara de lo que tratamos de
sugerir.

A este estado involucionario de la creación suele también llamársele la
«Emanación» de la energía divina, así como el estado evolucionario se
denomina «Absorción». Al polo más extremo del proceso creador se lo
considera el más separado del TODO, en tanto que el principio del estado
evolutivo es mirado como un retorno de la oscilación del péndulo del Ritmo,
como una vuelta al hogar.

La enseñanza es que durante la Efusión las vibraciones se van
amortiguando gradualmente hasta que el impulso amortiguador cesa
finalmente, y es entonces cuando se produce el retorno de la oscilación
pendular. Pero existe una diferencia: mientras que en la efusión se



manifiestan las fuerzas creadoras de manera compacta, como un todo, desde
el comienzo mismo del estado evolutivo o de «reabsorción» se manifiesta la
ley de la individualización, esto es, la tendencia a separarse en unidades de
fuerza, de tal manera que lo que dejó al TODO como energía no
individualizada vuelva a su fuente originaria como innumerables unidades de
vida, altamente desarrolladas, que han ido subiendo cada vez más alto en la
escala por medio de la evolución física, mental y espiritual.

Los antiguos herméticos empleaban la palabra «meditación» para describir
el proceso de la creación mental del Universo en la mente del TODO, aunque
también se empleaba frecuentemente el término «contemplación». Pero la
idea que parece sugerir es la del empleo de la Atención Divina. «Atención»
es una palabra derivada de raíz latina, que significa «alcanzar», «llegar», y el
acto de atención es realmente un «alcance», «una extensión» de la energía
mental; de manera, pues, que comprenderemos perfectamente el concepto si
examinamos el verdadero significado de la atención.

La doctrina hermética concerniente a la evolución es que el TODO, al haber
meditado sobre el principio de la creación, y establecido así la base material
del Cosmos, pensándolo en la existencia, gradualmente va despertándose de
su meditación, y al hacerlo produce la manifestación del proceso evolutivo,
en los planos material, mental y espiritual en orden sucesivo. Así empieza el
movimiento ascendente, y todos los seres comienzan a dirigirse hacia el
Espíritu. La materia se va haciendo menos densa, las unidades vienen a ser,
las combinaciones se inician, la vida aparece y va manifestándose en formas
cada vez más elevadas y la mente se va haciendo cada vez más evidente,
vibrando todo cada vez más intensamente. En una palabra, el proceso entero
de la evolución, en todas sus fases, comienza y sigue de acuerdo con las leyes
del proceso de «absorción». Todo esto ocupa eones y eones de tiempo –cada
eón está compuesto por millones de años–; pero, según dice el Iluminado,
toda la creación, incluyendo la involución y la evolución de un universo, no
es más que un abrir y cerrar de ojos para el TODO. Al final de innumerables
ciclos de eones de tiempo el TODO retira su atención (contemplación) o
meditación del Universo, porque la Gran Obra ha terminado, y todo queda
absorbido en Él, (de quien en otro tiempo emergiera). Pero el misterio de los
misterios es que el Espíritu de cada alma no queda aniquilado, sino que se -
expande infinitamente, sumergiéndose uno en otro el Creador y el Creado.
Esa es la voz de la iluminación.



El ejemplo expuesto sobre la meditación y el subsiguiente despertar de ella
del TODO no son, por supuesto, más que un intento de descripción del proceso
infinito, mediante un ejemplo finito. No obstante, «como arriba es abajo». La
diferencia es solo de grado. Y así, como el TODO se despierta de su
meditación sobre el Universo, así también el hombre (a su debido tiempo)
cesará de manifestarse sobre el plano material y se irá retirando cada vez más
en el Espíritu Interno que, ciertamente, es el «Yo Divino».

Hay algo más de lo que deseamos hablar en esta lección, y esto se
encuentra muy cerca del campo metafísico de la especulación, aunque
nuestro propósito es simplemente mostrar la futilidad de tal especulación.
Aludimos a la pregunta que inevitablemente se presenta ante la mente de
todos los pensadores que se han aventurado a buscar la Verdad: «¿Por qué
creó el TODO al Universo?». Esta pregunta podrá ser formulada en diferente
forma, pero su esencia es siempre la misma.

Mucho han luchado los hombres para contestársela, pero aún no se posee
respuesta alguna que merezca ese nombre. Algunos se han imaginado que el
TODO ganaría algo con ello, pero eso es absurdo, porque ¿qué es lo que podrá
obtener el TODO que ya no posea? Otros aseguran que el TODO desea amar a
algo, o que lo había creado para divertirse, o porque estaba solo, o para
manifestar su poder. Pero todas esas respuestas son pueriles y pertenecen a la
primera infancia del pensamiento.

Algunos han tratado de explicar el misterio presumiendo que el TODO se
vio «compelido» a crear, en razón de su «naturaleza interna» o su «instinto
creador». Esta idea, si bien representa un adelanto sobre las otras, tiene un
punto débil. Si su «naturaleza interna» o «instinto creador» lo impulsara a
hacer algo, la naturaleza interna o instinto creador sería el Absoluto, en lugar
del TODO, y de ahí que la proposición falle por su misma base. Sin embargo,
el TODO crea y se manifiesta, y parece encontrar cierta satisfacción al hacerlo.
Y es muy difícil escapar a la conclusión de que en algún grado infinito
debería que tener algo que correspondiera a una naturaleza interna o instinto
creador en el hombre, con un Deseo y una Voluntad correspondientemente
infinitos. No podría obrar si no quisiera hacerlo, y no podría hacerlo a menos
que lo deseara, y no lo desearía si no obtuviera con ello alguna satisfacción.
Y todo esto pertenecería a una Naturaleza interna, y podría postularse su
existencia de acuerdo con la Ley de Correspondencia, tanto interna como



externa. Este es el problema que subyace en la raíz misma de la dificultad y la
dificultad que se encuentra en la misma raíz del problema.

Estrictamente hablando, no puede decirse que haya ninguna «razón» para
obrar, porque una razón implica una causa, y el TODO está por encima de la
causa y del efecto, salvo cuando su voluntad misma se convierte en una
causa, en cuyo momento el principio se pone en movimiento. De manera,
pues, que no puede pensarse en el asunto porque, el TODO, es incognoscible.
Así como nos vemos obligados a decir simplemente: EL TODO ES, así también
solo podemos decir que el TODO OBRA PORQUE OBRA. Y, en último término, el
TODO es la razón en sí misma, y puede decirse en verdad que Él es su propia
razón, su propia ley, su propio acto, mejor aún: que el TODO, su razón, su acto
y su ley son uno, se trata de diferentes nombres de la misma cuestión. En
opinión de los que esto escriben, la respuesta se halla encerrada en el íntimo
ser del TODO, en su ser secreto. La Ley de Correspondencia, según creemos,
solo llega al aspecto del TODO que denominamos el aspecto de devenir o de
estado. Tras ese aspecto se halla el de ser, en el cual todas las leyes se pierden
en la Ley, todos los principios en el Principio y el TODO, el Principio y el Ser,
son idénticos, son uno y lo mismo. Por consiguiente, toda especulación
metafísica sobre el punto es fútil. Si nos ocupamos aquí de la cuestión es
únicamente para mostrar que, si bien reconocemos el hecho, reconocemos
también lo absurdo de las respuestas dadas por metafísicos y teólogos.

En conclusión, podrá ser de interés para los estudiantes saber que en tanto
que algunos de los antiguos y modernos instructores herméticos se inclinan
más bien a aplicar el Principio de Correspondencia a la cuestión, que da por
resultado la «naturaleza» interna, la leyenda dice que Hermes, el Grande,
cuando le fue hecha esa pregunta por alguno de sus más avanzados
estudiantes, contestó apretando los labios fuertemente y sin pronunciar una
palabra, como si indicara que no había respuesta. Pero también puede ser que
quisiera aplicar el axioma de esta filosofía que dice que «los labios de la
Sabiduría permanecen cerrados, excepto para los oídos del entendimiento»,
en la creencia de que incluso sus más aventajados discípulos no poseían la
comprensión necesaria que los calificara para esa enseñanza. De cualquier
manera, si Hermes poseyó el Secreto, no lo comunicó, y al menos en lo que
al mundo concierne, los labios de Hermes están cerrados al respecto. Y si
Hermes, el Grande, vaciló en hablar, ¿quién sería el osado mortal que tratara
de enseñarlo?



Pero, recordémoslo, cualquiera que sea la respuesta de este problema, si es
que hay alguna, la verdad es: «Si bien es cierto que todo está en el TODO, no
lo es menos que el TODO está en todas las cosas». Y, para terminar,
repetiremos las palabras de la cita: «El que comprenda esto debidamente ha
adquirido gran conocimiento».



VIII



LOS PLANOS DE CORRESPONDENCIA

Como arriba es abajo, como abajo es arriba.

EL KYBALIÓN

El segundo Gran Principio Hermético encierra la verdad de que existe entre
los diversos planos de manifestación de la vida y del ser una armonía,
concordancia y correspondencia. Esta verdad lo es porque todo cuanto existe
en el Universo emanó de la misma fuente, y las mismas leyes, principios y
características se aplican a todas las unidades o combinaciones de unidades
de actividad, conforme cada una manifiesta su propio fenómeno en su propio
plano.

Para facilitar la meditación y el estudio, la Filosofía Hermética considera
que el Universo puede dividirse en tres clases de fenómenos, conocidos como
los Tres Grandes Planos:

1. El Plano Físico.
2. El Plano Mental.
3. El Plano Espiritual.

Estas divisiones son más o menos artificiales y arbitrarias, porque la
verdad es que no son más que grados ascendentes en la gran escala de la vida,
de la cual el punto más bajo es la materia indiferenciada, y el más elevado el
del Espíritu. Y, además, los diferentes planos se difuminan unos en otros, de
manera que no puede establecerse una división firme y nítida entre la parte
superior del Plano Físico y la inferior del Mental.

En una palabra, los Tres Grandes Planos pueden ser considerados como
tres grandes grupos de grados de vida en manifestación. Y aunque el
propósito de este libro no nos permite entrar en una explicación extensa,
daremos una descripción general de ellos.

Para empezar, podemos considerar la pregunta a menudo formulada por el
neófito, que desea saber lo que significa realmente la palabra «Plano»,



término que se usa liberalmente y que apenas ha sido explicado, en muchas
obras de ocultismo. La pregunta se formula generalmente así: «¿Un plano es
un lugar que tiene dimensiones, o no es más que una condición o estado?». Y
podemos contestar: «No, no es un lugar ni una dimensión ordinaria del
espacio; sin embargo, es más que un estado o condición». Puede ser
considerado como un estado o condición; no obstante, el estado o condición
es un grado dimensional, es una escala, y está sujeto a medida. Parecerá esto
quizá una paradoja, pero examinémoslo. Una «dimensión» es una medida en
línea recta, relacionada con una medida base, etc. Las dimensiones ordinarias
del espacio son longitud o largo, latitud o ancho y grosor, o medida en línea
recta, conocida por los ocultistas y también por los hombres de ciencia,
aunque estos últimos no le hayan dado todavía el nombre de dimensión. Esta
nueva dimensión, que por el momento es la base de muchas especulaciones
bajo el nombre de Cuarta Dimensión, es el tipo usado para determinar los
«grados» o planos.

Esta cuarta dimensión puede ser denominada la de la «Vibración». Es un
hecho bien conocido por la ciencia moderna, así como por los hermetistas,
quienes han encerrado esa verdad en su tercer principio, que «todo está en
movimiento, todo vibra, nada está en reposo». Desde la más elevada
manifestación hasta la más baja, todo vibra. Y no solamente vibra de
diferente manera. Los grados de «intensidad» vibratoria constituyen los
grados de la Cuarta Dimensión. Todos estos grados forman lo que los
ocultistas llaman «planos». Cuanto más elevado es el grado de vibración, más
elevado es el plano. De manera, pues, que aunque un plano no es un lugar, ni
un estado o condición, posee, sin embargo, cualidades comunes a ambos.
Algo más tendremos que decir sobre las vibraciones en los próximos
capítulos, donde estudiaremos el principio hermético de la Vibración.

Se recordará, no obstante, que los Tres Grandes Planos no son divisiones
reales de los fenómenos del Universo, sino simples medios arbitrarios
empleados por los herméticos para ayudar al pensamiento y al estudio de los
diversos grados y formas de la actividad y de la vida universales. El átomo de
la materia, la unidad de fuerza, la mente del hombre y el ser del arcángel no
son más que grados de una sola y misma escala, y todos son
fundamentalmente lo mismo; su única diferencia es una cuestión de grado y
de intensidad vibratoria: todos son creaciones del TODO, y tienen su existencia
dentro de su Mente Infinita.



Los herméticos subdividen cada uno de esos Tres Grandes Planos en siete
planos menores, y cada uno de estos en siete subplanos. Estas divisiones son
más o menos arbitrarias y se difuminan unas en otras, pero han sido
adoptadas por conveniencias del estudio científico.

El Gran Plano Físico y sus siete planos menores son la división que
comprende todos los fenómenos del universo que se refieren a las cosas,
fuerzas y manifestaciones físicas. Incluye todas las formas de lo que
conocemos como materia, y todas las formas de lo que llamamos energía o
fuerza. Pero se debe recordar que la Filosofía Hermética no reconoce la
materia separada de la mente del TODO. La proposición es que la materia no
es más que una forma de energía, esto es, energía de una intensidad vibratoria
inferior. Y de acuerdo con ello, los herméticos clasifican la materia bajo el
título de energía, y le adjudican tres de los siete planos menores del Gran
Plano Físico.

Dichas siete divisiones menores son las siguientes:

1. El Plano de Materia (A).
2. El Plano de Materia (B).
3. El Plano de Materia (C).
4. El Plano de Sustancia Etérea.
5. El Plano de Energía (A).
6. El Plano de Energía (B).
7. El Plano de Energía (C).

El Plano de Materia A comprende las formas materiales sólidas, líquidas y
gaseosas, tal como lo reconocen generalmente las obras de texto físicas. El
Plano de Materia B incluye ciertas formas más elevadas y sutiles de la
existencia que la ciencia comienza a conocer: los fenómenos de la materia
radiante, que pertenecen a la subdivisión inferior de este plano menor. El
Plano de la Materia C abarca formas de la materia más sutil y tenue, cuya
existencia ni siquiera sospechan los hombres de ciencia actuales. El Plano de
la Sustancia Etérea comprende lo que la ciencia denominaba «éter», sustancia
de tenuidad extrema y de prodigiosa elasticidad, que compenetra todo el
Espacio Universal y que obra como medio para la transmisión de ondas de
energía tales como la luz, el calor, la electricidad, etc. Esta substancia etérea
es el eslabón de unión entre la llamada materia y la energía, participando de
la naturaleza de ambas. La doctrina hermética dice que ese plano tiene siete



subdivisiones (como las de los demás planos menores), y que, en realidad,
hay siete éteres en lugar de uno.

Inmediatamente después viene el Plano de la Energía A, que comprende
las formas de energía que la ciencia conoce; sus siete subdivisiones son:
Calor, Luz, Magnetismo, Electricidad, Atracción (gravitación, cohesión,
afinidad química, etc.) y otras varias formas de fuerza que revelan los
experimentos científicos pero que aún no han sido denominadas o
clasificadas. El Plano de la Energía B incluye siete subdivisiones de las más
elevadas modalidades de energía, que aún no ha descubierto la ciencia, pero
que han sido llamadas «Las Fuerzas Sutiles de la Naturaleza», cuya
manifestación se provoca mediante ciertos fenómenos mentales, que son
posibles merced a ellas. El Plano de la Energía C contiene siete subdivisiones
de energía tan elevadamente organizada que tiene muchas de las
características de la vida, pero no son reconocidas por el hombre en el actual
estado de desarrollo, por lo que solamente las utilizan los seres del Planeta
Espiritual. Esa energía es inconcebible y puede ser considerada casi como
«poder divino». Los seres que la emplean son como dioses, incluso
comparándolos con el tipo humano más elevado que conozcamos.

El Gran Plano Mental comprende esas formas vivientes que conocemos en
la vida ordinaria, así como otras formas no tan bien conocidas, salvo por los
ocultistas.

La clasificación de los siete planos mentales menores no es muy
satisfactoria, ya que resulta más bien arbitraria (salvo que se acompañara por
complicadas explicaciones que son ajenas al propósito de este libro), pero la
mencionaremos:

1. El Plano de la Mente Mineral.
2. El Plano de la Mente Elemental (A).
3. El Plano de la Mente Vegetal.
4. El Plano de la Mente Elemental (B).
5. El Plano de la Mente Animal.
6. El Plano de la Mente Elemental (C).
7. El Plano de la Mente Humana.

El Plano de la Mente Mineral comprende los estados o condiciones de las
unidades, entidades o grupos y combinaciones de ellas, que animan las
formas conocidas bajo el nombre de minerales, sustancias químicas, etc.
Estas entidades no deben ser confundidas con las moléculas, átomos y



partículas, ya que estos últimos solo son el cuerpo material de dichas
entidades, así como el cuerpo del hombre no es más que su forma material y
no él mismo. A esas entidades se las puede llamar «almas» en cierto sentido,
y son seres vivientes de escaso grado de desarrollo, vida y mentalidad, apenas
un poco más que las unidades de «energía viviente» que comprenden las
subdivisiones superiores del más elevado plano físico. El hombre corriente no
suele atribuirle mente, alma o vida al reino mineral, pero todos los ocultistas
reconocen su existencia, y la ciencia moderna se está encaminando
rápidamente hacia este punto de vista. Las moléculas, los átomos y las
partículas tienen sus «odios y amores», gustos y desagrados, atracciones y
repulsiones, afinidades y desafinidades, etc., y algunos hombres de ciencia
han expresado la opinión de que el deseo y la voluntad, las emociones y los
sentimientos de los átomos solo difieren en grado de los del hombre. No
tenemos espacio para comentar el asunto aquí. Todos los ocultistas saben que
es un hecho, y otros se refieren a los descubrimientos científicos más
recientes para que se pueda corroborar. Este plano presenta las siete
subdivisiones habituales.

El Plano de la Mente Elemental A comprende el estado o condición y
grado de desarrollo mental y vital de una clase de entidades desconocidas
para el hombre corriente, pero que el ocultista conoce. Son invisibles para los
sentidos ordinarios humanos, pero, no obstante, existen y desempeñan su
papel en el Drama del Universo. Su grado de inteligencia es intermedio entre
las entidades minerales y químicas, por una parte, y las entidades del reino
animal, por otra. Hay también siete subdivisiones en este plano.

El Plano de la Mente Vegetal y sus siete subdivisiones comprenden los
estados o condiciones de las entidades que encierra el mundo vegetal, los
fenómenos mentales y vitales que se conocen corrientemente. Muchas e
interesantes obras científicas se han escrito últimamente sobre la mente y la
vida de las plantas. Los vegetales tienen vida, mente y alma, tanto como los
animales, el hombre y el superhombre.

El Plano de la Mente Elemental B y sus siete subdivisiones engloban los
estados y condiciones de una forma de elementales o entidades invisibles,
que hacen su obra en el Universo, cuya mente y vitalidad forman parte de la
escala entre el Plano de la Mente Vegetal y el Plano de la Mente Animal,
participando de la naturaleza de ambos.

El Plano de la Mente Animal y sus siete subdivisiones comprenden los
estados y condiciones de las entidades, seres o almas, que animan los cuerpos



vivientes de los animales y que son conocidos por todos. No es necesario
entrar en detalles concernientes a este reino o plano de vida, porque el mundo
animal nos es tan conocido como el nuestro propio.

El Plano de la Mente Elemental C y sus siete subdivisiones incluyen las
entidades o seres invisibles, que participan de la naturaleza de la vida animal
y humana, en determinado grado y combinación. Los elementos
pertenecientes a este plano, y que se encuentran en su grado más elevado, son
semihumanos en inteligencia.

El Plano de la Mente Humana y sus siete subdivisiones comprenden las
manifestaciones de la vida y la mentalidad que son comunes al hombre en sus
varios grados y divisiones. En este punto debemos indicar el hecho de que el
hombre corriente actual ocupa la cuarta subdivisión en el Plano de la Mente
Humana, y solo los más inteligentes han cruzado los límites de la quinta
subdivisión. Millones de años ha empleado la raza para alcanzar este estadio,
y tardará muchos más en llegar a las subdivisiones sexta y séptima. Pero
debemos recordar que ha habido razas anteriores a la nuestra que han pasado
por esos grados y después más allá de ellos. Nuestra propia raza es la quinta
(con mucho los rezagados de la cuarta) que recorre el Sendero. En ella ha
habido unas cuantas almas avanzadas que han sobrepasado a la masa y
llegado a la sexta y hasta la séptima subdivisión, y algunos un poco más allá
todavía. El hombre de la sexta subdivisión es el superhombre, y el de la
séptima, el ultrahombre.

Al considerar los siete planos mentales menores, nos hemos referido a los
tres planos elementales en un sentido general. No deseamos entrar en
mayores detalles en esta obra, porque el asunto no pertenece a esta parte de la
filosofía y de las enseñanzas generales. Pero os hemos explicado esto para
dar una idea un poco más clara de las relaciones de estos planos con los que
nos son más conocidos. Los Planos Elementales guardan la misma relación
en mentalidad y vitalidad con los Planos Mineral, Vegetal, Animal y Humano
que las teclas negras de un piano con las blancas. Estas últimas bastan para
producir música, pero hay ciertas escalas, melodías y armonías en las que las
teclas negras desempeñan su papel y su presencia es necesaria. Son también
imprescindibles como eslabones de unión en las condiciones anímicas, o
estados de ser diversos, entre los demás planos, alcanzándose así ciertas
formas de desenvolvimiento. Y este hecho le dará al lector que pueda leer
entre líneas una luz nueva sobre el proceso de la evolución, una nueva llave
para la secreta puerta de la vida que se oculta entre reino y reino. Todos los



ocultistas conocen perfectamente esos grandes reinos de Elementales, y las
obras esotéricas están llenas de alusiones a ellos. Los que hayan leído Zanoni,
de Bulwer Lytton, y otras leyendas similares reconocerán a esas entidades
pertenecientes a los mencionados planos de la vida.

Pasando del Gran Plano Mental al Gran Plano Espiritual, ¿qué es lo que
podríamos decir?, ¿cómo podríamos explicar esos elevados estados del ser,
de la vida y de la mentalidad a individuos que son todavía incapaces de
comprender las subdivisiones más elevadas del Plano de la Mente Humana?
Esa tarea es imposible. Solo podemos hablar en los términos más generales.
¿Cómo podría describirse la luz a un hombre que haya nacido ciego?, ¿cómo
explicar el azúcar a quien nunca ha probado algo dulce?, ¿cómo hablarle de
armonía musical a un sordo?

Todo lo que podemos decir es que los siete planos menores del Gran Plano
Espiritual (cada uno de los cuales tiene las usuales siete subdivisiones)
comprenden seres tan superiores al hombre actual como este último es
superior al gusano o quizá a formas más inferiores. La vida de esos seres
trasciende tanto a la nuestra que ni siquiera podemos pensar en sus detalles.
Su mente es tan elevada que, para ellos, nosotros apenas si pensamos, y
nuestros procesos mentales les parecen puros procesos materiales. La materia
que forma sus cuerpos es del plano más elevado, y algunos se dice que están
envueltos por pura energía.

¿Qué es lo que podría afirmarse sobre tales seres? En los siete planos
menores del Gran Plano Espiritual existen seres a quienes denominamos
Ángeles, Arcángeles o semidioses. En los planos menores inferiores viven
aquellos a quienes damos el nombre de Maestros y Adeptos. Sobre ellos están
las grandes jerarquías de huestes angélicas, inconcebibles para el hombre, y
sobre ellas se sitúan los que sin irreverencia alguna podrían llamarse dioses,
pues su grado de elevación en la escala es tan alto, tan grande su poder e
inteligencia, que sobrepasan todas las concepciones que el hombre se ha
formado sobre la Deidad. Esos seres están más allá de todo cuanto se pueda
imaginar, y la palabra «Divino» es la única que se les podría aplicar. Muchos
de esos seres, incluso las huestes angélicas, tienen sumo interés por las cosas
del Universo y desempeñan un papel importantísimo en sus procesos. Esas
invisibles divinidades y auxiliares angélicas ejercen su influencia libre y
poderosamente en la obra de la evolución y del proceso cósmico. Su
intervención ocasional y su auxilio directo en los asuntos humanos han dado
origen a muchas leyendas, creencias, religiones y tradiciones de las razas



pasadas y actuales. Han impuesto en alto grado su conocimiento y poder
sobre el mundo una y otra vez, siempre bajo la Ley del TODO, por supuesto.

Sin embargo, incluso esos elevadísimos seres existen tan solo como
creaciones de la mente del TODO y están sujetos a los procesos cósmicos y a
las leyes universales. Son todavía mortales. Podemos llamarlos «dioses» si
nos agrada, pero no son más que nuestros hermanos mayores: las almas
avanzadas que han sobrepasado a sus compañeras y resucitado
temporalmente al éxtasis de la absorción en el TODO, para poder ayudar a la
raza en su ascendente viaje por el Sendero. Pero pertenecen al Universo y
están sujetos a sus condiciones –son mortales y su plano es inferior al del
Espíritu Absoluto.

Solo los herméticos más avanzados son capaces de comprender las
enseñanzas secretas concernientes al estado de existencia y a los poderes
manifestados en los planos espirituales. El fenómeno es tan superior al que se
produce en los Planos mentales que cualquier intento de descripción solo
serviría para producir una gran confusión de ideas. Únicamente aquellos cuya
mentalidad ha sido cuidadosamente educada en la Filosofía Hermética
durante años enteros y los que han traído consigo, de encarnaciones
anteriores, el conocimiento adquirido previamente pueden comprender de
forma adecuada lo que significan las enseñanzas referentes a los planos
espirituales. Y muchas de ellas las guardan celosamente los herméticos por
considerarlas demasiado sagradas, importantes e incluso peligrosas, para
divulgarlas públicamente. El estudiante inteligente comprenderá lo que esto
significa cuando digamos que el significado de la palabra «Espíritu», tal
como la usan los herméticos, es sinónimo de «poder viviente», de fuerza
animada, de esencia interna o vital, etc., algo que no debe confundirse con lo
que generalmente se atribuye al término en cuestión: «religión»,
«eclesiástico», «espiritual», «etéreo», santo, etc. El ocultista emplea el
término «Espíritu» en el sentido de «principio animador», lo que lleva
consigo la idea de poder, de energía viviente, de fuerza mística, etc., ya que
sabe muy bien que lo que él conoce como poder espiritual puede ser
empleado con fines buenos o malos (de acuerdo con el principio de
polaridad), en este último caso reconocido por la mayoría de las religiones en
sus concepciones de Satanás, Belzebú, el Diablo, Lucifer, Ángeles caídos,
etc. Y por esta razón el conocimiento referente a esos planos ha sido
mantenido en el secreto, en el Santuario de los Santuarios de todas las
fraternidades esotéricas y órdenes ocultas. Ha sido guardado en la más secreta



cámara del Templo. Pero, y esto sí podemos decirlo, los que alcanzaron
grandes poderes espirituales y los emplearon mal se crearon un Destino
terrible, y la oscilación del péndulo del Ritmo inevitablemente los llevará al
otro extremo de la existencia material, desde cuyo punto tendrán que volver
nuevamente a hacer el mismo camino a lo largo de las múltiples espirales del
Sendero –pero siempre tendrán como castigo el recuerdo vibrante de las
cumbres de donde cayeron debido a su mal obrar–. Las leyendas sobre los
ángeles caídos tienen una base real, como saben todos los ocultistas. La lucha
interesada por el poder en los planos espirituales inevitablemente produce
que el alma egoísta pierda su equilibrio espiritual y caiga tan abajo como
había ascendido. Sin embargo, incluso a estas almas se les presenta la
oportunidad de volver sobre sus pasos, y hacen el viaje de vuelta pagando
una tremenda penalidad, de acuerdo con la invariable Ley.

Para concluir, recordaremos que, de acuerdo con el Principio de
Correspondencia que encierra la verdad de que «como arriba es abajo; como
abajo es arriba», los siete principios herméticos operan plenamente en los
diversos planos –físico, mental y espiritual– y se manifiestan en todos ellos:
el Principio de Sustancia Mental, porque todos están en la mente del TODO; el
Principio de Correspondencia, porque existe analogía, acuerdo,
correspondencia y concordancia entre los distintos planos; el Principio de
Vibración, porque las diferencias que los dividen son consecuencia de la
vibración, como ya hemos explicado; el Principio de Polaridad, porque los
extremos o polos son aparentemente opuestos y contradictorios; el Principio
del Ritmo, debido a su flujo y reflujo, ascenso y descenso, entrada y salida; el
Principio de Causa y Efecto, porque todo efecto tiene su causa, y toda causa,
su efecto, y el principio de género, porque la energía creadora siempre está
expresada y opera mediante los aspectos masculino y femenino

«Como arriba es abajo; como abajo es arriba». Los milenarios axiomas
herméticos encierran los grandes principios de los fenómenos universales.
Conforme vayamos considerando los restantes principios, veremos cada vez
más clara la verdad de la naturaleza universal de este gran Principio de
Correspondencia.



IX



VIBRACIÓN

Nada reposa; todo se mueve; todo vibra.

EL KYBALIÓN

El tercer Gran Principio Hermético –el Principio de la Vibración– encierra la
verdad de que el movimiento se manifiesta en todo el Universo. Nada está en
reposo; todo se mueve, vibra y circula. Este principio hermético fue
reconocido por algunos de los primitivos filósofos griegos, quienes lo
expusieron en sus sistemas. Pero después, durante siglos enteros, quedó
olvidado, salvo por los perseguidores de las doctrinas herméticas. En el siglo
xix la ciencia física redescubrió esa verdad, y los descubrimientos científicos
del siglo xx aportaron su testimonio en corroboración de esa verdad sostenida
por la antiquísima Filosofía Hermética.

La doctrina hermética no afirma solamente que todo está en movimiento
constante, sino que las diferencias entre las diversas manifestaciones del
poder universal se deben por completo a los desiguales modos e intensidad
vibratoria. Y no solo esto, sino que incluso el TODO mismo manifiesta una
vibración constante de tal infinita intensidad y rapidez que prácticamente
puede considerarse como si estuviera en reposo. Los instructores llaman la
atención del estudioso sobre el hecho de que incluso en el plano físico un
objeto que gire rápidamente, como una rueda, por ejemplo, parece estar
inmóvil. El espíritu es uno de los polos de vibración, mientras que el otro
polo lo constituyen formas de materia extremadamente densas. Entre ambos
polos existen millones y millones de diferentes intensidades y modos de
vibración.

La ciencia moderna ha comprobado que todo lo que llamamos materia y
energía no es más que «modos de movimiento vibratorio», y algunos de los
más avanzados hombres de ciencia se están encaminando rápidamente hacia
el punto de vista que los ocultistas tienen sobre los fenómenos de la mente:



simples modos de vibración o movimiento. Veamos ahora lo que la ciencia
tiene que decir sobre las vibraciones de la materia y la energía.

La ciencia afirma que toda materia manifiesta, en algún grado, la vibración
producida por la temperatura o el calor. Esté un objeto frío o caliente (pues
ambos no son más que grados de lo mismo), manifiesta ciertas vibraciones
calóricas, y en ese sentido está vibrando. Todas las partículas de materia están
siguiendo un movimiento circular, lo mismo las partículas que los astros. Los
planetas giran en torno de un sol, y muchos de ellos giran también sobre sus
propios ejes. Los soles, a su vez, giran en torno de puntos centrales mayores,
y se cree que estos lo hacen alrededor de otros todavía más grandes, y así
sucesivamente, ad infinitum. Las moléculas de las que se compone cualquier
clase de materia se encuentran en constante vibración, moviéndose unas en
torno de otras, y también unas contra otras. Las moléculas están compuestas
por átomos, los cuales, como aquellas, se hallan igualmente en constante
movimiento y vibración. Los átomos están compuestos por partículas,
llamadas también «electrones», «iones», etc., que permanecen así mismo en
un estado de rapidísima moción, girando unos en torno de otros, con diversas
modalidades vibratorias. Y de esta manera, toda materia manifiesta vibración,
de acuerdo con el principio hermético correspondiente.

Y así sucede también con las diversas formas de energía. La ciencia dice
que la luz, el calor, el magnetismo y la electricidad no son más que formas de
movimiento vibratorio relacionado de alguna manera con el éter, o
probablemente emanado de él. No ha tratado aún de explicar la naturaleza del
fenómeno conocido como cohesión –el principio de la atracción molecular–,
ni de la afinidad química –el principio de la atracción atómica–, ni de la
gravitación (el mayor misterio de los tres) –el principio de atracción por el
cual toda partícula o masa de materia se siente atraída hacia cualquier otra
partícula o masa–. La ciencia no comprende aún estas tres modalidades de
energía, si bien los estudiosos se inclinan a pensar que son también
manifestaciones de alguna forma de energía vibratoria, realidad que los
herméticos han enseñado a lo largo del pasado.

El éter universal, cuya existencia postula la ciencia sin comprender
claramente su naturaleza, ya había sido explicado por los herméticos, quienes
aseguraban que era una manifestación superior de lo que erróneamente se
llamaba materia, es decir, que el éter era materia en un grado de vibración
superior. El nombre que le daban era el de Sustancia Etérea, y decían que esta
sustancia era de tenuidad y elasticidad extremas, que llenaba el espacio



universal, que servía como medio de transmisión para las ondas de energía
vibratoria como el calor, la luz, la electricidad, el magnetismo, etc. La
substancia etérea es el eslabón de unión entre la modalidad de energía
vibratoria que conocemos como materia, por un lado, y la que conocemos
como energía o fuerza, por otro, manifestando además un grado de vibración,
en intensidad y modo, completamente propio.

Los hombres de ciencia proponen como ejemplo para ver los efectos del
aumento de vibración una rueda girando con rapidez. Supongamos primero
que la rueda gira lentamente. Diríamos que es un «objeto». Si el objeto gira
lentamente lo podremos ver con facilidad, pero no percibimos el menor
sonido. Si se aumenta gradualmente la velocidad, en pocos momentos se hace
esta tan rápida que comienza a oírse una nota muy baja y grave. Conforme
sigue incrementándose la velocidad, la nota se va elevando en la escala
musical, y así se van distinguiendo una tras otra las diversas notas.
Finalmente, cuando el movimiento ha llegado a cierto límite, se llega a la
última nota perceptible por el oído humano, y si la velocidad aumenta aún,
sigue el mayor de los silencios. Nada se oye ya, pues la intensidad del
movimiento es tan alta que el oído humano no puede registrar sus
vibraciones. Entonces comienzan a percibirse poco a poco sucesivos grados
de color. Después de un tiempo, el ojo empieza a percibir un oscuro color
rojo. Este rojo va haciéndose cada vez más brillante. Si la velocidad sigue
aumentando, el rojo se convertirá en anaranjado, y el anaranjado en amarillo.
A continuación seguirán sucesivamente matices verdes, azules y añiles, y
finalmente aparecerá el matiz violeta. La velocidad se acrecienta más aún y
desaparece todo color, porque el ojo humano ya no puede registrarlos. Pero
ciertas radiaciones emanan del objeto en revolución: los rayos que se usan en
la fotografía y otras radiaciones sutiles de la luz. Después comienzan a
manifestarse los rayos conocidos bajo el nombre de X, y más tarde empiezan
a emanarse electricidad y magnetismo.

Cuando el objeto ha alcanzado cierto grado de vibración, sus moléculas se
desintegran, convirtiéndose en sus elementos originales o átomos. Después de
los átomos, según el principio de vibración, se separarían en innumerables
partículas o electrones, de los que están compuestos. Y, finalmente, incluso
las partículas desaparecerían y podría decirse que el objeto estaría compuesto
por sustancia etérea. La ciencia no se atreve a llevar el ejemplo más allá, pero
los herméticos aseguran que si las vibraciones continuaran aumentando, el
objeto pasaría sucesivamente por estados de manifestación superiores,



llegando al plano mental y después al espiritual, hasta ser por último
absorbido en el TODO que es el Espíritu Absoluto. El «objeto», sin embargo,
habría dejado de ser tal mucho antes de alcanzar la sustancia etérea, pero de
todas maneras el ejemplo es correcto en cuanto muestra los efectos del
aumento continuo de la intensidad vibratoria. Debe recordarse que en el
ejemplo anterior, con llegar a los estados en que el objeto irradia color, luz,
etc., no se ha resuelto aún la cuestión en esas formas de energía (que están en
un grado mucho más elevado), sino que simplemente se llega a un grado de
vibración en el que esas energías se liberan hasta cierto punto de las
limitadoras influencias de las moléculas, los átomos y las partículas. Esas
energías, si bien son muy superiores en la escala a la materia, se hallan
aprisionadas y confinadas en las combinaciones materiales, en razón de las
fuerzas que se manifiestan a través de ellas, y empleando formas materiales;
de esta manera se confinan en sus creaciones corpóreas, lo que, hasta cierto
punto, es innegable en toda creación, por lo que la fuerza creadora queda
envuelta en su propia creación.

Pero la doctrina hermética va mucho más allá que la ciencia moderna y
afirma que toda manifestación de pensamiento, emoción, razón, voluntad,
deseo o cualquier otro estado mental va acompañada por vibraciones, parte
de las cuales emanan al exterior y tienden a afectar a las mentes de los demás
por «inducción». Esta es la causa de la telepatía, de la influencia mental y de
otros efectos del poder de una mente sobre otra, que ya van siendo del
dominio público, debido a la gran cantidad de obras que están publicando
discípulos e instructores sobre estas materias.

Cada pensamiento, emoción o estado mental tiene su correspondiente
intensidad y modalidad vibratoria, y mediante un esfuerzo de la voluntad de
la persona o de otras, esos estados mentales pueden ser reproducidos, así
como una nota musical puede ser reproducida haciendo vibrar las cuerdas de
un instrumento con la velocidad requerida, o como se puede representar un
color cualquiera. Conociendo el Principio de Vibración, aplicado a los
fenómenos mentales, uno puede polarizar su mente en el grado que quiera,
obteniendo así un perfecto dominio y control sobre sus estados mentales. De
la misma manera, podrá afectar a las mentes de los demás, produciendo en
ellos los requeridos estados mentales. En una palabra, podrá producir en el
Plano Mental lo que la ciencia logra en el físico, es decir, las vibraciones a
voluntad. Este poder, por supuesto, puede adquirirse únicamente mediante las
instrucciones, los ejercicios y las prácticas apropiadas, y la ciencia que las



enseña es la de la «transmutación mental», una de las ramas de la Filosofía
Hermética.

Una ligera reflexión sobre lo que hemos dicho mostrará que el Principio de
Vibración está oculto tras todos los maravillosos fenómenos de los poderes
manifestados por los Maestros y Adeptos, quienes pueden aparentemente
eludir las leyes de la Naturaleza, pero que, realmente, no hacen más que
emplear una ley contra otra, un principio contra otro, y llevan a cabo sus
resultados modificando las vibraciones de lo material o de las energías,
realizando así lo que comúnmente llamamos milagros.

Como dijo una de las más antiguas autoridades herméticas: «Aquel que ha
comprendido el Principio de Vibración ha alcanzado el cetro del Poder».



X

POLARIDAD

Todo es dual; todo tiene polos; todo, su par de
opuestos; los semejantes y distintos son los mismos;
los opuestos son idénticos en naturaleza, difiriendo

solo en grado; los extremos se tocan; todas las
verdades son semiverdades; todas las paradojas

pueden reconciliarse.

EL KYBALIÓN

El cuarto Gran Principio Hermético –el Principio de Polaridad– encierra la
verdad de que todo lo manifestado tiene dos lados, dos aspectos, dos polos:
un par de opuestos con innumerables grados entre ambos extremos. Las
antiguas paradojas, que siempre han confundido la mente de los hombres,
quedan explicadas si se comprende este principio. El ser humano siempre ha
reconocido algo semejante a este principio y ha tratado de expresar estas
paradojas con dichos, máximas o aforismos como los siguientes: «Todo es y
no es al mismo tiempo»; «Todas las verdades no son más que semiverdades»;
«Toda verdad es medio falsa»; «Todas las cosas tienen dos lados»; «siempre
hay un reverso para cada anverso», etc.

Las enseñanzas herméticas opinan sobre la diferencia que existe entre
cosas en apariencia diametralmente opuestas que es solo cuestión de grado. Y
afirman que todo par de opuestos puede conciliarse y que la tesis y la
antítesis son idénticas en naturaleza. La conciliación universal de los
opuestos se efectúa reconociendo este Principio de Polaridad. Ejemplos de él
pueden encontrarse en todas partes, después de un examen de la naturaleza



real de las cosas. El espíritu y la materia no son más que polos de lo mismo, y
siendo los planos intermedios, cuestión de grados vibratorios meramente. El
TODO y los muchos son los mismos, la diferencia reside solamente en el grado
de manifestación mental. De manera, pues, que la LEY y las leyes son los dos
polos de una única y misma cosa. E igual sucede con el PRINCIPIO y los
principios, con la MENTE infinita y la mente finita.

Si pasamos al plano físico, encontramos que el Calor y el Frío son de
naturaleza idéntica, y su diferencia consiste en una simple cuestión de grados.
El termómetro indica los grados de temperatura: el polo inferior es el llamado
«frío» y el superior, «calor». Entre ambos hay muchos grados de calor y frío
–pues cualquier nombre que se les dé es correcto–. De dos grados, el superior
es siempre más caliente en comparación con el inferior, que es más frío. No
hay ningún sitio en el termómetro en el que cese el calor y comience el frío
de forma absoluta, sino que todo se reduce a vibraciones más o menos
elevadas o bajas. Las mismas palabras «elevado» y «bajo» que nos vemos
obligados a usar no son más que polos de la misma realidad: los términos son
relativos. Así sucede igualmente con el «Este» y el «Oeste». Si viajamos
alrededor del mundo en dirección al Oriente, llegaremos a un punto que se
llama Occidente, considerándolo desde el punto de partida. Marcharemos lo
suficientemente lejos hacia el Norte y pronto nos encontraremos viajando
hacia el Sur, y viceversa.

La luz y la oscuridad son polos de lo mismo, con muchos grados entre
ambos, igual ocurre con la escala musical. Partiendo del sí en adelante,
llegaremos a encontrar otro sí, y así sucesivamente; las diferencias entre los
extremos serán también cuestión de grado. En la escala del color sucede otro
tanto; la intensidad vibratoria es la única diferencia que existe entre el rojo y
el violeta. Lo grande y lo pequeño son relativos. Igualmente lo son el ruido y
la quietud, lo duro y lo blando, lo afilado y lo romo. Positivo y negativo son
los dos polos de una misma cosa, con innumerables gradaciones entre ambos.

Bueno y malo no son absolutos; a un extremo lo llamamos bueno y al otro
malo, o Bien al uno y Mal al otro, de acuerdo con el sentido que queramos
darle. Una cosa es menos buena que la que le es superior en la escala, pero, a
su vez, es mejor comparada con la que le es inferior en la escala.

Igual sucede en el plano mental. El amor y el odio son considerados
diametralmente opuestos, completamente diferentes e irreconciliables. Pero si
aplicamos el Principio de Polaridad, encontraremos que no existe un amor
absoluto o un odio absoluto, diferentes uno de otro. Los dos no son más que



términos aplicados a los dos polos de la misma realidad. Empezando en
cualquier punto de la escala, encontramos «más amor» o «menos odio» si
ascendemos por ella, o «menos amor» si descendemos, y esto es cierto, sin
importar nada el punto, alto o bajo, que tomemos como partida. Hay muchos
grados de amor y de odio, y existe también un punto medio donde el agrado y
el desagrado se mezclan en tal forma que es imposible distinguirlos. El valor
y el miedo quedan así mismo bajo esta regla. Los pares de opuestos existen
por doquier. Donde encontremos una cosa, encontraremos también su
opuesta: los dos polos.

Este hecho es el que permite al hermético transmutar un estado mental en
otro, siguiendo las líneas de polarización. Las cosas de diferente clase no
pueden transmutarse unas en otras, pero sí las de igual clase. Así pues, el
Amor no podrá convertirse en Este u Oeste, o Rojo o Violeta, pero es posible
que se torne en Odio, e igualmente el Odio puede tornarse en Amor
cambiando su polaridad. El valor puede transmutarse en miedo y viceversa.
Los objetos duros pueden volverse blandos; las calientes, fríos, y así
sucesivamente, por lo que siempre es efectiva la transmutación entre cosas de
la misma clase, pero de grado diferente. En caso de un hombre cobarde, si se
elevan sus vibraciones mentales a lo largo de la línea Miedo-Valor, se llenará
de valentía y desprecio por el peligro. E igualmente el perezoso puede
hacerse activo y enérgico, polarizándose simplemente a lo largo de las líneas
de la cualidad deseada.

Los discípulos familiarizados con los procedimientos mediante los cuales
las diversas escuelas de ciencia mental producen cambios en los estados
mentales de sus seguidores quizá no comprendan fácilmente cuál es el
principio que se oculta tras esos cambios. No obstante, una vez que se ha
entendido el Principio de Polaridad, se ve inmediatamente que esos cambios
mentales son ocasionados por una variación de polaridad, por un
deslizamiento a lo largo de la misma escala. Este cambio no es de la
naturaleza de transmutar una cosa en otra completamente diferente, sino que
se reduce a una simple alteración de grado de la misma cosa, lo que es una
diferencia importantísima. Por ejemplo, y sacando un ejemplo del Mundo
Físico, es imposible cambiar el calor en agudeza, pesadez, elevación, etc.,
pero puede ser fácilmente transmutado en frío, con solo amortiguar la
vibración. De la misma manera, el odio y el amor son recíprocamente
transmutables, así como el miedo y el valor. Pero el Miedo no puede
transformarse en Amor, ni el Valor en Odio. Los estados mentales pertenecen



a innumerables clases, cada una de ellas con sus polos opuestos, a lo largo de
los cuales es posible la transmutación.

Se comprenderá fácilmente que, tanto en los estados mentales como en los
fenómenos del plano físico, los dos polos pueden ser clasificados,
respectivamente, como positivo y negativo. Así pues, el amor es positivo
respecto al odio, el valor respecto al miedo, la actividad respecto a la inercia,
etc. Y también se notará, incluso desconociendo el principio de vibración,
que el polo positivo parece ser de grado superior al negativo, por lo que el
primero puede dominar fácilmente al segundo. La tendencia de la Naturaleza
va en dirección a la actividad dominante del polo positivo.

Además del cambio de los polos de los propios estados mentales mediante
la aplicación del arte de la polarización, el fenómeno de la influencia mental,
en sus múltiples fases, demuestra que el principio puede extenderse hasta
abarcar los fenómenos de la influencia de una mente sobre otra, de lo que
tanto se ha escrito en los últimos años. Cuando se comprende que la
inducción mental es posible, esto es, que los estados mentales pueden
producirse por inducción de los demás, se verá cómo puede comunicarse a
otra cierta clase de vibración o polaridad, cambiándose así la polarización de
la mente entera. La mayoría de los resultados obtenidos mediante los
«tratamientos mentales» se obtienen según ese principio. Por ejemplo, una
persona está triste, melancólica y temerosa. Un científico eleva su propia
mente al deseado grado de vibración, mediante su voluntad previamente
ejercitada, y de esta manera obtiene la polarización requerida en su propia
mente. Por inducción, produce un estado mental análogo en el otro; como
resultado, las vibraciones del paciente se intensifican y este se polariza hacia
el polo positivo de la escala, en lugar de hacia el negativo, y sus temores,
melancolía, etc., se transforman en valor, contento y parecidos estados
internos. Un poco de meditación sobre el asunto demostrará que esos
cambios mentales se efectúan casi todos a lo largo de las líneas de
polarización, y que se trata más bien de una cuestión de grado que de clase.

El conocimiento de este gran principio hermético permitirá comprender
mejor los propios estados mentales, así como los de los demás. Se verá que
esos estados son puramente cuestión de grados, y al comprobar el hecho se
podrá elevar las vibraciones interiores a voluntad, cambiando su polaridad,
haciéndose dueño de los propios pensamientos, en lugar de ser su esclavo y
servidor. Este conocimiento permitirá además ayudar a otros
inteligentemente, cambiando, mediante los métodos apropiados, su polaridad.



Es muy conveniente familiarizarse con este principio, porque su comprensión
correcta arrojará muchísima luz sobre problemas difíciles y oscuros.



XI



RITMO

Todo fluye y refluye, todo asciende y desciende; la
oscilación pendular se manifiesta en todas las

cosas; la medida del movimiento hacia la derecha
es la misma que la de la oscilación izquierda; el

Ritmo es la compensación.

EL KYBALIÓN

El quinto Gran Principio Hermético –el Principio del Ritmo– encierra la
verdad de que en todo se manifiesta una oscilación medida, un movimiento
de ida y vuelta, un flujo y reflujo, un movimiento semejante al del péndulo,
una marea con su sube y baja, manifestándose siempre entre los dos polos los
planos físico, mental y espiritual. El Principio del Ritmo está estrechamente
relacionado con el Principio de la Polaridad descrito en el capítulo anterior,
ya que el ritmo se manifiesta entre los dos polos establecidos por el Principio
de la Polaridad. Esto no significa, sin embargo, que la oscilación rítmica vaya
hasta los extremos de cada polo, pues esto sucede rarísimas veces. En
realidad, es muy difícil establecer los opuestos polares extremos en la
mayoría de los casos. Pero la oscilación es siempre «hacia» un polo primero,
y después «hacia» el otro.

Siempre hay una acción y una reacción, un avance y un retroceso, una
elevación y una caída manifestándose en todas las cosas y fenómenos del
universo. En mundos, hombres, animales, vegetales, minerales, energías,
fuerzas, mente y materia, e incluso en el mismo espíritu, se manifiesta este
principio: en la creación y destrucción de los mundos, en la elevación y caída
de las naciones, en la historia de la vida de todo cuanto existe y, finalmente,
en los estados mentales del hombre.

Empezando por las manifestaciones del Espíritu –el TODO–, se verá que
siempre hay una Emanación, seguida de Absorción, «la respiración y la
aspiración de Brahma», según aseguran los brahmanes. Los universos se



crean, alcanzan el punto más bajo de materialidad, y entonces comienza la
oscilación de vuelta. Los Soles nacen, alcanzan la cumbre de su poder,
empieza el progreso de su retrocesión y después de incontables eones se
convierten en masas de materia muerta, esperando otro impulso que imparta
en ellos nuevas energías internas y que los lleve a un nuevo ciclo de vida
solar. Y así sucede con todos los mundos –nacen, crecen y mueren, solo para
renacer de nuevo–. Y con todo lo que posee cuerpo o forma: oscilan de la
acción a la reacción, del nacimiento a la muerte, de la actividad a la
inactividad, y de nuevo comienza el ciclo. Lo mismo sucede con todos los
grandes movimientos filosóficos, credos de cualquier clase, gobiernos,
naciones, etc.: nacen, crecen, llegan a su madurez, decaen y mueren, solo
para renacer de nuevo. La oscilación pendular es evidente por doquier.

La noche sigue al día y el día a la noche. El péndulo oscila del verano al
invierno y de este a aquel. Las partículas, átomos y moléculas, así como todas
las masas de materia, oscilan en torno del círculo que corresponde a su
naturaleza. No existe el reposo absoluto o cesación de movimiento, sino que
todo movimiento participa del Ritmo. Este principio es de aplicación
universal. Puede ser aplicado a cualquier cuestión o fenómeno de las
innumerables fases de la vida, incluidas todas las facetas de la actividad
humana. Siempre existe la oscilación rítmica de un polo a otro. El Péndulo
Universal permanece en movimiento en todo momento. Las mareas de la vida
fluyen y refluyen de acuerdo con la Ley.

La ciencia moderna reconoce el principio del Ritmo, y lo considera de
aplicación universal en cuanto se refiere a lo material. Pero los herméticos lo
llevan mucho más allá y saben que sus manifestaciones se extienden a las
actividades mentales del hombre, y que él solo explica la gran sucesión de
sus modalidades, sentimientos y otros cambios contundentes que notamos en
nosotros mismos. Los herméticos, al estudiar la operación de este principio,
han descubierto el modo de sustraerse a las actividades mediante la -
Transmutación.

Los Maestros Herméticos averiguaron que en tanto que el Principio de
Ritmo era invariable, y evidente en todos los fenómenos mentales, había dos
planos de manifestación en lo que a los fenómenos mentales concernía, dos
planos generales de conciencia, el Inferior y el Superior, y este
descubrimiento les permitió elevarse al plano superior, escapando a la
oscilación del péndulo rítmico, que se manifestaba en el plano inferior. En
otras palabras, la oscilación del péndulo se produce en el plano inconsciente y



la conciencia no queda, por consiguiente, afectada. A esta ley la llamaron Ley
de la neutralización. Su funcionamiento consiste en elevar al Yo sobre las
vibraciones del plano inconsciente de la actividad mental, de manera que la
oscilación negativa del péndulo no se manifieste en la conciencia y no quede
uno afectado por ella. Es lo mismo que levantarse por encima de un objeto y
dejar que pase este por debajo de uno. El instructor o discípulo hermético se
polariza a sí mismo en el polo requerido, y por un procedimiento semejante a
«rehusar» participar en la oscilación retrógrada, o, si se prefiere, «negando»
su influencia sobre él, se mantiene firmemente en su posición polarizada y
permite al péndulo mental oscilar hacia atrás en el plano inconsciente. Todo
hombre que, en mayor o menor grado, ha adquirido cierto dominio de sí
mismo realiza esto más o menos conscientemente, impidiendo que sus
modalidades o estados mentales negativos le afecten, mediante la aplicación
de la ley de la neutralización. El maestro, sin embargo, lleva esto hasta un
grado muchísimo mayor de eficacia y habilidad y, mediante su voluntad,
llega a un grado de equilibrio e inflexibilidad mental casi imposible de
concebir por aquellos que se dejan llevar y traer por el péndulo mental de sus
sentimientos y modalidades.

Todo pensador apreciará debidamente la gran importancia del asunto con
solo considerar lo esclavas que, en su mayoría, las personas son de sus
propios estados de ánimo, sentimientos y emociones, y el poco dominio de sí
mismas que tienen. A poco que se medite el asunto, se comprenderá cuánto
nos han afectado en nuestra vida esas oscilaciones del ritmo; cómo a un
período de entusiasmo ha seguido un correspondiente período de depresión.

Igualmente, tenemos períodos de valor, que son seguidos de otros de
desaliento y miedo. Y así sucede con todos, o al menos con la mayoría:
mareas de sentimientos y emociones se elevan y caen, pero nunca sospechan
la causa de ese fenómeno. Si se comprende el funcionamiento de este
principio, se obtendrá la clave para dominar esas oscilaciones y uno podrá
conocerse a sí mismo mucho mejor, evitando además dejarse llevar por esos
flujos y reflujos. La voluntad es muy superior a la manifestación consciente
de este principio, por más que el principio mismo nunca puede ser destruido.
Podremos sustraernos a sus efectos; no obstante, el principio obrará. El
péndulo siempre oscila, si bien podemos evitar ser arrastrados por su
oscilación.

Existen además otras particularidades en el funcionamiento de este
Principio de Ritmo, de las que vamos a hablar ahora. En ellas entra lo que se



conoce como ley de compensación. Una de las definiciones o significados de
la palabra «compensación» es «contrabalancear», «equilibrar», y en este
sentido se emplea dicho término en la Filosofía Hermética. A esta ley de
compensación se refiere El Kybalión cuando dice: «La medida de la
oscilación hacia la derecha es la misma que la de la oscilación hacia la
izquierda; el Ritmo es la compensación».

La ley de compensación es la que hace que la oscilación en una dirección
determine otra oscilación en sentido contrario, y así se equilibran
mutuamente. En el Plano Físico vemos muchos ejemplos de esta ley. El
péndulo de un reloj oscila hasta cierto punto hacia la derecha y de allí vuelve
a oscilar hacia la izquierda otro tanto. Las estaciones se equilibran unas a
otras de la misma manera. Las mareas obedecen a la misma Ley, que se
manifiesta en todos los fenómenos del Ritmo. El péndulo que solo hace una
oscilación corta hacia la derecha también hace otra fluctuación corta hacia la
izquierda. Si la oscilación hacia la derecha es grande, el vaivén hacia la
izquierda lo es igualmente. Un objeto cualquiera arrojado hacia arriba tiene
que recorrer exactamente el mismo camino de vuelta. La fuerza con que se
lanza un proyectil hacia arriba se reproduce cuando vuelve a la tierra.

Esta ley es constante en el Plano Físico, como cualquier referencia a la
mejor autoridad científica lo corroborará.

Pero el hermético la lleva aún más allá, y afirma que los estados mentales
están sujetos a la misma ley. El hombre capaz de gozar agudamente es
también capaz de sufrir en igual grado. El que solo experimenta un escaso
dolor tampoco puede disfrutar más que de un escaso placer. El cerdo sufre
mentalmente muy poco; pero, en cambio, tampoco puede gozar gran cosa:
está compensado. Por otra parte, hay animales que gozan
extraordinariamente, pero también su sistema nervioso y su temperamento los
hacen sufrir grados de dolor extremos. Igualmente sucede con el hombre.
Hay temperamentos que únicamente son capaces de muy poco goce, pero en
ese caso solo existe, como compensación, una capacidad para soportar muy
poco dolor, en tanto que otros hombres que pueden gozar intensamente
sufren en igual grado. La regla es que la capacidad para el placer y el dolor en
cada individuo está equilibrada. La ley de compensación opera ampliamente
aquí también.

Sin embargo, el hermético va más allá aún en esta materia, y asegura que
antes de que uno pueda gozar de cierto grado de placer es necesario que haya
oscilado proporcionalmente otro tanto hacia el otro polo del sentimiento o



sensación. El negativo en esta materia precede al positivo; es decir, al
experimentar cierto grado de placer no se seguirá que «haya que pagarlo» con
un correspondiente grado de dolor; por el contrario, el placer es la oscilación
rítmica, de acuerdo con la ley de compensación, originada por un grado de
dolor experimentado previamente, bien en la vida actual o en encarnaciones
anteriores. Y esto arroja una nueva luz sobre el problema del dolor.

Los herméticos juzgan la cadena de vidas como continua, como simples
partes de una sola vida del individuo, de suerte que la oscilación rítmica es
considerada en esta forma, y no tendría significado alguno si no se admitiera
la doctrina de la reencarnación.

Pero, además, el hermético sostiene que el maestro o el discípulo avanzado
es capaz, en grado superlativo, de rehuir la oscilación hacia el dolor,
realizando el proceso de neutralización que mencionamos anteriormente.
Ascendiendo al plano superior del Yo, se evitan muchas de las experiencias
que llegan a los que habitan en planos inferiores.

La ley de compensación desempeña una parte importantísima en las vidas
de los hombres, pues se verá que uno generalmente paga el precio de lo que
tiene o de lo que carece. Si se posee una cosa, falta otra, y así se equilibra la
balanza. Nadie puede guardarse su moneda y tener al mismo tiempo el pastel.
Todo tiene su lado agradable y desagradable. Lo que uno obtiene siempre se
paga con lo que pierde. El rico posee mucho de lo que al pobre le falta,
mientras que el pobre posee cosas que frecuentemente están fuera del alcance
del rico. El millonario que gusta de los festines, y que tiene la fortuna
necesaria para satisfacer sus deseos y asegurarse la satisfacción de su gula,
carece del apetito necesario para saborearlos, y envidia el apetito y la
digestión del obrero a quien le faltan la fortuna y las inclinaciones del
millonario, y que goza más de su sencillo alimento que el millonario sin
apetito y con el estómago arruinado. Y así sucede con todo en la vida. La ley
de compensación está siempre obrando, equilibrando y contrabalanceándolo
todo continuamente, en la sucesión del tiempo, aunque la oscilación del ritmo
tarde vidas enteras.



XII



CAUSACIÓN

Todo causa tiene su efecto; todo efecto tiene su
causa; todo ocurre de acuerdo con la ley. El azar no

es más que el nombre que se da a una ley
desconocida; hay muchos planos de causación, pero

ninguno escapa a la ley.

EL KYBALIÓN

El sexto Gran Principio Hermético –el principio de Causa y Efecto– encierra
la verdad de que nada sucede casualmente, que la casualidad es solo un
término que indica la existencia de una causa no reconocida o percibida, que
el fenómeno es incesante, sin soluciones de continuidad.

El Principio de Causa y Efecto se encuentra tras todo pensamiento
científico, antiguo o moderno, y fue anunciado por los Instructores
Herméticos de los tiempos primitivos. Y si bien han surgido muchas
discusiones y disputas entre las varias escuelas de pensamiento, esas disputas
han versado especialmente sobre los detalles del funcionamiento del citado
principio y sobre el significado de determinadas palabras. El inmanente
principio de Causa y Efecto ha sido aceptado como correcto por todos los
pensadores del mundo que merecen realmente el calificativo. Pensar de otra
manera sería sacar el fenómeno del universo del dominio de la ley y del
orden, relegándolo a ese algo imaginario al que el hombre ha denominado
casualidad.

Un poco de meditación evidenciará que no existe absolutamente tal
casualidad. Webster define la palabra «casualidad» diciendo: «Es un supuesto
agente o modo de actividad diferente de una fuerza, ley o propósito; la
operación o actividad de dicho agente; el efecto supuesto de tal agente; un
suceso, una cosa fortuita, una casualidad, etc.». Sin embargo, algo de
meditación demostrará que no puede existir dicho agente casual, en el sentido
de algo externo y fuera de la ley, aparte de la causa y del efecto. ¿Cómo



podría existir algo actuando en el universo fenomenal, independiente de las
leyes, del orden y de la continuidad de este último? Tal agente sería algo
completamente independiente del tren coordinado del universo y, por
consiguiente, sería superior a él. No podemos imaginar nada fuera del TODO,
más allá de la ley, y esto porque el TODO es precisamente la Ley en sí mismo.
No hay sitio en el universo para nada externo o independiente de la ley. La
existencia de algo semejante convertiría a todas las leyes naturales en
inefectivas, y sumergiría a todo el universo en el desorden más caótico.

Un examen cuidadoso demostrará que lo que llamamos casualidad es
meramente una expresión concerniente a causas oscuras, causas que no
podemos percibir, causas que no podemos comprender. La palabra «casual»
se deriva de una frase que significa «echar los dados»; la idea que subyace es
que la caída es meramente una ocurrencia, sin relación con causa alguna. Y
en este sentido se suele emplear la palabra en cuestión. Pero cuando se
examina el asunto detalladamente, se verá que no existe tal casualidad en la
caída de un dado: cada vez que cae este mostrando cierto número, obedece a
una ley tan infalible como la que gobierna la revolución de los planetas en
torno al Sol. Tras la caída del dado existen causas, o cadenas de causas,
eslabonadas en interrumpida sucesión, hasta donde la mente no puede
alcanzar. La posición del dado, la suma de energía muscular empleada al
arrojarlo, el estado de la mesa, etc., son otras tantas causas cuyo efecto puede
verse. Se produce un encadenamiento de causas invisibles, todas las cuales
obran sobre el número que el dado debe mostrar en su cara superior.

Si se arrojan los dados un gran número de veces, se verá que los puntos
marcados son casi iguales, esto es, que habrá igual número de unos, de doses,
etc. Si se lanza una moneda al aire, al caer dará cara o cruz. Y si se arroja un
número de veces suficiente, las caras y las cruces se igualarán. Pero todo cae
bajo el funcionamiento de la Ley de Causa y Efecto, y si pudiéramos
examinar todo el eslabonamiento de causas, veríamos con claridad que era
sencillamente imposible que el dado cayera en otra forma que en la que cayó,
bajo las mismas circunstancias y al mismo tiempo. Cuando se dan las mismas
causas, se produce siempre el mismo resultado. Toda ocurrencia tiene su
causa y su porqué. Nada ocurre sin causa o, mejor dicho, sin una cadena de
causas.

Al considerar este principio, muchos se sienten confusos, porque no
pueden explicar cómo una cosa puede ser causa de otra, esto es, ser la
primera creadora de la segunda. En realidad, ninguna cosa puede producir o



crear otra. La causa y el efecto residen meramente en los sucesos. Un hecho o
acontecimiento es lo que viene, llega u ocurre como consecuencia o resultado
de uno anterior. Ningún acontecimiento crea otro, sino que es solo el eslabón
precedente en la gran cadena coordenada de sucesos que fluyen de la energía
creadora del TODO. Hay una continuidad entre todos los acontecimientos
precedentes, consecuentes y subsecuentes. Existe siempre una relación entre
todo lo que ha sucedido y todo lo que sigue. Una piedra se desprende de la
montaña y aplasta el tejado de una granja situada en el valle vecino. A
primera vista parece obra de la casualidad; pero si se examina la materia, se
encontrará una gran cadena de causas tras ese acontecimiento. En primer
lugar estaba la lluvia que ablandó la tierra que sostenía la piedra,
permitiéndole así caer; antes de esa causa estaba la influencia precedente del
Sol y de otras lluvias, las cuales gradualmente fueron desintegrando roca;
antes aún, estaban las causas que produjeron la formación de la montaña, o
contribuyeron a ella, por medio de las convulsiones de la Naturaleza, y así ad
infinítum. Además, podemos revisar las causas de la lluvia y considerar la
existencia del tejado. En una palabra, pronto nos encontraríamos envueltos en
un laberinto de causas y efectos del que tendríamos que luchar para
escaparnos.

Así como un hombre tiene dos padres, cuatro abuelos, ocho bisabuelos, y
dieciséis tatarabuelos, y así sucesivamente, de manera que al cabo de
cuarenta generaciones se calcula el número de antecesores en muchos
millones, así también sucede con el número de causas que subyacen tras el
suceso o fenómeno más nimio, tal como el paso de un liviano trozo de carbón
llevado por el viento. No es nada fácil seguir la pista de esa partícula de
hollín hasta los primitivos períodos de la historia del mundo, cuando formaba
parte de un macizo tronco, que más tarde se convirtió en carbón, y así
sucesivamente, hasta el momento en que pasaba volando ante nosotros en
busca de otras muchas aventuras. Y una poderosísima cadena de
acontecimientos, de causas y efectos, la llevó hasta su situación actual, y esta
no es más que uno de los tantos sucesos de la cadena, que seguirán
produciendo cada vez más eventos durante centenares y centenares de años a
partir de ahora. Una de las series de acontecimientos originados por esa
partícula de hollín flotante ha sido escribir estas líneas, lo que ha obligado a
un tipógrafo a realizar cierto trabajo; esto despertará en vuestras mentes
ciertos pensamientos, así como en las de los demás, que a su vez afectarán a
otros, y así sucesivamente, hasta donde la mente no puede alcanzar, y todo



por el simplísimo vuelo de una partícula de hollín. Todo esto demuestra la
relatividad y asociación de las cosas y la deducción consiguiente de que nada
hay grande ni pequeño en la mente que todo lo creó.

Meditemos un momento. Si cierto hombre no hubiera encontrado a cierta
mujer en la oscura Edad de Piedra, vosotros, que estáis ahora leyendo estas
líneas, no estaríais ahora aquí. Y si, quizá, la misma pareja no se hubiera
encontrado, los que escribimos estas línea tampoco estaríamos aquí. Y el
mismo hecho de que nosotros, por nuestra parte, escribamos, y de que
vosotros leáis por la vuestra, afectará no solamente a nuestras propias vidas,
sino que también tendrá un efecto directo o indirecto sobre muchas otras
personas que viven actualmente o que vivirán en las edades por venir. Todo
pensamiento generado en nuestra mente, todo acto realizado, tiene sus
resultados directos e indirectos que se eslabonan coordinadamente en la gran
cadena de Causas y Efectos.

No deseamos entrar a discutir en esta obra, por múltiples razones, sobre el
libre albedrío y el determinismo. Entre otras muchas, la principal es que
ningún lado del asunto es completamente exacto, siendo en realidad ambos
parcialmente verdad, de acuerdo con las enseñanzas herméticas. El Principio
de Polaridad demuestra que ambos aspectos son semiverdades: los opuestos
polos de la Verdad. La verdad es que el hombre puede ser a la vez libre y
limitado por la necesidad, dependiendo todo del significado de los términos y
de la altura de verdad desde la cual se examine el asunto. Los antiguos
escritores expresaban esto diciendo que: «Cuanto más lejana está la creación
del Centro, tanto más libre está».

Los hombres, en su mayoría, son más o menos esclavos de la herencia, del
medio ambiente, etc., y manifiestan muy poco libre albedrío. Se ven
arrastrados por las opiniones, costumbres y pensamientos del mundo externo,
así como también por sus emociones, sentimientos y modalidades. No
manifiestan el menor dominio de sí mismos que merezca ese nombre, y con
indignación rechazan esta afirmación diciendo: «Yo puedo obrar ciertamente
con plena libertad y hacer lo que me dé la gana; hago precisamente lo que
quiero hacer». Pero no pueden explicar por qué o de dónde viene el
«necesito» y el «me gusta». ¿Qué es lo que los hace «querer» una cosa con
preferencia a otra? ¿No hay ninguna «razón» para sus «gustos» y
«necesidades»? El maestro puede transformar los «agrados» y «necesidades»
en otros en el extremo opuesto de su polo mental. Puede y tiene la capacidad
de «querer querer» en lugar de simplemente querer porque algún sentimiento,



modalidad, emoción o sugestión del medio ambiente despierte en él una
tendencia o deseo de hacer tal o cual cosa.

La mayoría de los hombres son arrastrados como si fueran una piedra,
obedeciendo al medio ambiente, a las influencias externas y a las
modalidades, a los deseos y a las emociones internas, etc., por no hablar de
los deseos y voluntades de los demás que son más fuertes. La herencia, el
medio ambiente y las sugestiones los arrastran sin la menor resistencia por su
parte, sin que ejerciten en modo alguno su voluntad. Movidos como las fichas
en el tablero de ajedrez de la vida, desempeñan su papel y se quedan a un
lado después del juego. Pero los Maestros, que conocen las reglas del juego,
se elevan por encima del plano de la vida material y, colocándose en contacto
con los poderes superiores de sus naturalezas, dominan sus propias
modalidades, caracteres, cualidades y polaridades, así como el medio
ambiente que los rodea, convirtiéndose de esta forma en directores del juego
y no en meras fichas: Causas en lugar de Efectos. Los Maestros no se libran
de la causación en los planos superiores, sino que están bajo el control de
esas leyes más elevadas, y haciendo uso de estas se convierten en dueños de
las circunstancias en los planos inferiores. De esta manera forman una parte
consciente de la Ley, en lugar de ser sus ciegos instrumentos. Mientras
obedecen y sirven en los Planos Superiores, dominan el plano material, del
que son dueños.

Pero, tanto arriba como abajo, la Ley está siempre operando. No existe tal
casualidad o azar. La ciega diosa ha sido abolida por la razón. Ahora
podemos ver, con ojos iluminados por el conocimiento, que todo está
gobernado por la Ley Universal y que el infinito número de leyes no son más
que manifestaciones de la Única Gran Ley: la LEY que es el TODO. Es, pues,
muy cierto que ni siquiera un gorrión deja de estar presente en la Mente del
TODO, que incluso los cabellos de nuestra cabeza están contados, según dicen
las escrituras. Nada hay fuera de la Ley; nada ocurre en contra de ella. Sin
embargo, a pesar de ello, no se vaya a caer en el error de creer que el hombre
es un autómata ciego, al contrario. La doctrina hermética asegura que el
hombre puede emplear la Ley contra las leyes, que lo superior siempre
prevalecerá contra lo inferior, hasta que el hombre haya alcanzado aquel
estado en el que buscará refugio en la LEY misma y podrá evadirse de todas
las leyes fenomenales. ¿Se puede comprender el significado íntimo, interno,
de esto?



XIII



GÉNERO

El Género está en todo; todo tiene sus principios
masculino y femenino; el Género se manifiesta en

todos los planos.

EL KYBALIÓN

El séptimo Gran Principio Hermético –el Principio de Género– encierra la
verdad de que el género se manifiesta en todas las cosas, de que los principios
masculino y femenino están siempre presentes y en plena actividad en todos
los fenómenos y planos de la vida. En este punto es necesario llamar la
atención sobre el hecho de que el Género, en su sentido hermético, y el sexo,
en el sentido ordinariamente aceptado del término, no son lo mismo.

La palabra «género» deriva de la raíz latina que significa «concebir»,
«procrear», «generar», «crear», «producir». Sin embargo, un momento de
consideración sobre el asunto demostrará que tiene un significado mucho más
amplio y general que el término «sexo», pues este se refiere a las distinciones
físicas entre los seres machos y hembras. El sexo no es más que una mera
manifestación del Género en cierto plano del Gran Plano Físico: el de la vida
orgánica. Es preciso que esta distinción se imprima en la mente, porque
ciertos escritores que han adquirido algunas nociones de filosofía hermética
han tratado de identificar este séptimo principio con estúpidas y a veces
reprensibles teorías y enseñanzas concernientes al sexo.

El papel del género es solamente el de crear, producir, generar, etc., y sus
manifestaciones son visibles en todos los planos fenomenales. Es un tanto
difícil aportar pruebas de esto siguiendo las líneas científicas, porque la
ciencia no ha reconocido todavía este principio como de aplicación universal.
Pero, así y todo, están surgiendo algunas pruebas provenientes de fuentes
científicas. Para empezar, encontramos una manifestación distinta del
Principio de Género entre las partículas, iones o electrones, que constituyen
las bases de la materia, como la ciencia reconoce actualmente, y que, al



constituir determinadas combinaciones, forman el átomo, que anteriormente
se consideraba el punto final e indivisible.

Según la ciencia, el átomo está compuesto por una multitud de partículas,
electrones o iones, que giran unos en torno de otros y vibran con un elevado
grado de intensidad. Pero se postula además que la formación del átomo se
debe realmente a que las partículas negativas se ponen a girar alrededor de
una positiva. Las partículas positivas parecen ejercer cierta influencia sobre
las negativas, impulsándolas a constituir ciertas combinaciones que dan como
resultado la «creación» o «generación» de un átomo. Y esto está
perfectamente de acuerdo con las más antiguas enseñanzas herméticas, que
han identificado siempre al principio masculino del género con lo «positivo»
y al femenino con lo «negativo» –como en la electricidad, por ejemplo.

Se puede agregar ahora que en la mente pública se ha formulado una
impresión completamente errónea sobre las cualidades del llamado «polo
negativo» de la materia electrizada o magnetizada. Los términos «positivo» y
«negativo» han sido pésimamente aplicados a este fenómeno. La palabra
«positivo» significa algo real y fuerte en comparación con la irrealidad o
debilidad del «negativo». Pero nada está más lejos de los hechos reales de los
fenómenos eléctricos. El polo negativo de la batería es realmente el polo en el
cual y por el cual se manifiestan la generación y la producción de formas y
energías nuevas. Nada hay de «negativo» en él. Los hombres de ciencia
emplean la palabra «cátodo» que se deriva de una raíz griega que significa
«desciende», el recorrido o camino de la generación», etc. en lugar de
«negativo». Del cátodo emerge el torbellino de electrones o partículas; del
mismo polo surgen esos maravillosos «rayos» que revolucionaron las
concepciones científicas. El polo catódico es la madre de todos los extraños
fenómenos que convirtieron en inútiles a los antiguos libros de texto y que
hicieron que teorías mucho tiempo aceptadas fuesen relegadas al cubo de la
basura de las especulaciones científicas. El cátodo, o polo negativo, es el
Principio Madre de los fenómenos eléctricos y de las más sutiles formas de
materia que la ciencia conoce. De manera, pues, que existen poderosas
razones que impulsan a rechazar el término «negativo», insistiendo en
sustituirlo por la palabra «femenino». Los hechos nos conducen a esto, sin
tener en cuenta en absoluto la doctrina hermética, y, por consiguiente,
emplearemos la palabra «femenino» y no «negativo» al hablar de dicho polo
de actividad.



Las últimas enseñanzas científicas aseguran que las partículas y los
electrones creadores son femeninos –La ciencia dice que «están compuestos
por electricidad negativa» y nosotros, que están compuestos por energía
femenina–. Una partícula femenina se destaca, o mejor dicho, deja a una
partícula masculina y comienza una nueva carrera. Activamente busca una
unión con una partícula masculina, animada por el impulso natural de crear
nuevas formas de materia o energía. Cierto autor va aún más lejos y afirma
que «en seguida busca, por su propia voluntad, una unión...». Este
desprendimiento y unificación forman la base de la mayor parte de las
actividades en el mundo químico. Cuando una partícula femenina se une a
otra masculina, empieza determinado proceso. Las partículas femeninas
vibran más intensamente bajo la influencia de la energía masculina y giran
rápidamente en torno de esta última. El resultado es el nacimiento de un
nuevo átomo. Este nuevo átomo está compuesto realmente por una unión de
partículas masculinas y femeninas, pero cuando la unión se efectúa el átomo
es un ente separado, que posee ciertas propiedades, pero que ya no manifiesta
más la propiedad de electricidad en libertad. El proceso del desprendimiento
o separación de las partículas femeninas se llama «ionización». Estas
partículas son las obreras más activas en el campo de la Naturaleza. De sus
uniones o combinaciones surgen las diversas manifestaciones de la luz, del
calor, de la electricidad, del magnetismo, de la atracción, de la repulsión, de
las afinidades químicas y sus contrarios, así como otros fenómenos de índole
similar. Y todo surge del funcionamiento del principio de género en el plano
de la energía.

El papel del principio masculino parece ser el de dirigir a cierta energía
inherente hacia el principio femenino, poniendo así en actividad el proceso
creador. Sin embargo, el principio femenino es el único que ejecuta siempre
el trabajo activo creador en todos los planos. No obstante, cada principio es
incapaz de crear una energía operadora sin la ayuda del otro. En algunas de
las formas de vida los dos principios se combinan en un solo organismo. Por
esta razón, todo en el mundo orgánico manifiesta ambos géneros: siempre
está el principio masculino presente en la forma femenina. Las enseñanzas
herméticas comprenden en gran parte la operación de los dos principios del
género en la producción y manifestación de las diversas formas de energía,
etc., pero no es necesario entrar en detalles sobre ellas en este punto, pues no
es posible acreditarlas momentáneamente con pruebas científicas, debido a
que la ciencia no ha progresado todavía lo suficiente. A pesar de ello, el



ejemplo expuesto sobre los fenómenos de partículas subatómicas demuestra
que la ciencia se encuentra en el verdadero camino y también da una idea
general sobre los principios subyacentes.

Algunos investigadores creen que en la formación de los cristales se halla
algo que corresponde a una especie de actividad sexual, lo que constituye una
prueba más de la dirección de donde sopla el viento actualmente en el campo
de la ciencia. Y cada año que pasa aportará nuevos hechos que corroborarán
la exactitud del Principio Hermético de Género. Se encontrará que el género
está en funcionamiento constante, manifestándose en todo el campo de la
materia orgánica, así como en el campo de la energía. La electricidad se
considera actualmente como «algo» en lo que todas las demás formas de
energía se mezclan o disuelven. La Teoría Eléctrica del Universo adquirió
gran popularidad y aceptación. Y de esto se deduce que si hemos podido
descubrir en el fenómeno de la electricidad, en la misma raíz o fuente de sus
manifestaciones, una evidencia clara e inequívoca de la presencia del género
y sus actividades, se puede afirmar sin miedo que la ciencia llegará
finalmente a ofrecer pruebas de la existencia, en todos los fenómenos del
universo, de ese gran principio hermético: el Principio de Género.

No es necesario perder el tiempo hablando del conocido fenómeno de la
«atracción y repulsión» de los átomos, de la afinidad química, de los amores
y odios de las moléculas, de la atracción o cohesión entre las partículas de la
materia. Esos hechos son harto conocidos como para exigir mayores
comentarios. Pero ¿se ha pensado alguna vez en que todo esto no son más
que manifestaciones del principio de Género? ¿No se ve claramente que el
fenómeno es general, ya se trate de partículas, moléculas o electrones? Y
todavía más: ¿no es enteramente razonable y lógica la enseñanza hermética
que afirma que la misma ley de la gravitación –esa extraña atracción por la
cual todas las partículas y cuerpos en el universo tienden unos hacia otros– no
es sino otra manera de manifestarse del principio de género, que opera en el
sentido de atraer las energías masculinas hacia las femeninas y viceversa? No
es posible ofrecer pruebas científicas por el momento, pero si se examinan los
fenómenos a la luz de las doctrinas herméticas sobre el asunto, se verá que no
existe hipótesis alguna mejor que la actual que explique los problemas. Si se
examinan todos los fenómenos físicos a la prueba, se verá que el principio de
género se hace evidente.

Pasemos ahora a considerar el funcionamiento de este principio en el
plano mental. Muchos hechos interesantes están esperando nuestro examen.



XIV



GÉNERO MENTAL

Los estudiantes de psicología que han seguido atentamente el tren del
pensamiento moderno en lo que respecta a los fenómenos mentales habrán
quedado extrañados de la rara insistencia en la idea o concepto de la dualidad
mental que se ha manifestado tan fuertemente durante los últimos años, y que
ha dado origen a gran número de plausibles teorías concernientes a la
naturaleza y constitución de esa «doble mente». Thomson J. Hudson alcanzó
gran popularidad en 1893 al enunciar su conocida teoría sobre las mentes
«objetiva y subjetiva» que, según sostenía, existían en cada individuo. Otros
autores han llamado igualmente la atención con sus teorías referentes a las
mentes «consciente y subconsciente», mentes voluntaria e involuntaria,
mentes activa y pasiva, etc. Esas teorías podrán diferir según cada autor, pero
siempre queda el principio básico que es el de la dualidad mental.

El estudioso de la Filosofía Hermética se siente tentado por la sonrisa
cuando lee sobre esas numerosas teorías nuevas, u oye hablar de ellas,
respecto a la dualidad de la mente. Cada escuela se adhiere tenazmente a su
propia doctrina y proclama con empeño que ha sido ella la que ha descubierto
la verdad. El estudiante que hojee el libro de la historia oculta hallará en su
mismo principio referencias a las antiguas enseñanzas herméticas sobre el
principio de género. Y si prosigue su examen, encontrará que esa antigua
filosofía conoció el fenómeno de la dualidad mental y lo explicó mediante la
teoría del género. Este concepto del género mental puede ser explicado en
pocas palabras a los estudiantes que ya se han familiarizado con las teorías
modernas que aluden a él mismo. El principio masculino de la mente
corresponde a la llamada mente objetiva, consciente, voluntaria o activa, etc.,
en tanto que el principio femenino pertenece a la denominada mente
subjetiva, subconsciente, involuntaria, pasiva, etc. Por supuesto, la enseñanza
hermética no concuerda con las muchas teorías modernas concernientes a las
dos fases de la mente, ni admite muchos de los hechos proclamados por esas
escuelas en apoyo de ese doble aspecto. Si indicamos la base de la



concordancia es para facilitarle al estudiante la asimilación de los
conocimientos adquiridos con anterioridad sobre la Filosofía Hermética. Los
estudiantes de Hudson conocerán la proposición que se hace en el principio
del segundo capítulo de su obra The Law of Psychic Phenomena, que afirma:
«La jerigonza mística de los filósofos herméticos expresa la misma idea
general», es decir, la dualidad de la mente. Si el doctor Hudson se hubiera
tomado el trabajo de descifrar algo más «la jerigonza mística de la Filosofía
Hermética», habría recibido mucha luz sobre el punto de la dualidad de la
mente; pero entonces, quizá, su obra más interesante no habría sido escrita.
Consideremos ahora las enseñanzas herméticas concernientes al género
mental.

Los instructores herméticos imparten enseñanzas concernientes a este
punto, pidiéndoles a sus discípulos que se atengan al proceso de su propia
conciencia de su propio yo. El discípulo fija entonces su atención
internamente sobre el «yo» que está en cada uno de nosotros. Cada estudiante
ve que su propia conciencia le da como primer resultante de la existencia de
su yo: «Yo Soy». Esto, al principio, parece ser la palabra final de la
conciencia, pero un examen ulterior desprende el hecho de que este «yo soy»
puede separarse en dos partes o aspectos distintos que, si bien trabajan al
unísono y en conjunción, sin embargo pueden ser separados en la conciencia.

Aunque al principio parece que solo existe un único Yo, un examen más
cuidadoso revela que existe un «yo» y un «mí». Este par mental difiere en
características y naturaleza, y el examen de esta última, así como de los
fenómenos que surgen de ella, arrojan gran luz sobre muchos de los
problemas de la influencia mental.

Comencemos considerando el «mí», que generalmente se confunde con el
«yo», si no se profundiza mucho en los recesos de la conciencia. El hombre
piensa en sí mismo (en su aspecto de «mí» o «me») como si estuviera
compuesto por ciertos sentimientos, agrados, gustos, disgustos, hábitos, lazos
especiales, características, etc., todo lo cual forma su personalidad, o el ser
que conoce él mismo y los demás. El hombre sabe que estas emociones y
sentimientos cambian, que nacen y mueren, que están sujetos al principio del
Ritmo y al de Polaridad, que lo llevan de un extremo a otro. También piensa
de sí mismo como cierta suma de conocimientos agrupados en su mente, que
forman así una parte de él. Este es el «mí» o «me» del hombre.

Pero quizá hemos procedido demasiado aprisa. El «mí» de muchos seres
humanos está compuesto en gran parte de la conciencia que tienen de su



propio cuerpo y de sus apetitos físicos. Y, al estar su conciencia limitada en
alto grado a su naturaleza corporal, prácticamente «vive allí». Algunos
hombres van tan allá en esto que consideran su apariencia personal como una
parte de su «mí», y realmente la contemplan como parte de sí mismos. Un
escritor dijo con mucho humorismo en una ocasión que el hombre se
compone de tres partes: «Alma, cuerpo y vestidos». Y esto haría que muchos
perdieran su personalidad si se los despojara de sus vestiduras. Pero incluso
aquellos que no se encuentran tan estrechamente esclavizados con la idea de
su apariencia personal lo están por la conciencia de sus cuerpos. No pueden
concebirse sin él. Su mente les parece que es algo «que pertenece» a su
cuerpo, lo que, en muchos casos, es realmente cierto.

Sin embargo, conforme el hombre avanza en la escala de la conciencia, va
adquiriendo el poder de desprender a su «mí» de esa idea corporal, y puede
pensar de su cuerpo que es algo «que pertenece a» su propia parte mental.
Pero incluso entonces es muy capaz de identificar el «mí» completamente
con sus estados mentales, sensaciones, etc., que siente que existen dentro de
él; e identificará esos estados consigo mismo, en lugar de estimarlos como
simples «cosas» producidas por su mentalidad, existentes en él, dentro de él,
y que provienen de él, pero que, sin embargo, no son él mismo. Puede
comprobar también que esos estados cambian mediante un esfuerzo volitivo,
y que es capaz de producir una sensación o estado de naturaleza
completamente opuesta de la misma manera y, a pesar de ello, sigue
existiendo siempre el mismo «mí». Después de un tiempo, podrá así dejar a
un lado esos diversos estados mentales, emociones, sentimientos, hábitos,
cualidades, características y otras posesiones personales, considerándolas
como una colección de cualidades, curiosidades o valiosas posesiones del «no
mí». Esto exige mucha concentración mental y poder de análisis de parte del
estudiante. Pero este trabajo es posible, e incluso los que no están muy
avanzados pueden ver en su imaginación cómo tiene lugar el proceso
descrito.

Después de realizado ese ejercicio, el discípulo se encontrará en posesión
consciente de un «Ser» que puede ser considerado bajo su doble aspecto del
«yo» y del «mí». El «mí» se sentirá como algo mental en lo que pueden
producirse los pensamientos, ideas, emociones, sentimientos y otros estados
mentales. Puede ser considerado como si fuera la «matriz mental», según
decían los antiguos, capaz de generar mentalmente. Este «mí» se denuncia a
la conciencia poseyendo poderes de creación y generación latentes, de todas



clases. Su poder de energía creadora es enorme, según puede sentirlo uno
mismo. Pero a pesar de todo se tiene la conciencia de que debe recibir alguna
forma de energía, bien del mismo «yo», inseparable compañero, o bien de
algún otro «yo», a fin de poder producir sus creaciones mentales. Esta
conciencia aporta consigo el hecho de ser consciente de la enorme capacidad
de trabajo mental y de poder creador que encierra.

El estudioso encuentra pronto que no es todo lo que hay en su conciencia
íntima, pues ve que existe un algo mental que puede «querer» que el «mí»’
obre de acuerdo con cierta línea creadora y que, sin embargo, permanece
aparte, como testigo de esa creación mental. A esta parte de sí mismo se le da
el nombre de «yo». Y puede reposar en su conciencia a voluntad. Allí se
encuentra no una conciencia de una capacidad de generar y crear activamente
en el sentido del proceso gradual común a las operaciones mentales, sino más
bien la conciencia de una capacidad de proyectar una energía del «yo» al
«mí»: «querer» que la creación mental comience y proceda. También se
experimenta que el «yo» puede permanecer aparte, testigo de las operaciones
o creaciones mentales del «mí». Este doble aspecto existe en la mente de toda
persona. El «yo» representa al Principio Masculino del género mental, y el
«mí», al Principio Femenino. El «yo» representa el aspecto de Ser; el «mí»,
el aspecto de «devenir». Se notará que el principio de correspondencia opera
en este plano lo mismo que en el que se realiza la creación del Universo. Los
dos son parecidos, si bien difieren enormemente en grado. «Como arriba es
abajo; como abajo es arriba».

Estos aspectos de la mente –los principios masculino y femenino–, el «yo»
y el «mí» –considerados en relación con los fenómenos psíquicos y mentales
ya conocidos–, dan la clave para dilucidar el funcionamiento y la
manifestación de esas nebulosas regiones de la mente. El principio del género
mental aporta la verdad que se encierra en todo el campo de los fenómenos
de influencia mental.

La tendencia del principio femenino es siempre la de recibir impresiones,
mientras que la del masculino es a darlas o a expresarlas. El principio
femenino tiene un campo de acción mucho más variado que el masculino.
Además conduce el trabajo de generar nuevos pensamientos, conceptos,
ideas, incluso la obra de la imaginación. El masculino se contenta con el acto
de «querer» en sus varias fases. Sin embargo, sin la ayuda activa de la
voluntad del principio masculino, el femenino puede contentarse con generar



imágenes mentales que son el resultado de impresiones recibidas del exterior,
en lugar de producir creaciones mentales originales.

Las personas que pueden prestarle atención continuada a un sujeto
emplean activamente ambos principios mentales: el femenino, en el trabajo
activo de la generación mental, y el masculino, en el hecho de estimular y dar
energía a la porción creadora de la mente. La mayoría apenas hace uso del
principio masculino, y se contenta con vivir de acuerdo con los pensamientos
e ideas que se filtran en su «mí» y provienen del «yo» de otras mentes. Pero
no es nuestro propósito detenernos en esta faz del asunto, ya que puede
estudiarse en cualquier tratado bueno de psicología, con la clave ya indicada
sobre el género mental.

El estudioso de los fenómenos psíquicos conoce la realidad de los
maravillosos fenómenos clasificados como telepatía, influencia mental,
sugestión, hipnosis, etc. Muchos les han buscado explicación a estas diversas
fases de los fenómenos, siguiendo las teorías de dualidad mental promulgadas
por los diferentes instructores; y hasta cierto punto están en lo cierto, porque
realmente existe una manifestación clara y definida de dos fases distintas de
actividad mental. Pero si esos estudiantes consideraran esa dualidad a la luz
de las enseñanzas herméticas concernientes a la vibración y al género mental,
verían que tienen al alcance de la mano la clave tan buscada.

En los fenómenos telepáticos se ve que la energía vibratoria del principio
masculino se proyecta hacia el principio femenino de otra persona, y que esta
última absorbe ese pensamiento y le permite desarrollarlo y madurarlo. En la
misma forma obran la sugestión y la hipnosis. El principio masculino de una
persona da la sugestión dirigiendo una corriente de energía o poder vibratorio
hacia el principio femenino de otra, y esta, al aceptarla, la hace suya y piensa
en consecuencia. Una idea así alojada en la mente de otra persona crece y se
desenvuelve, y a su tiempo es considerada una verdadera creación mental del
individuo, aunque en realidad no es más que el huevo de un cuco puesto en el
nido del gorrión, pues aquel ave pone sus huevos en nido ajeno. El proceso
normal es que el principio masculino y el femenino de una persona obren
coordinada y armoniosamente, en conjunto. Pero, por desgracia, el principio
masculino del hombre corriente es demasiado inerte y perezoso para obrar y
el despliegue de poder volitivo, muy ligero; en consecuencia, la mayoría está
dirigida por las mentes y voluntades de aquellos a quienes se permite querer y
pensar por uno mismo. ¿Cuántos pensamientos u obras originales tiene o crea
el hombre corriente? ¿No es la mayor parte de los hombres simple sombra o



eco de los que tienen una mente o voluntad más fuerte que la suya? La
perturbación proviene de que el hombre corriente descansa casi
completamente en su conciencia del «mí» y no comprende que realmente
tiene un «yo». Está polarizado en su principio femenino mental, y en su
principio masculino, en el que reside la voluntad, permanece inactivo e inerte.

El hombre fuerte manifiesta invariablemente el principio masculino de
voluntad, y su fuerza depende materialmente de este hecho. Y en lugar de
vivir en las impresiones que le producen otras mentes, domina la suya propia,
mediante su voluntad, obteniendo así la clase de imágenes mentales que
quiere y dominando así también las mentes ajenas. Si se observa a un hombre
fuerte, se verá cómo se las arregla para implantar sus gérmenes mentales en la
mente de las masas, obligándolas así a pensar de acuerdo con sus deseos. Este
es el motivo de que las masas sean como rebaños de ovejas, que nunca tienen
una idea propia ni emplean sus propios poderes y actividades mentales.

La manifestación del género mental puede notarse en todas partes
diariamente. Las personas magnéticas son las que pueden emplear su
principio masculino para imprimir sus ideas sobre los demás. El actor que
hace reír o llorar al público está haciendo uso de este principio. Igualmente
sucede con el orador, político, predicador o cualquier otro que atraiga la
atención pública. La influencia peculiar que ejerce un hombre sobre otro es
debida a la manifestación del género mental según las líneas vibratorias ya
indicadas. En este principio reside el secreto del magnetismo personal, de la
fascinación, etc., así como también de los fenómenos agrupados bajo el
nombre de hipnosis.

El estudiante que se ha familiarizado con los fenómenos generalmente
denominados psíquicos habrá descubierto el importante papel que desempeña
en los citados fenómenos esa fuerza que la ciencia llama «sugestión», por
cuyo término se indica el proceso o método por el cual una idea se transfiere
o se imprime sobre la mente de otro, obligando así a la segunda mente a obrar
concordantemente. Una verdadera comprensión de la sugestión es necesaria
para comprender de forma inteligente los varios fenómenos psíquicos a que la
sugestión da origen. Pero aún es más necesario el conocimiento de la
vibración y del género mental, porque todo el principio sugestivo depende de
ellos.

Los escritores sobre la materia de la sugestión dicen que la mente
«objetiva o voluntaria» es la que hace la impresión mental, o sugestión, sobre
la mente «subjetiva o involuntaria»; pero no describen el proceso ni indican



alguna analogía mediante la cual sea más fácil comprender la idea. Si se
contempla el asunto a la luz de las enseñanzas herméticas, se verá que la
energización del principio femenino por la energía vibratoria masculina está
de acuerdo con las leyes universales de la Naturaleza, y el mundo natural
ofrece innumerables analogías que facilitan la comprensión del principio. En
realidad, la doctrina hermética afirma que la misma creación del universo
obedece a dicha ley y que en todas las manifestaciones creadoras sobre los
planos espiritual, mental y físico, siempre opera el principio de género: la
expresión de los principios masculino y femenino. «Como arriba es abajo;
como abajo es arriba.» Y aun más que esto: cuando se comprende este
principio se es capaz de clasificar inteligentemente de inmediato los variados
fenómenos psicológicos, en lugar de sentirse confuso ante ellos. El principio
realmente funciona en la práctica, porque está basado en las leyes universales
e inmutables de la vida. No entraremos ahora en una dilucidación detallada
de los diversos fenómenos concernientes a la influencia mental o a la
actividad psíquica. Muchos libros se han escrito sobre el asunto. Los hechos
principales señalados en esas obras son exactos, aunque los diversos autores
tratan de explicarlos empleando diferentes teorías de su propia cosecha. El
estudiante puede familiarizarse con estas materias y, utilizando la doctrina del
género mental, coordinar convenientemente la masa caótica de teorías y
enseñanzas en conflicto y, además, dominar totalmente el asunto si a ello se
sintiera inclinado. El objeto de esta obra no es dar una explicación extensa de
los fenómenos psíquicos, sino más bien indicar sencillamente la llave maestra
que abre las muchas puertas que conducen al Templo del Saber, si se desea
explorar su interior. Creemos que al examinar las enseñanzas contenidas en
El Kybalión es fácil encontrar la explicación de muchas dificultades que
confunden. De nada sirve entrar en detalles referentes a las muchas
características de los fenómenos psíquicos y mentales si al estudiante se le
dan los medios para comprender el asunto que atrae su atención. Con la
ayuda de El Kybalión se puede entrar en cualquier biblioteca, pues la antigua
luz de Egipto iluminará las páginas confusas y los problemas oscuros. Este es
el verdadero objeto de esta obra. No venimos a exponer una filosofía nueva,
sino a suministrar las bases fundamentales de la antigua enseñanza universal
que esclarece todas las doctrinas y que servirá para conciliar todas las teorías,
por diferentes u opuestas que parezcan.



XV



AXIOMAS HERMÉTICOS

La posesión del Conocimiento, si no se ve
acompañada por una manifestación y expresión en

la práctica y en la obra, es lo mismo que enterrar
metales preciosos: una cosa vana e inútil. El

Conocimiento, lo mismo que la Fortuna, debe
emplearse. La Ley del uso es universal, y el que la
viola sufre por haberse puesto en conflicto con las

fuerzas naturales.

EL KYBALIÓN

Las enseñanzas herméticas han sido cuidadosamente mantenidas en secreto,
en el corazón de sus afortunados poseedores, por las razones ya expuestas,
pero nunca se pensó en mantenerlas siempre así. La ley del uso está encerrada
en dichas enseñanzas, como puede verse en el párrafo anterior, tomado de El
Kybalión. Si no se emplea y expresa, el conocimiento es algo vano que no
puede aportar el menor beneficio a su poseedor ni a su raza. Guardémonos de
toda avaricia mental, y expresemos en la acción lo que hayamos aprendido.
Estudiemos los axiomas y aforismos, pero practiquémoslos también.

Damos a continuación algunos de los más importantes axiomas
herméticos, extraídos de El Kybalión, con algunos comentarios agregados.
Que cada uno los haga suyos y los practique y emplee, porque nunca serán
realmente una posesión propia hasta que se hayan llevado a la práctica.

Para cambiar vuestra característica o estado
mental, cambiad vuestra vibración.

EL KYBALIÓN

Uno puede cambiar sus vibraciones mentales mediante un esfuerzo de la
voluntad, fijando la atención deliberadamente sobre el estado deseado. La



voluntad es la que dirige a la atención, y esta es la que cambia la vibración. Si
se cultiva el arte de estar atento, por medio de la voluntad, se habrá resuelto
el problema de dominar los propios estados mentales.

Para destruir un grado de vibración no deseable,
póngase en operación el principio de polaridad y

concéntrese la atención en el polo opuesto al que se
desea suprimir. Lo no deseable se mata cambiando

su polaridad.

EL KYBALIÓN

Esta es una de las más importantes fórmulas herméticas y está basada en
verdaderos principios científicos. Ya se indicó que un estado mental y su
opuesto eran sencillamente dos polos de una misma realidad, y que mediante
la transmutación mental esa polaridad podía ser invertida. Los psicólogos
modernos conocen ese principio y lo aplican para disolver los hábitos no
deseables, aconsejando a sus discípulos la concentración sobre la cualidad
opuesta. Si uno tiene miedo, es inútil que pierda su tiempo tratando de matar
el miedo, sino que debe cultivar el valor, y el miedo desaparecerá. Algunos
autores han expresado esta idea, ilustrándola con el ejemplo de una
habitación oscura. No hay que perder el tiempo tratando de arrojar afuera a la
oscuridad, sino que es muchísimo mejor abrir las ventanas y dejar entrar la
luz; de ese modo, la oscuridad desaparecerá por sí sola. Para matar una
cualidad negativa es necesario concentrarse sobre el polo positivo de esa
misma cualidad, y las vibraciones cambiarán gradualmente de negativas a
positivas, hasta que finalmente se polarizará en el polo positivo, en lugar de
en el negativo. Lo inverso es también verdad, porque muchos han encontrado
el Dolor por haberse permitido vibrar demasiado constantemente en el polo
negativo de las cosas. Cambiando la polaridad pueden dominarse las
modalidades y estados mentales, rehaciendo toda la disposición propia y
construyendo así el carácter. Gran parte del dominio que los herméticos
avanzados poseen sobre su mente es debido a la inteligente aplicación de la
polaridad, uno de los más importantes aspectos de la transmutación mental.
Recordad el axioma hermético, citado anteriormente, que dice:

La mente, así como los metales y los elementos,
pueden transmutarse de grado en grado, de



condición en condición, de polo a polo, de vibración
en vibración.

EL KYBALIÓN

Dominar la polaridad significa dominar los principios de la transmutación
o alquimia mental; porque, salvo que se adquiera el arte de cambiar la propia
polaridad, no se podrá afectar al entorno. Si comprendemos ese principio, -
podemos cambiar nuestra propia polaridad, así como la de los demás, siempre
que dediquemos a ello el tiempo, el cuidado, el estudio y la práctica
necesarios para dominar ese arte. El principio es verdadero, pero los
resultados que se obtienen dependen de la persistente paciencia y práctica del
estudioso.

El Ritmo puede neutralizarse mediante el Arte de la
Polarización.

EL KYBALIÓN

Como ya explicamos en los capítulos anteriores, los herméticos sostienen
que el Principio del Ritmo se manifiesta en el Plano Mental, así como en el
Plano Físico, y que la encadenada sucesión de modalidades, sentimientos,
emociones y otros estados mentales es debida al movimiento oscilante del
péndulo mental, que nos arrastra de un extremo a otro. Los herméticos
enseñan además que la ley de la neutralización nos capacita, en gran
extensión, a sobreponernos a la operación del Ritmo en la conciencia. Como
ya hemos indicado, existe un plano de conciencia superior, así como uno
inferior, y el Maestro, elevándose mentalmente al plano superior, hace que la
oscilación del péndulo mental se manifieste en el plano inferior, mientras él
permanece en el otro, librando así a su conciencia de la oscilación contraria.
Esta se efectúa polarizándose en el Yo Superior, elevando así las vibraciones
mentales del Ego sobre el plano de conciencia ordinario. Es lo mismo que
levantarse por encima de un objeto y permitir que este pase por debajo. El
hermético avanzado se polariza en el polo positivo de su ser, el YO SOY, más
bien que en el polo de su personalidad, y, rehusando y negando el
funcionamiento del Ritmo, se eleva sobre su plano de conciencia,
permaneciendo firme en su afirmación de ser, y la oscilación pasa al plano
inferior, sin cambiar en absoluto su propia polaridad. Esto lo realizan todos



los individuos que han alcanzado cierto grado de dominio propio,
comprendan o no la ley. Esas personas rehúsan sencillamente dejarse
arrastrar por la oscilación, y afirmando de forma resuelta su superioridad
permanecen polarizados positivamente. El maestro, por supuesto, alcanza un
mayor grado de perfeccionamiento porque comprende perfectamente la ley
que está dominando con la ayuda de una ley superior, y mediante su voluntad
adquiere un grado de equilibrio y firmeza casi imposible de concebir por los
que se dejan llevar de un lado a otro por las oscilaciones de la emotividad.

Recordad siempre, sin embargo, que el principio del Ritmo no puede ser
destruido, porque es indestructible. Solo es posible sobreponerse a una ley
equilibrándola con otra, manteniendo así el equilibrio. Las leyes del
equilibrio operan tanto en el plano mental como en el físico, y la
comprensión de esas leyes le permiten a uno sobreponerse a ellas,
contrabalanceándolas.

Nada escapa al principio de causa y efecto, pero
hay muchos planos de Causación y uno puede

emplear las leyes del plano superior para dominar
las del inferior.

EL KYBALIÓN

Comprendiendo la práctica de la polarización, el hermético alcanza el
plano superior de causación, equilibrando así las leyes de los planos
inferiores. Elevándose sobre el plano de las causas ordinarias, se convierte
uno, hasta cierto punto, en una causa, en lugar de ser un simple efecto. Si se
dominan los sentimientos y las modalidades propias, y se neutraliza el ritmo,
se puede rehuir gran parte de las operaciones de la ley de causa y efecto en el
plano ordinario. Las masas se dejan arrastrar, obedeciendo al entorno que las
rodea, a las voluntades y deseos de algunos hombres más fuertes que ellas, a
los efectos de las tendencias heredadas o a las sugestiones u otras causas
exteriores, que no son más que simples fichas en el tablero de ajedrez de la
vida. Elevándose sobre esas causas, los herméticos avanzados buscan un
plano de acción mental superior, y dominando sus propias cualidades, se
crean un nuevo carácter, naturaleza y poderes, mediante los cuales se
sobreponen a su ambiente ordinario, haciéndose así directores y no dirigidos.
Esos individuos ayudan a la realización del juego de la vida conscientemente,
en lugar de dejarse mover por influencias, poderes o voluntades externas.



Emplean el principio de causa y efecto en lugar de dejarse dominar por él.
Por supuesto, incluso los seres más elevados están sujetos a este principio
según se manifiesta en los planos superiores, pero en los inferiores son
señores y no esclavos. Como afirma El Kybalión:

El sabio sirve en lo superior, pero rige en lo
inferior. Obedece a las leyes que están por encima

de él, pero en su propio plano y en los que están por
debajo de él rige y ordena. Sin embargo, al hacerlo,
forma parte del principio en lugar de oponerse a él.
El sabio se sumerge en la Ley, y comprendiendo sus

movimientos, opera en ella en vez de ser su ciego
esclavo. De la misma forma el buen nadador, va de

aquí para allá, según su propia voluntad, sin
dejarse arrastrar como el madero que flota en la

corriente. Sin embargo, el nadador y el madero, el
sabio y el ignorante, están todos sujetos a la ley.

Aquel que comprenda esto va en el buen camino que
conduce al Adeptado.

EL KYBALIÓN

Para concluir, recordaremos nuevamente el axioma hermético que dice:
«La verdadera transmutación hermética es un arte mental».

En dicho axioma el hermético indica que el ambiente externo se influencia
mediante el poder de la mente. El Universo, que es por completo mental,
puede ser solamente dominado mediante la mente. En esta verdad se
encontrará la explicación de todos los fenómenos y manifestaciones de los
diversos poderes mentales que tanto atraen la atención. Tras toda la
enseñanza dada por las diversas escuelas o religiones, yace siempre
constantemente el principio de la sustancialidad mental del Universo. Si este
es mental, en su naturaleza intrínseca, fácilmente se deduce que la
transmutación mental debe modificar y transformar las condiciones y los
fenómenos del Universo, y que la mente ha de ser el mayor poder que pueda
afectar a sus fenómenos. Si se comprende esta verdad, todos los llamados
milagros y maravillas dejarán de tener puntos oscuros, porque la explicación
es por demás clara y sencilla.



El TODO es mente; el Universo es mental.

EL KYBALIÓN


	INTRODUCCIÓN
	LA FILOSOFÍA HERMÉTICA
	LOS SIETE PRINCIPIOS HERMÉTICOS
	1. EL PRINCIPIO DEL MENTALISMO
	2. EL PRINCIPIO DE CORRESPONDENCIA
	3. EL PRINCIPIO DE VIBRACIÓN
	4. EL PRINCIPIO DE POLARIDAD
	5. EL PRINCIPIO DE RITMO
	6. EL PRINCIPIO DE CAUSA Y EFECTO
	7. EL PRINCIPIO DE GENERACIÓN

	TRANSMUTACIÓN MENTAL
	EL TODO
	EL UNIVERSO MENTAL
	LA PARADOJA DIVINA
	EL TODO EN TODO
	LOS PLANOS DE CORRESPONDENCIA
	VIBRACIÓN
	POLARIDAD
	RITMO
	CAUSACIÓN
	GÉNERO
	GÉNERO MENTAL
	AXIOMAS HERMÉTICOS

