


TRES INICIADOS

EL
KYBALION

editorial sl'rio



Si este libro le ha interesado y desea que lo mantengamos informado de nuestras
publicaciones, puede escribirnos a
comunicacion@editorialsirio.com

o bien regristrase en nuestra pagina web:
www.editorialsirio.com

Disefio de portada: Editorial Sirio S.A.
Composicién ePub por Editorial Sirio S.A.
© de la presente edicion
EDITORIAL SIRIO, S.A.
www.editorialsirio.com
E-Mail: sirio@editorialsirio.com
I.S.B.N.:978-84-16579-
«Cualquier forma de reproduccion, distribucién, comunicacién publica o transformacion
de esta obra sélo puede ser realizada con la autorizacién de sus titulares, salvo excepcion

prevista por la ley. Dirijase a CEDRO (Centro Espariol de Derechos Reprogrdficos,
www.cedro.org) si necesita fotocopiar o escanear algtin fragmento de esta obra».


mailto:comunicacion@editorialsirio.com
http://www.editorialsirio.com
http://www.editorialsirio.com
mailto:sirio@editorialsirio.com
http://www.cedro.org

indice de contenido

INTRODUCCION

LA FILOSOFiA HERMETICA

LOS SIETE PRINCIPIOS HERMETICOS

1.

EL PRINCIPIO DEL MENTALISMO

. EL PRINCIPIO DE CORRESPONDENCIA

. EL PRINCIPIO DE VIBRACION

. EL PRINCIPIO DE POLARIDAD

. EL PRINCIPIO DE RITMO

D U7 | Lo N

. EL PRINCIPIO DE CAUSA Y EFECTO

/.

EL PRINCIPIO DE GENERACION

TRANSMUTACION MENTAL

EL TODO
EL UNIVERSO MENTAL

LA PARADOJA DIVINA

EL TODO EN TODO

LOS PLANOS DE CORRESPONDENCIA

VIBRACION
POLARIDAD
RITMO
CAUSACION
GENERO
GENERO MENTAL

AXIOMAS HERMETICOS




INTRODUCCION

Mucho placer nos causa poder presentar este trabajo basado en las
antiquisimas ensefianzas herméticas a la atencion de los estudiosos e
investigadores de Las Doctrinas Secretas. Se ha escrito tan poco sobre este
asunto, a pesar de las innumerables referencias que se han hecho de estas
ensefianzas en muchos de los textos sobre ocultismo, que los investigadores
de las verdades arcanas habran, sin duda presentido la aparicion de este libro.

Su proposito no es la enunciacion de una filosofia o doctrina especial, sino
mas bien proporcionarle al estudioso una exégesis de la verdad, que le sirva
para conciliar los muchos topicos de los conocimientos ocultos que puede ya
haber adquirido, pero que, aparentemente, son contradictorios y paradoéjicos,
lo que a menudo desanima y disgusta al principiante. Nuestro intento no
consiste en erigir un nuevo templo de sabiduria, sino en colocar en manos del
investigador una clave maestra con la cual pueda abrir las numerosas puertas
internas que conducen al Templo del Misterio.

Ningun conocimiento oculto ha sido tan celosamente guardado como los
fragmentos de las ensefianzas herméticas, que han llegado hasta nosotros a
través de los siglos transcurridos desde los tiempos del Gran Fundador,
Hermes Trismegisto, «el elegido de los dioses», quien muri6é en el antiguo
Egipto, cuando la raza actual se encontraba aun en su infancia.
Contemporaneo de Abraham vy, si la leyenda no miente, instructor de aquel
venerable sabio, Hermes fue y es el Gran Sol Central del ocultismo, cuyos
rayos han iluminado todos los conocimientos que han sido transmitidos desde
entonces. Todas las bases fundamentales de las ensefianzas esotéricas que en



cualquier tiempo han sido impartidas a la raza son originarias, en esencia, de
las formuladas por Hermes. Incluso las mas antiguas doctrinas de la India han
tenido su fuente en las ensefianzas herméticas.

Desde la tierra del Ganges muchos ocultistas avanzados se dirigieron hacia
Egipto para postrarse a los pies del Maestro. De él obtuvieron la clase
magistral que, al tiempo que explicaba, reconciliaba sus diferentes puntos de
vista: de esta forma se establecio firmemente La Doctrina Secreta. De todas
partes del globo acudieron discipulos y neéfitos que miraban a Hermes como
el Maestro de los Maestros, y su influencia fue tan grande que, a pesar de las
negativas de los centenares de instructores de los diferentes paises, se puede
facilmente encontrar en las ensefianzas de estos ultimos las bases
fundamentales en que se asentaban las doctrinas herméticas. El estudiante de
religiones comparadas puede percibir sin dificultad la influencia tan grande
que las ensefianzas herméticas han ejercido en todas ellas, sea cual fuere el
nombre con que se las conozca ahora, bien en las religiones muertas o bien en
las actualmente existentes. La analogia salta a la vista, a pesar de los puntos
aparentemente contradictorios, y las ensefianzas herméticas son como un
conciliador de ellas.

La obra de Hermes parece haberse dirigido a sembrar la gran verdad-
semilla que se ha desarrollado y germinado en tantas y tan extrafias formas,
mas que a establecer una escuela de filosofia que dominara el pensamiento
del mundo. Sin embargo, la verdad original ensefiada por él ha sido guardada
intacta, en su pureza primitiva, por un reducido numero de hombres en cada
época, los cuales, prescindiendo de muchos aficionados y de estudiosos
superficiales, siguieron el proceder hermético y reservaron su conocimiento a
aquellos pocos que estaban preparados para comprenderlo y dominarlo. De
boca en boca fue transmitido este conocimiento entre esos pocos. En todo
momento han existido, en cada generaciéon y en los diversos paises de la
Tierra, algunos Iniciados que han conservado viva la sagrada llama de las
ensefianzas herméticas y que siempre han deseado emplear sus lamparas para
encender las lamparas menores del mundo profano, cuando la luz de la
verdad languidecia y se nublaba por su negligencia, o cuando su pabilo se
ensuciaba con materias extrafias. Han existido siempre esos pocos que han
cuidado el altar de la verdad, sobre el cual han conservado siempre ardiendo
la lampara perpetua de la Sabiduria. Esos hombres han dedicado su vida a esa
labor de amor que el poeta describi6 en estas lineas:



O, let not the flame die out! Cherished age after age in its dark
cavern —in its holy temples cherished. Fed by pure ministers of
love— let not the flame die out!1

Esos hombres no han buscado ni la aprobacion popular ni acaparar gran
numero de prosélitos. Son indiferentes a todo esto, pues saben de sobra los
pocos individuos que hay en cada generacion capaces de recibir la verdad, o
de reconocerla si se les presentara. Ellos «reservan la carne para los
hombres», mientras que los demas «dan leche a los nifios», conservan sus
perlas de sabiduria para los pocos elegidos capaces de apreciar su valor y de
llevarlas en sus coronas, en lugar de echarselas a los cerdos, que las
mancillarian y pisotearian en el cieno de sus chiqueros. Sin embargo, estos
hombres no han olvidado aun los preceptos de Hermes respecto a la
transmision de estas ensefianzas a los que estén preparados para recibirlas,
acerca de lo cual dice El Kybalion: «Dondequiera que estén las huellas del
Maestro, alli los oidos del que es apto para recibir sus ensefianzas se abren de
par en par». Y ademas: «Cuando el oido es capaz de oir, vienen los labios que
han de llenarlos con sabiduria». Su actitud habitual ha estado siempre
estrictamente de acuerdo con otro aforismo, de El Kybalion también, que
afirma que «los labios de la Sabiduria permanecen cerrados, excepto para el
oido capaz de comprender».

Y esos oidos incapaces de comprender son los que han criticado esta
actitud de los hermetistas y los que se han lamentado publicamente de que
estos no hayan expresado nunca claramente el verdadero espiritu de sus
ensefianzas, sin reservas ni reticencias. Pero una mirada retrospectiva a las
paginas de la historia demostrara la sabiduria de los maestros, quienes
conocian la locura que era intentar ensefiar al mundo lo que este no deseaba
ni estaba preparado para recibir. Los hermetistas nunca han querido ser
martires, sino que, por el contrario, han permanecido retirados, silenciosos y
sonrientes ante los esfuerzos de algunos que se imaginaban, en su ardiente
entusiasmo, que podian forzar a una raza de barbaros a admitir verdades que
solo pueden comprender los que han avanzado considerablemente en el
Sendero.

El espiritu de persecucion no ha muerto aun en la Tierra. Hay ciertas
ensefianzas herméticas que si se divulgaran atraerian sobre sus divulgadores
un profundo odio y desprecio de las multitudes, que volverian a gritar de
nuevo: «jCrucificadlo!... jCrucificadlo!...».



En esta obra hemos tratado de daros una idea de las ensefianzas
fundamentales de El Kybalion, indicando todo cuanto se refiere a los
principios actuantes, dejandoos el trabajo de estudiarlos, mas que el de
tratarlos nosotros mismos en detalle. Si sois verdaderos estudiantes o
discipulos, comprenderéis y podréis aplicar estos principios; si no, debéis
desarrollaros, pues de otra manera las ensefianzas herméticas no seran para

vosotros sino «palabras, palabras, palabras».
LOS TRES INICIADOS

1 ;Oh, no dejes extinguirse la llama. Sustentada por generacion tras generacion en su oscura caverna —
en sus templos sagrados sustentada. Nutrida por puros sacerdotes de amor— no dejes extinguirse la
llama!



LA FILOSOFIA HERMETICA

Los labios de la sabiduria permanecen cerrados,
excepto para el oido capaz de comprender.

EL KYBALION

Desde el antiguo Egipto han llegado las ensefianzas fundamentales y secretas
que tan fuertemente han influido en los sistemas filoséficos de todas las razas
y de todos los pueblos, durante siglos enteros. Egipto, patria de las piramides
y de la Esfinge, fue la cuna de la Sabiduria Secreta y de las doctrinas
misticas. Todas las naciones han sacado las suyas de sus doctrinas esotéricas:
la India, Persia, Caldea, China, Japon, Asiria, la antigua Grecia y Roma, y
otros No menos importantes paises, se aprovecharon libremente de las
doctrinas formuladas por los hierofantes y Maestros de la tierra de Isis,
conocimientos que solo eran transmitidos a los que se hallaban preparados
para participar de lo oculto.

Fue también en el antiguo Egipto donde vivieron los grandes adeptos y
Maestros que nadie después ha superado, y que rara vez han sido igualados
en los siglos que han transcurrido desde los tiempos del Gran Hermes. Egipto
fue la residencia de la Gran Logia de las fraternidades misticas. Por las
puertas de su templo entraron todos los neéfitos que, convertidos mas tarde
en Adeptos, Hierofantes y Maestros, se repartieron por todas partes, llevando
consigo el precioso conocimiento que poseian y deseando hacer participe de
él a todo aquel que estuviera preparado para recibirlo. Ningun estudioso del
ocultismo puede dejar de reconocer la gran deuda que tiene contraida con
aquellos venerables Maestros egipcios.



Pero entre esos grandes adeptos existio uno al que los demas proclamaron
«el Maestro de los Maestros». Este hombre, si es que puede llamarse
«hombre» a un ser semejante, vivio en Egipto en la mas remota antigiiedad y
fue conocido bajo el nombre de Hermes Trismegisto. Fue el padre de la
sabiduria, el fundador de la astrologia, el descubridor de la alquimia. Los
detalles de su vida se han perdido para la historia, debido al inmenso espacio
de tiempo transcurrido desde entonces. La fecha de su nacimiento en Egipto,
en su ultima encarnacion en este planeta, no se conoce ahora, pero se ha
dicho que fue contemporaneo de las mas antiguas dinastias de Egipto, mucho
antes de Moisés. Las autoridades en la materia lo creen contemporaneo de
Abraham, y en algunas de las tradiciones judias se llega a afirmar que este
obtuvo del mismo Hermes muchos de los conocimientos que poseia.

Después de que transcurriese mucho tiempo desde su muerte (la tradicion
afirma que vivio trescientos afios), los egipcios lo deificaron e hicieron de él
uno de sus dioses, bajo el nombre de Tot. Afios después los griegos hicieron
también de €l otro de sus dioses, y lo llamaron «Hermes, el dios de la
sabiduria». Tanto los griegos como los egipcios reverenciaron su memoria
durante siglos enteros, denominandole el «inspirado de los dioses» y
afladiéndole su antiguo nombre «Trismegisto», que significa «tres veces
grande». Todas estas antiguas civilizaciones lo adoraron, y su nombre era
sinonimo de «fuente de sabiduria».

Auln en nuestros dias usamos el término «hermético» en el sentido de
«secreto», «reservado», etc., y esto es debido a que los hermetistas siempre
observaron rigurosamente el secreto de sus ensefianzas. Si bien entonces no
se conocla aquello de «no echar margaritas a los cerdos», ellos siguieron su
norma de conducta especial que les indicaba «dar leche a los nifios y carne a
los hombres», maximas familiares a todos los lectores de las escrituras
biblicas, maximas que, por otra parte, habian sido ya usadas muchos siglos
antes de la Era Cristiana.

Y esta politica de diseminar cuidadosamente la verdad ha caracterizado
siempre a los hermetistas, incluso en nuestros dias. Las ensefianzas
herméticas se encuentran en todos los paises y en todas las religiones, pero
nunca identificadas con un pais en particular ni con secta religiosa alguna.
Esto es debido a la prédica que los antiguos instructores hicieron para evitar
que La Doctrina Secreta se cristalizara en un credo. La sabiduria de esta
medida salta a la vista de todos los estudiantes de historia. El antiguo
ocultismo de la India y de Persia degenero y se perdieron sus conocimientos,



ya que los instructores se convirtieron en sacerdotes y mezclaron la teologia
con la filosofia; como consecuencia, perdieron toda su sabiduria, que acabd
por transformarse en una cantidad inmensa de supersticiones religiosas,
cultos, credos y dioses. Lo mismo sucedi6 con las ensefianzas herméticas de
los gnosticos cristianos, ensefianzas que se perdieron por el tiempo de
Constantino, quien mancill6 la filosofia mezclandola con la teologia, y la
Iglesia cristiana abandoné entonces su verdadera esencia y espiritu, viéndose
obligada a andar a ciegas durante varios siglos, sin que hasta ahora haya
encontrado su camino. Solo actualmente se observa que la Iglesia cristiana
esta luchando de nuevo por aproximarse a sus antiguas ensefianzas misticas.

Sin embargo, siempre han existido unas cuantas almas que han conservado
viva la llama, alimentandola cuidadosamente e impidiendo que se extinguiera
su luz. Y gracias a esos firmes corazones y a esas mentes de extraordinario
desarrollo tenemos aun la verdad con nosotros, aunque esta no se encuentra
en los libros, sino que ha sido transmitida del Maestro al discipulo, del
iniciado al nedfito, de boca en boca. Si alguna vez se ha escrito algo sobre
ella, su significado ha sido cuidadosamente velado con términos de astrologia
y alquimia, de tal manera que solo los que poseian la clave podian leerlo
correctamente. Esto se hizo necesario a fin de evitar las persecuciones de los
tedlogos de la Edad Media, quienes luchaban contra La Doctrina Secreta a
sangre y fuego. Incluso en nuestros dias nos es posible encontrar algunos
libros valiosos de Filosofia Hermética, pero la mayor parte se ha perdido. Sin
embargo, la Filosofia Hermética es la tinica llave maestra que puede abrir las
puertas a todas las ensefianzas ocultas.

En los primeros tiempos existi0 una compilacion de ciertas doctrinas
herméticas que eran las bases fundamentales de toda La Doctrina Secreta, y
que habian sido, hasta entonces, transmitidas del instructor al estudioso,
compilacion que fue conocida bajo el nombre de EI Kybalion, cuyo exacto
significado se perdi6 durante centenares de afios. Sin embargo, algunos que
han recibido sus maximas de boca en boca las comprenden y las conocen.
Sus preceptos no habian sido escritos nunca hasta ahora. Se trataba,
simplemente, de una serie de maximas y axiomas que luego eran explicados y
ampliados por los Iniciados. Estas ensefianzas constituyen realmente los
principios basicos de la «alquimia hermética», la cual, contrariamente a lo
que se cree, esta basada en el dominio de las fuerzas mentales mas que en el
de los elementos materiales; en la transmutacion de una clase de vibraciones
mentales en otras, mas que en el cambio de un tipo de metal en otro. La



leyenda acerca de la piedra filosofal, que convertia todos los metales en oro,
es una alegoria relativa a la Filosofia Hermética, alegoria que es
perfectamente comprendida por todos los discipulos del verdadero
hermetismo.

En esta obra invitamos a los estudiosos a examinar las ensefianzas
herméticas, tal como fueron expuestas en EI Kybalion, explicadas y
ampliadas por nosotros, humildes estudiosos de ellas, que si bien llevamos el
titulo de iniciados somos, sin embargo, simples discipulos a los pies de
Hermes, el Maestro. Transcribimos aqui muchas de las maximas y preceptos
de El Kybalion, acompafados por explicaciones y comentarios que creemos
ayudaran a hacer mas facilmente comprensibles a los hombres modernos
estas enseflanzas, especialmente teniendo en cuenta que el texto original ha
sido velado a propdsito con términos oscuros y desconcertantes.

Las maximas originales, axiomas y preceptos de EI Kybalion estan
impresos con otro tipo de letra. Esperamos que los lectores de esta obra
saquen tanto provecho del estudio de sus paginas como lo sacaron otros que
han pasado antes por el mismo sendero que conduce al adeptado desde los
tiempos de Hermes Trismegisto, el Maestro de los Maestros, el Tres Veces
Grande.

Dice EIl Kybalion:

Dondequiera que se encuentren las huellas del Maestro, alli los
oldos del que esta pronto para recibir sus enseflanzas se abren de
par en par.

Cuando el oido es capaz de oir, vienen los labios que han de
llenarlos con sabiduria.

De manera que, de acuerdo con lo indicado, este libro solo atraera la
atencion de los que estan preparados para recibirlo. Y reciprocamente,
cuando el estudioso esté preparado para recibir la verdad, este libro llegara a
él. El principio hermético de causa y efecto, en su aspecto de «ley de
atraccion», llevara los oidos junto a los labios y el libro junto al discipulo.



11



LOS SIETE PRINCIPIOS HERMETICOS

Los principios de la verdad son siete; el que
comprende esto perfectamente, posee la llave
mdgica ante la cual todas las puertas del Templo se
abriran de par en par.

EL KYBALION

Los siete principios sobre los que se basa toda la Filosofia Hermética son los
siguientes:

El principio del Mentalismo.

El principio de Correspondencia.
El principio de Vibracion.

El principio de Polaridad.

El principio de Ritmo.

El principio de Causa y Efecto.
El principio de Generacion.

N U A WN e



1. EL PRINCIPIO DEL MENTALISMO

El ToDo es Mente; el universo es mental.

EL KYBALION

Este principio encierra la verdad de que «todo es mente». Explica que el
TODO, que es la realidad sustancial que se oculta detras de todas las
manifestaciones y apariencias que conocemos bajo los nombres de «universo
material», «fendmenos de la vida», «materia», «energia», etc., y, en una
palabra, todo cuanto es sensible a nuestros sentidos materiales, es espiritu,
quien en si mismo es incognoscible e indefinible, pero que puede ser
considerado una mente infinita, universal y viviente. Explica también que
todo el mundo fenomenal o universo es una creacién mental del Topo, en
cuya mente vivimos, nos movemos y tenemos nuestro ser. Este principio, al
establecer la naturaleza mental del universo, explica facilmente los varios
fenomenos mentales y psiquicos que tanto han llamado la atencion del
publico, y que sin tal explicacion no son comprensibles y desafian toda
hipétesis cientifica.

La comprension de este principio hermético del mentalismo habilita al
individuo a realizar y conocer la ley que rige el universo mental, aplicandola
a su bienestar y desarrollo. El estudiante de la Filosofia Hermética puede
emplear conscientemente las grandes leyes mentales, en lugar de usarlas por
casualidad o ser usado por ellas. Con la clave maestra en su poder, el
discipulo puede abrir las puertas del Templo del conocimiento mental y
psiquico y entrar en €l, libre e inteligentemente. Este principio explica la
verdadera naturaleza de la energia, de la fuerza y de la materia, y como y por
qué todas ellas estan subordinadas al dominio de la mente. Uno de los
antiguos Maestros escribio hace mucho tiempo:

El que comprenda la verdad de que el universo es mental esta muy
avanzado en el sendero del adepto.

Y estas palabras son tan verdad hoy en dia como lo eran cuando fueron
escritas. Sin esta clave maestra, resulta imposible acceder a la Sabiduria, y el
estudioso que no la posea en vano llamara a la puerta del Templo.



2. EL PRINCIPIO DE CORRESPONDENCIA

Como arriba es abajo; como abajo es arriba.

EL KYBALION

Este principio encierra la verdad de que hay siempre una cierta
correspondencia entre las leyes y los fenomenos de los diversos estados del
ser y de la vida, y el antiquisimo axioma hermético se refiere precisamente a
esto, al afirmar: «Como arriba es abajo; como abajo es arriba»; la
comprension de este principio da una clave para resolver muchos de los mas
oscuros problemas y paradojas de los misteriosos secretos de la Naturaleza.
Hay muchos planos que no conocemos, pero cuando aplicamos esa ley de
correspondencia a ellos, mucho de lo que de otra manera nos seria
incomprensible se hace claro a nuestra conciencia. Este principio es de
aplicacion universal en los diversos planos —mental, material o espiritual— del
Cosmos: es una ley universal. Los antiguos hermetistas lo consideraban uno
de los mas importantes auxiliares de la mente, por cuyo intermedio se puede
descorrer el velo que oculta lo desconocido a nuestra vista. Su aplicacién
puede desgarrar un tanto el velo de Isis, de tal manera que nos permita ver,
aunque no sea mas que algunos de los rasgos de la diosa. De igual manera
que conocer los principios de la geometria habilita al hombre para medir el
diametro, la orbita y el movimiento de las mas lejanas estrellas mientras
permanece sentado en su observatorio, asi también el conocimiento del
principio de correspondencia lo faculta para razonar inteligentemente de lo
conocido a lo desconocido; estudiando la moénada se llega a comprender al
arcangel.



3. EL PRINCIPIO DE VIBRACION

Nada esta inmovil; todo se mueve; todo vibra.

EL KYBALION

Este principio encierra la verdad de que todo esta en movimiento, de que
nada permanece inmovil, hecho confirmado por la ciencia moderna, que cada
nuevo descubrimiento verifica y comprueba. Y a pesar de todo, este principio
hermético fue enunciado hace cientos de afios por los Maestros del antiguo
Egipto. Explica las diferencias entre las diversas manifestaciones de la
materia, de la fuerza, de la mente y aun del mismo espiritu, que no son sino el
resultado de los diversos estados vibratorios. Desde el ToDO, que es puro
espiritu, hasta la mas grosera forma de materia, todo permanece en vibracién:
cuanto mas alta es esta, tanto mas elevada es su posicion en la escala. La
vibracion del espiritu es de una intensidad infinita; tanto que practicamente
puede considerarse como si estuviera en reposo, de igual manera que una
rueda que gira rapidisimamente parece que no tiene movimiento. Y en el otro
extremo de la escala hay formas de materia densisima, cuya vibracion es tan
débil que parece también estar en reposo. Entre ambos polos hay millones de
millones de grados de intensidad vibratoria. Desde la particula y el electron,
desde el atomo y la molécula, hasta el astro y los universos, todo esta en
vibracion. Y esto es igualmente cierto en lo que respecta a los estados o
planos de la energia o fuerza (lo cual no es mas que un determinado estado
vibratorio), y a los planos mentales y espirituales. Una perfecta comprension
de este principio habilita al estudioso del hermetismo a controlar sus propias
vibraciones mentales, asi como las de los demas. Los Maestros también
emplean este principio para conquistar los fendmenos naturales: «El que
comprenda el principio vibratorio ha alcanzado el centro del poder», ha
afirmado uno de los mas antiguos escritores.



4. EL PRINCIPIO DE POLARIDAD

Todo es doble; todo tiene dos polos; todo, su par de
opuestos: los semejantes y los antagonicos son lo
mismo; los opuestos son idénticos en naturaleza,
pero diferentes en grado; los extremos se tocan;

todas las verdades son semiverdades; todas las
paradojas pueden reconciliarse.

EL KYBALION

Este principio encierra la verdad de que todo es dual; todo tiene dos polos;
todo, su par de opuestos, afirmaciones que son de otros tantos axiomas
herméticos. Explica y dilucida las antiguas paradojas que han dejado
perplejos a tantisimos investigadores y que literalmente decian: «La tesis y la
antitesis son idénticas en naturaleza, difiriendo solo en grado»; «L.os opuestos
son idénticos en realidad, diferenciandose en su gradacién»; «Los pares de
opuestos pueden conciliarse; los extremos se tocan»; «Todo es y no es al
mismo tiempo»; «Toda verdad no es sino media verdad»; «Toda verdad es
medio falsa», etc. Este principio explica que en todo hay dos polos, dos
aspectos, y que los «opuestos» no son en realidad sino los dos extremos de la
misma cosa; la diferencia consiste simplemente, en diversos grados entre
ambos. El calor y el frio, aunque opuestos, son realmente lo mismo. Su
diferencia consiste tan solo en una cuestion de grados. Mirad un termometro
y tratad de averiguar donde empieza el calor y donde termina el frio. No hay
nada que sea calor absoluto en realidad, por lo que ambos términos, frio y
calor, simplemente indican diversos grados de la misma realidad, y que esta
se manifiesta en esos opuestos, que no son mas que los polos de eso que se
llama calor, esto es, la manifestacion del principio de polaridad que nos
ocupa. El mismo principio se manifiesta en la «luz» y la «oscuridad», las
cuales, en resumen, no son sino una misma entidad; su diferencia viene dada
por la diversidad de grado entre los dos polos del fendmeno. ;Donde termina
la oscuridad y donde empieza la luz? ;Cudl es la diferencia entre grande y
pequeiio? ;Y entre duro y blando, blanco y negro, alto y bajo o positivo y
negativo? El principio de polaridad explica esta paradoja.



El mismo principio opera de idéntica manera en el plano mental.
Tomemos, por ejemplo, el amor y el odio, dos estados mentales
completamente distintos en apariencia, y notaremos que hay muchos grados
entre ambos; tantos, que las palabras que nosotros usamos para designarlos,
«agradable» y «desagradable», se difuminan una en la otra, hasta tal punto
que muchas veces somos incapaces de afirmar si algo nos causa placer o
disgusto. Todas no son mas que gradaciones de lo mismo, como
comprenderéis claramente por poco que meditéis sobre ello. Y aun mas que
esto, es posible cambiar o transmutar las vibraciones de odio por vibraciones
de amor, en la propia mente y en la mente de los demas; precisamente esto es
lo que los hermetistas consideran lo mas importante. Muchos de los que leéis
estas paginas habréis tenido experiencias en vosotros mismos y en los demas
de la rapida e involuntaria transicién del amor en odio y viceversa. Y ahora
comprenderéis la posibilidad de efectuar esto por medio del poder de la
voluntad, de acuerdo con las férmulas herméticas. El «Bien» y el «Mal» no
son sino los polos de una misma y unica realidad, y el hermetista comprende
y conoce perfectamente el arte de transmutar el mal en el bien aplicando
inteligentemente el principio de polaridad. En una palabra, el «arte de
polarizar» se convierte en una fase de la alquimia mental, conocida y
practicada por los antiguos y modernos Maestros herméticos. La perfecta
comprension de este principio capacita para cambiar la propia polaridad, asi
como la de los demas, si uno se toma el tiempo y estudia lo necesario para
dominar este arte.



5. EL PRINCIPIO DE RITMO

Todo fluye y refluye; todo tiene sus periodos de
avance y retroceso; todo asciende y desciende; todo
se mueve como un péndulo; la medida de su
movimiento hacia la derecha es la misma que la de
su movimiento hacia la izquierda; el ritmo es la
compensacion.

EL KYBALION

Este principio encierra la verdad de que todo se manifiesta en un
determinado movimiento de ida y vuelta, un flujo y reflujo, una oscilacion
del péndulo entre los dos polos que existen de acuerdo con el principio de
polaridad, descrito anteriormente. Hay siempre una accion y una reaccion, un
avance y un retroceso, una ascension y un descenso. Y esta rige para todo:
soles, mundos, animales, mente, energia, materia. Esta ley se manifiesta tanto
en la creacion como en la destruccion de los mundos, tanto en el progreso
como en la decadencia de las naciones, en la vida, en todo lo que existe y,
finalmente, en los estados mentales del hombre, y con referencia a esto
ultimo los hermetistas creen que este principio es el mas importante. Ellos
han hallado este principio, encontrandolo de aplicacion universal, y han
descubierto asimismo ciertos métodos para escapar a sus efectos, mediante el
empleo de las formulas y métodos apropiados. Emplean para ello la ley
mental de neutralizacion. No pueden anular el principio o impedir que opere,
pero han aprendido a eludir sus efectos hasta un cierto grado, grado que
depende del dominio que se tenga de él. Saben como usarlo, en lugar de ser
usados por €l. En este y en otros métodos parecidos consiste la ciencia
hermética. El Maestro se polariza a si mismo en el punto donde desea
quedarse, y de esa forma neutraliza la oscilacién ritmica pendular que
tenderia a arrastrarlo hacia el otro polo. Todos los que han adquirido cierto
grado de dominio sobre si mismos ejecutan esto hasta cierto punto,
consciente o inconscientemente, pero el Maestro lo efectia de forma
consciente, y por el solo poder de su voluntad alcanza un grado tal de
estabilidad y firmeza mental casi imposible de concebir por esa inmensa
muchedumbre que va y viene en un continuado movimiento ondulatorio,



impulsada por ese principio de ritmo. Este, asi como el de la polaridad, ha
sido cuidadosamente estudiado por los hermetistas, y los métodos de
contrabalancearlos, neutralizarlos y emplearlos forman una de las partes mas
importantes de la alquimia mental hermética.



6. EL PRINCIPIO DE CAUSA Y EFECTO

Toda causa tiene su efecto; todo efecto tiene su
causa;, todo sucede de acuerdo con la Ley; la suerte
no es mds que el nombre que se le da a una ley no
conocida; hay muchos planos de causalidad, pero
nada escapa a la Ley.

EL KYBALION

Este principio encierra la verdad de que todo efecto tiene su causa, y toda
causa su efecto. Afirma que nada ocurre casualmente, sino conforme a la
Ley. La suerte es una palabra vana, y si bien existen muchos planos de causas
y efectos —los superiores a los inferiores—, aun asi ninguno escapa totalmente
a la Ley. Los hermetistas conocen los medios y los métodos por los cuales se
puede ascender mas alla del plano ordinario de causas y efectos hasta cierto
grado, y alcanzando mentalmente el plano superior se convierten en causas
en lugar de efectos. Las muchedumbres se dejan llevar, arrastradas por el
medio ambiente que las envuelve o por los deseos y voluntades de los demas,
si estos son superiores a los de ellas. La herencia, las sugestiones y otras
multiples causas externas las empujan como autématas en el gran escenario
de la vida. Pero los Maestros, que han alcanzado el plano superior, dominan
sus modalidades, sus caracteres, sus cualidades y poderes, asi como el medio
ambiente que los rodea, convirtiéndose de esta manera en dirigentes, y no
dirigidos. Ayudan a las masas y a los individuos a divertirse en el juego de la
vida, en lugar de ser ellos los jugadores o los automatas movidos por
voluntades ajenas. Utilizan el principio, en vez de ser sus instrumentos. L.os
Maestros obedecen a lo causativo de los planos superiores a aquel en que se
encuentran, pero prestan su colaboracion para regular y regir en su propio
plano. En lo dicho esta condensado un valiosisimo conocimiento hermético:
que el que sea capaz de leer entre lineas lo descubra, es nuestro deseo.



7. EL PRINCIPIO DE GENERACION

La generacion existe por doquier; todo tiene sus
principios masculino y femenino; la generacion se
manifiesta en todos los planos.

EL KYBALION

Este principio encierra la verdad de que la generacion se manifiesta en
todo, y siempre se encuentran en accion los principios masculino y femenino.
Esto es verdad no solamente en el plano fisico, sino también en el mental y
en el espiritual. En el mundo fisico este principio se manifiesta como «sexo»,
y en los planos superiores toma formas mas elevadas, pero siempre subsiste
el mismo principio. Ninguna creacién fisica, mental o espiritual es posible sin
él. La comprension que se tiene de €l ilumina muchos de los problemas que
tanto han confundido la mente de los hombres. Este principio creador obra
siempre en el sentido de «generar», «regenerar» y «crear». Cada ser contiene
en si mismo los dos elementos de este principio. Si deseais conocer la
filosofia de la creacién, generacion y regeneracion mental y espiritual, debéis
estudiar este principio hermético, pues contiene la solucion de muchos de los
misterios de la vida. Os advertimos que nada tiene que ver con las perniciosas
y degradantes teorias, ensefianzas y practicas que se anuncian con llamativos
titulos, las cuales no son mas que una prostitucion del gran principio natural
de generacion. Tales teorias y practicas no son mas que la resurreccion de las
antiguas doctrinas falicas, que solo pueden producir la ruina de la mente, del
alma y del cuerpo, y la Filosofia Hermética siempre ha alzado su protesta
contra esas licencias y perversiones de los principios naturales. Si lo que
deseais son tales ensefianzas, debéis irlas a buscar a otra parte: el hermetismo
nada contiene sobre ellas. Para el puro, todo es puro; para el ruin todo es ruin.



111



TRANSMUTACION MENTAL

La mente, asi como todos los metales y demds
elementos, pueden ser transmutados, de estado en
estado, de grado en grado, de condicion en
condicion, de polo a polo, de vibracion en
vibracion. La verdadera transmutacion hermética es
una prdctica, un método, un arte mental.

EL KYBALION

Como indicamos anteriormente, los hermetistas fueron los verdaderos
creadores de la alquimia, de la astrologia y de la psicologia: Hermes fue el
fundador de esas escuelas de pensamiento. De la astrologia ha derivado la
astronomia moderna; de la alquimia ha surgido la quimica, y de la psicologia
mistica, la psicologia moderna. Sin embargo no debe suponerse que los
antiguos fueron unos ignorantes respecto a lo que las escuelas modernas
creen de su exclusiva propiedad. Las inscripciones grabadas en las piedras y
monumentos de Egipto prueban concluyentemente que los antiguos poseian
el mas perfecto conocimiento acerca de la astronomia; la construccion de las
mismas piramides muestra una relacion estrechisima entre sus disefios y su
conocimiento de la ciencia astronémica. Tampoco debe creerse que
ignoraban la quimica, pues los fragmentos de antiguas escrituras descubiertas
revelan que estaban muy familiarizados con las propiedades quimicas de los
cuerpos. En una palabra, sus teorias respecto a la fisica han sido
posteriormente verificadas y confirmadas por los ultimos descubrimientos de
la ciencia moderna, sobre todo en lo que se refiere a la constitucion de la
materia. Lejos de ignorar los Illamados modernos descubrimientos
psicoldgicos, los egipcios estaban muy al corriente de todo ello,
especialmente en ciertas ramas que ignoran completamente las escuelas
modernas, y sobre todo en «ciencia psiquica», que tanto confunde a los



psicologos de hoy en dia, hasta el punto de que han llegado a confesar al fin
que, «después de todo, bien puede haber algo de cierto en ello».

La verdad es que, ademas de la quimica, la astronomia y la psicologia, los
antiguos poseian un conocimiento trascendental de la astronomia que se
llamé alquimia y de la psicologia trascendental denominada psicologia
mistica. Y no solamente poseian este conocimiento interno, sino también el
externo, el tnico que conocen los hombres de ciencia modernos. Entre los
muchos aspectos y topicos de los conocimientos secretos de los hermetistas,
se encuentra lo que se conoce como «transmutacion mental», de la que vamos
a tratar en este capitulo.

«Transmutacion» es el término generalmente empleado para designar el
antiguo arte de transmutar los metales, especialmente los de poco valor, en
oro. La palabra «transmutar» quiere decir «cambiar de naturaleza, de
sustancia y de forma, convirtiéndose en otra; transformarse en otra cosa»
(Webster). Y de acuerdo con esa definicién, «transmutacion mental» significa
el arte de trocar o cambiar los estados, cualidades, formas, condiciones
mentales, etc., en otros. Por lo tanto, podéis ver que la transmutacion mental
no es otra cosa que una especie de quimica mental; y si preferis el término,
una forma practica y concreta de psicologia mistica.

Sin embargo esto tiene un significado muchisimo mayor de lo que parece a
simple vista. La transmutacion alquimica en el plano mental es tan importante
en sus efectos que de ser conocida seria uno de los estudios mas importantes
para el hombre. Y esto no es mas que el principio. Veamos por qué.

El primero de los siete principios herméticos es el del mentalismo, que
afirma que «el TODO es mente, el universo es mental», lo que significa que la
unica realidad que se oculta tras todo cuanto existe es la mente, y el universo
en si mismo es una creacion mental, esto es, existe en la mente del TODO.
Consideraremos este principio en las sucesivas lecciones, pues ahora vamos a
estudiar sus efectos, suponiendo que dicho principio fuera cierto.

Si el universo es de naturaleza mental, la transmutacién mental debe de ser
el arte de cambiar o transformar las condiciones del universo, ya se trate de la
materia, de la energia o de la mente. Por consiguiente, esa transmutacion no
es otra cosa que la magia, de la que tanto han hablado los escritores antiguos
en sus obras misticas, pero acerca de la cual daban tan pocas instrucciones
practicas. Si todo es mental, la posesion del medio que permita transmutar las
condiciones mentales debe hacer del Maestro el dirigente y controlador de las
condiciones materiales, asi como de las operaciones llamadas mentales.



Es muy cierto que nadie, excepto los alquimistas y mentalistas mas
avanzados, ha alcanzado el grado de poder necesario para dominar las
condiciones fisicas mas densas, tales como los elementos de la naturaleza, la
producciéon y cesacion de las tempestades o de los terremotos u otros
fenémenos fisicos de cualquier clase, pero que tales hombres existieron y
existen es una verdad que no duda ningun ocultista, sea de la escuela que sea.
Los mejores instructores aseguran a sus estudiantes que los Maestros existen,
ya que han tenido ciertas experiencias personales que justificaron su creencia.
Estos Maestros no hacen exhibicion publica de sus poderes, sino que, por el
contrario, permanecen solitarios para poder asi actuar y trabajar mejor en el
sendero de la realizacion. Mencionamos aqui su existencia meramente para
llamar vuestra atencion acerca de que sus poderes son por completo mentales
y operan en el sentido de la mas elevada transmutacion mental, segin el
principio del mentalismo de EIl Kybalion, que dice: «El Universo es una
creacion mental».

No obstante, los estudiantes y hermetistas de los grados inferiores al de
Maestro —los iniciados e instructores— pueden también actuar y obrar
libremente en el plano mental. Todo cuanto Illamamos «fenémenos
psiquicos», «influencia mental», «mentalismo», etc., son transmutacion
mental, pues existe un principio unico, y nada importa el nombre que se les
dé a los fendbmenos que se produzcan.

El que practica la transmutacion mental trabaja en ese plano,
transformando condiciones y estados mentales en otros, de acuerdo con
formulas mas o menos eficaces. Los varios «tratamientos», «afirmaciones»,
«autosugestiones», etc., de las escuelas mentalistas no son mas que esas
mismas formulas (muy a menudo imperfectas y empiricas) del arte
hermético. La mayoria de los que las practican son unos ignorantes
comparados con los antiguos Maestros, porque no poseen el conocimiento
fundamental sobre el cual esta basada esa operacion.

No solamente los estados mentales de uno mismo pueden ser transmutados
segun los métodos herméticos, sino que también puede hacerse esto con la
mentalidad de los demas y, efectivamente, todos sufrimos transformaciones
mentales de cualquier indole, inconscientemente, por lo general, pero a veces
de forma consciente, cuando comprendemos algo acerca de las leyes y los
principios que los rigen, y sobre todo cuando los demas ignoran los medios
de protegerse a si mismos. Muchos estudiosos del mentalismo saben que las
condiciones materiales dependen de las mentes de los demas, y pueden ser



transmutadas y cambiadas de acuerdo con los deseos de la persona que quiere
modificar sus condiciones de vida. Se ha hecho esto tan publico hoy en dia
que no creemos necesario mencionarlo en detalle; nuestro propdsito consiste
Unicamente en mostrar la accion de este principio hermético que se oculta tras
esas varias formas de operar, buenas o malas, porque la fuerza puede ser
empleada en ambas direcciones, de acuerdo con el principio hermético de
polaridad.

En esta obra indicaremos los principios basicos en que se fundamenta la
transmutacion mental, de tal manera que todos los que la estudien puedan
comprender las leyes que obedecen y, poseyendo asi la llave maestra, sean
capaces de abrir las muchas puertas del principio de polaridad.

Ahora procederemos a considerar el primero de los siete principios
herméticos, el del mentalismo, en el que se explica y desarrolla el axioma de
que el ToDO es mental, de que el Universo es una creacién mental, segtn las
palabras de El Kybalion.

Ese principio debe estudiarse cuidadosamente, porque es, en realidad, la
base de toda la Filosofia Hermética y del arte hermético de transmutacion
mental.



IV



EL TODO

Mas alla del Cosmos, del Tiempo, del Espacio, de
todo cuanto se mueve y cambia, se encuentra la
Realidad Substancial, la Verdad Fundamental.

EL KYBALION

Sustancia» significa lo que yace oculto bajo toda manifestacion externa, la
realidad esencial, la cosa en si misma. «Sustancial» quiere decir realmente
existente, el elemento esencial, el ser real, eterno, permanente, fijo.

Mas alla de toda apariencia externa o manifestacion, debe haber siempre
una realidad sustancial. Esta es la ley. El hombre, al considerar y examinar el
universo, del cual es una unidad, no ve mas que un cambio continuo en la
materia, en las fuerzas, en los estados mentales. Comprueba que nada existe
realmente, que todo se transforma y cambia. Nada permanece: todo nace,
crece y muere; tan pronto como algo ha adquirido su maximum de desarrollo,
empieza a declinar; la ley del ritmo se halla en constante operacion; no hay
realidades, nada es firme, nada duradero, fijo o sustancial; nada permanece;
todo es cambio. Todas las cosas surgen y evolucionan de otras. Hay una
accion continua que es seguida siempre de su reaccion correspondiente; todo
fluye y refluye, todo se construye y derrumba, todo es creacion y destruccion,
vida y muerte. Y si el hombre que hace tal examen y ve tales hechos fuera un
pensador, comprenderia que todas esas cosas en perpetuo cambio no pueden
ser sino simples apariencias externas o manifestaciones de algin poder que se
oculta tras ellas, de alguna realidad sustancial encerrada en ellas.

Todos los pensadores, de cualquier pais o época, se han visto obligados a
afirmar la existencia de esta realidad sustancial. Todas las filosofias,
cualquiera que haya sido su nombre, se han basado en esta idea. Los hombres
le han dado muchos nombres: algunos la han denominado «Dios» ; otros,
«Energia Eterna»; otros, «Materia», etc., pero todos han reconocido su
existencia. Es evidente por si misma. No necesita argumentos.



En estas lecciones hemos seguido el ejemplo de algunos de los mas
grandes pensadores del mundo, antiguos y modernos —los Maestros
Herméticos— y hemos denominado a ese poder que se oculta tras todas las
manifestaciones, a esa realidad sustancial, por su nombre hermético de ToDO,
cuyo término nos parece es el mas amplio de los que puede emplear el
hombre.

Aceptamos y enseflamos las teorias de los grandes pensadores herméticos,
como también las de esas almas iluminadas que han ascendido a planos
superiores de existencia. Unos y otros afirman que la naturaleza intima del
TODO es incognoscible. Y esto debe de ser asi efectivamente, pues nadie,
excepto el TODO mismo, puede comprender su propia naturaleza y su propio
ser.

Los hermetistas creen y ensefian que el ToDO en si mismo es y debe ser
incognoscible. Consideran las teorias y especulaciones de los tedlogos y
metafisicos respecto a la naturaleza intima del TODO simples esfuerzos
infantiles de mentes mortales para comprender el secreto del Infinito. Pero
todos esos esfuerzos han fracasado siempre, y seguiran fracasando, debido a
la naturaleza misma de la tarea. El que especula sobre ello se encuentra
perdido en un laberinto de pensamientos sin salida, y si persiste en su intento
acaba por perder toda capacidad para razonar sanamente, hasta llegar a serle
imposible la vida. Se encontraria en una situacion parecida a la de la ardilla,
que en la jaula se pone a girar y girar en su rueda, sin moverse del mismo
sitio, tan prisionera como antes de haber comenzado.

Y ain mucho mas presuntuosos son esos que tratan de atribuirle al ToDO la
personalidad, las cualidades, las propiedades, las caracteristicas y los
atributos de ellos mismos, como si el TODO tuviera las emociones, los
sentimientos y las caracteristicas de los humanos. Y llegan incluso a atribuirle
cualidades negativas, como los celos, la susceptibilidad a la alabanza y a la
oracién, el deseo de que se le ofrende y se le adore y todo eso que nos han
legado como herencia de los primeros dias de la infancia de la humanidad.
Tales ideas no le sirven en absoluto al hombre desarrollado, quien acaba por
dejarlas a un lado.

Creemos que es nuestro deber indicar que hacemos una distincién entre la
filosofia y la metafisica. Religion significa para nosotros la realizacién
intuitiva de la existencia del Topo y de la relacién entre uno mismo y EL,
mientras que la teologia representa para nosotros el esfuerzo o los esfuerzos



que hace el hombre para atribuirle las propias cualidades, personalidad,
caracteristicas, etc., asi como sus teorias, proyectos, deseos y designios,
asumiendo el papel de intermediario entre el ToDO y el pueblo. La filosofia
significa para nosotros, por otra parte, la especulaciébn que tiende a
comprender lo cognoscible y pensable (si se nos permite la palabra), en tanto
que la metafisica indica la tentativa de inquirir entre las nebulosidades de las
regiones de lo incognoscible y de lo impensable asi, al fin y al cabo, tiene la
misma tendencia que la teologia. Consecuentemente, la religion y la filosofia
significan para nosotros entes que tienen realidad por si mismos, mientras
que la teologia y la metafisica son algo asi como senderos tortuosos y
laberinticos por los que circula la ignorancia, y forman la base mas insegura e
inestable sobre la que pueda apoyarse la mente o el alma del hombre. No
insistiremos para que aceptéis estas definiciones; las mencionamos con el
unico objeto de deslindar nuestra posicion. De todas maneras, muy poco
hablaremos en estas lecciones de teologia y metafisica.

Si bien es cierto que la naturaleza esencial del ToDO es incognoscible, hay,
sin embargo, ciertas verdades relacionadas con su existencia que la mente
humana se ve obligada a aceptar. El examen de estas constituye un asunto
apropiado para la investigacién, particularmente por lo que se refiere a lo que
el Iluminado nos transmite de sus impresiones en los mas elevados planos de
existencia.

Y a esta investigacion os invitamos ahora.

Lo que constituye la Verdad fundamental, la
Realidad substancial, estd mds alla de toda
denominacion, pero el sabio lo llama el ToDO.

EL KYBALION

En su esencia, el ToDO es incognoscible.

EL KYBALION

Mas el dictamen de la razon debe ser recibido
hospitalariamente y tratado con respeto.

EL KYBALION



La razon humana, cuyo dictamen debemos aceptar tanto como lo
juzguemos conveniente, nos dice respecto al ToDO, sin pretender desgarrar el

velo de lo incognoscible:

1. El Topo debe ser todo lo que realmente es. Nada puede existir
fuera del ToDO o, de lo contrario, el TODO no seria tal.

2. El TopO debe ser infinito, porque nada puede existir que lo
defina, lo limite o le ponga restricciones. Tiene que ser infinito
en el Tiempo, Eterno, haber existido siempre, continuamente,
pues nada puede haberlo creado jamas, y algo no puede nunca
surgir de nada. Ademas, si alguna vez no hubiera sido, aunque
solo fuera un instante, no podria «ser». Debe existir por
siempre, porque nada hay que pueda destruirlo, y jamas puede
dejar de ser ni siquiera por un solo momento, porque algo
nunca puede convertirse en nada. Ha de ser infinito en el -
Espacio, encontrarse en todas partes, porque nada existe, ni
hay sitio alguno que esté mas alla del Topo. No puede ser de
otra manera, sino continuo y omnipresente en el espacio, sin
cesacién, separacién o interrupcién, porque nada hay en El
que pueda interrumpirse, separarse o concluir en absoluta
continuidad, y nada existe tampoco que pueda «llenar las
grietas». Debe ser infinito en Poder, o Absoluto, porque nada
hay que pueda limitarlo, restringirlo, confinarlo u
obstaculizarlo. No esta sujeto a ningin poder, porque no hay
otro que el suyo.

3. El Topo debe ser inmutable, esto es, no sujeto a cambio en su
naturaleza real, porque nada existe que pueda obligarlo a
cambiar, ni nada de lo que pueda haberse transformado. Es
imposible que sea aumentado ni disminuido, ni ser mayor o
menor, bajo ningun aspecto. Debe haber «sido» siempre y
seguir «siendo» siempre también, idéntico a lo que es ahora: el
ToDO. Nunca ha habido, ni hay, ni habra algo en lo que pueda
transformarse o cambiar.

Al ser el Topo Infinito, Absoluto, Eterno, Inmutable, debe deducirse que

todo lo que es finito, mudable, transformable y condicionado no puede ser el
TODO. Y como nada existe fuera de El en realidad, todo lo que sea finito no es



nada realmente. No os vayais a sorprender o asustar, porque no tratamos de
embarcaros en la Ciencia Cristiana, cubriendo estas ensefianzas bajo el titulo
de Filosofia Hermética. Hay una reconciliacion entre estos aparentemente
contradictorios asuntos. Tened paciencia: llegaremos a todo a su debido
tiempo.

Vemos a nuestro alrededor eso que se llama «materia», que constituye la
base fisica de todas las formas. ¢Es el TopDO simplemente materia?
Absolutamente no. La materia no puede manifestar Vida o Mentalidad, y
como la mente esta manifestada en el universo, el TODO no puede ser materia,
pues nada asciende mas alla de su propia fuente, nada puede manifestarse en
un efecto si no lo esta también en la causa, nada puede evolucionar o emerger
como consecuencia si no esta involucrado o involucionado como
antecedente. Y ademas la ciencia moderna nos dice que la materia no existe
realmente, sino que es «energia o fuerza interrumpida», esto es, energia o
fuerza en un grado menor de intensidad vibratoria. Como ha dicho
recientemente un escritor, «la materia se sumerge en el Misterio». Incluso la
ciencia materialista ha abandonado la teoria de la materia y ahora descansa
sobre la base de la «energia».

¢Es, pues, el ToDO mera fuerza o energia? No. La fuerza, tal como la
entienden los materialistas, es algo ciego, mecanico, carente de vida o
mentalidad. La vida y la mente no pueden nacer de energia ciega, por las
razones dadas anteriormente: «Nada puede subir mas alto que su propia
fuente, nada evoluciona si no ha involucionado, nada se manifiesta en un
efecto si no esta en la causa». Por consiguiente el TODO no puede ser mera
fuerza o energia, porque si lo fuera no existiria eso que se llama mente y vida,
y sabemos que ambas existen, porque nosotros estamos vivos y empleamos
nuestra mente en considerar esta cuestion; y en iguales condiciones se
encuentran los que afirman que la energia es todo.

¢Qué es lo que hay superior a la materia y a la energia, y que sepamos que
existe en el Universo? jVida y mente! jVida y mente en todos sus diversos
grados de desarrollo! Entonces, preguntaréis: «;Queréis con esto decir que el
TODO es vida y mente?» Siy no, es nuestra respuesta. Si entendéis por vida y
mente lo que nosotros, pobres mortales, conocemos de ellas: jno, el TODO no
es eso! «Pero ¢de qué clase de vida y mentalidad estais hablando?»,
Preguntaréis.

La contestacion es Mente viviente, tan amplia como nosotros podamos
concebirla, puesto que la vida y la mente son superiores a la fuerza puramente



mecanica o a la materia. Mente infinita y viviente, si se compara con la vida y
la mentalidad finitas. Queremos indicar eso a lo que se refieren las almas
iluminadas, cuando reverentemente pronuncian la palabra: jEspiritu!

El ToDO es Mente viviente e infinita; los iluminados lo llaman Espiritu.



v

EL UNIVERSO MENTAL

El Universo es una creacion mental sostenida en la
mente del TODO.

EL KYBALION

El TODO es espiritu. Y ¢qué es espiritu? Esa pregunta no puede ser
contestada, puesto que definirla seria practicamente definir al ToDpO, el cual
no puede explicarse. El espiritu es simplemente la denominacién que los
hombres le dan a la mas elevada concepcion de la infinita Mente Viviente;
significa la «esencia real», tan superior a todo cuanto entendemos por mente
y vida como estas ultimas a la energia y la materia. El espiritu esta mas alla
de nuestra comprension, y usamos dicho término en el mismo sentido y
queriendo significar lo mismo que cuando hablamos del ToDO. Para nuestro
entendimiento podemos pensar del espiritu como de una Infinita Mente
viviente, teniendo en cuenta, al mismo tiempo, que no podemos
comprenderlo del todo. O hacemos esto o nos vemos obligados a dejar de
pensar.

Procederemos ahora a estudiar la naturaleza del Universo como un todo, y
también en sus partes. ;Qué es el Universo? Hemos visto que nada puede
existir fuera del Topo. ¢Eso quiere decir que el universo es el TopD0O? No, no
puede serlo, porque el Universo parece estar hecho de muchas, de multiples
unidades, y se halla en continuo cambio; y, de todas maneras, no esta de
acuerdo con las ideas que nos hemos visto obligados a aceptar respecto al
TODO, segun ya indicamos en nuestra leccion anterior. Entonces, si el
Universo no es el Topo, debe de ser nada; tal es la inevitable consecuencia



que se presenta en la mente. Pero esto no satisface la pregunta, porque
nosotros somos sensibles y sentimos la existencia del Universo. Y si el
Universo es algo y no es el ToDO, ;qué puede ser? Examinemos la cuestion.

Si el Universo existe absolutamente, o cuando menos parece que existe,
debe de proceder en alguna forma del ToDO, ser su creacion. Pero como algo
no puede venir de nada, ;de qué pudo crearlo el ToDO? Algunos fil6sofos han
contestado a esta pregunta diciendo que el ToDO creé el Universo de si
mismo, esto es, sacandolo de su propia sustancia. Sin embargo, esta respuesta
no sirve, puesto que el TopDO no puede ser aumentado, ni disminuido, ni
dividido, segiin hemos visto ya, y aunque asi fuera no podria cada una de las
particulas del Universo estar segura de ser el TODO, puesto que este no puede
perder el conocimiento de si mismo, ni convertirse en un atomo, fuerza ciega
o ser viviente inferior. Algunos, tras haberse percatado de que el TODO es
todo, y reconociendo que ellos existian, han llegado a la extraordinaria
conclusion de que ellos y el TODO eran idénticos y han llenado el aire con sus
gritos: «Yo soy Dios», sirviendo de solaz a las multitudes y de motivo de
pena para los sabios. Si el atomo gritara: «Yo soy hombre», todavia seria
modesto en comparacion.

Pero ;qué es, en realidad, el Universo, si no es el Topo ni ha sido creado
por El separdndolo de su propia sustancia? ;Qué otra cosa debe de ser?, o
quiza seria mejor preguntar: ;de qué otra cosa puede haberlo formado? Esta
es la gran cuestion. Nos encontramos con que el principio de correspondencia
(véase el capitulo I) viene en nuestra ayuda. El antiguo axioma hermético
«como arriba es abajo» puede ser empleado ahora para iluminar este punto.
Tratemos, pues, de comprender algo de lo que sucede en los planos
superiores, examinando lo que sucede en el nuestro. El principio de
correspondencia puede aplicarse a esto lo mismo que a cualquier otro
problema. Veamos. En su propio plano de existencia, ;jcomo crea el hombre?
En primer lugar, puede crear haciendo o construyendo algo con los materiales
que el mundo externo le brinda. Sin embargo, esto no nos sirve, porque fuera
del TODO no existen materiales de ninguna clase con los que El pueda crear.
En segundo lugar, el hombre puede crear por medio de la fecundacién, que
no es mas que su multiplicacion, acompafiada por la transferencia de una
parte de su propia sustancia a la matriz de la madre. Pero esto tampoco nos
sirve, porque el TODO no puede transferir o sustraerse a si mismo una porcion,
ni reproducirse o multiplicarse a si mismo. En el primer caso habria una



sustraccion de su sustancia o adicion al Topo, lo que es un absurdo. ;No
existe otro medio por el cual crea el hombre? Si, hay otro: la creacion mental,
para la cual, él no emplea materiales que le aporte el mundo externo, ni se
reproduce a si mismo y, sin embargo, su espiritu compenetra su creacion
mental.

Siguiendo el principio de correspondencia, se puede pensar
justificadamente que el TODO crea al Universo mentalmente, de una manera
parecida al proceso mediante el cual el hombre elabora sus imagenes
mentales. Y he aqui que en esta descripcion coinciden tanto el dictamen dado
por la razon como el de las almas iluminadas, segun se puede encontrar en
sus escritos o en sus enseflanzas. Tales son las doctrinas de los sabios. Tales,
las que ensefi6 Hermes.

El ToDO no puede crear de ninguna manera, excepto mentalmente, sin
emplear materiales (puesto no hay ninguno) ni reproduciéndose (lo que
también es imposible). No hay escapatoria para esta conclusion de la razon, la
cual, como ya hemos visto, concuerda perfectamente con lo que afirman los
iluminados. De igual manera que podéis vosotros crear un universo en
vuestra propia mente, asi el TODO crea los cosmos en la suya propia. No
obstante, vuestro universo seria la creacion de una mente finita, en tanto que
la del ToDO seria la creacion de un Infinito. Las dos son iguales en clase, pero
difieren infinitamente en grado. Examinaremos mas estrictamente el proceso
de la creacion y manifestacion conforme vayamos avanzando en nuestro
estudio. Este es el punto que debéis fijar por ahora en vuestras mentes: el
Universo y todo lo que él contiene es una creacion mental del ToDO; todo es
mente.

El TODO crea en su mente infinita innumerables
universos, los cuales existen durante eones de
tiempo, y asi y todo, para El, la creacidn, el
desarrollo, la decadencia y la muerte de un millon
de universos no significa mds que el tiempo que se
emplea en un abrir y cerrar de 0jos.

La mente infinita del ToDpo es la matriz del Cosmos.

EL KYBALION



El principio de género o generacion (véase el capitulo I) se manifiesta en
todos los planos de la vida: material, mental y espiritual. Pero, segun ya
hemos indicado anteriormente, «género» no significa «sexo», pues el tltimo
no es mas que la manifestacion material del primero. «Género» significa «lo
relativo» a la generacion o creacion. Y dondequiera que algo se genera o se
crea, sea en el plano que sea, el principio de género esta alli manifestandose.
Y esto es verdad, incluso en lo que se refiere a la creacion de los universos.

Ahora no vayais a suponer que estamos ensefiando que hay un dios
creador macho y otro hembra. Esto no seria mas que una mistificaciéon de las
antiguas ensefianzas al respecto. La verdad es que el TODO, en si mismo, esta
mas alla del género, asi como también mas alla de toda otra ley, incluyendo
las del tiempo y del espacio. El es la ley de la cual todas las leyes proceden y,
por tanto, no puede estar sujeto a estas ultimas. Sin embargo, cuando el ToDO
se manifiesta en el plano de la generacion o creacién, actiia de acuerdo con la
ley y con el Principio, pues se esta moviendo en un plano inferior de
existencia. Y consecuentemente, El manifiesta el principio de género en sus
aspectos masculino y femenino, en el plano mental, por supuesto.

Esta idea podria pareceros un tanto chocante si la ois por primera vez,
aunque otras veces la habéis aceptado pasivamente en vuestras concepciones
diarias. Hablais de la paternidad de Dios y de la maternidad de la Naturaleza,
de Dios como padre divino y de la Naturaleza como madre Universal, y asi
habréis conocido instintivamente el principio del Género en el Universo. ;No
es asi?

Sin embargo, las ensefianzas herméticas no implican una dualidad real —el
TODO es UNO-; los dos aspectos son simples fases de manifestacion. La
doctrina es que el principio masculino manifestado por el TODO permanece,
en cierta manera, aparte de la creacion mental del Universo. Proyecta su
Voluntad sobre el principio femenino (que puede ser llamado naturaleza), en
el que comienza la obra evolutiva de un Universo, desde simples «centros de
actividad» hasta el hombre, e incluso a mas elevados planos de existencia que
el humano, todo ello de acuerdo con bien establecidas leyes de la Naturaleza.
Si preferis las antiguas imagenes mentales, podéis concebir el principio
masculino como Dios, el padre, y el principio femenino como Naturaleza, la
madre universal, de cuya matriz todas las cosas nacen. Esto es algo mas que
una simple figura poética de lenguaje: es una idea del proceso de creacion de
un Universo. Pero recordad siempre que el Topo es UNO, que en su mente
infinita es donde se crean, generan y existen los cosmos.



Podria ayudaros a concebir esto propiamente aplicarle la Ley de
correspondencia en vuestra propia mente. Sabéis que esa parte de vosotros
que llamais «yo» en cierto sentido permanece, aparte de la creacion de
vuestras imagenes mentales, en el intelecto. La parte de la mente donde se
efectia la generacion de imagenes puede ser llamada el «mi», en distincion
con el «yo», que permanece aparte y que examina los pensamientos, ideas e
imagenes del «mi». Como «arriba es abajo», acordaos, y los fenémenos de un
plano pueden emplearse para resolver los enigmas de los planos superiores e
inferiores.

¢No es acaso increible que vosotros, los hijos, sintais de forma instintiva
una reverencia hacia Padre-Mente? Resulta extraordinario que cuando
considerais las obras y las maravillas de la Naturaleza os sintais conmovidos
hasta lo mas profundo de vuestro ser. Es a vuestra madre-mente a quien o0s
estais estrechando, como un nifio se estrecha al seno de su madre.

No vayais a suponer que el pequefiisimo mundo que os circunda —la
Tierra—, que no es mas que un grano de arena en el universo, es el universo
mismo. Hay millones de millones de tales mundos, e incluso mucho mayores
que €l. Y hay millones de millones de tales universos que existen en la Mente
del Unico. También en nuestro sistema solar hay regiones y planos de vida
muy superiores a los nuestros, y seres, comparados con los que nosotros
somos, lo que las amebas respecto al hombre. Hay seres cuyos poderes y
atributos son mucho mas elevados que los del hombre, y este jamas ha
sofiado que pudieran existir. Sin embargo, a pesar de esto, esos seres fueron
en un tiempo lo que nosotros ahora, y seremos como ellos son, e incluso
superiores, porque tal es el destino del hombre, a juzgar por lo que nos dicen
los iluminados.

La muerte no es real, ni siquiera en sentido relativo: no es sino nacer en
una vida nueva, y nosotros ascendemos y seguiremos ascendiendo a planos
de vida cada vez mas elevados, durante eones y eones de tiempo. El Universo
es nuestra casa, nuestro hogar, y podemos explorarlo hasta sus mas lejanos
confines, antes de la consumacion de los tiempos. Estamos en la mente del
TODO y nuestras posibilidades y oportunidades son infinitas, lo mismo en el

tiempo que en el espacio. Y al fin del gran ciclo de eones, cuando el ToDO
reabsorba sus creaciones en si mismo, marcharemos alegremente porque
entonces seremos capaces de comprender la verdad de ser uNo con el TODO.
Esto es lo que nos aseguran los iluminados, esos que han avanzado tanto en el
sendero de realizacion.



Mientras tanto, permanezcamos tranquilos y serenos; estamos seguros y
protegidos por el Poder Infinito del Padre-Madre-Mente.

En la Mente del Padre-Madre, los hijos estdn en su
hogar.

EL KYBALION

No hay nadie que no tenga padre o madre en el
Universo.

EL KYBALION



VI



LA PARADOJA DIVINA

El sabio a medias, reconociendo la irrealidad
relativa del Universo, se imagina que puede
desdafiar sus leyes. Pero no es mds que un tonto vano
y presuntuoso, que se estrellard contra las rocas y
sera aplastado por los elementos, en razon de su
locura. El verdadero sabio, conociendo la
naturaleza del Universo, emplea la Ley contra las
leyes: las superiores contra las inferiores, y por
medio de la Alquimia transmuta lo que no es
deseable en lo valioso y de esta manera triunfa. El
adeptado consiste no en suerios anormales, visiones
o imdgenes fantasmagoricas, sino en el sabio
empleo de las fuerzas superiores contra las
inferiores, escapando asi de los dolores de los
planos inferiores vibrando en los mds elevados. La
transmutacion (no la negacion presuntuosa) es el
arma del Maestro.

EL KYBALION

Esa es la paradoja del Universo, la que resulta del principio de polaridad,
principio que se manifiesta cuando el TODO empieza a crear.

Aunque para el Topo infinito el Universo, sus leyes, sus poderes, su vida,
sus fendbmenos son como algo contemplado en el estado de meditacion o
ensuefio, el Universo debe ser tratado como real, y la vida, las acciones y los
pensamientos han estar basados en ello, acordemente, aunque cada uno tenga
un claro conocimiento y realizacion de la Verdad Superior respecto a su
propio plano y leyes. Si el ToDO hubiera imaginado un Universo real, seria
desastroso para este, porque entonces no podria ascenderse de lo inferior a lo
superior, el Universo se habria convertido en algo fijo, inmovil, y el progreso



resultaria imposible. Y si el hombre, por su parte, debido a su semisabiduria,
actia, vive y piensa en el Universo como si fuera un suefio (parecido a sus
propios ensuefios finitos), asi se convertira efectivamente para €l y, al igual
que un cadaver que caminase, se encontrara dando vueltas y mas vueltas en
un circulo, sin hacer el menor progreso y siendo forzado por ultimo a
despertarse y vivir por las leyes naturales que él habia olvidado. Conservad
siempre la mente fija en la Estrella, pero mirad dénde ponéis los pies, no
vayais a hundiros en algin abismo. Recordad la paradoja divina que afirma
que si bien el «Universo no es, sin embargo es». Recordemos siempre los dos
polos de la verdad: lo absoluto y lo relativo. Guardémonos de las verdades a
medias.

Lo que los hermetistas conocen como la «Ley de la paradoja» es un
aspecto del principio de polaridad. Las escrituras herméticas estan llenas de
toda clase de referencias respecto a esa paradoja que se descubre en todos los
problemas de la Vida y del Ser. Los instructores estan siempre batallando
para impedir que sus estudiantes omitan el «otro lado» de cualquier cuestion,
y sus recomendaciones se dirigen especialmente a los problemas de lo
absoluto y de lo relativo, que tanto confunden a los alumnos de filosofia y
que obligan a tantos a obrar y a pensar contrariamente a lo que se conoce
como «sentido comdn». Recomendamos mucho a nuestros estudiosos que se
aseguren de haber comprendido bien la paradoja divina de lo absoluto y lo
relativo, evitando de esa manera ser hipnotizados por el falso espejismo de la
verdad a medias o semiverdad. Desde este punto de vista ha sido escrita esta
leccion. Leedla cuidadosamente.

La primera idea que se le ocurre al pensador que ha comprendido y
realizado la verdad de que el Universo es una creacion mental del ToDO es la
de que el Universo y todo cuanto este contiene son una pura ilusion, una
irrealidad, contra cuya idea se revuelve instantaneamente. Pero esto, al igual
de otras grandes verdades, debe ser considerado desde los puntos de vista
absoluto y relativo. Desde el plano absoluto, el Universo es, por supuesto,
una ilusion, un suefio, una fantasmagoria, si se compara con el TODO en si
mismo. Esto lo reconocemos nosotros mismos cuando hablamos del mundo
como de un suefio que va y viene, que nace y muere, desde el momento que
es mudable, que cambia, que es finito e insustancial, debe estar ligado a la
idea de un Universo creado, cuando se compara con el ToDO mismo, sin
importar cual puede ser nuestra creencia respecto a la naturaleza de ambos.
Filésofos, metafisicos, cientificos y tedlogos, todos estan de acuerdo sobre



ello, y esta concepcion se encuentra en todos los sistemas filoséficos y
religiosos, asi como en las respectivas teorias de las escuelas metafisicas y
teologicas.

Las enseflanzas herméticas no predican la insustancialidad del Universo en
términos mas fuertes que los que os son mas familiares, aunque la exposicion
del asunto pueda pareceros algo mas contundente. Todo cuanto tenga un -
principio y un fin, en cierto sentido, debe ser irreal e ilusorio, y el Universo
se encuentra en este caso, sea cual sea el sistema de las escuelas de
pensamiento. Desde el punto de vista absoluto, nada hay real excepto el
TODO, independientemente de los términos que empleemos al pensar sobre
ello o al comentarlo. Bien sea que el Universo haya sido creado de materia, o
bien se trate de una creacién mental del ToDO, es insustancial, mudable,
sujeto al tiempo, al espacio, al cambio. Debemos comprender y sentir bien
esto antes de pensar y examinar la concepcion hermética de la naturaleza
mental del Universo. Examinad cualesquiera otras concepciones, y ved si
existe alguna que no lo admita.

No obstante, el punto de vista absoluto muestra inicamente un solo lado
de la cuestion; el otro es su aspecto relativo. Las verdades absolutas han sido
definidas como «las cosas, tal como las conoce y las ve la mente de Dios»,
mientras que las verdades relativas son «las cosas tal como la mas elevada
razon del hombre las comprende». Y de esta manera, mientras que para el
TODO el Universo debe ser ilusorio e irreal, un simple suefio o el resultado de
la meditacion, para las mentes finitas que forman parte de ese Universo, y
mirando a través de las facultades mortales, el Universo es ciertamente real, y
asi debe ser considerado. Al reconocer asi el punto de vista absoluto, no
cometeremos el error de ignorar o negar los hechos y fenémenos del
Universo, tal como se nos presentan ante nuestras facultades mortales: no
somos el ToDo, recordémoslo.

Para emplear ilustraciones familiares, podemos reconocer el hecho de que
la materia «existe» para nuestros sentidos, y hariamos muy mal si asi no lo
reconociéramos. Y, a pesar de ello, nuestra mente finita reconoce la verdad
cientifica de que no existe tal materia desde el punto de vista de la ciencia y
que lo que llamamos materia no es mas que un agregado de atomos, atomos
que, a su vez, no son mas que unidades de fuerzas agrupadas que
denominamos «electrones» 0 «iones», vibrando constantemente en un
movimiento circular. Golpeamos una piedra y sentimos el impacto; parece ser
real, y a pesar de ello sabemos que no es mas que lo ya expuesto. Pero



recordemos que nuestro pie, que siente el golpe mediante la intervencion del
cerebro, es igualmente materia constituida por electrones, y que de esa
materia esta también hecho nuestro cerebro. Y, por ultimo, si no fuera por la
mente, no sabriamos nada ni del pie ni de la piedra.

Ademas, el ideal que un pintor o un escultor intentan reproducir en el
marmol o en el lienzo les parece muy real. Lo mismo sucede con los
personajes que crea la mente de un autor teatral, quien trata de expresarlos
para que los demas puedan reconocerlos. Y si esto fuera cierto en el caso de
nuestras mentes finitas, scual seria el grado de realidad de las imagenes
mentales creadas en la mente del Infinito? jOh, para los mortales este
universo de mentalidad es ciertamente muy real! Es el Unico que jamas
podremos conocer, aunque nos elevemos de plano en plano, cada vez mas
arriba. Para que lo pudiéramos conocer de otra manera, por propia
experiencia, tendriamos que ser el TODO mismo. Es muy cierto que cuanto
mas nos elevamos en la escala, tanto mas cerca nos encontraremos de la
mente del Padre y tanto mas evidente se hace la naturaleza ilusoria de lo
finito, pero mientras el TODO no nos absorba finalmente dentro de El mismo
no se desvanecera la vision.

De manera, pues, que no necesitamos basarnos en esa ilusion.
Reconozcamos mas bien la verdadera naturaleza del Universo y tratemos de
comprender sus leyes mentales, esforzandonos en emplearlas en la forma mas
efectiva para nuestro progreso ascendente conforme vamos viajando de un
plano a otro del ser. Las leyes del Universo no dejan de ser «leyes de hierro»
porque sean de naturaleza mental. Todos, excepto el TODO, estamos sujetos a
ellas. Lo que estd en la infinita mente del ToDO, es real, solo un grado menos
que la realidad misma que constituye la naturaleza del TopO.

No nos sintamos, por lo tanto, inseguros o temerosos; sintamonos
firmemente sostenidos en la mente infinita, ya que nada existe que pueda
dafiarnos o causarnos miedo. No hay poder alguno fuera del ToDO que pueda
afectarnos. Podemos permanecer tranquilos y seguros. Y en esta realizacion,
una vez alcanzada, existe una plenitud de seguridad y calma. Entonces
dormiremos serenamente sobre la firmeza inconcebible de lo Profundo y
descansaremos seguros sobre el Océano de la Mente Infinita que constituye al
Topo. En El, ciertamente, vivimos, nos movemos y tenemos nuestro ser.

La materia no es menos materia para nosotros mientras permanezcamos en
ese plano, aunque sepamos que no es mas que un agregado de particulas de



fuerza, o electrones, que vibran rapidamente, girando unas en torno de otras,
en la formacion de los atomos. Estos, a su vez, giran y vibran y forman asi las
moléculas, y la agrupacion de estas tltimas componen las grandes masas de
materia. Y no sera menos materia por el hecho de que, cuando avancemos en
nuestra investigacion, sepamos que la Fuerza, cuyas unidades son los
electrones, no es a su vez mas que una unidad de manifestacion de la mente
del TopO, y que como todo lo demas del Universo es puramente mental en su
naturaleza. Aunque en el plano de la materia tenemos que reconocer sus
fendmenos, podemos dominarla (como lo hacen todos los maestros en mayor
o menor grado) aplicandole las fuerzas superiores. Cometeriamos asi una
locura si negaramos la existencia de la materia en ese aspecto relativo.
Podemos, si, negar su dominio sobre nosotros; esta bien, pero no debemos
intentar ignorarla en su aspecto relativo, al menos mientras vivamos en este
plano.

Las leyes de la Naturaleza tampoco se hacen menos constantes o efectivas
por el hecho de que las conozcamos y sepamos que son simples creaciones
mentales. Obran plenamente en todos los planos. Y nos liberamos de las
leyes inferiores, aplicando las superiores, ya que solo podemos conseguirlo
de esta manera. Pero no podemos escapar a la Ley o elevarnos por encima de
ella completamente. Nadie, sino el TODO, puede escapar a la Ley, y esto es
debido a que el ToDO es la Ley misma, del cual todas las demas brotan. Los
mas avanzados maestros pueden adquirir los poderes que se atribuyen
generalmente a los dioses, y existen muchos grados del ser en la gran
jerarquia de la vida, cuyos poderes trascienden hasta los de los mas elevados
maestros, en un grado inconcebible para los mortales. Sin embargo, incluso el
Maestro mas grande y el ser mas elevado deben inclinarse ante la Ley y son
insignificantes ante los ojos del ToDO. Por consiguiente, si hasta esos
elevados seres, cuyos poderes exceden a los atribuidos por el hombre a sus
dioses, estan sujetos y sirven a la Ley, imaginad la presuncion del comun de
los mortales cuando mira las leyes de la Naturaleza como «irreales»,
visionarias e ilusorias, porque ha podido alcanzar a ver que esas leyes son de
naturaleza mental, o simples creaciones del TopO. Esas leyes que el TODO
quiere que rijan no pueden ser desafiadas o transgredidas. Mientras subsista
el Universo, subsistiran, porque aquel existe en virtud de esas leyes, las
cuales forman la trama o esqueleto en que el Universo se apoya.

El Principio Hermético del Mentalismo, a la vez que explica la verdadera
naturaleza del Universo sobre la base de que todo es mental, no cambia las



concepciones cientificas del Universo, de la vida o de la evolucién. En
realidad, la ciencia no hace mas que corroborar las ensefianzas herméticas.
Estas ultimas ensefian que la naturaleza del Universo es mental, mientras que
la ciencia afirma que es «material», o, posteriormente, que es «energia». Las
ensefianzas herméticas tampoco estan en pugna con el principio basico de
Herbert Spencer, que postulo la existencia de una «Energia Infinita y Eterna,
de la cual proceden todas las cosas». En verdad, los hermetistas reconocen en
la filosofia de Spencer la mas elevada expresion de la obra de las leyes
naturales que jamas se promulgara, y creen que Spencer era una
reencarnacion de un antiguo filésofo que vivié en Egipto hace millares de
afios, y que mas tarde vivio como Heraclito, el filosofo griego del afio 500 a.
de C. Y consideran que su doctrina de la «energia infinita y eterna» esta de
acuerdo con las enseflanzas herméticas, siempre con el agregado de que esa
energia es la mente del TopO. Con esta clave maestra de la Filosofia
Hermética puede el estudiante de Spencer abrir muchas puertas de las
concepciones filoséficas internas del gran pensador inglés, cuyas obras
muestran los resultados de su preparacion en sus encarnaciones anteriores.
Sus enseflanzas respecto a la Evolucién y al Ritmo estan casi de perfecto
acuerdo con la Doctrina Hermética referente al principio del Ritmo.

Asi pues, el estudiante no necesita dejar a un lado los puntos de vista
cientificos referentes al Universo. Todo lo que se le pide es que comprenda el
principio basico de que el ToDO es mente, de que el Universo es mental:
sostenido con firmeza en la mente del ToDO. Y encontrara que los otros seis
principios concuerdan perfectamente con este conocimiento cientifico y
serviran para dilucidar plenamente los puntos oscuros. No hay que
maravillarse de ello, si se considera la influencia que el pensamiento
hermético ejercié sobre los filésofos primitivos de Grecia, sobre cuyas
doctrinas descansan en gran parte las teorias de la ciencia actual. La
aceptacion del primer principio hermético (Mentalismo) es la tnica gran
diferencia entre la ciencia moderna y los estudiantes herméticos, y la primera
se va dirigiendo gradualmente hacia ese punto, conforme avanza a través de
la oscuridad y va encontrando su camino en el laberinto en el que se ha
metido en busca de la Realidad.

El objeto de esta leccion es imprimir en la mente del estudiante el hecho
de que el Universo, sus leyes y sus fenomenos son tan reales, en lo que al
hombre concierne, como lo serian bajo las hipotesis del materialismo y de la
energia. Bajo cualquier hipotesis, el Universo, en su aspecto externo, esta



siempre cambiando y es transitorio; y por consiguiente, se halla desprovisto
de realidad sustancial. Pero, y notad el otro polo de la verdad, bajo cualquiera
de dichas hipdtesis estamos obligados a obrar y a vivir como si esas cosas
fugaces fueran reales y sustanciales, aunque con esta diferencia siempre:
segun las doctrinas se ignoraba el poder mental como Fuerza Natural,
mientras que ahora vemos que el Mentalismo es la mayor fuerza de esa clase.
Y esta sola diferencia basta para revolucionar la vida de aquellos que
comprenden el principio, la practica y las leyes resultantes.

Por ultimo, una vez que se comprenda la ventaja del Mentalismo, se
aprende a conocer, emplear y aplicar las leyes resultantes. Sin embargo, no se
debe caer en la tentacion que, segtn indica El Kybalion, acecha al semisabio
que lo hace hipnotizarse por la aparente irrealidad de las cosas; como
consecuencia de ello, camina de un lado para otro como sofiando, viviendo en
un mundo de ensuefios, ignorando la vida diaria y su trabajo, para al final
destrozarse contra las rocas y disolverse en los elementos, en razén de su
locura. Mas bien, seguid el ejemplo del sabio que la misma autoridad indica:
«Usese la Ley contra las leyes; lo superior contra lo inferior, por el arte de la
alquimia transmutad lo que no es deseable en lo estimable, triunfando en esa
forma». De acuerdo con esta doctrina, debe evitarse la semisabiduria, que es
locura y que ignora la verdad de que «el dominio consiste no en suefios
anormales o visiones y fantasticas imaginaciones, sino en emplear las fuerzas
superiores contra las inferiores, escapando asi a los dolores de los planos
inferiores mediante la elevacion a los superiores». Recordad siempre que la
«transmutacion y no la negacion presuntuosa es el arma del Maestro». Las
citas antedichas pertenecen a EI Kybalion, y son muy dignas de tener siempre
presentes.

No vivimos en un mundo de suefios, sino en un Universo que, si bien
relativo, es real cuando menos en lo que concierne a nuestra vida y obras.
Nuestra mision en el Universo no es negar su existencia, sino vivir,
empleando debidamente sus leyes para ascender de lo inferior a lo superior,
viviendo y haciendo lo mejor que podamos dentro de las circunstancias que
surgen cada dia, y experimentando, todo lo posible, nuestras mas elevadas
ideas e ideales. El verdadero significado de la vida no es conocido por el
hombre en este plano —si es que alguien lo conoce—; pero los mas sabios, y
nuestras propias intuiciones también, nos ensefian que no nos equivocaremos
si tratamos de vivir lo mejor posible y realizar la tendencia universal en el
mismo sentido, a pesar de las aparentes evidencias en contra. Todos estamos



en el Camino, y esta via va siempre ascendiendo, con frecuentes sitios de
reposo.

Leed el mensaje de EI Kybalion, y seguid el ejemplo del sabio, evitando el
error del semisabio, quien perece en razon de su locura.



VII



EL TODO EN TODO

Si bien es cierto que todo esta en el TODO, no lo es
menos que el TODO esta en todas las cosas. El que
comprende esto debidamente ha adquirido el gran
conocimiento.

EL KYBALION

A menudo se ha oido a algunos repetir la afirmacién de que su Deidad era
«todo en todo», aunque poco se ha sospechado el intimo significado oculto
encerrado en esas palabras emitidas tan a la ligera. La expresion comunmente
empleada es lo que ha quedado de la maxima hermética del epigrafe. Como
dice El Kybalion: «El que comprende esto debidamente ha adquirido gran
conocimiento». Y si esto es asi, tratemos de comprender lo que significa,
dada su gran importancia. En esa maxima esta encerrada una de las mas
grandes verdades filosoficas, cientificas y religiosas.

Ya hemos dado la ensefianza hermética concerniente a la naturaleza
mental del Universo —la verdad de que «el Universo es Mental, sostenido en
la mente del TopO». Como asegura El Kybalion en el pasaje citado: «Todas
las cosas estan en el ToDO». Sin embargo, ha de notarse también la siguiente
afirmacioén relacionada: «Es igualmente cierto que el TODO esta en todas las
cosas». Esta contradiccion aparente es conciliable segun la ley de la Paradoja.
Es, ademas, una afirmacién hermética exacta sobre las relaciones que se dan
en el ToDO y su Universo mental. Ya hemos visto como todo esta en el TODO:
examinemos ahora el segundo aspecto del asunto.

La doctrina hermética indica que el ToDO es inmanente e inherente al
Universo, asi como en toda parte, particula, unidad o combinacion que existe
dentro del Universo. Los maestros suelen ilustrar este postulado refiriéndose
al Principio de Correspondencia. El Instructor le pide al estudiante que forme
una imagen mental —de una persona, una idea o algo que tenga forma mental;
un buen ejemplo seria el del autor que se esté formando una idea de los



personajes, el de un pintor o escultor que esté creando la imagen mental de lo
que trata de expresar con su arte—. En cada caso el estudiante vera que,
aunque la imagen tiene existencia y ser solo dentro de su propia mente, el
estudiante mismo, el autor, el pintor o el escultor es, en cierto sentido,
inmanente en dicha imagen. En otras palabras, toda la virtud, vida, espiritu o
realidad de la imagen mental se deriva de la «inmanente mente» del
pensador. Meditad esto un instante hasta que comprendais bien la idea.

Empleando otro ejemplo, podriamos decir que Otelo, Yago, Hamlet, Lear,
Ricardo III, etc., existieron en la mente de Shakespeare en el momento de su
concepcion o creacion. Y, sin embargo, Shakespeare existio también dentro
de cada uno de esos personajes, dandoles su vitalidad, su espiritu y su accion.

;Cual es el espiritu de los personajes que conocemos como Micawber,
Oliver Twist, Uriah Heep?... ;Es Charles Dickens o tiene cada uno de ellos
un espiritu personal, independiente de su creador? ;Tienen la Venus de
Meédicis, la Madonna Sixtina, el Apolo de Belvedere espiritus y realidad
propios o representan los poderes mentales y espirituales de quienes los
crearon? La Ley de la Paradoja explica que ambas proposiciones son ciertas,
consideradas desde los puntos de vista apropiados. Micawber es, a la vez,
Micawber y Dickens. Y mientras puede decirse que Micawber es Dickens,
Dickens no es idéntico a Micawber. El hombre, como el personaje, puede
exclamar: «El espiritu de mi Creador es muy diferente de la chocante
semiverdad que clamorosamente anuncian algunos semisabios, cuando
afirman: “Yo soy Dios’». Imaginad al pobre Micawber o al ratero Uriah Heep
exclamando: «Yo soy Dickens», o a cualquier otro personaje de las obras de
Shakespeare enunciando: «Yo soy Shakespeare». El TODO esta en la lombriz,
pero la lombriz esta muy lejos de ser el TopO. Sin embargo, aunque la
lombriz existe meramente como algo pequefio, creado y teniendo su ser
unicamente en la mente del ToDpO, el TODO es inmanente en ella, asi como en
las particulas que la componen. ;Puede haber algun misterio mayor que el
encerrado en esa proposicion: «Todo esta en el TODO y el TODO esta en todo»?

El estudiante comprendera, por supuesto, que los ejemplos dados con
anterioridad son necesariamente imperfectos e inadecuados, porque
representan la creacion de imagenes mentales en mentes finitas, mientras que
el Universo es la creacion de una mente infinita, y la diferencia entre los dos
polos las separa. Y, sin embargo, es solo cuestion de grado —el mismo
principio es el que opera—, el Principio de Correspondencia se manifiesta en
cada una: «Como arriba es abajo; como abajo es arriba».



Y en proporcion a la realizacion que obtenga el hombre de la existencia
del Espiritu Subyacente inmanente en su propio ser se elevara en la escala de
la vida. Esto es lo que significa el desarrollo espiritual: el reconocimiento, la
realizacion y la manifestacion del Espiritu interno. Recuérdese siempre esta
definicion (la del desenvolvimiento espiritual), porque contiene la verdad de
toda auténtica religion.

Existen muchos planos del Ser, muchos subplanos de vida, muchos grados
de existencia en el Universo. Y todos dependen del adelanto de los seres en la
escala, cuyo punto mas bajo es la materia mas densa; el Ser mas elevado esta
separado del Espiritu del ToDO solo por una sutilisima division. Y por todas
partes, a lo largo de esta escala de la vida, todo permanece en movimiento.
Todos estan en el sendero, cuyo fin y meta es el Topo. Todo progreso es una
vuelta al hogar. Todo se mueve hacia arriba, adelante, a pesar de las aparentes
contradicciones. Este es el mensaje del Iluminado.

La doctrina hermética concerniente al proceso de la creaciéon mental del
Universo es que, al principio del ciclo creador, el TODO, en su aspecto de ser,
proyecta su voluntad hacia su aspecto de «Devenir», y el proceso de la
creacion comienza. Se dice que este proceso se reduce a una disminucion
gradual de intensidad vibratoria hasta que se alcanza un grado muy bajo de
energia vibrante, en cuyo punto se manifiesta la forma mas densa posible de
materia. Este proceso se llama involucion, porque el TODO se «envuelve» en
su creacion. Y esto tiene su correspondencia en los procesos mentales de un
artista, escritor o inventor, quien se «envuelve» tanto en su creacion mental
que olvida casi completamente su propia existencia, pues en esos momentos
«vive en su creacion». Si en lugar de la palabra «envolverse» emplearamos
«absorberse», quiza dariamos una idea mas clara de lo que tratamos de
sugerir.

A este estado involucionario de la creacion suele también llamarsele la
«Emanacién» de la energia divina, asi como el estado evolucionario se
denomina «Absorcién». Al polo mas extremo del proceso creador se lo
considera el mas separado del ToDO, en tanto que el principio del estado
evolutivo es mirado como un retorno de la oscilacion del péndulo del Ritmo,
como una vuelta al hogar.

La ensefianza es que durante la Efusion las vibraciones se van
amortiguando gradualmente hasta que el impulso amortiguador cesa
finalmente, y es entonces cuando se produce el retorno de la oscilacion
pendular. Pero existe una diferencia: mientras que en la efusion se



manifiestan las fuerzas creadoras de manera compacta, como un todo, desde
el comienzo mismo del estado evolutivo o de «reabsorcion» se manifiesta la
ley de la individualizacion, esto es, la tendencia a separarse en unidades de
fuerza, de tal manera que lo que dej6 al ToODO como energia no
individualizada vuelva a su fuente originaria como innumerables unidades de
vida, altamente desarrolladas, que han ido subiendo cada vez mas alto en la
escala por medio de la evolucion fisica, mental y espiritual.

Los antiguos herméticos empleaban la palabra «meditacion» para describir
el proceso de la creacién mental del Universo en la mente del ToDO, aunque
también se empleaba frecuentemente el término «contemplacion». Pero la
idea que parece sugerir es la del empleo de la Atencion Divina. «Atencion»
es una palabra derivada de raiz latina, que significa «alcanzar», «llegar», y el
acto de atencion es realmente un «alcance», «una extension» de la energia
mental; de manera, pues, que comprenderemos perfectamente el concepto si
examinamos el verdadero significado de la atencion.

La doctrina hermética concerniente a la evolucion es que el ToDO, al haber
meditado sobre el principio de la creacién, y establecido asi la base material
del Cosmos, pensandolo en la existencia, gradualmente va despertandose de
su meditacion, y al hacerlo produce la manifestacién del proceso evolutivo,
en los planos material, mental y espiritual en orden sucesivo. Asi empieza el
movimiento ascendente, y todos los seres comienzan a dirigirse hacia el
Espiritu. La materia se va haciendo menos densa, las unidades vienen a ser,
las combinaciones se inician, la vida aparece y va manifestandose en formas
cada vez mas elevadas y la mente se va haciendo cada vez mas evidente,
vibrando todo cada vez mas intensamente. En una palabra, el proceso entero
de la evolucion, en todas sus fases, comienza y sigue de acuerdo con las leyes
del proceso de «absorcion». Todo esto ocupa eones y eones de tiempo —cada
eon esta compuesto por millones de afios—; pero, segun dice el Iluminado,
toda la creacion, incluyendo la involucion y la evolucion de un universo, no
es mas que un abrir y cerrar de ojos para el Topo. Al final de innumerables
ciclos de eones de tiempo el TODO retira su atencion (contemplaciéon) o
meditacion del Universo, porque la Gran Obra ha terminado, y todo queda
absorbido en El, (de quien en otro tiempo emergiera). Pero el misterio de los
misterios es que el Espiritu de cada alma no queda aniquilado, sino que se -
expande infinitamente, sumergiéndose uno en otro el Creador y el Creado.
Esa es la voz de la iluminacion.



El ejemplo expuesto sobre la meditacion y el subsiguiente despertar de ella
del TODO no son, por supuesto, mas que un intento de descripcion del proceso
infinito, mediante un ejemplo finito. No obstante, «como arriba es abajo». La
diferencia es solo de grado. Y asi, como el ToODO se despierta de su
meditacion sobre el Universo, asi también el hombre (a su debido tiempo)
cesara de manifestarse sobre el plano material y se ira retirando cada vez mas
en el Espiritu Interno que, ciertamente, es el «Yo Divino».

Hay algo mas de lo que deseamos hablar en esta leccion, y esto se
encuentra muy cerca del campo metafisico de la especulacion, aunque
nuestro proposito es simplemente mostrar la futilidad de tal especulacion.
Aludimos a la pregunta que inevitablemente se presenta ante la mente de
todos los pensadores que se han aventurado a buscar la Verdad: «;Por qué
cred el Topo al Universo?». Esta pregunta podra ser formulada en diferente
forma, pero su esencia es siempre la misma.

Mucho han luchado los hombres para contestarsela, pero aun no se posee
respuesta alguna que merezca ese nombre. Algunos se han imaginado que el
TODO ganaria algo con ello, pero eso es absurdo, porque ¢qué es lo que podra
obtener el TODO que ya no posea? Otros aseguran que el TODO desea amar a
algo, o que lo habia creado para divertirse, o porque estaba solo, o para
manifestar su poder. Pero todas esas respuestas son pueriles y pertenecen a la
primera infancia del pensamiento.

Algunos han tratado de explicar el misterio presumiendo que el TODO se
vio «compelido» a crear, en razon de su «naturaleza interna» o su «instinto
creador». Esta idea, si bien representa un adelanto sobre las otras, tiene un
punto débil. Si su «naturaleza interna» o «instinto creador» lo impulsara a
hacer algo, la naturaleza interna o instinto creador seria el Absoluto, en lugar
del ToDO, y de ahi que la proposicion falle por su misma base. Sin embargo,
el TODO crea y se manifiesta, y parece encontrar cierta satisfaccion al hacerlo.
Y es muy dificil escapar a la conclusion de que en algin grado infinito
deberia que tener algo que correspondiera a una naturaleza interna o instinto
creador en el hombre, con un Deseo y una Voluntad correspondientemente
infinitos. No podria obrar si no quisiera hacerlo, y no podria hacerlo a menos
que lo deseara, y no lo desearia si no obtuviera con ello alguna satisfaccion.
Y todo esto perteneceria a una Naturaleza interna, y podria postularse su
existencia de acuerdo con la Ley de Correspondencia, tanto interna como



externa. Este es el problema que subyace en la raiz misma de la dificultad y la
dificultad que se encuentra en la misma raiz del problema.

Estrictamente hablando, no puede decirse que haya ninguna «razén» para
obrar, porque una razon implica una causa, y el TODO esta por encima de la
causa y del efecto, salvo cuando su voluntad misma se convierte en una
causa, en cuyo momento el principio se pone en movimiento. De manera,
pues, que no puede pensarse en el asunto porque, el ToDO, es incognoscible.
Asi como nos vemos obligados a decir simplemente: EL. TODO ES, asi también
solo podemos decir que el TODO OBRA PORQUE OBRA. Y, en ultimo término, el
TODO es la razén en si misma, y puede decirse en verdad que El es su propia
razon, su propia ley, su propio acto, mejor atun: que el TODO, su razon, su acto
y su ley son uno, se trata de diferentes nombres de la misma cuestiéon. En
opinién de los que esto escriben, la respuesta se halla encerrada en el intimo
ser del TODO, en su ser secreto. L.a Ley de Correspondencia, segun creemos,
solo llega al aspecto del ToDO que denominamos el aspecto de devenir o de
estado. Tras ese aspecto se halla el de ser, en el cual todas las leyes se pierden
en la Ley, todos los principios en el Principio y el ToDO, el Principio y el Ser,
son idénticos, son uno y lo mismo. Por consiguiente, toda especulacion
metafisica sobre el punto es futil. Si nos ocupamos aqui de la cuestion es
unicamente para mostrar que, si bien reconocemos el hecho, reconocemos
también lo absurdo de las respuestas dadas por metafisicos y te6logos.

En conclusién, podra ser de interés para los estudiantes saber que en tanto
que algunos de los antiguos y modernos instructores herméticos se inclinan
mas bien a aplicar el Principio de Correspondencia a la cuestion, que da por
resultado la «naturaleza» interna, la leyenda dice que Hermes, el Grande,
cuando le fue hecha esa pregunta por alguno de sus mas avanzados
estudiantes, contest6 apretando los labios fuertemente y sin pronunciar una
palabra, como si indicara que no habia respuesta. Pero también puede ser que
quisiera aplicar el axioma de esta filosofia que dice que «los labios de la
Sabiduria permanecen cerrados, excepto para los oidos del entendimiento»,
en la creencia de que incluso sus mas aventajados discipulos no poseian la
comprension necesaria que los calificara para esa ensefianza. De cualquier
manera, si Hermes poseyo el Secreto, no lo comunicd, y al menos en lo que
al mundo concierne, los labios de Hermes estan cerrados al respecto. Y si
Hermes, el Grande, vacil6 en hablar, ;quién seria el osado mortal que tratara
de ensefarlo?



Pero, recordémoslo, cualquiera que sea la respuesta de este problema, si es
que hay alguna, la verdad es: «Si bien es cierto que todo esta en el ToDO, no

lo es menos que el ToDO esta en todas las cosas». Y, para terminar,
repetiremos las palabras de la cita: «El que comprenda esto debidamente ha
adquirido gran conocimiento».



VIII



LOS PLANOS DE CORRESPONDENCIA

Como arriba es abajo, como abajo es arriba.

EL KYBALION

El segundo Gran Principio Hermético encierra la verdad de que existe entre
los diversos planos de manifestacion de la vida y del ser una armonia,
concordancia y correspondencia. Esta verdad lo es porque todo cuanto existe
en el Universo emand de la misma fuente, y las mismas leyes, principios y
caracteristicas se aplican a todas las unidades o combinaciones de unidades
de actividad, conforme cada una manifiesta su propio fendmeno en su propio
plano.

Para facilitar la meditacion y el estudio, la Filosofia Hermética considera
que el Universo puede dividirse en tres clases de fendmenos, conocidos como
los Tres Grandes Planos:

1. El Plano Fisico.
2. El Plano Mental.
3. El Plano Espiritual.

Estas divisiones son mas o menos artificiales y arbitrarias, porque la
verdad es que no son mas que grados ascendentes en la gran escala de la vida,
de la cual el punto mas bajo es la materia indiferenciada, y el mas elevado el
del Espiritu. Y, ademas, los diferentes planos se difuminan unos en otros, de
manera que no puede establecerse una division firme y nitida entre la parte
superior del Plano Fisico y la inferior del Mental.

En una palabra, los Tres Grandes Planos pueden ser considerados como
tres grandes grupos de grados de vida en manifestacion. Y aunque el
proposito de este libro no nos permite entrar en una explicacion extensa,
daremos una descripcion general de ellos.

Para empezar, podemos considerar la pregunta a menudo formulada por el
neofito, que desea saber lo que significa realmente la palabra «Plano»,



término que se usa liberalmente y que apenas ha sido explicado, en muchas
obras de ocultismo. La pregunta se formula generalmente asi: «¢Un plano es
un lugar que tiene dimensiones, o no es mas que una condicion o estado?». Y
podemos contestar: «No, no es un lugar ni una dimensién ordinaria del
espacio; sin embargo, es mas que un estado o condicién». Puede ser
considerado como un estado o condicién; no obstante, el estado o condicion
es un grado dimensional, es una escala, y esta sujeto a medida. Parecera esto
quiza una paradoja, pero examinémoslo. Una «dimension» es una medida en
linea recta, relacionada con una medida base, etc. Las dimensiones ordinarias
del espacio son longitud o largo, latitud o ancho y grosor, o medida en linea
recta, conocida por los ocultistas y también por los hombres de ciencia,
aunque estos ultimos no le hayan dado todavia el nombre de dimension. Esta
nueva dimension, que por el momento es la base de muchas especulaciones
bajo el nombre de Cuarta Dimension, es el tipo usado para determinar los
«grados» o planos.

Esta cuarta dimension puede ser denominada la de la «Vibracion». Es un
hecho bien conocido por la ciencia moderna, asi como por los hermetistas,
quienes han encerrado esa verdad en su tercer principio, que «todo esta en
movimiento, todo vibra, nada esta en reposo». Desde la mas elevada
manifestacion hasta la mas baja, todo vibra. Y no solamente vibra de
diferente manera. Los grados de «intensidad» vibratoria constituyen los
grados de la Cuarta Dimension. Todos estos grados forman lo que los
ocultistas llaman «planos». Cuanto mas elevado es el grado de vibracién, mas
elevado es el plano. De manera, pues, que aunque un plano no es un lugar, ni
un estado o condicion, posee, sin embargo, cualidades comunes a ambos.
Algo mas tendremos que decir sobre las vibraciones en los proximos
capitulos, donde estudiaremos el principio hermético de la Vibracién.

Se recordara, no obstante, que los Tres Grandes Planos no son divisiones
reales de los fenomenos del Universo, sino simples medios arbitrarios
empleados por los herméticos para ayudar al pensamiento y al estudio de los
diversos grados y formas de la actividad y de la vida universales. El &tomo de
la materia, la unidad de fuerza, la mente del hombre y el ser del arcangel no
son mas que grados de una sola y misma escala, y todos son
fundamentalmente lo mismo; su Unica diferencia es una cuestion de grado y
de intensidad vibratoria: todos son creaciones del TODO, y tienen su existencia
dentro de su Mente Infinita.



Los herméticos subdividen cada uno de esos Tres Grandes Planos en siete
planos menores, y cada uno de estos en siete subplanos. Estas divisiones son
mas o menos arbitrarias y se difuminan unas en otras, pero han sido
adoptadas por conveniencias del estudio cientifico.

El Gran Plano Fisico y sus siete planos menores son la divisién que
comprende todos los fenomenos del universo que se refieren a las cosas,
fuerzas y manifestaciones fisicas. Incluye todas las formas de lo que
conocemos como materia, y todas las formas de lo que llamamos energia o
fuerza. Pero se debe recordar que la Filosofia Hermética no reconoce la
materia separada de la mente del ToDO. La proposiciéon es que la materia no
es mas que una forma de energia, esto es, energia de una intensidad vibratoria
inferior. Y de acuerdo con ello, los herméticos clasifican la materia bajo el
titulo de energia, y le adjudican tres de los siete planos menores del Gran
Plano Fisico.

Dichas siete divisiones menores son las siguientes:

El Plano de Materia (A).
El Plano de Materia (B).
El Plano de Materia (C).
El Plano de Sustancia Etérea.
El Plano de Energia (A).
El Plano de Energia (B).
7. El Plano de Energia (C).

SRR

El Plano de Materia A comprende las formas materiales s6lidas, liquidas y
gaseosas, tal como lo reconocen generalmente las obras de texto fisicas. El
Plano de Materia B incluye ciertas formas mas elevadas y sutiles de la
existencia que la ciencia comienza a conocer: los fenémenos de la materia
radiante, que pertenecen a la subdivision inferior de este plano menor. El
Plano de la Materia C abarca formas de la materia mas sutil y tenue, cuya
existencia ni siquiera sospechan los hombres de ciencia actuales. El Plano de
la Sustancia Etérea comprende lo que la ciencia denominaba «éter», sustancia
de tenuidad extrema y de prodigiosa elasticidad, que compenetra todo el
Espacio Universal y que obra como medio para la transmision de ondas de
energia tales como la luz, el calor, la electricidad, etc. Esta substancia etérea
es el eslabon de union entre la llamada materia y la energia, participando de
la naturaleza de ambas. La doctrina hermética dice que ese plano tiene siete



subdivisiones (como las de los demas planos menores), y que, en realidad,
hay siete éteres en lugar de uno.

Inmediatamente después viene el Plano de la Energia A, que comprende
las formas de energia que la ciencia conoce; sus siete subdivisiones son:
Calor, Luz, Magnetismo, Electricidad, Atraccion (gravitacion, cohesion,
afinidad quimica, etc.) y otras varias formas de fuerza que revelan los
experimentos cientificos pero que ain no han sido denominadas o
clasificadas. El Plano de la Energia B incluye siete subdivisiones de las mas
elevadas modalidades de energia, que aun no ha descubierto la ciencia, pero
que han sido llamadas «Las Fuerzas Sutiles de la Naturaleza», cuya
manifestacion se provoca mediante ciertos fenémenos mentales, que son
posibles merced a ellas. El Plano de la Energia C contiene siete subdivisiones
de energia tan elevadamente organizada que tiene muchas de las
caracteristicas de la vida, pero no son reconocidas por el hombre en el actual
estado de desarrollo, por lo que solamente las utilizan los seres del Planeta
Espiritual. Esa energia es inconcebible y puede ser considerada casi como
«poder divino». Los seres que la emplean son como dioses, incluso
comparandolos con el tipo humano mas elevado que conozcamos.

El Gran Plano Mental comprende esas formas vivientes que conocemos en
la vida ordinaria, asi como otras formas no tan bien conocidas, salvo por los
ocultistas.

La clasificacion de los siete planos mentales menores no es muy
satisfactoria, ya que resulta mas bien arbitraria (salvo que se acompafiara por
complicadas explicaciones que son ajenas al proposito de este libro), pero la
mencionaremos:

El Plano de la Mente Mineral.

El Plano de la Mente Elemental (A).
El Plano de la Mente Vegetal.

El Plano de la Mente Elemental (B).
El Plano de la Mente Animal.

El Plano de la Mente Elemental (C).
7. El Plano de la Mente Humana.

SR R o e

El Plano de la Mente Mineral comprende los estados o condiciones de las
unidades, entidades o grupos y combinaciones de ellas, que animan las
formas conocidas bajo el nombre de minerales, sustancias quimicas, etc.
Estas entidades no deben ser confundidas con las moléculas, atomos y



particulas, ya que estos ultimos solo son el cuerpo material de dichas
entidades, asi como el cuerpo del hombre no es mas que su forma material y
no él mismo. A esas entidades se las puede llamar «almas» en cierto sentido,
y son seres vivientes de escaso grado de desarrollo, vida y mentalidad, apenas
un poco mas que las unidades de «energia viviente» que comprenden las
subdivisiones superiores del mas elevado plano fisico. E1 hombre corriente no
suele atribuirle mente, alma o vida al reino mineral, pero todos los ocultistas
reconocen su existencia, y la ciencia moderna se esta encaminando
rapidamente hacia este punto de vista. Las moléculas, los atomos y las
particulas tienen sus «odios y amores», gustos y desagrados, atracciones y
repulsiones, afinidades y desafinidades, etc., y algunos hombres de ciencia
han expresado la opinién de que el deseo y la voluntad, las emociones y los
sentimientos de los atomos solo difieren en grado de los del hombre. No
tenemos espacio para comentar el asunto aqui. Todos los ocultistas saben que
es un hecho, y otros se refieren a los descubrimientos cientificos mas
recientes para que se pueda corroborar. Este plano presenta las siete
subdivisiones habituales.

El Plano de la Mente Elemental A comprende el estado o condicion y
grado de desarrollo mental y vital de una clase de entidades desconocidas
para el hombre corriente, pero que el ocultista conoce. Son invisibles para los
sentidos ordinarios humanos, pero, no obstante, existen y desempeflan su
papel en el Drama del Universo. Su grado de inteligencia es intermedio entre
las entidades minerales y quimicas, por una parte, y las entidades del reino
animal, por otra. Hay también siete subdivisiones en este plano.

El Plano de la Mente Vegetal y sus siete subdivisiones comprenden los
estados o condiciones de las entidades que encierra el mundo vegetal, los
fenomenos mentales y vitales que se conocen corrientemente. Muchas e
interesantes obras cientificas se han escrito ultimamente sobre la mente y la
vida de las plantas. Los vegetales tienen vida, mente y alma, tanto como los
animales, el hombre y el superhombre.

El Plano de la Mente Elemental B y sus siete subdivisiones engloban los
estados y condiciones de una forma de elementales o entidades invisibles,
que hacen su obra en el Universo, cuya mente y vitalidad forman parte de la
escala entre el Plano de la Mente Vegetal y el Plano de la Mente Animal,
participando de la naturaleza de ambos.

El Plano de la Mente Animal y sus siete subdivisiones comprenden los
estados y condiciones de las entidades, seres o almas, que animan los cuerpos



vivientes de los animales y que son conocidos por todos. No es necesario
entrar en detalles concernientes a este reino o plano de vida, porque el mundo
animal nos es tan conocido como el nuestro propio.

El Plano de la Mente Elemental C y sus siete subdivisiones incluyen las
entidades o seres invisibles, que participan de la naturaleza de la vida animal
y humana, en determinado grado y combinacién. Los elementos
pertenecientes a este plano, y que se encuentran en su grado mas elevado, son
semihumanos en inteligencia.

El Plano de la Mente Humana y sus siete subdivisiones comprenden las
manifestaciones de la vida y la mentalidad que son comunes al hombre en sus
varios grados y divisiones. En este punto debemos indicar el hecho de que el
hombre corriente actual ocupa la cuarta subdivision en el Plano de la Mente
Humana, y solo los mas inteligentes han cruzado los limites de la quinta
subdivision. Millones de afios ha empleado la raza para alcanzar este estadio,
y tardara muchos mas en llegar a las subdivisiones sexta y séptima. Pero
debemos recordar que ha habido razas anteriores a la nuestra que han pasado
por esos grados y después mas alla de ellos. Nuestra propia raza es la quinta
(con mucho los rezagados de la cuarta) que recorre el Sendero. En ella ha
habido unas cuantas almas avanzadas que han sobrepasado a la masa y
llegado a la sexta y hasta la séptima subdivision, y algunos un poco mas alla
todavia. El hombre de la sexta subdivision es el superhombre, y el de la
séptima, el ultrahombre.

Al considerar los siete planos mentales menores, nos hemos referido a los
tres planos elementales en un sentido general. No deseamos entrar en
mayores detalles en esta obra, porque el asunto no pertenece a esta parte de la
filosofia y de las ensefianzas generales. Pero os hemos explicado esto para
dar una idea un poco mas clara de las relaciones de estos planos con los que
nos son mas conocidos. Los Planos Elementales guardan la misma relacion
en mentalidad y vitalidad con los Planos Mineral, Vegetal, Animal y Humano
que las teclas negras de un piano con las blancas. Estas ultimas bastan para
producir musica, pero hay ciertas escalas, melodias y armonias en las que las
teclas negras desempefian su papel y su presencia es necesaria. Son también
imprescindibles como eslabones de union en las condiciones animicas, o
estados de ser diversos, entre los demas planos, alcanzandose asi ciertas
formas de desenvolvimiento. Y este hecho le dara al lector que pueda leer
entre lineas una luz nueva sobre el proceso de la evolucién, una nueva llave
para la secreta puerta de la vida que se oculta entre reino y reino. Todos los



ocultistas conocen perfectamente esos grandes reinos de Elementales, y las
obras esotéricas estan llenas de alusiones a ellos. Los que hayan leido Zanoni,
de Bulwer Lytton, y otras leyendas similares reconoceran a esas entidades
pertenecientes a los mencionados planos de la vida.

Pasando del Gran Plano Mental al Gran Plano Espiritual, ;qué es lo que
podriamos decir?, ;como podriamos explicar esos elevados estados del ser,
de la vida y de la mentalidad a individuos que son todavia incapaces de
comprender las subdivisiones mas elevadas del Plano de la Mente Humana?
Esa tarea es imposible. Solo podemos hablar en los términos mas generales.
¢Como podria describirse la luz a un hombre que haya nacido ciego?, ;como
explicar el azucar a quien nunca ha probado algo dulce?, ;como hablarle de
armonia musical a un sordo?

Todo lo que podemos decir es que los siete planos menores del Gran Plano
Espiritual (cada uno de los cuales tiene las usuales siete subdivisiones)
comprenden seres tan superiores al hombre actual como este ultimo es
superior al gusano o quiza a formas mas inferiores. La vida de esos seres
trasciende tanto a la nuestra que ni siquiera podemos pensar en sus detalles.
Su mente es tan elevada que, para ellos, nosotros apenas si pensamos, y
nuestros procesos mentales les parecen puros procesos materiales. La materia
que forma sus cuerpos es del plano mas elevado, y algunos se dice que estan
envueltos por pura energia.

¢Qué es lo que podria afirmarse sobre tales seres? En los siete planos
menores del Gran Plano Espiritual existen seres a quienes denominamos
Angeles, Arcangeles o semidioses. En los planos menores inferiores viven
aquellos a quienes damos el nombre de Maestros y Adeptos. Sobre ellos estan
las grandes jerarquias de huestes angélicas, inconcebibles para el hombre, y
sobre ellas se sitian los que sin irreverencia alguna podrian llamarse dioses,
pues su grado de elevacion en la escala es tan alto, tan grande su poder e
inteligencia, que sobrepasan todas las concepciones que el hombre se ha
formado sobre la Deidad. Esos seres estan mas alla de todo cuanto se pueda
imaginar, y la palabra «Divino» es la tinica que se les podria aplicar. Muchos
de esos seres, incluso las huestes angélicas, tienen sumo interés por las cosas
del Universo y desempefian un papel importantisimo en sus procesos. Esas
invisibles divinidades y auxiliares angélicas ejercen su influencia libre y
poderosamente en la obra de la evolucion y del proceso césmico. Su
intervencion ocasional y su auxilio directo en los asuntos humanos han dado
origen a muchas leyendas, creencias, religiones y tradiciones de las razas



pasadas y actuales. Han impuesto en alto grado su conocimiento y poder
sobre el mundo una y otra vez, siempre bajo la Ley del ToDO, por supuesto.

Sin embargo, incluso esos elevadisimos seres existen tan solo como
creaciones de la mente del TODO y estan sujetos a los procesos cosmicos y a
las leyes universales. Son todavia mortales. Podemos llamarlos «dioses» si
nos agrada, pero no son mas que nuestros hermanos mayores: las almas
avanzadas que han sobrepasado a sus compaferas y resucitado
temporalmente al éxtasis de la absorcién en el ToDO, para poder ayudar a la
raza en su ascendente viaje por el Sendero. Pero pertenecen al Universo y
estan sujetos a sus condiciones —son mortales y su plano es inferior al del
Espiritu Absoluto.

Solo los herméticos mas avanzados son capaces de comprender las
ensefianzas secretas concernientes al estado de existencia y a los poderes
manifestados en los planos espirituales. El fenémeno es tan superior al que se
produce en los Planos mentales que cualquier intento de descripcion solo
serviria para producir una gran confusién de ideas. Unicamente aquellos cuya
mentalidad ha sido cuidadosamente educada en la Filosofia Hermética
durante afios enteros y los que han traido consigo, de encarnaciones
anteriores, el conocimiento adquirido previamente pueden comprender de
forma adecuada lo que significan las ensefianzas referentes a los planos
espirituales. Y muchas de ellas las guardan celosamente los herméticos por
considerarlas demasiado sagradas, importantes e incluso peligrosas, para
divulgarlas publicamente. El estudiante inteligente comprendera lo que esto
significa cuando digamos que el significado de la palabra «Espiritu», tal
como la usan los herméticos, es sindbnimo de «poder viviente», de fuerza
animada, de esencia interna o vital, etc., algo que no debe confundirse con lo
que generalmente se atribuye al término en cuestion: «religion»,
«eclesiastico», «espiritual», «etéreo», santo, etc. El ocultista emplea el
término «Espiritu» en el sentido de «principio animador», lo que lleva
consigo la idea de poder, de energia viviente, de fuerza mistica, etc., ya que
sabe muy bien que lo que él conoce como poder espiritual puede ser
empleado con fines buenos o malos (de acuerdo con el principio de
polaridad), en este ultimo caso reconocido por la mayoria de las religiones en
sus concepciones de Satanas, Belzebu, el Diablo, Lucifer, Angeles caidos,
etc. Y por esta razon el conocimiento referente a esos planos ha sido
mantenido en el secreto, en el Santuario de los Santuarios de todas las
fraternidades esotéricas y ordenes ocultas. Ha sido guardado en la mas secreta



camara del Templo. Pero, y esto si podemos decirlo, los que alcanzaron
grandes poderes espirituales y los emplearon mal se crearon un Destino
terrible, y la oscilacion del péndulo del Ritmo inevitablemente los llevara al
otro extremo de la existencia material, desde cuyo punto tendran que volver
nuevamente a hacer el mismo camino a lo largo de las multiples espirales del
Sendero —pero siempre tendran como castigo el recuerdo vibrante de las
cumbres de donde cayeron debido a su mal obrar—. Las leyendas sobre los
angeles caidos tienen una base real, como saben todos los ocultistas. La lucha
interesada por el poder en los planos espirituales inevitablemente produce
que el alma egoista pierda su equilibrio espiritual y caiga tan abajo como
habia ascendido. Sin embargo, incluso a estas almas se les presenta la
oportunidad de volver sobre sus pasos, y hacen el viaje de vuelta pagando
una tremenda penalidad, de acuerdo con la invariable Ley.

Para concluir, recordaremos que, de acuerdo con el Principio de
Correspondencia que encierra la verdad de que «como arriba es abajo; como
abajo es arriba», los siete principios herméticos operan plenamente en los
diversos planos —fisico, mental y espiritual- y se manifiestan en todos ellos:
el Principio de Sustancia Mental, porque todos estan en la mente del ToDO; el
Principio de Correspondencia, porque existe analogia, acuerdo,
correspondencia y concordancia entre los distintos planos; el Principio de
Vibracion, porque las diferencias que los dividen son consecuencia de la
vibracion, como ya hemos explicado; el Principio de Polaridad, porque los
extremos 0 polos son aparentemente opuestos y contradictorios; el Principio
del Ritmo, debido a su flujo y reflujo, ascenso y descenso, entrada y salida; el
Principio de Causa y Efecto, porque todo efecto tiene su causa, y toda causa,
su efecto, y el principio de género, porque la energia creadora siempre esta
expresada y opera mediante los aspectos masculino y femenino

«Como arriba es abajo; como abajo es arriba». Los milenarios axiomas
herméticos encierran los grandes principios de los fenbmenos universales.
Conforme vayamos considerando los restantes principios, veremos cada vez
mas clara la verdad de la naturaleza universal de este gran Principio de
Correspondencia.



IX



VIBRACION

Nada reposa; todo se mueve; todo vibra.

EL KYBALION

El tercer Gran Principio Hermético —el Principio de la Vibracion— encierra la
verdad de que el movimiento se manifiesta en todo el Universo. Nada esta en
reposo; todo se mueve, vibra y circula. Este principio hermético fue
reconocido por algunos de los primitivos filésofos griegos, quienes lo
expusieron en sus sistemas. Pero después, durante siglos enteros, quedo
olvidado, salvo por los perseguidores de las doctrinas herméticas. En el siglo
xix la ciencia fisica redescubrié esa verdad, y los descubrimientos cientificos
del siglo xx aportaron su testimonio en corroboracion de esa verdad sostenida
por la antiquisima Filosofia Hermética.

La doctrina hermética no afirma solamente que todo esta en movimiento
constante, sino que las diferencias entre las diversas manifestaciones del
poder universal se deben por completo a los desiguales modos e intensidad
vibratoria. Y no solo esto, sino que incluso el TopO mismo manifiesta una
vibracion constante de tal infinita intensidad y rapidez que practicamente
puede considerarse como si estuviera en reposo. Los instructores llaman la
atencion del estudioso sobre el hecho de que incluso en el plano fisico un
objeto que gire rapidamente, como una rueda, por ejemplo, parece estar
inmovil. El espiritu es uno de los polos de vibracion, mientras que el otro
polo lo constituyen formas de materia extremadamente densas. Entre ambos
polos existen millones y millones de diferentes intensidades y modos de
vibracion.

La ciencia moderna ha comprobado que todo lo que llamamos materia y
energia no es mas que «modos de movimiento vibratorio», y algunos de los
mas avanzados hombres de ciencia se estan encaminando rapidamente hacia
el punto de vista que los ocultistas tienen sobre los fendmenos de la mente:



simples modos de vibracion o movimiento. Veamos ahora lo que la ciencia
tiene que decir sobre las vibraciones de la materia y la energia.

La ciencia afirma que toda materia manifiesta, en algin grado, la vibracion
producida por la temperatura o el calor. Esté un objeto frio o caliente (pues
ambos no son mas que grados de lo mismo), manifiesta ciertas vibraciones
caldricas, y en ese sentido esta vibrando. Todas las particulas de materia estan
siguiendo un movimiento circular, lo mismo las particulas que los astros. L.os
planetas giran en torno de un sol, y muchos de ellos giran también sobre sus
propios ejes. Los soles, a su vez, giran en torno de puntos centrales mayores,
y se cree que estos lo hacen alrededor de otros todavia mas grandes, y asi
sucesivamente, ad infinitum. Las moléculas de las que se compone cualquier
clase de materia se encuentran en constante vibracion, moviéndose unas en
torno de otras, y también unas contra otras. Las moléculas estan compuestas
por atomos, los cuales, como aquellas, se hallan igualmente en constante
movimiento y vibracién. Los atomos estan compuestos por particulas,
llamadas también «electrones», «iones», etc., que permanecen asi mismo en
un estado de rapidisima mocion, girando unos en torno de otros, con diversas
modalidades vibratorias. Y de esta manera, toda materia manifiesta vibracion,
de acuerdo con el principio hermético correspondiente.

Y asi sucede también con las diversas formas de energia. La ciencia dice
que la luz, el calor, el magnetismo y la electricidad no son mas que formas de
movimiento vibratorio relacionado de alguna manera con el éter, o
probablemente emanado de él. No ha tratado ain de explicar la naturaleza del
fendmeno conocido como cohesion —el principio de la atraccion molecular-,
ni de la afinidad quimica —el principio de la atraccion atémica—, ni de la
gravitacion (el mayor misterio de los tres) —el principio de atraccion por el
cual toda particula o masa de materia se siente atraida hacia cualquier otra
particula o masa—. La ciencia no comprende atin estas tres modalidades de
energia, si bien los estudiosos se inclinan a pensar que son también
manifestaciones de alguna forma de energia vibratoria, realidad que los
herméticos han ensefiado a lo largo del pasado.

El éter universal, cuya existencia postula la ciencia sin comprender
claramente su naturaleza, ya habia sido explicado por los herméticos, quienes
aseguraban que era una manifestacion superior de lo que erréneamente se
llamaba materia, es decir, que el éter era materia en un grado de vibracién
superior. El nombre que le daban era el de Sustancia Etérea, y decian que esta
sustancia era de tenuidad y elasticidad extremas, que llenaba el espacio



universal, que servia como medio de transmision para las ondas de energia
vibratoria como el calor, la luz, la electricidad, el magnetismo, etc. La
substancia etérea es el eslabon de union entre la modalidad de energia
vibratoria que conocemos como materia, por un lado, y la que conocemos
como energia o fuerza, por otro, manifestando ademas un grado de vibracion,
en intensidad y modo, completamente propio.

Los hombres de ciencia proponen como ejemplo para ver los efectos del
aumento de vibracion una rueda girando con rapidez. Supongamos primero
que la rueda gira lentamente. Diriamos que es un «objeto». Si el objeto gira
lentamente lo podremos ver con facilidad, pero no percibimos el menor
sonido. Si se aumenta gradualmente la velocidad, en pocos momentos se hace
esta tan rapida que comienza a oirse una nota muy baja y grave. Conforme
sigue incrementandose la velocidad, la nota se va elevando en la escala
musical, y asi se van distinguiendo una tras otra las diversas notas.
Finalmente, cuando el movimiento ha llegado a cierto limite, se llega a la
ultima nota perceptible por el oido humano, y si la velocidad aumenta atn,
sigue el mayor de los silencios. Nada se oye ya, pues la intensidad del
movimiento es tan alta que el oido humano no puede registrar sus
vibraciones. Entonces comienzan a percibirse poco a poco sucesivos grados
de color. Después de un tiempo, el ojo empieza a percibir un oscuro color
rojo. Este rojo va haciéndose cada vez mas brillante. Si la velocidad sigue
aumentando, el rojo se convertira en anaranjado, y el anaranjado en amarillo.
A continuacién seguiran sucesivamente matices verdes, azules y aifiiles, y
finalmente aparecera el matiz violeta. La velocidad se acrecienta mas aun y
desaparece todo color, porque el ojo humano ya no puede registrarlos. Pero
ciertas radiaciones emanan del objeto en revolucion: los rayos que se usan en
la fotografia y otras radiaciones sutiles de la luz. Después comienzan a
manifestarse los rayos conocidos bajo el nombre de X, y mas tarde empiezan
a emanarse electricidad y magnetismo.

Cuando el objeto ha alcanzado cierto grado de vibracion, sus moléculas se
desintegran, convirtiéndose en sus elementos originales o atomos. Después de
los atomos, segun el principio de vibracion, se separarian en innumerables
particulas o electrones, de los que estan compuestos. Y, finalmente, incluso
las particulas desaparecerian y podria decirse que el objeto estaria compuesto
por sustancia etérea. La ciencia no se atreve a llevar el ejemplo mas alla, pero
los herméticos aseguran que si las vibraciones continuaran aumentando, el
objeto pasaria sucesivamente por estados de manifestacion superiores,



llegando al plano mental y después al espiritual, hasta ser por ultimo
absorbido en el TODO que es el Espiritu Absoluto. El «objeto», sin embargo,
habria dejado de ser tal mucho antes de alcanzar la sustancia etérea, pero de
todas maneras el ejemplo es correcto en cuanto muestra los efectos del
aumento continuo de la intensidad vibratoria. Debe recordarse que en el
ejemplo anterior, con llegar a los estados en que el objeto irradia color, luz,
etc., no se ha resuelto atn la cuestion en esas formas de energia (que estan en
un grado mucho mas elevado), sino que simplemente se llega a un grado de
vibracion en el que esas energias se liberan hasta cierto punto de las
limitadoras influencias de las moléculas, los atomos y las particulas. Esas
energias, si bien son muy superiores en la escala a la materia, se hallan
aprisionadas y confinadas en las combinaciones materiales, en razén de las
fuerzas que se manifiestan a través de ellas, y empleando formas materiales;
de esta manera se confinan en sus creaciones corpoéreas, lo que, hasta cierto
punto, es innegable en toda creacion, por lo que la fuerza creadora queda
envuelta en su propia creacion.

Pero la doctrina hermética va mucho mas alla que la ciencia moderna y
afirma que toda manifestacion de pensamiento, emocion, razon, voluntad,
deseo o cualquier otro estado mental va acompanada por vibraciones, parte
de las cuales emanan al exterior y tienden a afectar a las mentes de los demas
por «induccién». Esta es la causa de la telepatia, de la influencia mental y de
otros efectos del poder de una mente sobre otra, que ya van siendo del
dominio publico, debido a la gran cantidad de obras que estan publicando
discipulos e instructores sobre estas materias.

Cada pensamiento, emocion o estado mental tiene su correspondiente
intensidad y modalidad vibratoria, y mediante un esfuerzo de la voluntad de
la persona o de otras, esos estados mentales pueden ser reproducidos, asi
como una nota musical puede ser reproducida haciendo vibrar las cuerdas de
un instrumento con la velocidad requerida, o como se puede representar un
color cualquiera. Conociendo el Principio de Vibracion, aplicado a los
fenémenos mentales, uno puede polarizar su mente en el grado que quiera,
obteniendo asi un perfecto dominio y control sobre sus estados mentales. De
la misma manera, podra afectar a las mentes de los demas, produciendo en
ellos los requeridos estados mentales. En una palabra, podra producir en el
Plano Mental lo que la ciencia logra en el fisico, es decir, las vibraciones a
voluntad. Este poder, por supuesto, puede adquirirse unicamente mediante las
instrucciones, los ejercicios y las practicas apropiadas, y la ciencia que las



ensefa es la de la «transmutacion mental», una de las ramas de la Filosofia
Hermética.

Una ligera reflexion sobre lo que hemos dicho mostrara que el Principio de
Vibracién esta oculto tras todos los maravillosos fenomenos de los poderes
manifestados por los Maestros y Adeptos, quienes pueden aparentemente
eludir las leyes de la Naturaleza, pero que, realmente, no hacen mas que
emplear una ley contra otra, un principio contra otro, y llevan a cabo sus
resultados modificando las vibraciones de lo material o de las energias,
realizando asi lo que comunmente llamamos milagros.

Como dijo una de las mas antiguas autoridades herméticas: «Aquel que ha
comprendido el Principio de Vibracion ha alcanzado el cetro del Poder».



X

POLARIDAD

Todo es dual; todo tiene polos; todo, su par de
opuestos; los semejantes y distintos son los mismos;
los opuestos son idénticos en naturaleza, difiriendo
solo en grado; los extremos se tocan; todas las
verdades son semiverdades; todas las paradojas
pueden reconciliarse.

EL KYBALION

El cuarto Gran Principio Hermético —el Principio de Polaridad— encierra la
verdad de que todo lo manifestado tiene dos lados, dos aspectos, dos polos:
un par de opuestos con innumerables grados entre ambos extremos. Las
antiguas paradojas, que siempre han confundido la mente de los hombres,
quedan explicadas si se comprende este principio. El ser humano siempre ha
reconocido algo semejante a este principio y ha tratado de expresar estas
paradojas con dichos, maximas o aforismos como los siguientes: «Todo es y
no es al mismo tiempo»; «Todas las verdades no son mas que semiverdades»;
«Toda verdad es medio falsa»; «Todas las cosas tienen dos lados»; «siempre
hay un reverso para cada anverso», etc.

Las enseflanzas herméticas opinan sobre la diferencia que existe entre
cosas en apariencia diametralmente opuestas que es solo cuestion de grado. Y
afirman que todo par de opuestos puede conciliarse y que la tesis y la
antitesis son idénticas en naturaleza. La conciliaciéon universal de los
opuestos se efecttia reconociendo este Principio de Polaridad. Ejemplos de él
pueden encontrarse en todas partes, después de un examen de la naturaleza



real de las cosas. El espiritu y la materia no son mas que polos de lo mismo, y
siendo los planos intermedios, cuestion de grados vibratorios meramente. El
TODO y los muchos son los mismos, la diferencia reside solamente en el grado
de manifestacion mental. De manera, pues, que la LEY y las leyes son los dos
polos de una unica y misma cosa. E igual sucede con el pPRINCIPIO y los
principios, con la MENTE infinita y la mente finita.

Si pasamos al plano fisico, encontramos que el Calor y el Frio son de
naturaleza idéntica, y su diferencia consiste en una simple cuestion de grados.
El termdémetro indica los grados de temperatura: el polo inferior es el llamado
«frio» y el superior, «calor». Entre ambos hay muchos grados de calor y frio
—pues cualquier nombre que se les dé es correcto—. De dos grados, el superior
es siempre mas caliente en comparacion con el inferior, que es mas frio. No
hay ningun sitio en el termémetro en el que cese el calor y comience el frio
de forma absoluta, sino que todo se reduce a vibraciones mas o menos
elevadas o bajas. Las mismas palabras «elevado» y «bajo» que nos vemos
obligados a usar no son mas que polos de la misma realidad: los términos son
relativos. Asi sucede igualmente con el «Este» y el «Oeste». Si viajamos
alrededor del mundo en direccion al Oriente, llegaremos a un punto que se
llama Occidente, considerandolo desde el punto de partida. Marcharemos lo
suficientemente lejos hacia el Norte y pronto nos encontraremos viajando
hacia el Sur, y viceversa.

La luz y la oscuridad son polos de lo mismo, con muchos grados entre
ambos, igual ocurre con la escala musical. Partiendo del si en adelante,
llegaremos a encontrar otro si, y asi sucesivamente; las diferencias entre los
extremos seran también cuestion de grado. En la escala del color sucede otro
tanto; la intensidad vibratoria es la tinica diferencia que existe entre el rojo y
el violeta. Lo grande y lo pequerio son relativos. Igualmente lo son el ruido y
la quietud, lo duro y lo blando, lo afilado y lo romo. Positivo y negativo son
los dos polos de una misma cosa, con innumerables gradaciones entre ambos.

Bueno y malo no son absolutos; a un extremo lo llamamos bueno y al otro
malo, o Bien al uno y Mal al otro, de acuerdo con el sentido que queramos
darle. Una cosa es menos buena que la que le es superior en la escala, pero, a
su vez, es mejor comparada con la que le es inferior en la escala.

Igual sucede en el plano mental. El amor y el odio son considerados
diametralmente opuestos, completamente diferentes e irreconciliables. Pero si
aplicamos el Principio de Polaridad, encontraremos que no existe un amor
absoluto o un odio absoluto, diferentes uno de otro. Los dos no son mas que



términos aplicados a los dos polos de la misma realidad. Empezando en
cualquier punto de la escala, encontramos «mas amor» 0 «menos odio» si
ascendemos por ella, 0 «menos amor» si descendemos, y esto es cierto, sin
importar nada el punto, alto o bajo, que tomemos como partida. Hay muchos
grados de amor y de odio, y existe también un punto medio donde el agrado y
el desagrado se mezclan en tal forma que es imposible distinguirlos. El valor
y el miedo quedan asi mismo bajo esta regla. L.os pares de opuestos existen
por doquier. Donde encontremos una cosa, encontraremos también su
opuesta: los dos polos.

Este hecho es el que permite al hermético transmutar un estado mental en
otro, siguiendo las lineas de polarizacion. Las cosas de diferente clase no
pueden transmutarse unas en otras, pero si las de igual clase. Asi pues, el
Amor no podra convertirse en Este u Oeste, o0 Rojo o Violeta, pero es posible
que se torne en Odio, e igualmente el Odio puede tornarse en Amor
cambiando su polaridad. El valor puede transmutarse en miedo y viceversa.
Los objetos duros pueden volverse blandos; las calientes, frios, y asi
sucesivamente, por lo que siempre es efectiva la transmutacién entre cosas de
la misma clase, pero de grado diferente. En caso de un hombre cobarde, si se
elevan sus vibraciones mentales a lo largo de la linea Miedo-Valor, se llenara
de valentia y desprecio por el peligro. E igualmente el perezoso puede
hacerse activo y enérgico, polarizandose simplemente a lo largo de las lineas
de la cualidad deseada.

Los discipulos familiarizados con los procedimientos mediante los cuales
las diversas escuelas de ciencia mental producen cambios en los estados
mentales de sus seguidores quiza no comprendan facilmente cual es el
principio que se oculta tras esos cambios. No obstante, una vez que se ha
entendido el Principio de Polaridad, se ve inmediatamente que esos cambios
mentales son ocasionados por una variacion de polaridad, por un
deslizamiento a lo largo de la misma escala. Este cambio no es de la
naturaleza de transmutar una cosa en otra completamente diferente, sino que
se reduce a una simple alteracion de grado de la misma cosa, lo que es una
diferencia importantisima. Por ejemplo, y sacando un ejemplo del Mundo
Fisico, es imposible cambiar el calor en agudeza, pesadez, elevacion, etc.,
pero puede ser facilmente transmutado en frio, con solo amortiguar la
vibracion. De la misma manera, el odio y el amor son reciprocamente
transmutables, asi como el miedo y el valor. Pero el Miedo no puede
transformarse en Amor, ni el Valor en Odio. Los estados mentales pertenecen



a innumerables clases, cada una de ellas con sus polos opuestos, a lo largo de
los cuales es posible la transmutacion.

Se comprendera facilmente que, tanto en los estados mentales como en los
fenémenos del plano fisico, los dos polos pueden ser -clasificados,
respectivamente, como positivo y negativo. Asi pues, el amor es positivo
respecto al odio, el valor respecto al miedo, la actividad respecto a la inercia,
etc. Y también se notara, incluso desconociendo el principio de vibracion,
que el polo positivo parece ser de grado superior al negativo, por lo que el
primero puede dominar facilmente al segundo. La tendencia de la Naturaleza
va en direccion a la actividad dominante del polo positivo.

Ademas del cambio de los polos de los propios estados mentales mediante
la aplicacién del arte de la polarizacion, el fenémeno de la influencia mental,
en sus multiples fases, demuestra que el principio puede extenderse hasta
abarcar los fenomenos de la influencia de una mente sobre otra, de lo que
tanto se ha escrito en los ultimos afios. Cuando se comprende que la
induccion mental es posible, esto es, que los estados mentales pueden
producirse por induccion de los demas, se vera cOmo puede comunicarse a
otra cierta clase de vibracion o polaridad, cambiandose asi la polarizacion de
la mente entera. La mayoria de los resultados obtenidos mediante los
«tratamientos mentales» se obtienen segun ese principio. Por ejemplo, una
persona esta triste, melancolica y temerosa. Un cientifico eleva su propia
mente al deseado grado de vibracion, mediante su voluntad previamente
ejercitada, y de esta manera obtiene la polarizacion requerida en su propia
mente. Por induccion, produce un estado mental analogo en el otro; como
resultado, las vibraciones del paciente se intensifican y este se polariza hacia
el polo positivo de la escala, en lugar de hacia el negativo, y sus temores,
melancolia, etc., se transforman en valor, contento y parecidos estados
internos. Un poco de meditacion sobre el asunto demostrara que esos
cambios mentales se efectiian casi todos a lo largo de las lineas de
polarizacion, y que se trata mas bien de una cuestion de grado que de clase.

El conocimiento de este gran principio hermético permitira comprender
mejor los propios estados mentales, asi como los de los demas. Se vera que
esos estados son puramente cuestion de grados, y al comprobar el hecho se
podra elevar las vibraciones interiores a voluntad, cambiando su polaridad,
haciéndose duefio de los propios pensamientos, en lugar de ser su esclavo y
servidor. Este conocimiento permitira ademas ayudar a otros
inteligentemente, cambiando, mediante los métodos apropiados, su polaridad.



Es muy conveniente familiarizarse con este principio, porque su comprension
correcta arrojara muchisima luz sobre problemas dificiles y oscuros.



XI



RITMO

Todo fluye y refluye, todo asciende y desciende; la
oscilacion pendular se manifiesta en todas las
cosas; la medida del movimiento hacia la derecha
es la misma que la de la oscilacion izquierda; el
Ritmo es la compensacion.

EL KYBALION

El quinto Gran Principio Hermético —el Principio del Ritmo- encierra la
verdad de que en todo se manifiesta una oscilacién medida, un movimiento
de ida y vuelta, un flujo y reflujo, un movimiento semejante al del péndulo,
una marea con su sube y baja, manifestandose siempre entre los dos polos los
planos fisico, mental y espiritual. El Principio del Ritmo esta estrechamente
relacionado con el Principio de la Polaridad descrito en el capitulo anterior,
ya que el ritmo se manifiesta entre los dos polos establecidos por el Principio
de la Polaridad. Esto no significa, sin embargo, que la oscilacion ritmica vaya
hasta los extremos de cada polo, pues esto sucede rarisimas veces. En
realidad, es muy dificil establecer los opuestos polares extremos en la
mayoria de los casos. Pero la oscilacion es siempre «hacia» un polo primero,
y después «hacia» el otro.

Siempre hay una acciéon y una reaccion, un avance y un retroceso, una
elevacién y una caida manifestandose en todas las cosas y fenomenos del
universo. En mundos, hombres, animales, vegetales, minerales, energias,
fuerzas, mente y materia, e incluso en el mismo espiritu, se manifiesta este
principio: en la creacion y destruccion de los mundos, en la elevacion y caida
de las naciones, en la historia de la vida de todo cuanto existe y, finalmente,
en los estados mentales del hombre.

Empezando por las manifestaciones del Espiritu —el ToDO—, se vera que
siempre hay una Emanacién, seguida de Absorcién, «la respiracion y la
aspiracion de Brahma», segin aseguran los brahmanes. Los universos se



crean, alcanzan el punto mas bajo de materialidad, y entonces comienza la
oscilacion de vuelta. Los Soles nacen, alcanzan la cumbre de su poder,
empieza el progreso de su retrocesion y después de incontables eones se
convierten en masas de materia muerta, esperando otro impulso que imparta
en ellos nuevas energias internas y que los lleve a un nuevo ciclo de vida
solar. Y asi sucede con todos los mundos —nacen, crecen y mueren, solo para
renacer de nuevo—. Y con todo lo que posee cuerpo o forma: oscilan de la
accion a la reaccién, del nacimiento a la muerte, de la actividad a la
inactividad, y de nuevo comienza el ciclo. Lo mismo sucede con todos los
grandes movimientos filoséficos, credos de cualquier clase, gobiernos,
naciones, etc.: nacen, crecen, llegan a su madurez, decaen y mueren, solo
para renacer de nuevo. La oscilacion pendular es evidente por doquier.

La noche sigue al dia y el dia a la noche. El péndulo oscila del verano al
invierno y de este a aquel. Las particulas, atomos y moléculas, asi como todas
las masas de materia, oscilan en torno del circulo que corresponde a su
naturaleza. No existe el reposo absoluto o cesacion de movimiento, sino que
todo movimiento participa del Ritmo. Este principio es de aplicacion
universal. Puede ser aplicado a cualquier cuestion o fenémeno de las
innumerables fases de la vida, incluidas todas las facetas de la actividad
humana. Siempre existe la oscilacion ritmica de un polo a otro. El Péndulo
Universal permanece en movimiento en todo momento. Las mareas de la vida
fluyen y refluyen de acuerdo con la Ley.

La ciencia moderna reconoce el principio del Ritmo, y lo considera de
aplicacién universal en cuanto se refiere a lo material. Pero los herméticos lo
llevan mucho mas alla y saben que sus manifestaciones se extienden a las
actividades mentales del hombre, y que €l solo explica la gran sucesion de
sus modalidades, sentimientos y otros cambios contundentes que notamos en
nosotros mismos. L.os herméticos, al estudiar la operacion de este principio,
han descubierto el modo de sustraerse a las actividades mediante la -
Transmutacion.

Los Maestros Herméticos averiguaron que en tanto que el Principio de
Ritmo era invariable, y evidente en todos los fenémenos mentales, habia dos
planos de manifestacion en lo que a los fendmenos mentales concernia, dos
planos generales de conciencia, el Inferior y el Superior, y este
descubrimiento les permitio elevarse al plano superior, escapando a la
oscilacion del péndulo ritmico, que se manifestaba en el plano inferior. En
otras palabras, la oscilacion del péndulo se produce en el plano inconsciente y



la conciencia no queda, por consiguiente, afectada. A esta ley la llamaron Ley
de la neutralizacion. Su funcionamiento consiste en elevar al Yo sobre las
vibraciones del plano inconsciente de la actividad mental, de manera que la
oscilacion negativa del péndulo no se manifieste en la conciencia y no quede
uno afectado por ella. Es lo mismo que levantarse por encima de un objeto y
dejar que pase este por debajo de uno. El instructor o discipulo hermético se
polariza a si mismo en el polo requerido, y por un procedimiento semejante a
«rehusar» participar en la oscilaciéon retrégrada, o, si se prefiere, «negando»
su influencia sobre él, se mantiene firmemente en su posicion polarizada y
permite al péndulo mental oscilar hacia atras en el plano inconsciente. Todo
hombre que, en mayor o menor grado, ha adquirido cierto dominio de si
mismo realiza esto mas o menos conscientemente, impidiendo que sus
modalidades o estados mentales negativos le afecten, mediante la aplicacion
de la ley de la neutralizacion. El maestro, sin embargo, lleva esto hasta un
grado muchisimo mayor de eficacia y habilidad y, mediante su voluntad,
llega a un grado de equilibrio e inflexibilidad mental casi imposible de
concebir por aquellos que se dejan llevar y traer por el péndulo mental de sus
sentimientos y modalidades.

Todo pensador apreciara debidamente la gran importancia del asunto con
solo considerar lo esclavas que, en su mayoria, las personas son de sus
propios estados de animo, sentimientos y emociones, y el poco dominio de si
mismas que tienen. A poco que se medite el asunto, se comprendera cuanto
nos han afectado en nuestra vida esas oscilaciones del ritmo; como a un
periodo de entusiasmo ha seguido un correspondiente periodo de depresion.

Igualmente, tenemos periodos de valor, que son seguidos de otros de
desaliento y miedo. Y asi sucede con todos, o al menos con la mayoria:
mareas de sentimientos y emociones se elevan y caen, pero nunca sospechan
la causa de ese fenomeno. Si se comprende el funcionamiento de este
principio, se obtendra la clave para dominar esas oscilaciones y uno podra
conocerse a si mismo mucho mejor, evitando ademas dejarse llevar por esos
flujos y reflujos. La voluntad es muy superior a la manifestaciéon consciente
de este principio, por mas que el principio mismo nunca puede ser destruido.
Podremos sustraernos a sus efectos; no obstante, el principio obrara. El
péndulo siempre oscila, si bien podemos evitar ser arrastrados por su
oscilacién.

Existen ademadas otras particularidades en el funcionamiento de este
Principio de Ritmo, de las que vamos a hablar ahora. En ellas entra lo que se



conoce como ley de compensacion. Una de las definiciones o significados de
la palabra «compensacion» es «contrabalancear», «equilibrar», y en este
sentido se emplea dicho término en la Filosofia Hermética. A esta ley de
compensacion se refiere El Kybalion cuando dice: «La medida de la
oscilacion hacia la derecha es la misma que la de la oscilacion hacia la
izquierda; el Ritmo es la compensaciony.

La ley de compensacion es la que hace que la oscilacion en una direccion
determine otra oscilacion en sentido contrario, y asi se equilibran
mutuamente. En el Plano Fisico vemos muchos ejemplos de esta ley. El
péndulo de un reloj oscila hasta cierto punto hacia la derecha y de alli vuelve
a oscilar hacia la izquierda otro tanto. Las estaciones se equilibran unas a
otras de la misma manera. L.as mareas obedecen a la misma Ley, que se
manifiesta en todos los fenomenos del Ritmo. El péndulo que solo hace una
oscilacién corta hacia la derecha también hace otra fluctuacion corta hacia la
izquierda. Si la oscilacion hacia la derecha es grande, el vaivén hacia la
izquierda lo es igualmente. Un objeto cualquiera arrojado hacia arriba tiene
que recorrer exactamente el mismo camino de vuelta. La fuerza con que se
lanza un proyectil hacia arriba se reproduce cuando vuelve a la tierra.

Esta ley es constante en el Plano Fisico, como cualquier referencia a la
mejor autoridad cientifica lo corroborara.

Pero el hermético la lleva ain mas alla, y afirma que los estados mentales
estan sujetos a la misma ley. El hombre capaz de gozar agudamente es
también capaz de sufrir en igual grado. El que solo experimenta un escaso
dolor tampoco puede disfrutar mas que de un escaso placer. El cerdo sufre
mentalmente muy poco; pero, en cambio, tampoco puede gozar gran cosa:
esta compensado. Por otra parte, hay animales que gozan
extraordinariamente, pero también su sistema nervioso y su temperamento los
hacen sufrir grados de dolor extremos. Igualmente sucede con el hombre.
Hay temperamentos que Unicamente son capaces de muy poco goce, pero en
ese caso solo existe, como compensacion, una capacidad para soportar muy
poco dolor, en tanto que otros hombres que pueden gozar intensamente
sufren en igual grado. La regla es que la capacidad para el placer y el dolor en
cada individuo esta equilibrada. La ley de compensacion opera ampliamente
aqui también.

Sin embargo, el hermético va mas alla auin en esta materia, y asegura que
antes de que uno pueda gozar de cierto grado de placer es necesario que haya
oscilado proporcionalmente otro tanto hacia el otro polo del sentimiento o



sensacion. El negativo en esta materia precede al positivo; es decir, al
experimentar cierto grado de placer no se seguira que «haya que pagarlo» con
un correspondiente grado de dolor; por el contrario, el placer es la oscilacion
ritmica, de acuerdo con la ley de compensacion, originada por un grado de
dolor experimentado previamente, bien en la vida actual o en encarnaciones
anteriores. Y esto arroja una nueva luz sobre el problema del dolor.

Los herméticos juzgan la cadena de vidas como continua, como simples
partes de una sola vida del individuo, de suerte que la oscilacion ritmica es
considerada en esta forma, y no tendria significado alguno si no se admitiera
la doctrina de la reencarnacion.

Pero, ademas, el hermético sostiene que el maestro o el discipulo avanzado
es capaz, en grado superlativo, de rehuir la oscilacién hacia el dolor,
realizando el proceso de neutralizacion que mencionamos anteriormente.
Ascendiendo al plano superior del Yo, se evitan muchas de las experiencias
que llegan a los que habitan en planos inferiores.

La ley de compensacion desempefia una parte importantisima en las vidas
de los hombres, pues se vera que uno generalmente paga el precio de lo que
tiene o de lo que carece. Si se posee una cosa, falta otra, y asi se equilibra la
balanza. Nadie puede guardarse su moneda y tener al mismo tiempo el pastel.
Todo tiene su lado agradable y desagradable. Lo que uno obtiene siempre se
paga con lo que pierde. El rico posee mucho de lo que al pobre le falta,
mientras que el pobre posee cosas que frecuentemente estan fuera del alcance
del rico. El millonario que gusta de los festines, y que tiene la fortuna
necesaria para satisfacer sus deseos y asegurarse la satisfaccion de su gula,
carece del apetito necesario para saborearlos, y envidia el apetito y la
digestion del obrero a quien le faltan la fortuna y las inclinaciones del
millonario, y que goza mas de su sencillo alimento que el millonario sin
apetito y con el estbmago arruinado. Y asi sucede con todo en la vida. La ley
de compensacion esta siempre obrando, equilibrando y contrabalanceandolo
todo continuamente, en la sucesion del tiempo, aunque la oscilacion del ritmo
tarde vidas enteras.



XII



CAUSACION

Todo causa tiene su efecto; todo efecto tiene su
causa, todo ocurre de acuerdo con la ley. El azar no
es mds que el nombre que se da a una ley
desconocida; hay muchos planos de causacion, pero
ninguno escapa a la ley.

EL KYBALION

El sexto Gran Principio Hermético —el principio de Causa y Efecto— encierra
la verdad de que nada sucede casualmente, que la casualidad es solo un
término que indica la existencia de una causa no reconocida o percibida, que
el fendmeno es incesante, sin soluciones de continuidad.

El Principio de Causa y Efecto se encuentra tras todo pensamiento
cientifico, antiguo o moderno, y fue anunciado por los Instructores
Herméticos de los tiempos primitivos. Y si bien han surgido muchas
discusiones y disputas entre las varias escuelas de pensamiento, esas disputas
han versado especialmente sobre los detalles del funcionamiento del citado
principio y sobre el significado de determinadas palabras. El inmanente
principio de Causa y Efecto ha sido aceptado como correcto por todos los
pensadores del mundo que merecen realmente el calificativo. Pensar de otra
manera seria sacar el fenomeno del universo del dominio de la ley y del
orden, relegandolo a ese algo imaginario al que el hombre ha denominado
casualidad.

Un poco de meditacion evidenciara que no existe absolutamente tal
casualidad. Webster define la palabra «casualidad» diciendo: «Es un supuesto
agente 0 modo de actividad diferente de una fuerza, ley o proposito; la
operacion o actividad de dicho agente; el efecto supuesto de tal agente; un
suceso, una cosa fortuita, una casualidad, etc.». Sin embargo, algo de
meditacion demostrara que no puede existir dicho agente casual, en el sentido
de algo externo y fuera de la ley, aparte de la causa y del efecto. ;Como



podria existir algo actuando en el universo fenomenal, independiente de las
leyes, del orden y de la continuidad de este ultimo? Tal agente seria algo
completamente independiente del tren coordinado del universo y, por
consiguiente, seria superior a él. No podemos imaginar nada fuera del ToDO,
mas alla de la ley, y esto porque el TODO es precisamente la Ley en si mismo.

No hay sitio en el universo para nada externo o independiente de la ley. La
existencia de algo semejante convertiria a todas las leyes naturales en
inefectivas, y sumergiria a todo el universo en el desorden mas cadtico.

Un examen cuidadoso demostrara que lo que llamamos casualidad es
meramente una expresion concerniente a causas oscuras, causas que no
podemos percibir, causas que no podemos comprender. L.a palabra «casual»
se deriva de una frase que significa «echar los dados»; la idea que subyace es
que la caida es meramente una ocurrencia, sin relacion con causa alguna. Y
en este sentido se suele emplear la palabra en cuestion. Pero cuando se
examina el asunto detalladamente, se vera que no existe tal casualidad en la
caida de un dado: cada vez que cae este mostrando cierto nimero, obedece a
una ley tan infalible como la que gobierna la revolucion de los planetas en
torno al Sol. Tras la caida del dado existen causas, o cadenas de causas,
eslabonadas en interrumpida sucesién, hasta donde la mente no puede
alcanzar. La posicion del dado, la suma de energia muscular empleada al
arrojarlo, el estado de la mesa, etc., son otras tantas causas cuyo efecto puede
verse. Se produce un encadenamiento de causas invisibles, todas las cuales
obran sobre el nimero que el dado debe mostrar en su cara superior.

Si se arrojan los dados un gran numero de veces, se vera que los puntos
marcados son casi iguales, esto es, que habra igual nimero de unos, de doses,
etc. Si se lanza una moneda al aire, al caer dara cara o cruz. Y si se arroja un
numero de veces suficiente, las caras y las cruces se igualaran. Pero todo cae
bajo el funcionamiento de la Ley de Causa y Efecto, y si pudiéramos
examinar todo el eslabonamiento de causas, veriamos con claridad que era
sencillamente imposible que el dado cayera en otra forma que en la que cay®,
bajo las mismas circunstancias y al mismo tiempo. Cuando se dan las mismas
causas, se produce siempre el mismo resultado. Toda ocurrencia tiene su
causa y su porqué. Nada ocurre sin causa o, mejor dicho, sin una cadena de
causas.

Al considerar este principio, muchos se sienten confusos, porque no
pueden explicar como una cosa puede ser causa de otra, esto es, ser la
primera creadora de la segunda. En realidad, ninguna cosa puede producir o



crear otra. La causa y el efecto residen meramente en los sucesos. Un hecho o
acontecimiento es lo que viene, llega u ocurre como consecuencia o resultado
de uno anterior. Ningun acontecimiento crea otro, sino que es solo el eslabén
precedente en la gran cadena coordenada de sucesos que fluyen de la energia
creadora del Topo. Hay una continuidad entre todos los acontecimientos

precedentes, consecuentes y subsecuentes. Existe siempre una relacion entre
todo lo que ha sucedido y todo lo que sigue. Una piedra se desprende de la
montafia y aplasta el tejado de una granja situada en el valle vecino. A
primera vista parece obra de la casualidad; pero si se examina la materia, se
encontrara una gran cadena de causas tras ese acontecimiento. En primer
lugar estaba la lluvia que ablando la tierra que sostenia la piedra,
permitiéndole asi caer; antes de esa causa estaba la influencia precedente del
Sol y de otras lluvias, las cuales gradualmente fueron desintegrando roca;
antes aun, estaban las causas que produjeron la formacion de la montafia, o
contribuyeron a ella, por medio de las convulsiones de la Naturaleza, y asi ad
infinitum. Ademas, podemos revisar las causas de la lluvia y considerar la
existencia del tejado. En una palabra, pronto nos encontrariamos envueltos en
un laberinto de causas y efectos del que tendriamos que luchar para
escaparnos.

Asi como un hombre tiene dos padres, cuatro abuelos, ocho bisabuelos, y
dieciséis tatarabuelos, y asi sucesivamente, de manera que al cabo de
cuarenta generaciones se calcula el numero de antecesores en muchos
millones, asi también sucede con el nimero de causas que subyacen tras el
suceso o fendmeno mas nimio, tal como el paso de un liviano trozo de carbon
llevado por el viento. No es nada facil seguir la pista de esa particula de
hollin hasta los primitivos periodos de la historia del mundo, cuando formaba
parte de un macizo tronco, que mas tarde se convirtio en carbon, y asi
sucesivamente, hasta el momento en que pasaba volando ante nosotros en
busca de otras muchas aventuras. Y una poderosisima cadena de
acontecimientos, de causas y efectos, la llevo hasta su situacion actual, y esta
no es mas que uno de los tantos sucesos de la cadena, que seguiran
produciendo cada vez mas eventos durante centenares y centenares de afios a
partir de ahora. Una de las series de acontecimientos originados por esa
particula de hollin flotante ha sido escribir estas lineas, lo que ha obligado a
un tipégrafo a realizar cierto trabajo; esto despertara en vuestras mentes
ciertos pensamientos, asi como en las de los demas, que a su vez afectardn a
otros, y asi sucesivamente, hasta donde la mente no puede alcanzar, y todo



por el simplisimo vuelo de una particula de hollin. Todo esto demuestra la
relatividad y asociacion de las cosas y la deduccion consiguiente de que nada
hay grande ni pequefio en la mente que todo lo cred.

Meditemos un momento. Si cierto hombre no hubiera encontrado a cierta
mujer en la oscura Edad de Piedra, vosotros, que estais ahora leyendo estas
lineas, no estariais ahora aqui. Y si, quiza, la misma pareja no se hubiera
encontrado, los que escribimos estas linea tampoco estariamos aqui. Y el
mismo hecho de que nosotros, por nuestra parte, escribamos, y de que
vosotros leais por la vuestra, afectara no solamente a nuestras propias vidas,
sino que también tendra un efecto directo o indirecto sobre muchas otras
personas que viven actualmente o que viviran en las edades por venir. Todo
pensamiento generado en nuestra mente, todo acto realizado, tiene sus
resultados directos e indirectos que se eslabonan coordinadamente en la gran
cadena de Causas y Efectos.

No deseamos entrar a discutir en esta obra, por multiples razones, sobre el
libre albedrio y el determinismo. Entre otras muchas, la principal es que
ningun lado del asunto es completamente exacto, siendo en realidad ambos
parcialmente verdad, de acuerdo con las ensefianzas herméticas. El Principio
de Polaridad demuestra que ambos aspectos son semiverdades: los opuestos
polos de la Verdad. La verdad es que el hombre puede ser a la vez libre y
limitado por la necesidad, dependiendo todo del significado de los términos y
de la altura de verdad desde la cual se examine el asunto. Los antiguos
escritores expresaban esto diciendo que: «Cuanto mas lejana esta la creacion
del Centro, tanto mas libre esta».

Los hombres, en su mayoria, son mas o menos esclavos de la herencia, del
medio ambiente, etc., y manifiestan muy poco libre albedrio. Se ven
arrastrados por las opiniones, costumbres y pensamientos del mundo externo,
asi como también por sus emociones, sentimientos y modalidades. No
manifiestan el menor dominio de si mismos que merezca ese nombre, y con
indignacion rechazan esta afirmacion diciendo: «Yo puedo obrar ciertamente
con plena libertad y hacer lo que me dé la gana; hago precisamente lo que
quiero hacer». Pero no pueden explicar por qué o de donde viene el
«necesito» y el «me gusta». ;Qué es lo que los hace «querer» una cosa con
preferencia a otra? ;No hay ninguna «razén» para sus «gustos» Yy
«necesidades»? El maestro puede transformar los «agrados» y «necesidades»
en otros en el extremo opuesto de su polo mental. Puede y tiene la capacidad
de «querer querer» en lugar de simplemente querer porque algin sentimiento,



modalidad, emocion o sugestion del medio ambiente despierte en él una
tendencia o deseo de hacer tal o cual cosa.

La mayoria de los hombres son arrastrados como si fueran una piedra,
obedeciendo al medio ambiente, a las influencias externas y a las
modalidades, a los deseos y a las emociones internas, etc., por no hablar de
los deseos y voluntades de los demas que son mas fuertes. La herencia, el
medio ambiente y las sugestiones los arrastran sin la menor resistencia por su
parte, sin que ejerciten en modo alguno su voluntad. Movidos como las fichas
en el tablero de ajedrez de la vida, desempefian su papel y se quedan a un
lado después del juego. Pero los Maestros, que conocen las reglas del juego,
se elevan por encima del plano de la vida material y, colocandose en contacto
con los poderes superiores de sus naturalezas, dominan sus propias
modalidades, caracteres, cualidades y polaridades, asi como el medio
ambiente que los rodea, convirtiéndose de esta forma en directores del juego
y no en meras fichas: Causas en lugar de Efectos. Los Maestros no se libran
de la causacion en los planos superiores, sino que estan bajo el control de
esas leyes mas elevadas, y haciendo uso de estas se convierten en duefios de
las circunstancias en los planos inferiores. De esta manera forman una parte
consciente de la Ley, en lugar de ser sus ciegos instrumentos. Mientras
obedecen y sirven en los Planos Superiores, dominan el plano material, del
que son duefios.

Pero, tanto arriba como abajo, la Ley esta siempre operando. No existe tal
casualidad o azar. La ciega diosa ha sido abolida por la razon. Ahora
podemos ver, con ojos iluminados por el conocimiento, que todo esta
gobernado por la Ley Universal y que el infinito nimero de leyes no son mas
que manifestaciones de la Unica Gran Ley: la LEY que es el Topo. Es, pues,
muy cierto que ni siquiera un gorrion deja de estar presente en la Mente del
TODO, que incluso los cabellos de nuestra cabeza estan contados, segun dicen
las escrituras. Nada hay fuera de la Ley; nada ocurre en contra de ella. Sin
embargo, a pesar de ello, no se vaya a caer en el error de creer que el hombre
es un automata ciego, al contrario. La doctrina hermética asegura que el
hombre puede emplear la Ley contra las leyes, que lo superior siempre
prevalecera contra lo inferior, hasta que el hombre haya alcanzado aquel
estado en el que buscara refugio en la LEY misma y podra evadirse de todas
las leyes fenomenales. ;Se puede comprender el significado intimo, interno,
de esto?



XII1



GENERO

El Género esta en todo; todo tiene sus principios
masculino y femenino; el Género se manifiesta en
todos los planos.

EL KYBALION

El séptimo Gran Principio Hermético —el Principio de Género— encierra la
verdad de que el género se manifiesta en todas las cosas, de que los principios
masculino y femenino estan siempre presentes y en plena actividad en todos
los fenémenos y planos de la vida. En este punto es necesario llamar la
atencion sobre el hecho de que el Género, en su sentido hermético, y el sexo,
en el sentido ordinariamente aceptado del término, no son lo mismo.

La palabra «género» deriva de la raiz latina que significa «concebir»,
«procrear», «generar», «crear», «producir». Sin embargo, un momento de
consideracién sobre el asunto demostrara que tiene un significado mucho mas
amplio y general que el término «sexo», pues este se refiere a las distinciones
fisicas entre los seres machos y hembras. El sexo no es mas que una mera
manifestacion del Género en cierto plano del Gran Plano Fisico: el de la vida
organica. Es preciso que esta distincion se imprima en la mente, porque
ciertos escritores que han adquirido algunas nociones de filosofia hermética
han tratado de identificar este séptimo principio con estipidas y a veces
reprensibles teorias y ensefianzas concernientes al sexo.

El papel del género es solamente el de crear, producir, generar, etc., y sus
manifestaciones son visibles en todos los planos fenomenales. Es un tanto
dificil aportar pruebas de esto siguiendo las lineas cientificas, porque la
ciencia no ha reconocido todavia este principio como de aplicacién universal.
Pero, asi y todo, estan surgiendo algunas pruebas provenientes de fuentes
cientificas. Para empezar, encontramos una manifestacion distinta del
Principio de Género entre las particulas, iones o electrones, que constituyen
las bases de la materia, como la ciencia reconoce actualmente, y que, al



constituir determinadas combinaciones, forman el atomo, que anteriormente
se consideraba el punto final e indivisible.

Segun la ciencia, el atomo esta compuesto por una multitud de particulas,
electrones o iones, que giran unos en torno de otros y vibran con un elevado
grado de intensidad. Pero se postula ademas que la formacion del atomo se
debe realmente a que las particulas negativas se ponen a girar alrededor de
una positiva. Las particulas positivas parecen ejercer cierta influencia sobre
las negativas, impulsandolas a constituir ciertas combinaciones que dan como
resultado la «creacion» o «generacion» de un atomo. Y esto esta
perfectamente de acuerdo con las mas antiguas ensefianzas herméticas, que
han identificado siempre al principio masculino del género con lo «positivo»
y al femenino con lo «negativo» —como en la electricidad, por ejemplo.

Se puede agregar ahora que en la mente publica se ha formulado una
impresion completamente errénea sobre las cualidades del llamado «polo
negativo» de la materia electrizada o magnetizada. L.os términos «positivo» y
«negativo» han sido pésimamente aplicados a este fenémeno. La palabra
«positivo» significa algo real y fuerte en comparacion con la irrealidad o
debilidad del «negativo». Pero nada esta mas lejos de los hechos reales de los
fenomenos eléctricos. El polo negativo de la bateria es realmente el polo en el
cual y por el cual se manifiestan la generacion y la produccién de formas y
energias nuevas. Nada hay de «negativo» en él. Los hombres de ciencia
emplean la palabra «catodo» que se deriva de una raiz griega que significa
«desciende», el recorrido o camino de la generacion», etc. en lugar de
«negativo». Del catodo emerge el torbellino de electrones o particulas; del
mismo polo surgen esos maravillosos «rayos» que revolucionaron las
concepciones cientificas. El polo catodico es la madre de todos los extrafios
fendmenos que convirtieron en inttiles a los antiguos libros de texto y que
hicieron que teorias mucho tiempo aceptadas fuesen relegadas al cubo de la
basura de las especulaciones cientificas. El catodo, o polo negativo, es el
Principio Madre de los fendmenos eléctricos y de las mas sutiles formas de
materia que la ciencia conoce. De manera, pues, que existen poderosas
razones que impulsan a rechazar el término «negativo», insistiendo en
sustituirlo por la palabra «femenino». Los hechos nos conducen a esto, sin
tener en cuenta en absoluto la doctrina hermética, y, por consiguiente,
emplearemos la palabra «femenino» y no «negativo» al hablar de dicho polo
de actividad.



Las ultimas ensefianzas cientificas aseguran que las particulas y los
electrones creadores son femeninos —La ciencia dice que «estan compuestos
por electricidad negativa» y nosotros, que estan compuestos por energia
femenina—. Una particula femenina se destaca, o mejor dicho, deja a una
particula masculina y comienza una nueva carrera. Activamente busca una
union con una particula masculina, animada por el impulso natural de crear
nuevas formas de materia o energia. Cierto autor va ain mas lejos y afirma
que «en seguida busca, por su propia voluntad, una union...». Este
desprendimiento y unificacion forman la base de la mayor parte de las
actividades en el mundo quimico. Cuando una particula femenina se une a
otra masculina, empieza determinado proceso. Las particulas femeninas
vibran mas intensamente bajo la influencia de la energia masculina y giran
rapidamente en torno de esta ultima. El resultado es el nacimiento de un
nuevo atomo. Este nuevo dtomo esta compuesto realmente por una unién de
particulas masculinas y femeninas, pero cuando la union se efectiia el &tomo
es un ente separado, que posee ciertas propiedades, pero que ya no manifiesta
mas la propiedad de electricidad en libertad. El proceso del desprendimiento
o separacion de las particulas femeninas se llama «ionizacion». Estas
particulas son las obreras mas activas en el campo de la Naturaleza. De sus
uniones o combinaciones surgen las diversas manifestaciones de la luz, del
calor, de la electricidad, del magnetismo, de la atraccion, de la repulsion, de
las afinidades quimicas y sus contrarios, asi como otros fendmenos de indole
similar. Y todo surge del funcionamiento del principio de género en el plano
de la energia.

El papel del principio masculino parece ser el de dirigir a cierta energia
inherente hacia el principio femenino, poniendo asi en actividad el proceso
creador. Sin embargo, el principio femenino es el tinico que ejecuta siempre
el trabajo activo creador en todos los planos. No obstante, cada principio es
incapaz de crear una energia operadora sin la ayuda del otro. En algunas de
las formas de vida los dos principios se combinan en un solo organismo. Por
esta razon, todo en el mundo organico manifiesta ambos géneros: siempre
esta el principio masculino presente en la forma femenina. Las ensefianzas
herméticas comprenden en gran parte la operacion de los dos principios del
género en la produccién y manifestacion de las diversas formas de energia,
etc., pero no es necesario entrar en detalles sobre ellas en este punto, pues no
es posible acreditarlas momentaneamente con pruebas cientificas, debido a
que la ciencia no ha progresado todavia lo suficiente. A pesar de ello, el



ejemplo expuesto sobre los fendmenos de particulas subatomicas demuestra
que la ciencia se encuentra en el verdadero camino y también da una idea
general sobre los principios subyacentes.

Algunos investigadores creen que en la formacion de los cristales se halla
algo que corresponde a una especie de actividad sexual, lo que constituye una
prueba mas de la direccion de donde sopla el viento actualmente en el campo
de la ciencia. Y cada afio que pasa aportara nuevos hechos que corroboraran
la exactitud del Principio Hermético de Género. Se encontrara que el género
esta en funcionamiento constante, manifestandose en todo el campo de la
materia organica, asi como en el campo de la energia. La electricidad se
considera actualmente como «algo» en lo que todas las demas formas de
energia se mezclan o disuelven. La Teoria Eléctrica del Universo adquirio
gran popularidad y aceptacion. Y de esto se deduce que si hemos podido
descubrir en el fendmeno de la electricidad, en la misma raiz o fuente de sus
manifestaciones, una evidencia clara e inequivoca de la presencia del género
y sus actividades, se puede afirmar sin miedo que la ciencia llegara
finalmente a ofrecer pruebas de la existencia, en todos los fendmenos del
universo, de ese gran principio hermético: el Principio de Género.

No es necesario perder el tiempo hablando del conocido fenémeno de la
«atraccion y repulsion» de los atomos, de la afinidad quimica, de los amores
y odios de las moléculas, de la atraccion o cohesion entre las particulas de la
materia. Esos hechos son harto conocidos como para exigir mayores
comentarios. Pero ;se ha pensado alguna vez en que todo esto no son mas
que manifestaciones del principio de Género? ;No se ve claramente que el
fendmeno es general, ya se trate de particulas, moléculas o electrones? Y
todavia mas: ¢no es enteramente razonable y logica la ensefianza hermética
que afirma que la misma ley de la gravitacion —esa extrafia atracciéon por la
cual todas las particulas y cuerpos en el universo tienden unos hacia otros— no
es sino otra manera de manifestarse del principio de género, que opera en el
sentido de atraer las energias masculinas hacia las femeninas y viceversa? No
es posible ofrecer pruebas cientificas por el momento, pero si se examinan los
fendmenos a la luz de las doctrinas herméticas sobre el asunto, se vera que no
existe hipotesis alguna mejor que la actual que explique los problemas. Si se
examinan todos los fendmenos fisicos a la prueba, se vera que el principio de
género se hace evidente.

Pasemos ahora a considerar el funcionamiento de este principio en el
plano mental. Muchos hechos interesantes estan esperando nuestro examen.



X1V



GENERO MENTAL

Los estudiantes de psicologia que han seguido atentamente el tren del
pensamiento moderno en lo que respecta a los fenémenos mentales habran
quedado extrafiados de la rara insistencia en la idea o concepto de la dualidad
mental que se ha manifestado tan fuertemente durante los ultimos afios, y que
ha dado origen a gran numero de plausibles teorias concernientes a la
naturaleza y constitucion de esa «doble mente». Thomson J. Hudson alcanz6
gran popularidad en 1893 al enunciar su conocida teoria sobre las mentes
«objetiva y subjetiva» que, segun sostenia, existian en cada individuo. Otros
autores han llamado igualmente la atencion con sus teorias referentes a las
mentes «consciente y subconsciente», mentes voluntaria e involuntaria,
mentes activa y pasiva, etc. Esas teorias podran diferir segiin cada autor, pero
siempre queda el principio basico que es el de la dualidad mental.

El estudioso de la Filosofia Hermética se siente tentado por la sonrisa
cuando lee sobre esas numerosas teorias nuevas, u oye hablar de ellas,
respecto a la dualidad de la mente. Cada escuela se adhiere tenazmente a su
propia doctrina y proclama con empeiio que ha sido ella la que ha descubierto
la verdad. El estudiante que hojee el libro de la historia oculta hallara en su
mismo principio referencias a las antiguas ensefianzas herméticas sobre el
principio de género. Y si prosigue su examen, encontrara que esa antigua
filosofia conoci6 el fenomeno de la dualidad mental y lo explic6 mediante la
teoria del género. Este concepto del género mental puede ser explicado en
pocas palabras a los estudiantes que ya se han familiarizado con las teorias
modernas que aluden a él mismo. El principio masculino de la mente
corresponde a la llamada mente objetiva, consciente, voluntaria o activa, etc.,
en tanto que el principio femenino pertenece a la denominada mente
subjetiva, subconsciente, involuntaria, pasiva, etc. Por supuesto, la ensefianza
hermética no concuerda con las muchas teorias modernas concernientes a las
dos fases de la mente, ni admite muchos de los hechos proclamados por esas
escuelas en apoyo de ese doble aspecto. Si indicamos la base de la



concordancia es para facilitarle al estudiante la asimilacién de los
conocimientos adquiridos con anterioridad sobre la Filosofia Hermética. L.os
estudiantes de Hudson conoceran la proposicion que se hace en el principio
del segundo capitulo de su obra The Law of Psychic Phenomena, que afirma:
«La jerigonza mistica de los filésofos herméticos expresa la misma idea
general», es decir, la dualidad de la mente. Si el doctor Hudson se hubiera
tomado el trabajo de descifrar algo mas «la jerigonza mistica de la Filosofia
Hermética», habria recibido mucha luz sobre el punto de la dualidad de la
mente; pero entonces, quiza, su obra mas interesante no habria sido escrita.
Consideremos ahora las ensefianzas herméticas concernientes al género
mental.

Los instructores herméticos imparten enseflanzas concernientes a este
punto, pidiéndoles a sus discipulos que se atengan al proceso de su propia
conciencia de su propio yo. El discipulo fija entonces su atencion
internamente sobre el «yo» que esta en cada uno de nosotros. Cada estudiante
ve que su propia conciencia le da como primer resultante de la existencia de
su yo: «Yo Soy». Esto, al principio, parece ser la palabra final de la
conciencia, pero un examen ulterior desprende el hecho de que este «yo soy»
puede separarse en dos partes o aspectos distintos que, si bien trabajan al
unisono y en conjuncién, sin embargo pueden ser separados en la conciencia.

Aunque al principio parece que solo existe un inico Yo, un examen mas
cuidadoso revela que existe un «yo» y un «mi». Este par mental difiere en
caracteristicas y naturaleza, y el examen de esta ultima, asi como de los
fenomenos que surgen de ella, arrojan gran luz sobre muchos de los
problemas de la influencia mental.

Comencemos considerando el «mi», que generalmente se confunde con el
«yo», si no se profundiza mucho en los recesos de la conciencia. El hombre
piensa en si mismo (en su aspecto de «mi» o «me») como si estuviera
compuesto por ciertos sentimientos, agrados, gustos, disgustos, habitos, lazos
especiales, caracteristicas, etc., todo lo cual forma su personalidad, o el ser
que conoce €l mismo y los demas. El hombre sabe que estas emociones y
sentimientos cambian, que nacen y mueren, que estan sujetos al principio del
Ritmo y al de Polaridad, que lo llevan de un extremo a otro. También piensa
de si mismo como cierta suma de conocimientos agrupados en su mente, que
forman asi una parte de él. Este es el «mi» o «me» del hombre.

Pero quiza hemos procedido demasiado aprisa. El «mi» de muchos seres
humanos esta compuesto en gran parte de la conciencia que tienen de su



propio cuerpo y de sus apetitos fisicos. Y, al estar su conciencia limitada en
alto grado a su naturaleza corporal, practicamente «vive alli». Algunos
hombres van tan alla en esto que consideran su apariencia personal como una
parte de su «mi», y realmente la contemplan como parte de si mismos. Un
escritor dijo con mucho humorismo en una ocasion que el hombre se
compone de tres partes: «Alma, cuerpo y vestidos». Y esto haria que muchos
perdieran su personalidad si se los despojara de sus vestiduras. Pero incluso
aquellos que no se encuentran tan estrechamente esclavizados con la idea de
su apariencia personal lo estan por la conciencia de sus cuerpos. No pueden
concebirse sin él. Su mente les parece que es algo «que pertenece» a su
cuerpo, lo que, en muchos casos, es realmente cierto.

Sin embargo, conforme el hombre avanza en la escala de la conciencia, va
adquiriendo el poder de desprender a su «mi» de esa idea corporal, y puede
pensar de su cuerpo que es algo «que pertenece a» su propia parte mental.
Pero incluso entonces es muy capaz de identificar el «mi» completamente
con sus estados mentales, sensaciones, etc., que siente que existen dentro de
él; e identificara esos estados consigo mismo, en lugar de estimarlos como
simples «cosas» producidas por su mentalidad, existentes en €él, dentro de él,
y que provienen de €él, pero que, sin embargo, no son él mismo. Puede
comprobar también que esos estados cambian mediante un esfuerzo volitivo,
y que es capaz de producir una sensaciébn o estado de naturaleza
completamente opuesta de la misma manera y, a pesar de ello, sigue
existiendo siempre el mismo «mi». Después de un tiempo, podra asi dejar a
un lado esos diversos estados mentales, emociones, sentimientos, habitos,
cualidades, caracteristicas y otras posesiones personales, considerandolas
como una coleccion de cualidades, curiosidades o valiosas posesiones del «no
mi». Esto exige mucha concentracion mental y poder de analisis de parte del
estudiante. Pero este trabajo es posible, e incluso los que no estan muy
avanzados pueden ver en su imaginaciéon como tiene lugar el proceso
descrito.

Después de realizado ese ejercicio, el discipulo se encontrara en posesion
consciente de un «Ser» que puede ser considerado bajo su doble aspecto del
«yo» y del «mi». El «mi» se sentira como algo mental en lo que pueden
producirse los pensamientos, ideas, emociones, sentimientos y otros estados
mentales. Puede ser considerado como si fuera la «matriz mental», segin
decian los antiguos, capaz de generar mentalmente. Este «mi» se denuncia a
la conciencia poseyendo poderes de creacion y generacion latentes, de todas



clases. Su poder de energia creadora es enorme, segun puede sentirlo uno
mismo. Pero a pesar de todo se tiene la conciencia de que debe recibir alguna
forma de energia, bien del mismo «yo», inseparable compafiero, o bien de
algin otro «yo», a fin de poder producir sus creaciones mentales. Esta
conciencia aporta consigo el hecho de ser consciente de la enorme capacidad
de trabajo mental y de poder creador que encierra.

El estudioso encuentra pronto que no es todo lo que hay en su conciencia
intima, pues ve que existe un algo mental que puede «querer» que el «mi»’
obre de acuerdo con cierta linea creadora y que, sin embargo, permanece
aparte, como testigo de esa creacion mental. A esta parte de si mismo se le da
el nombre de «yo». Y puede reposar en su conciencia a voluntad. Alli se
encuentra no una conciencia de una capacidad de generar y crear activamente
en el sentido del proceso gradual comun a las operaciones mentales, sino mas
bien la conciencia de una capacidad de proyectar una energia del «yo» al
«mi»: «querer» que la creaciéon mental comience y proceda. También se
experimenta que el «yo» puede permanecer aparte, testigo de las operaciones
o creaciones mentales del «mi». Este doble aspecto existe en la mente de toda
persona. El «yo» representa al Principio Masculino del género mental, y el
«mi», al Principio Femenino. El «yo» representa el aspecto de Ser; el «mi»,
el aspecto de «devenir». Se notara que el principio de correspondencia opera
en este plano lo mismo que en el que se realiza la creacion del Universo. Los
dos son parecidos, si bien difieren enormemente en grado. «Como arriba es
abajo; como abajo es arriba».

Estos aspectos de la mente —los principios masculino y femenino—, el «yo»
y el «mi» —considerados en relacion con los fen6menos psiquicos y mentales
ya conocidos—, dan la clave para dilucidar el funcionamiento y la
manifestacion de esas nebulosas regiones de la mente. El principio del género
mental aporta la verdad que se encierra en todo el campo de los fenémenos
de influencia mental.

La tendencia del principio femenino es siempre la de recibir impresiones,
mientras que la del masculino es a darlas o a expresarlas. El principio
femenino tiene un campo de acciéon mucho mas variado que el masculino.
Ademas conduce el trabajo de generar nuevos pensamientos, conceptos,
ideas, incluso la obra de la imaginacion. El masculino se contenta con el acto
de «querer» en sus varias fases. Sin embargo, sin la ayuda activa de la
voluntad del principio masculino, el femenino puede contentarse con generar



imagenes mentales que son el resultado de impresiones recibidas del exterior,
en lugar de producir creaciones mentales originales.

Las personas que pueden prestarle atencién continuada a un sujeto
emplean activamente ambos principios mentales: el femenino, en el trabajo
activo de la generacion mental, y el masculino, en el hecho de estimular y dar
energia a la porcion creadora de la mente. La mayoria apenas hace uso del
principio masculino, y se contenta con vivir de acuerdo con los pensamientos
e ideas que se filtran en su «mi» y provienen del «yo» de otras mentes. Pero
no es nuestro propodsito detenernos en esta faz del asunto, ya que puede
estudiarse en cualquier tratado bueno de psicologia, con la clave ya indicada
sobre el género mental.

El estudioso de los fendmenos psiquicos conoce la realidad de los
maravillosos fendmenos clasificados como telepatia, influencia mental,
sugestion, hipnosis, etc. Muchos les han buscado explicacion a estas diversas
fases de los fenémenos, siguiendo las teorias de dualidad mental promulgadas
por los diferentes instructores; y hasta cierto punto estan en lo cierto, porque
realmente existe una manifestacion clara y definida de dos fases distintas de
actividad mental. Pero si esos estudiantes consideraran esa dualidad a la luz
de las ensefianzas herméticas concernientes a la vibracion y al género mental,
verian que tienen al alcance de la mano la clave tan buscada.

En los fenomenos telepaticos se ve que la energia vibratoria del principio
masculino se proyecta hacia el principio femenino de otra persona, y que esta
ultima absorbe ese pensamiento y le permite desarrollarlo y madurarlo. En la
misma forma obran la sugestién y la hipnosis. El principio masculino de una
persona da la sugestion dirigiendo una corriente de energia o poder vibratorio
hacia el principio femenino de otra, y esta, al aceptarla, la hace suya y piensa
en consecuencia. Una idea asi alojada en la mente de otra persona crece y se
desenvuelve, y a su tiempo es considerada una verdadera creacion mental del
individuo, aunque en realidad no es mas que el huevo de un cuco puesto en el
nido del gorrion, pues aquel ave pone sus huevos en nido ajeno. El proceso
normal es que el principio masculino y el femenino de una persona obren
coordinada y armoniosamente, en conjunto. Pero, por desgracia, el principio
masculino del hombre corriente es demasiado inerte y perezoso para obrar y
el despliegue de poder volitivo, muy ligero; en consecuencia, la mayoria esta
dirigida por las mentes y voluntades de aquellos a quienes se permite querer y
pensar por uno mismo. ;/Cuantos pensamientos u obras originales tiene o crea
el hombre corriente? ;No es la mayor parte de los hombres simple sombra o



eco de los que tienen una mente o voluntad mas fuerte que la suya? La
perturbacion proviene de que el hombre corriente descansa casi
completamente en su conciencia del «mi» y no comprende que realmente
tiene un «yo». Esta polarizado en su principio femenino mental, y en su
principio masculino, en el que reside la voluntad, permanece inactivo e inerte.

El hombre fuerte manifiesta invariablemente el principio masculino de
voluntad, y su fuerza depende materialmente de este hecho. Y en lugar de
vivir en las impresiones que le producen otras mentes, domina la suya propia,
mediante su voluntad, obteniendo asi la clase de imagenes mentales que
quiere y dominando asi también las mentes ajenas. Si se observa a un hombre
fuerte, se vera como se las arregla para implantar sus gérmenes mentales en la
mente de las masas, obligandolas asi a pensar de acuerdo con sus deseos. Este
es el motivo de que las masas sean como rebafios de ovejas, que nunca tienen
una idea propia ni emplean sus propios poderes y actividades mentales.

La manifestacion del género mental puede notarse en todas partes
diariamente. Las personas magnéticas son las que pueden emplear su
principio masculino para imprimir sus ideas sobre los demas. El actor que
hace reir o llorar al publico esta haciendo uso de este principio. Igualmente
sucede con el orador, politico, predicador o cualquier otro que atraiga la
atencion publica. La influencia peculiar que ejerce un hombre sobre otro es
debida a la manifestacion del género mental segun las lineas vibratorias ya
indicadas. En este principio reside el secreto del magnetismo personal, de la
fascinacion, etc., asi como también de los fenémenos agrupados bajo el
nombre de hipnosis.

El estudiante que se ha familiarizado con los fenémenos generalmente
denominados psiquicos habra descubierto el importante papel que desempefia
en los citados fenomenos esa fuerza que la ciencia llama «sugestion», por
cuyo término se indica el proceso o método por el cual una idea se transfiere
o se imprime sobre la mente de otro, obligando asi a la segunda mente a obrar
concordantemente. Una verdadera comprension de la sugestion es necesaria
para comprender de forma inteligente los varios fendmenos psiquicos a que la
sugestion da origen. Pero ain es mas necesario el conocimiento de la
vibracion y del género mental, porque todo el principio sugestivo depende de
ellos.

Los escritores sobre la materia de la sugestion dicen que la mente
«objetiva o voluntaria» es la que hace la impresion mental, o sugestion, sobre
la mente «subjetiva o involuntaria»; pero no describen el proceso ni indican



alguna analogia mediante la cual sea mas facil comprender la idea. Si se
contempla el asunto a la luz de las ensefianzas herméticas, se vera que la
energizacion del principio femenino por la energia vibratoria masculina esta
de acuerdo con las leyes universales de la Naturaleza, y el mundo natural
ofrece innumerables analogias que facilitan la comprension del principio. En
realidad, la doctrina hermética afirma que la misma creacién del universo
obedece a dicha ley y que en todas las manifestaciones creadoras sobre los
planos espiritual, mental y fisico, siempre opera el principio de género: la
expresion de los principios masculino y femenino. «Como arriba es abajo;
como abajo es arriba.» Y aun mas que esto: cuando se comprende este
principio se es capaz de clasificar inteligentemente de inmediato los variados
fenémenos psicolégicos, en lugar de sentirse confuso ante ellos. El principio
realmente funciona en la practica, porque esta basado en las leyes universales
e inmutables de la vida. No entraremos ahora en una dilucidacion detallada
de los diversos fenomenos concernientes a la influencia mental o a la
actividad psiquica. Muchos libros se han escrito sobre el asunto. L.os hechos
principales sefialados en esas obras son exactos, aunque los diversos autores
tratan de explicarlos empleando diferentes teorias de su propia cosecha. El
estudiante puede familiarizarse con estas materias y, utilizando la doctrina del
género mental, coordinar convenientemente la masa cadtica de teorias y
ensefianzas en conflicto y, ademas, dominar totalmente el asunto si a ello se
sintiera inclinado. El objeto de esta obra no es dar una explicacion extensa de
los fenémenos psiquicos, sino mas bien indicar sencillamente la llave maestra
que abre las muchas puertas que conducen al Templo del Saber, si se desea
explorar su interior. Creemos que al examinar las ensefianzas contenidas en
El Kybalion es facil encontrar la explicacion de muchas dificultades que
confunden. De nada sirve entrar en detalles referentes a las muchas
caracteristicas de los fenémenos psiquicos y mentales si al estudiante se le
dan los medios para comprender el asunto que atrae su atencion. Con la
ayuda de EI Kybalion se puede entrar en cualquier biblioteca, pues la antigua
luz de Egipto iluminara las paginas confusas y los problemas oscuros. Este es
el verdadero objeto de esta obra. No venimos a exponer una filosofia nueva,
sino a suministrar las bases fundamentales de la antigua ensefianza universal
que esclarece todas las doctrinas y que servira para conciliar todas las teorias,
por diferentes u opuestas que parezcan.



XV



AXIOMAS HERMETICOS

La posesion del Conocimiento, si no se ve
acompanada por una manifestacion y expresion en
la practica y en la obra, es lo mismo que enterrar
metales preciosos: una cosa vana e inutil. EI
Conocimiento, lo mismo que la Fortuna, debe
emplearse. La Ley del uso es universal, y el que la
viola sufre por haberse puesto en conflicto con las
fuerzas naturales.

EL KYBALION

Las ensenanzas herméticas han sido cuidadosamente mantenidas en secreto,
en el corazon de sus afortunados poseedores, por las razones ya expuestas,
pero nunca se penso en mantenerlas siempre asi. La ley del uso esta encerrada
en dichas ensefianzas, como puede verse en el parrafo anterior, tomado de El
Kybalion. Si no se emplea y expresa, el conocimiento es algo vano que no
puede aportar el menor beneficio a su poseedor ni a su raza. Guardémonos de
toda avaricia mental, y expresemos en la accién lo que hayamos aprendido.
Estudiemos los axiomas y aforismos, pero practiquémoslos también.

Damos a continuacion algunos de los mas importantes axiomas
herméticos, extraidos de EI Kybalion, con algunos comentarios agregados.
Que cada uno los haga suyos y los practique y emplee, porque nunca seran
realmente una posesion propia hasta que se hayan llevado a la practica.

Para cambiar vuestra caracteristica o estado
mental, cambiad vuestra vibracion.

EL KYBALION

Uno puede cambiar sus vibraciones mentales mediante un esfuerzo de la
voluntad, fijando la atencion deliberadamente sobre el estado deseado. La



voluntad es la que dirige a la atencion, y esta es la que cambia la vibracion. Si
se cultiva el arte de estar atento, por medio de la voluntad, se habra resuelto
el problema de dominar los propios estados mentales.

Para destruir un grado de vibracion no deseable,
pongase en operacion el principio de polaridad y
concéntrese la atencion en el polo opuesto al que se
desea suprimir. Lo no deseable se mata cambiando
su polaridad.

EL KYBALION

Esta es una de las mas importantes formulas herméticas y esta basada en
verdaderos principios cientificos. Ya se indic6 que un estado mental y su
opuesto eran sencillamente dos polos de una misma realidad, y que mediante
la transmutacion mental esa polaridad podia ser invertida. Los psicologos
modernos conocen ese principio y lo aplican para disolver los habitos no
deseables, aconsejando a sus discipulos la concentracion sobre la cualidad
opuesta. Si uno tiene miedo, es inutil que pierda su tiempo tratando de matar
el miedo, sino que debe cultivar el valor, y el miedo desaparecera. Algunos
autores han expresado esta idea, ilustrandola con el ejemplo de una
habitacién oscura. No hay que perder el tiempo tratando de arrojar afuera a la
oscuridad, sino que es muchisimo mejor abrir las ventanas y dejar entrar la
luz; de ese modo, la oscuridad desaparecera por si sola. Para matar una
cualidad negativa es necesario concentrarse sobre el polo positivo de esa
misma cualidad, y las vibraciones cambiaran gradualmente de negativas a
positivas, hasta que finalmente se polarizara en el polo positivo, en lugar de
en el negativo. Lo inverso es también verdad, porque muchos han encontrado
el Dolor por haberse permitido vibrar demasiado constantemente en el polo
negativo de las cosas. Cambiando la polaridad pueden dominarse las
modalidades y estados mentales, rehaciendo toda la disposicién propia y
construyendo asi el cardacter. Gran parte del dominio que los herméticos
avanzados poseen sobre su mente es debido a la inteligente aplicacion de la
polaridad, uno de los mas importantes aspectos de la transmutacion mental.
Recordad el axioma hermético, citado anteriormente, que dice:

La mente, asi como los metales y los elementos,
pueden transmutarse de grado en grado, de



condicion en condicion, de polo a polo, de vibracion
en vibracion.

EL KYBALION

Dominar la polaridad significa dominar los principios de la transmutacién
o alquimia mental; porque, salvo que se adquiera el arte de cambiar la propia
polaridad, no se podra afectar al entorno. Si comprendemos ese principio, -
podemos cambiar nuestra propia polaridad, asi como la de los demas, siempre
que dediquemos a ello el tiempo, el cuidado, el estudio y la practica
necesarios para dominar ese arte. El principio es verdadero, pero los
resultados que se obtienen dependen de la persistente paciencia y practica del
estudioso.

El Ritmo puede neutralizarse mediante el Arte de la
Polarizacion.

EL KYBALION

Como ya explicamos en los capitulos anteriores, los herméticos sostienen
que el Principio del Ritmo se manifiesta en el Plano Mental, asi como en el
Plano Fisico, y que la encadenada sucesion de modalidades, sentimientos,
emociones y otros estados mentales es debida al movimiento oscilante del
péndulo mental, que nos arrastra de un extremo a otro. Los herméticos
ensefian ademds que la ley de la neutralizacion nos capacita, en gran
extension, a sobreponernos a la operacion del Ritmo en la conciencia. Como
ya hemos indicado, existe un plano de conciencia superior, asi como uno
inferior, y el Maestro, elevandose mentalmente al plano superior, hace que la
oscilacién del péndulo mental se manifieste en el plano inferior, mientras él
permanece en el otro, librando asi a su conciencia de la oscilacion contraria.
Esta se efectia polarizandose en el Yo Superior, elevando asi las vibraciones
mentales del Ego sobre el plano de conciencia ordinario. Es lo mismo que
levantarse por encima de un objeto y permitir que este pase por debajo. El
hermético avanzado se polariza en el polo positivo de su ser, el YO SOy, mas
bien que en el polo de su personalidad, y, rehusando y negando el
funcionamiento del Ritmo, se eleva sobre su plano de conciencia,
permaneciendo firme en su afirmacion de ser, y la oscilacion pasa al plano
inferior, sin cambiar en absoluto su propia polaridad. Esto lo realizan todos



los individuos que han alcanzado cierto grado de dominio propio,
comprendan o no la ley. Esas personas rehusan sencillamente dejarse
arrastrar por la oscilacion, y afirmando de forma resuelta su superioridad
permanecen polarizados positivamente. El maestro, por supuesto, alcanza un
mayor grado de perfeccionamiento porque comprende perfectamente la ley
que esta dominando con la ayuda de una ley superior, y mediante su voluntad
adquiere un grado de equilibrio y firmeza casi imposible de concebir por los
que se dejan llevar de un lado a otro por las oscilaciones de la emotividad.

Recordad siempre, sin embargo, que el principio del Ritmo no puede ser
destruido, porque es indestructible. Solo es posible sobreponerse a una ley
equilibrandola con otra, manteniendo asi el equilibrio. Las leyes del
equilibrio operan tanto en el plano mental como en el fisico, y la
comprension de esas leyes le permiten a uno sobreponerse a ellas,
contrabalanceandolas.

Nada escapa al principio de causa y efecto, pero
hay muchos planos de Causacion y uno puede
emplear las leyes del plano superior para dominar
las del inferior.

EL KYBALION

Comprendiendo la practica de la polarizacion, el hermético alcanza el
plano superior de causacion, equilibrando asi las leyes de los planos
inferiores. Elevandose sobre el plano de las causas ordinarias, se convierte
uno, hasta cierto punto, en una causa, en lugar de ser un simple efecto. Si se
dominan los sentimientos y las modalidades propias, y se neutraliza el ritmo,
se puede rehuir gran parte de las operaciones de la ley de causa y efecto en el
plano ordinario. L.as masas se dejan arrastrar, obedeciendo al entorno que las
rodea, a las voluntades y deseos de algunos hombres mas fuertes que ellas, a
los efectos de las tendencias heredadas o a las sugestiones u otras causas
exteriores, que no son mas que simples fichas en el tablero de ajedrez de la
vida. Elevandose sobre esas causas, los herméticos avanzados buscan un
plano de accion mental superior, y dominando sus propias cualidades, se
crean un nuevo caracter, naturaleza y poderes, mediante los cuales se
sobreponen a su ambiente ordinario, haciéndose asi directores y no dirigidos.
Esos individuos ayudan a la realizacién del juego de la vida conscientemente,
en lugar de dejarse mover por influencias, poderes o voluntades externas.



Emplean el principio de causa y efecto en lugar de dejarse dominar por él.
Por supuesto, incluso los seres mas elevados estan sujetos a este principio
segiin se manifiesta en los planos superiores, pero en los inferiores son
sefiores y no esclavos. Como afirma El Kybalion:

El sabio sirve en lo superior, pero rige en lo
inferior. Obedece a las leyes que estdn por encima
de él, pero en su propio plano y en los que estan por
debajo de él rige y ordena. Sin embargo, al hacerlo,
forma parte del principio en lugar de oponerse a él.
El sabio se sumerge en la Ley, y comprendiendo sus
movimientos, opera en ella en vez de ser su ciego
esclavo. De la misma forma el buen nadador, va de
aqui para alla, segun su propia voluntad, sin
dejarse arrastrar como el madero que flota en la
corriente. Sin embargo, el nadador y el madero, el
sabio y el ignorante, estan todos sujetos a la ley.
Aquel que comprenda esto va en el buen camino que
conduce al Adeptado.

EL KYBALION

Para concluir, recordaremos nuevamente el axioma hermético que dice:
«La verdadera transmutacién hermética es un arte mental».

En dicho axioma el hermético indica que el ambiente externo se influencia
mediante el poder de la mente. El Universo, que es por completo mental,
puede ser solamente dominado mediante la mente. En esta verdad se
encontrara la explicacion de todos los fenomenos y manifestaciones de los
diversos poderes mentales que tanto atraen la atencion. Tras toda la
ensefianza dada por las diversas escuelas o religiones, yace siempre
constantemente el principio de la sustancialidad mental del Universo. Si este
es mental, en su naturaleza intrinseca, facilmente se deduce que Ila
transmutacion mental debe modificar y transformar las condiciones y los
fendmenos del Universo, y que la mente ha de ser el mayor poder que pueda
afectar a sus fendmenos. Si se comprende esta verdad, todos los llamados
milagros y maravillas dejaran de tener puntos oscuros, porque la explicacion
es por demas clara y sencilla.



El Topo es mente; el Universo es mental.

EL KYBALION



	INTRODUCCIÓN
	LA FILOSOFÍA HERMÉTICA
	LOS SIETE PRINCIPIOS HERMÉTICOS
	1. EL PRINCIPIO DEL MENTALISMO
	2. EL PRINCIPIO DE CORRESPONDENCIA
	3. EL PRINCIPIO DE VIBRACIÓN
	4. EL PRINCIPIO DE POLARIDAD
	5. EL PRINCIPIO DE RITMO
	6. EL PRINCIPIO DE CAUSA Y EFECTO
	7. EL PRINCIPIO DE GENERACIÓN

	TRANSMUTACIÓN MENTAL
	EL TODO
	EL UNIVERSO MENTAL
	LA PARADOJA DIVINA
	EL TODO EN TODO
	LOS PLANOS DE CORRESPONDENCIA
	VIBRACIÓN
	POLARIDAD
	RITMO
	CAUSACIÓN
	GÉNERO
	GÉNERO MENTAL
	AXIOMAS HERMÉTICOS

