
Releyendo 
Pedro López de Ayala diez años después

Une relecture 
de Pedro López de Ayala dix ans après

Éditions Orbis Tertius

Rica Amrán (coord.)



© Éditions Orbis Tertius, 2019
© Les auteurs

Éditions Orbis Tertius, 28, rue du Val de Saône F-21270 BINGES

ISBN : 978-2-36783-127-5

Ouvrage publié avec le concours   
du Centre d’Études Hispaniques d’Amiens (CEHA)  

de l’Université de Picardie Jules Verne.  

Responsable de la publication : Rica AMRÁN

C E H A



3

Releyendo Pedro López de Ayala diez años después 
Une relecture de Pedro López de Ayala dix ans après

Rica Amrán 
Introducción............................................................................................5

Ernesto García Fernández 
El linaje del canciller de Castilla Don Pedro López de Ayala en la 
Edad Media.............................................................................................9

Agurtzane Paz Moro / Arsenio Da Costa 
“Las muchas e notables dueñas”: las estrategias de alianza linajística 
tejidas en torno al Canciller Ayala.......................................................29

Covadonga Valdaliso Casanova 
Elaboración y transmisión de las crónicas de Pedro López de Ayala: 
versiones y copias.....................................................................................51

Diana Pelaz 
El valor de los hechos pasados como aprendizaje político a través de la 
obra de Pedro López de Ayala..............................................................71

Rica Amrán  
La minoría judía en el Rimado de Palacio y en las Crónicas de Pedro 
López de Ayala: puntos de encuentro y diferencia...............................89

Hugo Bizarri  
Los Dichos de sabios de Jacobo Zadique de Uclés y el Rimado de 
palacio de Pero López de Ayala: dos tratados para Enrique III....... 109 

La Collection du CEHA.................................................................................. 127





5

A MODO DE INTRODUCCIÓN

El volumen colectivo que presentamos a continuación en torno 
a la figura de Pedro López de Ayala (1332-1407) representa una se-
gunda parte de un proyecto iniciado en el año 2009, en el Centro de 
Estudios Hispánicos de Amiens (CEHA), de la Universidad de Picardie 
y publicado en La Collection du Centre d’Études Hispaniques d’Amiens 
(UPJV-Indigo).

En estos diez años muchos cambios se han producido, creemos que 
la figura de Pedro López de Ayala ha resurgido, en cierta forma de “entre 
sus cenizas” y aparecido en el panorama historiográfico de los medieva-
listas especializados en la Edad Media peninsular. El hecho de que una 
de las obras del canciller, El Rimado de Palacio, forme parte del progra-
ma de la Agrégation externe d’espagnol 1 propuesta por el Ministerio de 
Educación francés nos lo demuestra.

Los estudios de los colegas que han tenido a bien participar en este 
año 2019, son diversos, pero relacionados directamente con dos de 
las grandes actividades literarias de Ayala, las Crónicas y El Rimado de 
Palacio. 

Ernesto García Fernández (Universidad del País Vasco UPV/EHU) 
en su trabajo titulado El linaje del canciller de Castilla Don Pedro López 
de Ayala en la Edad Media, analiza la muy importante familia Ayala, su 
propia ascendencia, haciendo especial hincapié en aquellos linajes que 
descienden de este, es decir el de Ayala de la Casa de Toledo y el linaje 
Ayala de la Casa de Quejana. Por su parte Agurtzane Paz Moro, de 
la Universidad del País Vasco y Arsenio Dacosta, de la Universidad de 

1.	 Oposiciones para catedráticos de Instituto



INTRODUCCIÓN

6

Salamanca, en su trabajo “Las muchas e notables dueñas”: las estrategias de 
alianza linajísitica tejidas en torno al Canciller Ayala, estudian el cómo y 
en qué forma López de Ayala actúa para engrandecer su linaje, haciendo 
para ello hincapié en las alianzas matrimoniales acordadas por la familia, 
posicionando por ello a las mujeres en un puesto de relativo poder.

Covadonga Valdaliso Casanova (Universidade de Lisboa) en su 
Elaboración y transmisión de las crónicas de Pedro López de Ayala: versiones 
y copias, nos señala el papel fundamental de Jerónimo de Zurita en la 
transmisión de las crónicas del canciller, analizando detenidamente la 
estructura de las mismas y cómo fueron estas conocidas con posteriori-
dad a su época. En cuanto a Diana Pelaz (Universidad de Santiago de 
Compostela) en El valor de los hechos pasados como aprendizaje político 
a través de la obra de Pedro López de Ayala, se cuestiona sobre la historia 
política de esa segunda parte del siglo XIV y nos muestra cómo el autor 
emplea su experiencia con fines propagandísticos y didácticos. 

Rica Amrán (Université de Picardie Jules Verne, Amiens) en La mi-
noría judía en el Rimado de Palacio y en las Crónicas de Pedro López 
de Ayala: puntos de encuentro y diferencias, contrasta las dos primeras 
crónicas redactadas por Ayala con su obra poética, señalando diferencias 
en el mensaje político-didáctico que este autor nos transmite. 

Y para finalizar el volumen, Hugo Bizarri (University of Fribourg) en 
Los Dichos de sabios de Jacobo Zadique de Uclés y el Rimado de palacio 
de Pero López de Ayala: dos tratados para Enrique III, compara dos obras 
de dos de los consejeros de Enrique III de Castilla, Lorenzo Suárez de 
Figueroa y Pero López de Ayala, en su opinión ambos fuertemente in-
fluenciados por el Cisma de Occidente; piensa que a pesar de que dichas 
obras no están conectadas, sus autores sí que tuvieron una ideología 
común.

No queremos terminar esta breve presentación sin agradecer a todos 
los colaboradores del presente volumen su participación, camaradería 
y buen humor; sólo sentimos que otros compañeros no hayan podido 
participar, por problemas familiares y de salud. Y como no hay “dos sin 
tres”, nos permitimos desde ahora emplazar a todos y pensar en un nue-
vo volumen para el año 2029. En diez años y si la salud nos lo permite, 
volveremos a analizar la historiografía de este autor e intentaremos, con 



INTRODUCCIÓN

7

nuevos ojos y más experiencia, desentrañar los puntos de vista y opinio-
nes de este carismático personaje.

Rica Amrán
Université de Picardie Jules Verne (Amiens)

Centre d’Études Hispaniques d’Amiens (CEHA)  

 

  





9

LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA  
DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

Ernesto García Fernández
Universidad del País Vasco UPV/EHU

Introducción

Peter Berling, un reputado novelista alemán, en su famosa novela 
Los hijos del Grial, escribió una dedicatoria que me llamó la atención 
“Dedicado al poder de la memoria. Elgaine de Balliez. Nec spe nec 
metu”. El interés por recordar unos u otros acontecimientos históricos o 
por resaltar la biografía política, social o cultural de personajes insignes 
no es un asunto fortuito. La selección obedece a una programación cal-
culada que generará diversos efectos en los receptores de estas memorias. 
Por estos motivos el poder de la memoria y del recuerdo sobre el que 
escribía Peter Berling conviene sustentarlo en una reflexión de carácter 
científico. Un relato histórico pasado exclusivamente por el filtro selec-
tivo de nuestra memoria subjetiva acaba por dejar de ser una historia 
rigurosa para convertirse en una argumentación prejuiciada de nuestro 
discurso. Desde estos planteamientos deseo que sea comprendido el 
texto que les presento.

Las revisiones históricas sobre el Canciller Ayala, sus ascendientes y 
descendientes han dado la oportunidad a los historiadores de replantear 
cuestiones diversas sobre los linajes de las Casas de Ayala y del Canciller 
Ayala. Se ha ahondado en el estudio de su familia y de la figura de 



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

10

don Pedro López de Ayala, se han encontrado nuevos hallazgos histo-
riográficos y se han captado percepciones novedosas de los linajes con él 
relacionados gracias a la renovada metodología histórica, a las preguntas 
que formulan los historiadores a los textos y a una interpretación más 
integral de los sucesos históricos1. En los párrafos que siguen pondré el 
énfasis en el examen de los linajes de las dos Casas de Ayala más distin-
guidas, la de Quejana y la de Toledo. Soy consciente de que estudiar en 
profundidad estos linajes requiere contemplar otras variables. La con-
formación social y la progresión política de ambas Casas no hubieran 
sido posibles sin las alianzas familiares/políticas establecidas entre los 
segundones y segundonas de cada Casa de los linajes de Ayala. La con-
tribución de todos los componentes de los linajes a su desarrollo pudo 
ser en ocasiones determinante para que alcanzaran cotas de poder rele-
vantes y en otros momentos bien pudieron ser algunos de sus miembros 
quienes encorsetaron o limitaron el espíritu expansivo de estos Parientes 
Mayores. Me parece esencial que los investigadores consideren esta y 
otras perspectivas2. 

1. La ascendencia linajuda del Canciller Pedro López de Ayala

Hacia 1328, los Ayala, una familia al servicio de la monarquía cas-
tellana establecida en Toledo y en Murcia heredaba el solar de Quejana 
en la Tierra de Ayala (Álava). La titularidad del señorío de Quejana 
comprendía propiamente el solar (la casa y los derechos económicos a 
ella adscritos) y en especial el patronazgo sobre un pequeño monasterio. 
Los López adquirieron esta herencia tras una cruenta lucha con sus ad-
versarios los Murga, familia que alegaba igualmente derechos sucesorios 
a los bienes de Juan Sánchez de Salcedo, el último titular del solar. Los 
Murga tuvieron aliados suyos a los Salazar y Avendaño. En dicha disputa 

1.	 López López de Ulíbarri, F., (dir.), El linaje del Canciller Ayala. Diputación Foral 
de Álava. Vitoria-Gasteiz, 2007 y del mismo director La figura del Canciller Ayala. 
Diputación Foral de Álava. Vitoria-Gasteiz, 2007, y Dacosta, A., El “Libro del linaje de 
los Señores de Ayala” y otros textos genealógicos. Materiales para el estudio de la conciencia 
del linaje en la Baja Edad Media. UPV/EHU, Bilbao, 2007.

2.	 Recientemente hay doctoras en Historia que ya están abordando algunas de estas 
cuestiones en sus análisis. Véase Paz Moro, A., San Juan de Quejana, un monasterio 
familiar de dominicas en el valle alavés de Ayala (1378-1525). Universidad del País Vasco, 
Bilbao, 2017. 



LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

11

la violencia y los asesinatos hicieron acto de presencia. En estos enfren-
tamientos armados de familias hidalgas murieron los primogénitos de 
los Ayala y de los Murga. El asesinato de Sancho Pérez de Ayala fue la 
causa de que el señorío del solar y monasterio de Quejana pasara a su 
hermano Fernán Pérez de Ayala. Ayalas y Murgas contaron con apoyos 
entre sus clientelas partidarias en la región. Estas luchas evidencian la 
conformación de agrupamientos políticos entre los linajes de hidalgos y 
caballeros con implantación en el territorio3. En esta contexto la política 
matrimonial impulsada por Pedro López de Ayala, padre de Fernán, se 
convirtió en un revulsivo favorable al ascenso político de los Ayala y 
de Fernán. El matrimonio de Elvira de Ayala, hija de Pedro López de 
Ayala, con Beltrán de Guevara pudo ser un pilar cardinal de su sobrino 
Fernán Pérez de Ayala. En el siglo XIV las Casas de Guevara y Ayala 
continuaron colaborando de forma estrecha a tenor de los casamientos 
concertados. Estas alianzas familiares se conjugaron con otras estable-
cidas en los siglos XIV y XV con los González de Mendoza, Díaz de 
Mendoza, Guzmán, Álvarez de Toledo, Sarmiento, Ponce de León, 
Acuña, Fonseca, Salazar, etc.

La resolución de un conflicto, aparentemente privado al estar moti-
vado por recibir la herencia del solar de Salcedo, mediante la violencia 
y a través de la concitación de apoyos sociales en Ayala pone de relieve 
que importaba mucho en la Tierra quién sería el Pariente Mayor que 
sucediera a Juan Sánchez de Salcedo. Preocupaban en grado sumo los 
cambios en las relaciones sociales existentes hasta esa fecha en la co-
marca. El triunfo de los Ayala sobre los Murga fue contundente. Para 
reforzarlo Fernán Pérez de Ayala y el Canciller Ayala adquirieron los 
derechos de otros hidalgos “diviseros” o con participaciones en el mo-
nasterio de Quejana. 

Los Ayala que promovieron la adquisición del solar de Quejana de 
los Salcedo, según las fuentes escritas, no adoptaron el apellido López de 
Ayala de su padre Pedro. Con el apellido Pérez de Ayala manifestaban 
ser hijos de Pedro de Ayala. Su heráldica bajomedieval, sin embargo, 
constata la imposición del epónimo López para definir a la familia. Los 
dos lobos recuerdan su conexión con el apellido López, que proviene 
de la palabra latina ‘lupus’ (lobo). El Canciller Pedro López de Ayala 

3.	 Portilla Vitoria, M., Torres y casas fuertes en Álava. 2 Vol., 1978.



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

12

prefirió apellidarse López a Fernández, apellido que le correspondía por 
ser hijo de Fernán Pérez de Ayala. No hizo lo mismo que su progenitor, 
es decir, reconocer en el apellido ser descendiente de su padre. Fernán 
fue precisamente el personaje que engrandeció el linaje o mejor dicho 
los linajes de los Ayala, y pese a ello el Canciller Ayala desechó apellidar-
se Fernández de Ayala. Fue fiel a la heráldica familiar.

Ahora bien, ¿de dónde provienen los linajes del Canciller Ayala? No 
deja de ser un tema vidrioso retrotraer los orígenes de esta familia a 
un infante aragonés llamado don Vela, un personaje más próximo a la 
leyenda que a la historia. Ya en el siglo XV el escritor Fernán Pérez de 
Guzmán, sobrino del Canciller Ayala, escribió lo siguiente en su obra 
Generaciones y semblanzas sobre los orígenes del linaje Ayala: “…Algunos 
del linaje de Ayala dizen que vienen de un infante de Aragón a quien el 
rey de Castilla dio el senorio de Ayala. E yo ansí lo fallé escrito por don 
Ferrant Pérez de Ayala, padre deste don Pero López de Ayala, pero non 
lo leí en estorias nin he d’ello otra çertidumbre”4.

Esta afirmación no fue impedimento para que un sector de la histo-
riografía tradicional de época Moderna y Contemporánea haya recono-
cido que don Vela, además de ser considerado Santo, estaba enterrado 
en la iglesia de la localidad de Respaldiza (Álava), dando pábulo a la 
exaltación de que fue objeto en manuscritos de miembros de los linajes 
de las Casas de Ayala. El propio Fernán Pérez de Ayala, le hace artífice 
de la construcción del recinto amurallado de la Villa de suso de Vitoria, 
en tiempos de Alfonso VI de Castilla, que conquista Toledo en 1085. 
De este modo, de forma interesada se conecta a los presuntos señores 
originarios de la Tierra de Ayala con Vitoria y Toledo, aunque por esas 
fechas Vitoria todavía se llamara Gasteiz y no estuviera amurallada hasta 
poco después. Los jefes del linaje tenían el convencimiento de que sus 
antepasados habían sido artíficies esenciales del amurallamiento del pri-
mero de los cercos con que se rodeó el núcleo urbano. Fernán Pérez de 
Ayala conocía bien Vitoria, localidad donde en los años últimos de su 
existencia profesó en el convento de Santo Domingo.

Teóricamente la génesis de los linajes de la Casas de Ayala procede 
de la Casa solariega de Salcedo con presencia en la Tierra de Ayala, don-
de dominó el solar de Quejana hasta su extinción, y cuyos miembros 

4.	 Fernán Pérez de Guzmán Generaciones y semblanzas. Londres, 1965, p. 15.



LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

13

desempeñaron cargos de responsabilidad política en Castilla: Merinos 
Mayores de Castilla, Merinos Mayores de Guipúzcoa, Prestameros 
Mayores de Álava y Merinos Mayores de la Cofradía de Álava, una or-
ganización política poderosa hasta 1332. La genealogía de Fernán Pérez 
de Ayala trata de legitimar los derechos de los Ayala a la herencia de los 
Salcedo.

No es menos importante señalar que la genealogía familiar reivindica 
sus orígenes en una línea proveniente de los López de Haro, Señores 
de Vizcaya y en otra de los Guevara, señores de Oñate. Sancho Pérez 
de Guevara, abuelo del primer Pedro López de Ayala con esta deno-
minación, era hijo de Pedro Ladrón de Guevara y María Sánchez de 
Salcedo, y hermano de Martín Pérez, que dio origen al linaje Avendaño. 
Este Pedro López de Ayala era hijo de Sancho López de Haro y Elvira 
Sánchez de Guevara. Sancho López es citado en los escritos como hijo 
de Lope Díaz de Haro, señor de Vizcaya, y Elvira como hija de Sancho 
Pérez de Guevara. Las genealogías dicen que de un hijo varón de Pedro 
López de Ayala llamado Rui Pérez de Ayala provenían los Gamboas del 
solar de Olaso y de otro llamado Sancho Pérez de Ayala, los Ayala. La 
endogamia familiar de estas gentes hidalgas establecidas en Álava en el 
siglo XIV posibilitaba a sus descendientes tirar del hilo hasta dar con 
unos antepasados comunes.

Las crónicas relatan la participación del primer Pedro López de 
Ayala, casado con María Sánchez de Unza, en la conquista de Sevilla 
en 1248. El desplazamiento de los intereses de la familia a Toledo y a 
Murcia, y su disposición a incorporarse al servicio de la familia real y 
de los infantes don Manuel y don Juan Manuel, nieto de Fernando III 
el Santo y sobrino de Alfonso X de Castilla, son el punto final de un 
proceso de despegue social de la familia acaecido entre mediados del 
siglo XIII y principios del XIV, base de su posterior promoción en la 
Corte y en el conjunto del Reino de Castilla.

Pedro López de Ayala, tarabuelo del Canciller Ayala, adoptó el ape-
llido y seguramente los emblemas de Sancho López de Haro, su padre. 
Este debió de ser el motivo de que el escudo de armas de la familia Ayala 
lo compusieran dos lobos y ocho aspas a su alrededor. Los lobos, sin 
embargo, no portaban corderos entre sus dientes y colmillos, tal como 
sucedía en la heráldica de los señores de Vizcaya. El locativo de Ayala 
hacía mención a su relación con la Tierra de Ayala. Su parentesco con 



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

14

los Salcedo no fue tan estrecho como para incorporar sus emblemas, el 
sauce y las cinco panelas, en su escudo heráldico. Su hijo primogénito 
Sancho Pérez de Ayala estuvo al servicio de Lope Díaz de Haro, señor 
de Vizcaya y murió con él en Arnedo en 1288 a consecuencia de las ene-
mistades entre el primero y el rey de Castilla Fernando IV. Todavía los 
lazos afectivos y culturales de Sancho Pérez ‘motila’ con el espacio vasco 
eran considerables, pues comprendía la lengua vasca: “…e preguntó a 
Don Sancho Peres como se desía en vasquençe por mozo, y él dijo que 
motila, e después llamaron a él e a su hermano e a todo su linage los 
motilas”5. Rui Pérez, su hermano, fue miembro de la Cofradía de Álava 
en 1262.

La historiografía ha señalado que los Ayala entre el siglo XIII y hasta 
bien avanzado el siglo XV fueron miembros de una nobleza media. Se 
resalta de este modo la ausencia de títulos nobiliarios entre sus primogé-
nitos hasta una fecha bastante tardía de la Edad Media. Sin embargo, de-
tentaron una enorme influencia y gran poder político en Castilla. Pedro 
López de Ayala, abuelo del Canciller Ayala, fue teniente de Adelantado 
Mayor de Murcia y Adelantado Mayor de Murcia —gobernador políti-
co y militar de una zona fronteriza con las tierras del reino musulmán de 
Granada— y su hermano Juan fue ayo de don Juan Manuel y durante 
su minoría de edad Adelantado Mayor de Murcia. El padre de ambos, 
Sancho Pérez de Ayala ‘motila’, y su abuelo Pedro López de Ayala fueron 
a su vez ayos o mayordomos de don Manuel. La educación de los prín-
cipes e infantes exigía que dispusieran de una formación e instrucción 
elevadas. La familia López de Ayala ocupó un espacio de poder en modo 
alguno insignificante destinado a la formación de los infantes o adminis-
tró las rentas de sus casas, elementos fundamentales que catapultaron a 
la familia hacia metas mayores.

Paralelamente otra serie de circunstancias favorecieron su reincorpora-
ción social en la Tierra de Ayala. La pugna legal y la lucha despiadada por 
la herencia dejada por Juan Sánchez de Salcedo lo permitió. Los hijos de 
Pedro López de Ayala, de Pedro Ibáñez de Guevara y de Sancho García 
de Murga contendieron por su legado. En estas hostilidades murieron 
Sancho Pérez de Ayala, de los Ayala de Toledo, y Sancho García de Murga, 

5.	 Contreras y López de Ayala, J., Introducción a la biografía del Canciller Ayala. Bilbao, La 
editorial Vizcaína, 1950, p. 160.



LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

15

sobrino de Juan Sánchez Chiquelin, hermano bastardo de Juan Sánchez 
de Salcedo. La victoria cayó del lado de los Ayala de Toledo. El enfrenta-
miento entre las Casas de Murga y de Ayala fue un suceso dramático. Ahí 
están los muertos. No fue en modo alguno una cuestión anecdótica, ni 
pasajera. A principios del siglo XVI descendientes de los linajes Murga y 
Avendaño (Lope García de Murga y Martín Ruiz de Avendaño) se convir-
tieron en baluartes del emperador Carlos V contra el Conde de Salvatierra 
don Pedro López de Ayala. La enemitad entre Murgas y Ayalas afloró pe-
riódicamente en distintas coyunturas entre mediados del XIV y del XVI.

Figura nº 1. Foto panorámica del conjunto monumental de Quexaa/Quejana (Álava).  
Foto: Ernesto García Fernández.

La materialización del ascenso del linaje Ayala se produjo en tiempos 
de Fernán Pérez de Ayala y de Elvira Álvarez de Ceballos, padres del 
Canciller. Ambos enterrados en San Juan Bautista de Quejana, aunque 
nacidos fuera del territorio. Fernán hizo lo indecible por ampliar el po-
der económico y social del linaje, si bien la familia contó con el favor 
directo del obispo de Cartagena, arzobispo de Sevilla y posteriormente 
cardenal en Aviñón don Pedro Gómez Barroso, hermano de su madre 
Sancha Fernández Barroso. Fernán demostró con hechos su inclinación 
por impulsar el solar alavés recibido de los Salcedo. Eventualidades di-
versas convergieron en el proceso de acercamiento a Quejana (Álava) 
de una familia de origen alavés asentada en el entorno doméstico de las 
Casas de los príncipes e infantes. 

A comienzos del siglo XIV su padre Pedro López de Ayala, en-
frentado durante algún tiempo con don Juan Manuel, fue nombra-
do por Alfonso XI Adelantado Mayor de Murcia. La privación del 



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

16

Adelantamiento, al ser destituido del cargo por el rey, debió afectar polí-
ticamente a la familia, que no pasaba por sus mejores momentos6. Estas 
dificultades pudieron favorecer el desplazamiento paulatino del cabeza 
del linaje hacia otras zonas. Pedro López de Ayala, siendo cuñado del 
señor de Oñate Beltrán Ibáñez de Guevara, llegó a ejercer como Merino 
Mayor de Guipúzcoa en 1331, año en el que muy probablemente fa-
lleció. En este contexto social y político el segundogénito Fernán Pérez 
de Ayala se hizo con el solar de Quejana de los Salcedo y los derechos a 
él adscritos, a la muerte de su hermano mayor Sancho Pérez de Ayala. 
Tampoco hay que descartar la proximidad relativa de Quejana al solar 
de su mujer Elvira de Cevallos, en Cantabria.

Desde ese momento, además, Fernán Pérez de Ayala comenzó a ser un 
alfil de los reyes de Castilla, en concreto de Alfonso XI, en Álava. Ya en 
1328 Fernán estaba al servicio de Alfonso XI, pues fue enviado con cartas 
del rey a la ciudad de Murcia. El rey refrendó su confianza en Fernán 
en 1332 al designarle Alcalde Mayor de Álava, tras la disolución de la 
Cofradía de Álava. Fernán Pérez de Ayala contribuyó a la disolución de 
dicha cofradía política. A continuación resultó ser uno de los principales 
beneficiados, pese a ser de Toledo. Su hijo, el Canciller don Pero López 
de Ayala, le retrata como un personaje primordial en la integración del 
territorio de la Cofradía de Álava en el Realengo: “Este D. Fernán Pérez 
de Ayala fue el mejor de todos de su linaje, e amava e temía mucho a Dios. 
E ficiera grandes daños e venganzas por la mala muerte que dieron los 
Gamboinos a D. Sancho Pérez su hermano si no fuesse tan buen xriptia-
no... E pugnó mucho porque la Provincia de Álava fuesse realenga e fabló 
con los ricosomes e parientes e señores de solares e infanzones e caballeros 
par que se posiessen so el señorío del mui noble rey D. Alfonso, que ganó 
Algeciras e se posieron so el su señorío...”

Este mismo año, en 1332, es uno de los miembros fundadores de 
la Orden Militar de la Banda, formada por caballeros muy cercanos al 
monarca castellano. El crecimiento político de Fernán siguió en aumen-
to. Alfonso XI le encargó diferentes misiones diplomáticas en Aragón. 
Durante el reinado de Pedro I fue el capitán de las tropas que derrotaron 
a los antipetristas de Las Encartaciones (1351) y tras el cambio de bando 

6.	 Torres Fontes, J., “Relación murciana de los López de Ayala en los siglos XIII y XIV”. 
Murgetana (1976), pp. 5-36.



LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

17

político durante la guerra entre Pedro I y Enrique de Trastámara, este 
último le designó Merino Mayor de Guipúzcoa (1368 y 1370)7.

Señoríos jurisdiccionales adquiridos por la Casa de Ayala de Quejana

Poblaciones y 
comarcas

Titular Forma de 
concesión

Cronología Circunstancias 
a señalar

Tierras 
de Ayala y 
Urcabustaiz

Fernán Pérez de 
Ayala, padre del 
Canciller

Alcalde Mayor de 
Álava en 1332

Fuero de Ayala de 
1373

1332-1373 No se emitió 
carta de 
merced

Valles de 
Llodio y 
Orozco

Fernán Pérez de 
Ayala, padre del 
Canciller

Compra a Leonor 
de Guzmán y 
confirmación de 
la adquisición 
mediante merced 
de Enrique II

Mediados 
del siglo XIV 
(1349) y 
confirmación 
en 1371.

-

Valle de 
Cuartango, 
Morillas, 
Subijana y 
Ormijana

Fernán Pérez de 
Ayala, padre del 
Canciller

Merced de 
Pedro I

Mediados del 
XIV (1355)

-

Villa de 
Arceniega

Pedro López de 
Ayala, Canciller 
de Castilla

Merced de 
Enrique II

1371 -

Villa de 
Salvatierra

Pedro López de 
Ayala, Canciller 
de Castilla

Merced de Juan I 1384 Carta de 
merced 
realenga en 
1521

Villa de 
Salinillas de 
Buradón

Fernán Pérez de 
Ayala, hijo del 
Canciller

Matrimonio Fines del 
XIV

Señor consorte, 
al casarse 
con María 

Sarmiento. A 
fines del XV de 

los Guevara.
Ciudad de 
Orduña y 
aldeas

García López de 
Ayala

Merced de 
Enrique IV

Hacia 1466 Realenga desde 
1481

Bernedo y 
aldeas

García López de 
Ayala

Conquista a 
Navarra

1476 Señorío de 
Vitoria en 

1490

7.	 Suárez Fernández, L., Nobleza y monarquía. Puntos de vista sobre la historia castellana del 
siglo XV. Valladolid, 1975.



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

18

Con Fernán Pérez de Ayala se inicia la vocación literaria de la familia 
y se redactan los primeros mayorazgos. Fernán fue uno de los primeros 
historiadores de la Corona de Castilla, en una época en que la historia y 
las genealogías familiares de reyes o nobiliarias se confundían, tal como 
ha señalado Isabel Beceiro. En 1371 se comienza el Libro del linaje de los 
señores de Ayala, obra básica para conocer los orígenes de la familia y sus 
actividades políticas en Castilla8. Su papel como jurista y compilador de 
normas de derecho local es relevante. En 1373 aparece en el propio docu-
mento como responsable de la redacción del Fuero de la Tierra de Ayala. 
Esta carta de privilegio es la culminación absoluta del enorme poder 
logrado por el linaje de la Casa de Ayala de Quejana en la comarca, una 
Casa que estaba aún bajo la dirección personal de don Fernán. El Fuero 
de Ayala describe la exaltación suprema del linaje a cuyos antepasados no 
duda en calificar de Señores de Ayala desde tiempo inmemorial, si bien la 
realidad tuvo otros vericuetos. El contenido del Fuero es una recopilación 
de normas de derecho local insertadas en una construcción teórico-polí-
tica difundida por el linaje en unos momentos en que los Ayala ejercían 
en la práctica un poder sin contrapeso en la comarca. El resultado fue que 
los Parientes Mayores del linaje de la Casa de Ayala de Quejana fueron 
calificados en las fuentes escritas como señores de la Tierra de Ayala desde 
fines del siglo XIV. Se carece de carta de merced regia que certifique la 
concesión de dicha autoridad señorial, acaso porque no era tan necesario 
al ser la zona una vieja encomienda de behetría9. El Fuero de Ayala fue 
asimismo un instrumento de gobernabilidad en última instancia señorial 
que pone en contacto las estructuras sociales e institucionales de la Tierra 
de Ayala, del Señorío de Vizcaya y del Condado de Oñate.

La edificación de un palacio en Quejana y la obtención de licencias 
de la iglesia para fundar el monasterio femenino de San Juan Bautista en 
1378 para veinte hermanas de la orden de Santo Domingo, santo al que 
era muy devoto y del que fue ‘fraile’, refuerzan la deslocalización progre-
siva de los intereses domésticos, económicos y políticos de Fernán Pérez 
de Ayala hacia Álava y la Tierra de Ayala. Fernán y Elvira de Cevallos 
tuvieron once hijos, tres varones y ocho mujeres. Fernán renunció a sus 

8.	 García, M., Obra y personalidad del Canciller Ayala. Madrid, 1982.
9.	 García Fernández, E., “Las Juntas de Saraube, los linajes y los señores de la Tierra de 

Ayala en la Edad Media”, Homenaje a Juan Antonio Bonachía Hernando (en prensa).



LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

19

derechos al mayorazgo murciano favoreciendo de este modo a sus sobri-
nos, descendientes de hijos bastardos de su padre. En 1373 instaura un 
mayorazgo a favor de “mi fijo primogénito de los varones” don Pero López 
de Ayala, como señala en su escrito, y establece otro a favor de su hija 
Mencía de Ayala, mujer de Beltrán Vélez de Guevara. En el mayorazgo 
de Quejana se exigió que para ejecución se tuviera en cuenta el Fuero 
de Ayala.

2. Los linajes descendientes del Canciller

El legado de la fortuna y patrimonio del Canciller Ayala lo disfru-
taron sus seis hijos. Pedro López de Ayala reprodujo la política familiar 
de su padre al propiciar la creación de dos linajes de mayorazgo. Uno lo 
acaparó su segundogénito don Pedro López de Ayala y tuvo su sede en 
Toledo. El otro, con sede en Quejana (Álava), lo concedió a su primogé-
nito Fernán Pérez de Ayala, a quien puso el mismo nombre y que tuvo 
los mismos apellidos que su padre10. Los emblemas heráldicos de Fernán 
Pérez de Ayala en su tumba de la iglesia de San Juan Quejana represen-
tan las armas de los López de Ayala, pero el apellido del Pariente Mayor 
del linaje se apellidaba Pérez de Ayala. No se había fosilizado entre los 
primogénitos del linaje alavés el apellido López de Ayala. Sí cumplía, sin 

10.	García Fernández, E., “El linaje del Canciller don Pero López de Ayala”, en El linaje del 
Canciller Ayala. Vitoria, 2007, p. 80-335,

Figura nº 2. Sello de cera 
del Canciller Ayala que 
pende del pergamino 
en el que se solicita un 
préstamo de libros a 
las monjas de Quexaa/
Quejana (Álava) fechada 
en Quejana el 12 de julio 
de 1405.  
Foto: Ernesto García 
Fernández.



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

20

embargo, con la exigencia de Fernán Pérez de Ayala a su hijo el Canciller 
Ayala de que quienes recibieran el mayorazgo tomaran “la voz de Ayala”. 

La constitución de mayorazgos es un hecho fundamental para los 
linajes, del mismo modo que las políticas matrimoniales fomentadas por 
los Parientes Mayores para con sus hijos e hijas. La unión de los líderes 
de los linajes o de sus hermanos, hermanas, hijos o hijas con unas u 
otras familias tuvo consecuencias en el funcionamiento, mantenimiento 
o alteración de los pactos políticos establecidos entre los miembros de la 
Alta nobleza castellana11. Los Parientes Mayores del linaje de la Casa de 
Ayala de Quejana se casaron con mujeres de linajes o familias de nobles 
destacados: las castellanas Ceballos, Guzmán, Sarmiento y Velasco, y 
la italiana Saluzzo. A su vez la ausencia de descendencia directa culmi-
nó con la dirección del linaje por los Herrera de Ampudia (Palencia) 
a mediados del siglo XV. Los Parientes Mayores de la Casa palaciega 
de Toledo enlazaron con mujeres de poderosos linajes castellanos: 
Castañeda, Silva, Carrillo y Rivera.

2.1. El linaje Ayala de la Casa de Toledo

Las acciones de los Parientes Mayores del Mayorazgo creado en Toledo 
por el Canciller Ayala repercutieron notoriamente en la vida política 
castellana durante los siglos XV y XVI. Sus primogénitos desempeñaron 

11.	Beceiro Pita, I., y Córdoba de la Llave, R., Parentesco, poder y mentalidad. La nobleza 
castellana. Siglos XII al XV. Madrid, 1990.

Figura nº 3. Firma del 
Canciller Ayala en un 
documento emitido 
para la adquisición de 
libros de las monjas de 
Quexaa/Quejana (Álava). 
Foto: Ernesto García 
Fernández.



LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

21

cargos de aposentadores mayores del rey, alcaides de las fortalezas de 
la ciudad, Alcaldes Mayores de Toledo, embajadores, miembros de la 
orden militar de la Banda, fueron miembros del Consejo Real e incluso 
recibieron un título nobiliario, el de Condes de Fuensalida el año 1470. 
Los Ayala eran uno de los dos bandos principales que competían por 
parcelas de poder en Toledo. El otro bando era el de los Silva.

El linaje de la Casa palaciega de los Ayala en Toledo fue uno de los 
más poderosos de la ciudad y de Castilla12 y aspiró asimismo a incorpo-
rar a su bagaje nobiliario la Casa de Ayala con sede en Quejana. No tuvo 
reparos en recurrir a medios poco ortodoxos con el propósito de heredar 
el mayorazgo de la Casa de Ayala de Quejana. A finales del siglo XV los 
Ayala toledanos decidieron manipular la memoria histórica de los Ayala 
mediante la falsificación de documentos. Esta contingencia se produjo 
en una coyuntura en que el nuevo señor de la Casa de Ayala de Quejana 
atravesaba serias dificultades personales y económicas, a causa de las 
tensas relaciones que sostuvo con su madre y hermanos. En el Archivo 
de la Nobleza de Toledo existe documentación de finales del siglo XV 
procedente de los condes de Fuensalida. De su análisis se deduce que los 
Ayala de Toledo manipularon documentos alusivos a la carta de merced 
de la villa de Salvatierra otorgada en 1384 al Canciller Ayala. El motivo 
de este incidente estuvo relacionado con la potencial utilización de este 
manuscrito contra los señores de la Casa de Ayala de Quejana, en el 
caso de que no tuvieran descendencia directa. Esta ambiciosa política de 
ampliación señorial no les salió bien.

2.2. El linaje Ayala de la Casa de Quejana

El primer beneficiario del mayorazgo establecido por el Canciller 
Ayala en Álava fue su hijo don Fernán Pérez de Ayala. Llegó a ser emba-
jador de Castilla, Merino Mayor y Corregidor de Guipúzcoa y Miembro 
del Consejo Real. Fundó dos hospitales, en Vitoria el de Nuestra Señora 
del Cabello a partir de 1419 y otro en la villa Salinillas de Buradón. 
El primero dio origen en el siglo XVI al hospital de Santiago, cuya 
denominación pervive en la actualidad. En el primer tercio del siglo 

12.	Palencia Herrejón, J. R., “Las relaciones de poder en Toledo a comienzos del siglo XV 
(1406-1422): Pedro López de Ayala, la oligarquía local y la monarquía castellana”. 
Anales Toledanos (1998), 36, pp. 45-52.



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

22

XV adquirió al convento de Santa María la Real de Nájera el santua-
rio de Santa María de Estíbaliz, centro con un señalado simbolismo 
socio-religioso en la Llanada Alavesa.

Fernán fue una persona devota de la reliquia de Santa María del 
Cabello ubicada en el monasterio de San Juan Bautista de Quejana y de la 
orden religiosa de los jerónimos. Ordenó que le sepultaran debajo del coro 
de la iglesia de San Juan Bautista de Quejana, emplazamiento donde se 
llevaba la Virgen del Cabello desde la cámara donde se hallaba posiciona-
do durante la celebración de la misa mayor y a donde ordenó su traslado 
cuando se celebrara la misa de la capellanía por él fundada en el altar de 
San Miguel Arcángel. La imagen de Santa María era una joya escultórica 
muy valiosa en el plano espiritual, pues según escribió su abuelo Fernán 
Pérez de Ayala era “de oro y tiene en la cabeça un cabello de la Santa María 
y está en un tabernáculo de plata dorado y esmaltado que pesa 14 mar-
cos”. Al monasterio de San Miguel del Monte o de la Morcuera (Miranda 
de Ebro), de la orden religiosa de San Jerónimo, legó elevadas cantidades 
económicas, porque rezaran por su alma y la de su mujer doña María 
Sarmiento. Siendo un personaje destacado y acomodado quiso morir apa-
rentemente de forma humilde. Ordenó que el día de su muerte su mujer, 
hijos y criados “no vistan por mi márraga ni luto prieto ni fagan honrra 
ni misa mundanal salvo fazer decir missas e fazer bien a pobres e rezar, 
ca lo otro es vanidad e contra la santa escriptura e perdono a quantos me 
herraron e pido perdón a quantos yo erré e de mi tienen sanna e pídoles 
por amor de Nuestro Señor Dios que me quieran perdonar”.

Figura nº 4. Escudos de 
los Ayala y Sarmiento 
en la tumba de María 
Sarmiento, mujer de 
Fernán Pérez de Ayala 
en la iglesia del convento 
de San Juan Bautista de 
Quexaa/Quejana (Álava). 
Foto: Ernesto García 
Fernández.



LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

23

La casa palacio donde vivió en Vitoria Fernán Pérez de Ayala pudo 
haber sido habitada por el Canciller Ayala antes de su muerte en 1407 
y por su mujer Leonor de Guzmán cuando visitaban la localidad. No 
hay que pasar por alto que a fines del siglo XIV Pedro López de Ayala 
fue designado Alcalde Mayor de Vitoria (1374), Merino Mayor de 
Guipúzcoa (1379-1394), Corregidor de Guipúzcoa (en 1379 y 1384) y 
señor de Salvatierra en 1384, ni que su mujer se acabó enterrando en el 
convento de San Francisco de Vitoria, en el altar mayor. Había razones 
suficientes para que el Canciller residiera alguna temporada en Vitoria. 
En la cercana villa de Salvatierra le atribuyen la edificación de los pala-
cios del linaje. El interés de su hijo Fernán Pérez de Ayala por Vitoria es 
palpable, y no es de extrañar, pues era la población más populosa y con 
mayor dinamismo económico del territorio en donde tenía sus seño-
ríos, Álava y su entorno. ¿Pudo haber otras razones? ¿Nació en Vitoria, 
Salvatierra, Quejana o Toledo? ¿Vivió parte de su niñez en Vitoria13? Su 
abuelo Fernán, además de profesar en el convento de Santo Domingo 
de Vitoria los últimos tres años de su vida, en 1371 llegó a afirmar 
que sus antepasados habían levantado la primera muralla de Vitoria. 
Ya estaba propagando que su vinculación con la localidad debía ser de 
reconocimiento para con su linaje.

¿Por qué Leonor no fue enterrada en el convento de Quejana en el 
mausoleo funerario de la Capilla de la Virgen del Cabello donde fue 
depositado en 1407 el cuerpo inerte de su marido el Canciller? ¿Por qué 
se eligió para sepultarla el convento de San Francisco de Vitoria, cuando 
la familia tenía una clara preferencia por los frailes dominicos? Acaso se 
debiera a la proximidad del palacio de su hijo y de su nuera al convento 
franciscano, apenas a unos 300 metros de distancia. Así el hijo y la nuera 
podían acudir con más facilidad a rezar ante su tumba. La genealogía 
de la Casa de Ayala del convento de San Juan Bautista de Quejana re-
cuerda que doña Leonor de Guzmán “está sepultada en San Francisco 
de Vitoria, que su nuera no quiso que feneciese en Quejana donde tenía 

13.	En 1414 está documentada la casa palacio de Fernán Pérez de Ayala en Vitoria (García 
Fernández, E., “Vitoria a fines de la Edad Media: documentos para el estudio de la 
familia y el parentesco de las elites urbanas”, en Estudios en homenaje al profesor César 
González Mínguez. Servicio Editorial de la Universidad del País Vasco. Bilbao, 2015, 
pp. 111-138).



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

24

su enterramiento”14. Tampoco hay que descartar que Leonor hubiera 
sugerido dicho cambio funerario a su nuera María Sarmiento. Sin duda 
Leonor tenía conocimiento de los rumores que circulaban sobre su ma-
rido. Fernán Pérez del Pulgar, sobrino del Canciller, escribió en su obra 
Generaciones y semblanzas lo siguiente: “…amó mucho mugeres, más 
que a tan sabio Caballero como a él se convenía”.

Pedro López de Ayala, llamado como su abuelo el Canciller Ayala, 
e hijo de Fernán Pérez de Ayala, heredó el mayorazgo de Ayala. Las 
crónicas le hacen sobresalir por la represión social que protagonizó a 
mediados del XV contra las hermandades antiseñoriales que se le-
vantaron en la Llanada Alavesa en la zona de Salvatierra (Álava). En 
1456 fue suspendido del cargo de Merino Mayor de Guipúzcoa y el 
21 de abril de 1457 desterrado de Álava, Guipúzcoa y Vizcaya por su 
participación en las tramas banderizas contra villas guipuzcoanas. Se 
le prescribió que antes de sesenta días se desplazara a Ampudia “que es 
en Campos e que no salga de ella e de sus términos por espacio de un 
año”. No podría abandonar esta villa antes de transcurrido un año. El 
rey tomó estas disposiciones “movido por grandes quexas e clamores de 
las fuerzas, daños e robos, muertes e insultos e levantamientos e quemas 
e cercos de lugares e reptaciones e acoximientos e defendimientos de 
malhechores que en estas provincias de Guipúzcoa e Vizcaya e Alava e 
las Encartaciones e sus comarcas son acaecidos e fechos e perpetrados de 
algunos tiempos acá...”15. En 1457 las Hermandades de Álava acordaron 
impedirle formar parte de dicha organización política.

A Pedro López de Ayala sucedieron en el mayorazgo García López de 
Ayala y Pedro López de Ayala, biznieto y tataranieto del Canciller Ayala. 
Con García López de Ayala los Herrera-Ayala heredaron el mayorazgo 
de la Casa de Ayala de Quejana. Su tío Pedro López de Ayala exigió que 
quien heredara el mayorazgo se apellidara López de Ayala. A partir de 
este momento fue indispensable apellidarse López de Ayala para recibir 
legalmente el mayorazgo. García López de Ayala, señor de Ayala, de 
Salvatierra y de Ampudia, era hijo de Pedro García de Herrera y de 
María de Ayala, hermana de Pedro López de Ayala. García continuó 

14.	Archivo de San Juan Bautista de Quejana, apartado B, legajo. 1, nº 10.
15.	Orella, J. L., Cartulario Real de Enrique IV a la Provincia de Guipúzcoa (1454-1474). 

San Sebastián, 1983, pp. 47-50.



LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

25

la genealogía del linaje iniciada por Fernán en 1371, seguida por el 
Canciller Ayala y por el nieto de este don Pedro López de Ayala.

García López de Ayala fue un personaje involucrado en las luchas 
políticas castellanas. Enrique IV en 1466 le retiró el oficio de Merino 
Mayor de Guipúzcoa por su deslealtad al haber apoyado a don Alfonso, 
su hermano de padre, en la llamada farsa de Ávila16. Más tarde recu-
peró los cargos de Merino Mayor de Guipúzcoa y conquistó para 
Castilla la villa y aldeas de Bernedo, hasta entonces territorios del 
reino de Navarra. Quiso agrandar sus señoríos a costa de la ciudad 
de Orduña. Sus vecinos se rebelaron contra su dominio señorial y 
consiguieron con la ayuda de las Hermandades de Vizcaya escapar a 
la férula de su poder defitivamente en 148117. Desde un punto de vista 
jurídico-administrativo promovió una serie de cambios en 1469 para 
adaptar el fuero de Ayala a las nuevas circunstancias históricas y para 
acabar con las alianzas banderizas. García fue el primer señor de la Casa 
de Ayala de Quejana que dispuso abandonar el mausoleo funerario de 
Quejana. Determinó que le sepultaran en la iglesia de Nuestra Señora de 
Alconada, próxima a la villa de Ampudia. Tenía repartidos sus intereses 
y sentimientos personales entre Quejana y Ampudia.

Le sucedió don Pedro López de Ayala, tataranieto del Canciller Ayala. 
Es visto por la historiografía como un hombre con un carácter tempe-
ramental, propenso a generar conflictos y enfrentamientos. Estuvo en-
frentado desde su acceso al señorío de la Casa de Ayala de Quejana con 
todos sus hermanos y con su propia madre. Uno de ellos, Miguel López 
de Ayala llegó a ser rector de la Universidad de Valladolid. En 1487, a 
solicitud de los vecinos de la Tierra de Ayala reunidos en las Juntas de 
Saraube modificó el Fuero de Ayala favoreciendo que los recursos de los 
vecinos de la Tierra tuvieran en consideración el contenido del Fuero 
Real. Se mantuvieron exclusivamente tres capítulos específicos del Fuero 
de Ayala relacionados con el sistema de herencia, la elección de alcaldes 
y el apresamiento por deudas de los vecinos.

16.	García de Salazar, Lope Las Bienandanzas e Fortunas. Bilbao, 1984, 4 vols., y Díaz de 
Durana, José Ramón Álava en la Baja Edad Media. Crisis, recuperación y transformaciones 
socioeconómicas (c. 1250-1525), Vitoria-Gasteiz, 1986.

17.	García Fernández, E., “Resistencia antiseñorial en el País Vasco: las relaciones entre los 
Ayala y sus vasallos en la baja Edad Media”, en Porres Marijuán, R., Poder, resistencia y 
conflicto en las Provincias Vascas (siglos XV-XVIII). Bilbao, 2001, pp. 85-110.



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

26

Su colaboración militar con los Reyes Católicos en la guerra con 
los reyes de Granada tuvo su recompensa en la obtención de un título 
nobiliario. En 1491 Isabel y Fernando le conceden el título de Conde 
de Salvatierra (Álava) en reconocimiento de los servicios prestados en la 
Guerra de Granada. La Casa de Ayala de Toledo había logrado el título 
de Conde veintiún años antes. Al año siguiente, en 1492, se inician los 
pleitos de Salvatierra con el Conde con el propósito de reincorporarse a 
la Corona Real, reivindicación que se llevó a efecto a partir de la muerte 
de Pedro López de Ayala. Los conflictos se generalizaron con la mayoría 
de sus vasallos alaveses y más en concreto con un sector social de los de 
la Tierra de Ayala dirigido por la casa solariega de Murga. Las medidas 
represivas adoptadas por el Conde y sus partidarios contra los Murga y 
sus aliados en 1490 no paralizaron su inconformismo18.

Pedro López de Ayala ha llamado la atención de los historiadores 
por su colaboración con la Junta de Tordesillas en la Guerra de las 
Comunidades. En 1521 abanderaba a los Comuneros en los territo-
rios vascos y en las comarcas limítrofes castellanas. Es llamativo que 
su pariente el conde de Fuensalida, también llamado Pedro López de 
Ayala, fuera uno de sus adversarios políticos, pues secundó a Carlos V. 
Significarse de la forma en que lo hizo Pedro López de Ayala, el de 
Quejana, contra el emperador Carlos V y sus partidarios tuvo efectos 
muy negativos para el linaje de la Casa de Ayala de Quejana y su descen-
diente Atanasio de Ayala19. En lo que concierne a su persona conllevó 
su apresamiento y ajusticiamiento en la ciudad de Burgos el año 1524 
en unas condiciones poco dignas para un personaje de tan alta alcurnia. 
No se conoce con precisión cómo se produjo su muerte, si bien falleció 
el 16 de mayo de 1524, en unas circunstancias extrañas, pues “hasta la 
hora en que murió nunca los grillos le fueron quitados”. Fray Juan de 
Victoria sostuvo que “lo cierto es le dieron garrote en Burgos, en la torre 
de San Pablo, que dicen que está a la puerta de la puente que va a San 
Pablo”. Según Juan de Victoria habría sido ejecutado por el sistema del 
garrote vil, una muerte infamante para un noble con título de Conde20.

18.	García Fernández, E., y Verástegui Cobián, F., El linaje de la Casa de Murga en la historia 
de Álava (siglos XIV-XVI). Vitoria, 2008.

19.	Pérez, J., La revolución de las Comunidades de Castilla (1520-1521). Madrid, 1977.
20.	Vidaurrázaga e Inchausti, J. L., Nobiliario Alavés de Fray Juan de Victoria. Siglo XVI. 

Bilbao, 1975.



LOS LINAJES DEL CANCILLER DE CASTILLA DON PEDRO LÓPEZ DE AYALA EN LA EDAD MEDIA

27

Conclusiones

La labor de un personaje de la talla del Canciller Ayala se conoce 
y entiende mejor si se estudia la época que le tocó vivir, la trayectoria 
histórica anterior de su familia, el legado que dejó a sus descendientes 
y la forma en que lo modificaron en el curso de los siglos. Los Pérez de 
Ayala o los López de Ayala, un linaje ascendente durante el siglo XIII en 
Castilla, dejaron una huella imborrable en la historia. Su marca es aún 
visible en la literatura, en el patrimonio artístico y funerario, y en las 
fuentes documentales escritas, que recuerdan su interés por la cultura. 
La historiografía ha puesto unos sólidos pilares sobre los cimientos ma-
teriales, políticos y credenciales de los linajes de las Casas de Ayala. En 
el futuro otros investigadores tendrán que seguir construyendo y redon-
deando la historia de estas familias en el contexto social de la cristiandad 
europea medieval. Es preciso, en este sentido, adentrarse con exhausti-
vidad en el estudio de las relaciones entre los ‘Parientes Mayores’ de las 
Casas de Ayala, y los ‘Parientes Menores’ “colocados o colocadas en otras 
Casas linajudas” o en centros religiosos masculinos o femeninos, si se 
quiere comprender más plenamente la evolución y desarrollo históricos 
de los linajes de las Casas de Ayala.



ERNESTO GARCÍA FERNÁNDEZ

28

Ap
én

di
ce

 g
en

ea
ló

gi
c0

Pe
dr

o 
Ló

pe
z 

de
 A

ya
la

+M
ar

ía
Sá

nc
he

z d
e 

U
nz

a 

Sa
nc

ho
 P

ér
ez

 d
e 

Ay
al

a+
Al

do
nz

a
Pé

re
z d

e 
Ve

la
sc

ur
i

Pe
dr

o 
Ló

pe
z 

de
 A

ya
la

+S
an

ch
a

Fe
rn

án
de

z B
ar

ro
so

Pe
dr

o 
Ló

pe
z 

de
 A

ya
la

 (M
ur

ci
a)

Fe
rn

án
 P

ér
ez

 d
e 

Ay
al

a 
(1

32
8-

†1
38

5)
 +

El
vi

ra
 Á

lv
ar

ez
 d

e 
Ce

ba
llo

s

Pe
dr

o 
Ló

pe
z 

de
 A

ya
la

 (†
14

07
) +

Le
on

or
 d

e 
Gu

zm
án

M
en

cí
a 

de
 A

ya
la

+B
el

tr
án

de
 G

ue
va

ra
 (E

n 
Ca

nt
ab

ria
)

CA
SA

 S
O

LA
R 

Y 
PA

LA
CI

EG
A 

DE
 Q

U
EJ

AN
A 

(Á
LA

VA
)

Fe
rn

án
 P

ér
ez

 d
e 

Ay
al

a 
(†

14
36

)+
M

ar
ía

 S
ar

m
ie

nt
o

Pe
dr

o 
Ló

pe
z 

de
 A

ya
la

 (†
14

63
)+

M
ar

ía
 V

el
as

co
 /M

ar
ía

 
M

or
o 

y 
M

ar
ía

 E
nr

íq
ue

z

CA
SA

 P
AL

AC
IE

G
A 

DE
 T

O
LE

DO
Pe

dr
o 

Ló
pe

z 
de

 A
ya

la
 (†

14
53

) +
El

vi
ra

 d
e 

Ca
st

añ
ed

a

Ga
rc

ía
  L

óp
ez

 d
e 

Ay
al

a 
(†

14
85

) ,
 so

br
in

o,
 h

ijo
 d

e 
M

ar
ía

 
de

 A
ya

la
 y

  P
ed

ro
 G

ar
cí

a 
de

 H
er

re
ra

 +
M

ar
ía

 S
ar

m
ie

nt
o

Pe
dr

o 
 L

óp
ez

 d
e 

Ay
al

a 
(†

15
24

) +
M

ar
ía

 d
e 

 S
al

uz
zo

Pe
dr

o 
Ló

pe
z 

de
 A

ya
la

 (†
14

86
) +

M
ar

ía
 d

e 
Si

lv
a

Pe
dr

o 
Ló

pe
z 

de
 A

ya
la

 (†
14

89
) +

Al
do

nz
a

de
 C

ar
ril

lo

Pe
dr

o 
Ló

pe
z 

de
 A

ya
la

 (†
15

37
), 

so
br

in
o 

+I
né

s d
e 

Ri
ve

ra

PA
RI

EN
TE

S 
M

AY
O

RE
S 

DE
 L

O
S 

LI
N

AJ
ES

 D
E 

LA
S 

CA
SA

S 
DE

 A
YA

LA
 A

 L
AS

 Q
U

E 
SE

 A
DS

CR
IB

E 
EL

 C
AN

CI
LL

ER
 D

E 
CA

ST
IL

LA
 P

ED
RO

 L
Ó

PE
Z 

DE
 A

YA
LA

 (S
IG

LO
S 

XI
II-

XV
I)



29

“LAS MUCHAS E NOTABLES DUEÑAS”:  
LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA  
TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

Agurtzane Paz Moro
Universidad del País Vasco UPV/EHU

Arsenio Dacosta
Universidad de Salamanca

1. Introducción1 

El objetivo de este trabajo es analizar el papel de las mujeres en 
el seno del linaje de Ayala durante el siglo XIV. Tomaremos como 
referencia genealógica al Canciller Ayala a modo de “ego” dentro del 
esquema de parentesco de esta destacada familia nobiliaria ya que, 
de hecho, este es el planteamiento formal que articula la estructura 
narrativa de uno de los textos genealógicos que conservamos de este 
linaje, más específicamente, el denominado Continuación del “Libro 
del linaje” y “Andanzas” de Fernán Pérez de Ayala2. Utilizamos, pues, 

1.	 Este trabajo forma parte de los resultados del proyecto de investigación “De la lucha 
de bandos a la hidalguía universal. Transformaciones sociales, políticas e ideoló-
gicas en el País Vasco (siglos XIV-XVI)”, del Ministerio de Ciencia, Innovación y 
Universidades del Gobierno de España (HAR2017-83980-P), y del grupo de inves-
tigación “Sociedad, Poder y Cultura. Siglos XIV-XVIII” (IT 896-16), de la Euskal 
Herriko Univertsitatea/Universidad del País Vasco (UPV/EHU), financiado por 
Eusko Jaurlaritza/Gobierno Vasco.

2.	 Publicado en Contreras y López de Ayala, J. de (Marqués de Lozoya), Introducción a la 
biografía del Canciller Ayala. Bilbao, Junta de Cultura de Vizcaya, 1972[1950]; García, 



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

30

este esquema comprensivo del parentesco no como una realidad dada, 
sino como una realidad construida desde la lógica de las prácticas y 
estrategias linajísticas cuya transformación es evidente a lo largo del 
siglo XIV, como hemos defendido en otros trabajos. Dicho de otra 
forma, no ofrecemos un trabajo específicamente centrado en esta 
importante figura de la nobleza castellana de su época (y del ámbito 
político, y qué decir del literario), aunque en algunas partes de nuestro 
análisis, obviamente, el personaje adquiere una legítima centralidad 
bien por ser objeto de las aludidas estrategias, bien por ser el artífice 
principal de las mismas. Es bueno advertir, también, que este trabajo 
no tiene un enfoque específico de género toda vez que creemos que 
dicho enfoque debe estar inserto en el mismo. Por ser más específicos, 
nuestro trabajo está centrado en cómo participan las mujeres en dichas 
estrategias más allá del papel pasivo que les es conferido en los propios 
textos familiares. A diferencia de lo que ocurre en otros casos reciente-
mente analizados, no creemos que en el nuestro exista una operación 
expresa de olvido de la memoria femenina pero es obvio que, tam-
bién aquí, dicha memoria está subalternizada, sujeta a las estrategias 
de legitimación política3 y linajística4. Por mucho que la sucesión de 
textos genealógicos del linaje sea extraordinaria y por mucho que las 
mujeres, sea cual sea su posición en la estructura de parentesco, sean 
consignadas en aquellos, lo cierto es que su posición está relegada en 
la memoria familiar al cumplimiento de un papel en la estructura de 
filiación o en las redes de alianza. A nuestro juicio, es en el siglo XIV, 
al menos en Castilla, cuando sustancia materialmente este proceso 
de subordinación de la mujer en el seno del linaje, por más que este 

M., Obra y personalidad del Canciller Ayala. Madrid, Alhambra, 1982; y más reciente-
mente, Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala” y otros textos genealógicos. 
Materiales para el estudio de la conciencia del linaje en la baja edad media. Bilbao, EHU 
Press, 2007.

3.	 Rodríguez López, A., “De olvido y memoria. Cómo recordar a las mujeres poderosas en 
Castilla y León en los siglos XII y XIII”, Arenal. Revista de Historia de las Mujeres, 25, 2 
(2018), pp. 271-294.  

4.	 Dacosta, A., “Mecanismos y articulaciones discursivas en la construcción de la memoria 
genealógica: el caso de los Ayala”, en La conciencia de los antepasados. La construcción 
de la memoria de la nobleza en la Baja Edad Media, Madrid, Marcial Pons, 2014, 
pp. 145-173.



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

31

proceso sea parte de una dinámica a un proceso anterior5. De hecho, y 
este no es un dato baladí, el primer mayorazgo conocido para la Corona 
de Castilla es el que otorga Fernán Pérez de Ayala a su hija Mencía en 
paralelo al que crea para el que será Canciller, Pedro López de Ayala6.

Las protagonistas de este trabajo son, pues, las mujeres, más concre-
tamente, aquellas a las que unía un vínculo más estrecho el canciller 
Pedro López de Ayala: su madre, sus hermanas, su esposa y las hijas del 
Canciller. A partir de las estrategias de alianza del linaje desde principios 
del siglo XIV, trataremos de destacar el papel de estas mujeres en el en-
grandecimiento del linaje de Ayala. Ciertamente, a ello contribuyeron 
la calidad y variedad de las casas nobiliarias con las que aquel pudo 
enlazar gracias a estas mujeres y más dándose la circunstancia de que la 
proporción de varones con descendencia en el linaje fue muy inferior al 
de aquellas. Más allá de esto, queremos analizar su participación en la 
gestión de las distintas casas con las que enlazaron y, por supuesto, con 
la suya de origen. También queremos incidir en su implicación en los 
proyectos vitales de sus esposos, promoviendo la legitimación y arraigo 
de los Ayala en territorios como el alavés. Consideramos importante 
también analizar los casos en los que la acción directa de estas mujeres 
definió concretas estrategias linajísticas. Además, queremos destacar el 
sentido de pertenencia que estas mujeres transmitieron hacia sus des-
cendientes desde la perspectiva de estos, el linaje materno, así como el 
prestigio y reconocimiento social de dicha pertenencia. 

El origen del linaje de Ayala es ampliamente conocido. Los Ayala 
eran un rama derivada de un antiguo linaje oriundo de los valles atlán-
ticos de Álava, los Salcedo. Estos Ayala habían salido de la oscuridad 
al servir a los reyes castellanos, radicando principalmente en Toledo, 
pero dejando también su impronta en Murcia. A principios del siglo 
XIV, si no antes, el de Ayala es un linaje centrado en el servicio a la 
monarquía como mecanismo fundamental de ascensión social. El salto 

5.	 Lett, D., “Les règles du jeu matrimonial : regards pragmatiques sur les stratégies des 
aristocraties des IXe-XIIIe  siècle”, en Les Stratégies matrimoniales (IXe-XIIIe  siècle). 
Turnhout, Brepols Publishers, 2013, pp. 349-361.

6.	 Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”, en especial, p. 117 y ss. La 
asignación de ambos patrimonios vinculados la hace Fernán Pérez de Ayala en su 
testamento firmado en Vitoria el 6 de enero de 1375 (Ibidem, pp. 166-167), aunque 
como después veremos ya se había sustanciado antes.



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

32

cualitativo de una posición de enriquecimiento e influencia en la corte 
se les presenta bajo el reinado de Alfonso XI, cuando el señor de Ayala, 
Juan Sánchez de Salcedo, muere sin descendencia legítima directa. Es 
la oportunidad que tienen los Ayala toledanos de sumar a su influencia 
y riqueza un título señorial. En fecha indeterminada, posiblemente no 
mucho después de 1325, el primogénito del linaje, Sancho Pérez de 
Ayala, se dirigirá al norte para ocupar el señorío. Las dificultades que 
para ello superaron son bien conocidas: se enfrentaron al pretendiente 
de los Guevara utilizando sus influencias en la corte, y lucharon en el 
terreno contra los Murga quienes, a pesar de descender por vía ilegítima, 
hacían valer su vínculo genealógico directo con el último de los Salcedo. 
En esta contienda fallecerán los dos aspirantes restantes: Juan Sánchez 
“Chicubín” de Murga y Sancho Pérez de Ayala, razón por la cual Fernán 
Pérez de Ayala, segundogénito, alcanzó la titularidad sobre el señorío 
del norte7.

Aunque había obtenido el título señorial, la contienda había debili-
tado la posición de Fernán Pérez de Ayala en el territorio. Había frac-
cionado el patrimonio señorial, que presumimos escaso dada la pauta 
de herencia imperante hasta la fecha; hasta tal punto había quedado 
despatrimonializado el título que la iglesia matriz de la casa de Salcedo, 
la de Respaldiza, allí donde se habían hecho enterrar los señores de Ayala 
desde los orígenes legendarios del linaje, no había quedado en manos 
de los toledanos. Por último, el afianzamiento de Fernán Pérez de Ayala 
en su señorío pasará por un proceso de pacificación. Esta circunstancia 
explica la necesidad de Fernán Pérez por legitimarse, algo que conoce-
mos bien a través de diversos testimonios y acciones. Uno de los más 
expresivos es la redacción de su propia mano del relato genealógico de su 
linaje, el primero conocido para la Corona de Castilla, en el que, entre 
otras cosas argumenta los derechos sucesorios de su rama y justifica el 

7.	 Sobre el origen y asentamiento de los Ayala en Álava, véase García, M., “Genealogía 
de los señores de Ayala”, en La formación de Álava. 650 Aniversario del Pacto de Arriaga 
(1332-1982). II Congreso de Estudios Históricos, Vitoria-Gasteiz, Diputación Foral de 
Álava, 1984-1985, pp. 167-179; García Fernández, E., “El linaje del Canciller don Pero 
López de Ayala”, en El linaje del Canciller Ayala, Vitoria-Gasteiz, Diputación Foral de 
Álava, 2007, pp. 80-291 y Dacosta, A., “Apuntes acerca de la dimensión castellana de 
los Ayala durante la Baja Edad Media”, en La tierra de Ayala. Actas de las Jornadas de 
Estudios Históricos en conmemoración del 600 Aniversario de la construcción de la Torre de 
Quejana,  Vitoria-Gasteiz, Diputación Foral de Álava, 2001, pp. 101-116.



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

33

acceso al poder de la misma en la persona de su hermano fallecido y, 
después, de él mismo8. Otro mecanismo poderoso de legitimación es 
la fundación del monasterio de San Juan de Quejana, que culminó el 
ambicioso programa arquitectónico que incluía un nuevo solar que 
legitimara su título y permitiera a su linaje enraizarse en el territorio9. 
También conocemos, aunque estamos aún en proceso de estudio, una 
calculada política de compras de derechos señoriales, principalmente 
derechos de patronazgo, como mecanismo —al menos esta es la hipóte-
sis que estamos a punto de verificar— para multiplicar su influencia en 
la red parroquial de los valles de su influencia10. 

En este contexto, la necesidad de establecer alianzas ventajosas era 
fundamental para el asentamiento y consolidación del linaje en el señorío 
recién adquirido. Por eso, a diferencia de otros linajes de noble estirpe, a 
pesar de haber fundado un monasterio femenino en su solar11, los Ayala 
no utilizaron las instituciones monásticas para recluir a sus hijas (tampoco 

8.	 Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”; Dacosta, A., “Memoria linajística, 
legitimación dinástica y justificación personal en El libro del linaje de los Señores de Ayala 
y sus continuaciones”, en Legitimação e linhagem na Idade Média peninsular. Homenagem 
a d. Pedro, conde de Barcelos, Oporto, Estratégias Criativas, 2011, pp. 81-97; y Dacosta, 
A., “Mecanismos y articulaciones discursivas”.

9.	 Portilla, M., Quejana, solar de los Ayala,  Vitoria-Gasteiz, Diputación Foral de Álava, 
1983, pp. 10-24. Lahoz, M.ª L., “De palacios y panteones. El conjunto monumental de 
Quejana: imagen visual de los Ayala”, en Exposición Canciller Ayala: del 18 de abril al 26 
de julio de 2007, Vitoria-Gasteiz, Diputación Foral de Álava, 2007, pp. 46-56.

10.	Un avance en: Dacosta, A. y Lema Pueyo, J. Á., “Del documento al archivo: estrategias 
de edición en la reconstrucción de una historia del siglo XIV”, en A quinientos años de la 
Políglota: el proyecto humanístico de Cisneros: fuentes documentales y líneas de investigación, 
Salamanca, Universidad Pontificia de Salamanca, 2015, pp. 287-305. 

11.	Las características de los monasterios fundados por la nobleza pueden observarse en 
Atienza López, Á., Tiempos de conventos. Una historia social de las fundaciones en la España 
moderna, Madrid, Marcial Pons, 2008, pp. 189-193 y en Graña Cid, M.ª M., Religiosas 
y ciudades. La espiritualidad femenina en la construcción sociopolítica urbana bajomedieval 
(Córdoba, siglos XIII-XVI), Córdoba, Asociación Hispánica de Estudios Franciscanos, 
pp. 126-131. Un ejemplo de cenobio empleado para el ingreso de las hijas de familias 
importantes es el de Santo Domingo el Real de Toledo, estudiado por Barrios Sotos, 
J. L., Santo Domingo el Real y Toledo a fines de la Edad Media (1364-1597), Toledo, 
Instituto Provincial de Investigaciones y Estudios Toledanos / Diputación Provincial 
de Toledo, 1997. Por cierto, una de las más importantes prioras de este convento fue 
doña Teresa de Ayala (1353-1424) sobre la que los Ayala construyen una de las más 
interesantes narrativas familiares (véase Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de 
Ayala”, pp. 105-106).



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

34

a sus hijos), y todas ellas contrajeron nupcias con diversos señores cas-
tellanos12. Creemos que esta política ya se venía desarrollando en el seno 
del linaje de Ayala en su etapa toledana. En la generación anterior a 
Fernán Pérez de Ayala, esto es la de Pedro López de Ayala, quien llegaría 
a ser adelantado mayor del reino de Murcia, ya se detecta la pauta de 
alianza con linajes como el de Guevara o Rojas, con pequeños señoríos 
en la región vasco-cantábrica y derechos señoriales de behetría en la pri-
mitiva Castilla, aunque la línea de la que desciende el Canciller lo haga 
por vía materna de los Barroso, un linaje de origen portugués radicado, 
como los Ayala, en Toledo. En esta pauta, creemos que muy evidente, 
se inscribe el enlace de Fernán Pérez de Ayala con Elvira Álvarez de 
Ceballos, heredera de un pequeño señorío —en realidad, más bien, una 
serie de derechos señoriales— sobre los valles occidentales de la actual 
región de Cantabria.

2. Elvira Álvarez de Ceballos, titular de señorío

El relato genealógico elaborado por el Canciller Ayala nos presenta a 
esta dama como fija primera de don Día Gutiérrez de Cevallos, que fuera 
almirante maior de la mar a merced del rey don Fernando, padre del noble 
rey don Alfonso, e de doña Juana García Carrillo13. Fue dama de Leonor de 
Castilla, reina consorte de Aragón entre los años 1329 y 1336, y bajo su 
amparo, en su Corte, contrajo matrimonio con Fernán Pérez de Ayala14. 
A la muerte de su hermano, también llamado Diego Gutiérrez, heredó el 
señorío de la Casa de Ceballos en Asturias, Escalante, Trasmiera y Liébana, 
que había ampliado su padre y que heredaría y gobernaría su hija mayor, 
Mencía de Ayala. No obstante, hasta el final de su vida (1370) no disfrutó 

12.	Paz Moro, A., “Una mirada a la nobleza alavesa bajomedieval a través de las fuentes 
monásticas de Barría y Quejana”, en Humanismo cristiano y Reforma protestante (1517-
2017), Salamanca, Universidad Pontificia de Salamanca, 2018, pp. 373-374 y San Juan 
de Quejana, un monasterio familiar de dominicas en el valle alavés de Ayala (1378-1525). 
Sus vínculos con el linaje de Ayala, Bilbao, EHU Press, 2017, pp. 88-92.

13.	Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”, pp. 156-157.
14.	Así lo refleja el propio Fernán Pérez en la carta de fundación del monasterio de San Juan 

de Quejana: les encomiendo las ánimas de los señores de quien yo ove merçed: primeramente, 
el ánima de la reyna de Aragón, doña Leonor (...), que casé en su casa con doña Elvira, 
mi muger. Paz Moro, A., Colección documental del monasterio de San Juan de Quejana 
(Álava, 1332-1525), Bilbao, EHU Press, 2017, doc. 9, p. 84.



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

35

de un señorío pleno, cuando Enrique II otorgó a su esposo, Fernán Pérez 
de Ayala, la justicia civil y criminal sobre el valle de Valdáliga15.

Cuadro. Señorío de Ceballos bajo Mencía de Ayala, hija de Fernán Pérez y Elvira de Ceballos

Torre 
y casa 
fuerte

Justicia Vasallos Iglesias Molinos Rentas Here-
dades Salinas Montes Ferre-

rías

Escalante x x x x x x
Rucandio x
Tahalú x
Pontejos x
Gajano x
San 
Salvador de 
Socabarga

x

Langre x
Hoz de 
Anero x

Arce y 
Oruña x x x

Asturias de 
Santillana x x x x x x x

Valdáliga x x x x x x
Rionansa x x x
Valle de 
Poblaciones

Sin especificar

Asturias de 
Oviedo
Liébana-
Pernía

Fuente: Testamento de Beltrán de Guevara (1441), copia simple conservada  
en ARChV, Pl. Civiles, Alonso Rodríguez (F), 2605,1, f. CXLIIIv.º-CLIIv.º.

Uno de los aspectos más destacados de esta mujer fue su participación 
en la ambiciosa obra arquitectónica que su marido había proyectado en 
el solar de Quejana. Ella fue la impulsora de la institución del monas-
terio de monjas dominicas de San Juan de Quejana, cuyo proceso fun-
dacional se inició tras su muerte, en 1372, y se prolongó hasta 137816:

15.	Fue una concesión en calidad de esposo, pues fue doña Elvira quien se intituló como 
señora de Caviedes, Treceño y Valdáliga. Baró Pazos, J., Estrada Sánchez, M. y Pereda 
Herrera, M., Historia de la villa de Treceño, Santander, Universidad de Cantabria, 2018, 
p. 30. 

16.	El proceso fundacional del monasterio de San Juan de Quejana se encuentra descrito en 
Paz Moro, A., San Juan de Quejana, pp. 52-70.



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

36

Sepan quantos esta carta vieren cómmo yo, Fernán Perez de Ayala, 
frayle de la horden de los Predicadores, porque el tienpo que yo hera 
casado con doña Elvira de Çavallos, que Dios perdone, avíamos 
acordado yo y ella de hedificar un monesterio de dueñas predricado-
ras en el nuestro monesterio de Quexana por serviçio de Dios17.

La edificación del convento culminó la obra proyectada por Fernán 
Pérez en Quejana. El conjunto monumental que albergó el solar de 
Quejana se alzó como la imagen visual del poder linajudo, encarnado 
por las dos representaciones del poder señorial: el civil, manifiesto en 
su palacio; y el eclesiástico, simbolizado por el cenobio18. Además, la 
fundación del monasterio de Quejana permitía el ensalzamiento del 
linaje posibilitando la exposición de los símbolos propios del linaje 
(los escudos), garantizando su preeminencia durante el culto y, más 
importante aún si cabe, facilitando la creación de un panteón familiar 
que garantizara la salvación de los allí enterrados y exaltara, al mismo 
tiempo, la memoria del linaje19. Por tanto, la participación de Elvira 
Álvarez de Ceballos en su edificación certifica su implicación en el 
proceso de legitimación y arraigo del linaje en el territorio alavés.

3. Mencía de Ayala, la táctica de la alianza

Mencía de Ayala fue una de las hermanas del Canciller. Contrajo 
matrimonio con Beltrán Vélez de Guevara, señor de Oñate20. La im-

17.	Paz Moro, A., Colección documental del monasterio de San Juan de Quejana, doc. 9, 
p. 82. Las damas nobles protagonizaron o impulsaron la fundación de una importante 
cantidad de centros femeninos mendicantes, aunque con preferencia por las clarisas, 
como refleja Beceiro Pita, I., “Los conventos de clarisas y sus patronas. Medina de 
Pomar, Palencia y Calabazanos”, Sémata. Ciencias Sociales e Humanidades, 26, 2014, 
pp. 319-341. 

18.	Paz Moro, A., San Juan de Quejana, p. 66. Una explicación detallada sobre la vinculación 
que se crea entre la nobleza y las órdenes mendicantes en Castilla puede consultarse 
en Beceiro Pita, I., “La nobleza y las órdenes mendicantes en Castilla (1350-1530)”, 
en Poder, piedad y devoción. Castilla y su entorno. Siglos XII-XV, Madrid, Sílex, 2014, 
pp. 319-358.

19.	Paz Moro, A., San Juan de Quejana, pp. 51-52.
20.	Es un linaje con el que las Ayala se han unido tradicionalmente, cada dos generaciones 

aproximadamente. El precedente al de Mencía de Ayala fue el enlace entre Beltrán Ibáñez 
de Guevara y Elvira Sánchez de Ayala, hermana del abuelo del Canciller; mientras que 
el que le siguió fue el protagonizado por una de las nietas del Canciller, Constanza de 



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

37

portancia de esta dama radica en ser beneficiaria del señorío que había 
pertenecido a su madre, concesión que efectuó Fernán Pérez de Ayala en 
su testamento otorgado en Vitoria el 6 de enero de 1375, por la que se le 
concedieron los bienes pertenecientes a la casa de Ceballos en Asturias, 
Escalante, Trasmiera y Liébana21. Previamente, Fernán Pérez había ins-
tituido mayorago en favor de su primogénito, Pedro López de Ayala, en 
diciembre de 1373, dejando fuera el patrimonio que había pertenecido 
a su esposa, Elvira de Ceballos. Estos últimos, en un momento indeter-
minado de 1374, si no en el mismo año de 1373, quedarán vinculados 
en la persona de Mencía de Ayala quien se convirtió en beneficiaria del 
primer mayorazgo documentado en Castilla. 

A este respecto, poco a poco vamos confirmando la hipótesis que 
formulamos en su momento: se constituyeron ambos mayorazgos para 
evitar posibles reclamaciones por parte de aquella y su esposo, Beltrán 
Vélez de Guevara, señor de Oñate. Y esto debió ser así por dos razones o, 
incluso, por la combinación de ambas: el hijo primero de Fernán Pérez 
y Elvira de Ceballos no fue Pedro López, sino su hermana Mencía, lo 
cual le otorgaba potenciales derechos de primogenitura al menos sobre 
el patrimonio materno, toda vez que dicho patrimonio había llegado 
al linaje precisamente por vía femenina. La otra circunstancia, que no 
es excluyente, es buscar a través de esta fórmula una avenencia con la 
Casa de Guevara, en su momento candidata al señorío de Ayala que, 
quizá, por la circunstancia anterior, encontraba un nuevo argumento 
para legitimar sus viejos derechos.  Sea como fuere, en el testamento de 
Fernán Pérez de Ayala queda claro que son dos los mayorazgos creados, 
uno para Mencía y el otro, centrado en el señorío de Ayala, para el 
futuro Canciller22. 

Ayala, la hija de Fernán Pérez, que se casó con Pedro Vélez de Guevara, nieto a su vez 
de Mencía de Ayala y de Beltrán Vélez de Guevara. Dacosta, A., El “Libro del linaje de 
los Señores de Ayala”, pp. 223 y 234 y Paz Moro, A., San Juan de Quejana, pp. 42 y 92.

21.	Una copia de dicho testamento puede consultarse en Dacosta, A., El “Libro del linaje de 
los Señores de Ayala”, pp. 165-169.

22.	De la escritura de mayorazgo de Fernán Pérez de Ayala a su hijo Pedro López se 
conservan al menos tres copias del documento original que, al parecer, se ordenó en La 
Puebla del Arganzón un 12 de diciembre de 1373 (Archivo Histórico de la Nobleza, 
FRIAS,CP.532,D.9 y FRIAS,C.838,D.1, y en una de las copias de las Pruebas de la 
Casa de Haro, de Luis de Salazar y Castro, ms. de la Real Academia de la Historia, 
signatura: 9/285, fº 225 y 226. Este último manuscrito, en su fº 226 r y v, incluye 



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

38

La transmisión de estos bienes en favor de una mujer —resumidos 
en la tabla que incluíamos en la sección anterior— supuso una pérdida 
patrimonial para el linaje al quedar integrados en las posesiones de la 
familia con quien esta enlazó. Su matrimonio con un Guevara no es 
una cuestión baladí. Como decíamos, los Ayala y los Guevara se habían 
enfrentado durante el primer tercio del siglo XIV por la titularidad 
sobre el valle de Ayala. Ambos linajes gozaban de los mismos derechos 
sucesorios, que se remontaban a un ancestro común, María Sánchez de 
Salcedo, y recurrieron al juicio del monarca Alfonso XI para dirimir 
la contienda. El fallo fue favorable a los Ayala y las aspiraciones de los 
Guevara quedaron invalidadas aunque, como sugeríamos, quizá no 
olvidadas23. Aquí entra, a nuestro juicio, la lógica de la concesión del 
mayorazgo a Mencía.

A pesar de ello, este patrimonio no se integró en el mayorazgo prin-
cipal de los Guevara, al menos no durante la vida de Mencía de Ayala. 
Ella fue quien, en la práctica, ejerció los derechos jurisdiccionales sobre 
el territorio y la encargada de nombrar heredero24. Las ordenanzas que 
ella misma aprobó para el gobierno de Escalante, en las que se recogía el 
uso y costumbre de la villa, la designan como sennora d’Escalante 25. A su 

también la confirmación dada en Burgos por Enrique II el 6 de julio de 1375, del cual 
también hay copia en el Archivo de la Nobleza, FRIAS,C.838,D.4). Las fechas encajan 
ya que conocemos un documento de retrocesión de algunos bienes cedidos apenas dos 
meses antes en mayorazgo fechado el 15 de febrero de 1374 (Paz Moro, A. Colección 
documental del monasterio de San Juan de Quejana, doc. 5).

23.	Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”, pp. 125-127.
24.	Un breve resumen sobre la progresiva adquisición de este patrimonio y su jurisdicción 

se puede consultar en Baró Pazos, J. et alii, Historia de la villa de Treceño, pp. 29-31.
25.	ARChV, Pl. Civiles, Alonso Rodríguez (F), 2606,1, f. 13v.º-16v.º. Ordenanzas 

de Escalante, elaboradas en 1390. Forman parte de la documentación probatoria 
presentada en el largo litigio incoado por el concejo y vecinos de Escalante contra su 
señor, Ladrón de Guevara, el nieto de doña Mencía, a fines del siglo XV y principios del 
XVI. Está pendiente un estudio comparado y sistemático de los ordenamientos jurídicos 
medievales vascos, perspectiva ya apuntada por Luis Miguel Díez de Salazar (“Fueros 
de Ferrerías de Cantabria, Vizcaya, Álava y Guipúzcoa”, Anuario de historia del derecho 
español, nº 59, 1989, pp. 597-632). En este sentido, no sería sorprendente encontrar 
paralelismos entre las aludidas ordenanzas de doña Mencía y el Fuero de Ayala, ordenado 
por su padre Fernán Pérez en 1373 y que está esperando una renovada edición crítica 
y comparada (la existente, a cargo de L. Mª de Uriarte data de 1912, aunque exista 
una reedición más reciente: El Fuero de Ayala, Vitoria-Gasteiz, Diputación Foral de 
Álava, 1974). Quizá deba señalarse que la particularidad jurídica del fuero de Ayala es 



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

39

muerte, transmitió el señorío de la casa de Ceballos a su segundogénito, 
Beltrán de Guevara, quien amplió estas posesiones e instituyó un mayo-
razgo a favor de su hijo mayor, Ladrón de Guevara, en su testamento 
del año 144126. Queda revelado, pues, que Mencía de Ayala no es una 
mera transmisora de derechos, sino la persona que “ejerce la capacidad 
legal de vincular, poseer, transmitir y decidir sobre sus bienes raíces y 
muebles”27.

4. Leonor de Guzmán: la esposa y la jurisdicción

En este punto presentamos a otra mujer que se integró en el linaje 
de Ayala por matrimonio, Leonor de Guzmán. Leonor fue la esposa 
del canciller Pedro López de Ayala; había nacido del enlace entre Pedro 
Suárez de Toledo, camarero mayor del rey, y María Ramírez de Guzmán, 
esto es, de completa procedencia toledana. Una de sus hermanas, Teresa, 
se desposó a su vez con el hermano menor del Canciller, Diego López. 
Este doble enlace ejemplifica a la perfección la política matrimonial de 
Fernán Pérez de Ayala, que casó a la gran mayoría de sus once hijos con 
familias cortesanas asentadas en Toledo o en el centro peninsular.

Esta realidad responde necesariamente al origen toledano del fun-
dador del linaje. Fernán Pérez de Ayala y sus antepasados, con especial 
mención a su padre, Pedro López de Ayala, se asentaron en Toledo y 
Murcia, donde desempeñaron varios cargos: algunos temporales, como 
el adelantamiento mayor de Murcia, y otros, vitalicios, como la alcaldía 
mayor del reino de Toledo, que acabó por convertirse en un mono-
polio de los Ayala28. Además, Fernán Pérez mantuvo un conjunto de 

la absoluta libertad de disposición de los bienes a la hora de testar (Galíndez, J. de, La 
Tierra de Ayala y su Fuero, Buenos Aires, Ekin, 1957).

26.	por quanto donna Mençia de Ayala, su madre e sennora de la dicha puebla, a quien Dios 
dé santo parayso, hera fynada, e en su vida e despues, a tienpo de su finamiento, la dicha 
sennora lo estableçiera e hordenara por su legýtimo heredero de la dicha puebla de Escalante. 
ARChV, Pl. Civiles, Alonso Rodríguez (F), 2604,1, f. 132r.º-133r.º. Testamento de 
Beltrán de Guevara, inserto en el pleito que enfrentó al concejo y vecinos de Escalante 
contra su señor, Ladrón de Guevara.

27.	Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”, p. 101.
28.	Dacosta, A., Apuntes acerca de la dimensión castellana, pp. 101-103; Dacosta, A., El 

“Libro del linaje de los Señores de Ayala”, pp. 108-112; García Fernández, E., El linaje del 
Canciller, pp. 104-114.



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

40

posesiones en esta región. Por eso, tras su traslado a Álava, alejado de 
sus propiedades en el centro peninsular, requirió tejer una tupida red 
de relaciones que protegiese sus intereses en ese espacio y le permitiese 
vincular el territorio del que procedía con el que gobernaba en Álava. 
Alcanzó ese objetivo con el matrimonio de sus descendientes.  

Entre las acciones más reseñables de Leonor de Guzmán destaca su 
labor al frente del señorío durante las múltiples ausencias del Canciller 
Ayala, bien por sus gestiones diplomáticas representando a la monarquía 
castellana (y también a la francesa), así como por su participación en las 
contiendas bélicas que acabaron con él en prisión en dos ocasiones29. Su 
ausencia más significativa se relaciona con su cautiverio tras la batalla de 
Aljubarrota (1385), que le mantuvo preso durante dos años y medio, 
hasta que fue liberado por mediación de su esposa y otros nobles a cam-
bio de 30.000 doblas de oro30. 

Además de asumir la administración patrimonial, hay razones para 
sospechar de su participación en la decoración de la capilla ordenada 
erigir por su esposo en el solar de Quejana, anexa al monasterio de San 
Juan, en la que ubicaron sus sepulcros y se inhumó el Canciller31. 

Leonor de Guzmán sobrevivió varios años a su esposo y, durante ese 
periodo, abandonó el solar de Quejana y residió, al menos temporal-
mente, en la fortaleza de Morillas. Desde ese lugar, actuó como tutora 
de su nieta María de Mendoza, hija de su hija Mayor de Ayala y de Ruy 
Díaz de Mendoza, quien murió en 1404 dejando como heredera a su 
primogénita María, todavía menor de edad. Las responsabilidades aso-
ciadas a esta tutoría conllevaban la supervisión del patrimonio y rentas 

29.	Dacosta, A., Apuntes acerca de la dimensión castellana, pp. 104-105 y García, M., 
“Biografía del Canciller Ayala”, en La figura del Canciller Ayala, Vitoria-Gasteiz, 
Diputación Foral de Álava, 2007, pp. 8-21.

30.	El relato genealógico encargado por el mariscal Garci López de Ayala refleja la asunción 
de esa labor durante el cautiverio de Pedro López de Ayala: estando allá preso, labró su 
muger la casa fuerte en Baracaldo. E estorváronlo algunos vizcaínos, señaladamente el solar 
de Butrón e de Múxica; vinieron en ayuda de doña Leonor los de Avendaño e todos los de 
Gamboa. Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”, p. 185.

31.	Melero Moneo, M.ª L., “Retablo y frontal del convento de San Juan de Quejana de 
Álava (1396)”, Locus Amoenus, 5, 2000, pp. 47-51.



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

41

del señorío que había heredado su nieta32. Además, asumió el pago de 
la dote prometida para las primeras nupcias de doña María con Diego 
García de Toledo, que no llegaron a consumarse, pero que ascendie-
ron a 2.000 florines de oro, 20.000 maravedís en ajuar y otros 25.000 
que prometió Pedro López de Ayala en su testamento para ayuda de su 
casamiento33. Su participación en la curaduría de su nieta y en la super-
visión de su patrimonio son atribuciones indicativas de su valía como 
gestora patrimonial y de su reconocido prestigio como viuda de elevada 
posición social, situando a Leonor de Guzmán en figura referencial de 
su descendencia vinculada a los Hurtado de Mendoza, uno de los linajes 
con mayor proyección en el reino a principios del siglo XV.

Estas tres mujeres —madre, hermana y esposa— presentan un per-
fil poderoso e influyente. Fueron mujeres con prestigio que alcanzaron 
ciertas cotas de poder, asumiendo, por un lado, la gestión patrimonial y 
el gobierno del señorío ante la ausencia de sus cónyuges, pero también 
ejerciendo plenos poderes jurisdiccionales y dominicales en sus propios 
señoríos34. Además, en el caso de Elvira y Leonor, apreciamos su contribu-

32.	A ella acudió a rendir cuentas, en 1412, el encargado de registrar la contabilidad del 
señorío, véase Paz Moro, A., García Gómez, I., Fernández de Larrea, J.A., Dacosta, 
A., García-Zúñiga, M., Lema Pueyo, J.Á., Munita Loinaz, J.A, y Díaz de Durana, J.R. 
“Por mandado de mi sennora” María de Mendoza y su señorío sobre Mártioda y los Huetos 
a fines de la Edad Media. Nuevos textos para el estudio de la sociedad alavesa (1332-1511). 
Bilbao, EHU Press, 2019.

33.	Ibidem, doc. 5.
34.	En este contexto, creemos que son el preludio de un grupo de mujeres del linaje que 

alcanzaron importantes cotas de poder durante el siglo XV. Destacan María Sarmiento, 
la nuera de Leonor de Guzmán, cuyo prestigio social y poder queda de manifiesto en 
las sentencias arbitrales que dictó, y en los derechos señoriales que su esposo le cedió 
en vida sobre Morillas (recordemos que es el lugar en el que residió Leonor de Guzmán 
durante su viudez) y el valle de Cuartango —Paz Moro, A., Colección documental del 
monasterio de San Juan de Quejana, doc. 30, pp. 130-144 y RAH, Col. Salazar y Castro, 
D-10, fol. 258—. Su homónima María Sarmiento que, al enviudar del mariscal Garci 
López de Ayala, heredó los derechos señoriales sobre ese mismo espacio de forma 
vitalicia —Paz Moro, A., Colección documental del monasterio de San Juan de Quejana, 
doc. 49, p. 256—. En última instancia, citaremos dos de sus nietas: María de Mendoza, 
que gobernó el señorío de los Hurtado de Mendoza en Mártioda y los Huetos y fue una 
dama de influencia notable en la ciudad de Vitoria a mediados del siglo XV —Paz Moro, 
A. et alii, “Por mandado de mi sennora”—; y Constanza de Ayala, la esposa de Pedro Vélez 
de Guevara, que quedó viuda joven y tuvo que luchar contra quienes pretendían usurpar 
los derechos señoriales de sus hijos en el condado de Oñate —Ayerber Iribar, M.ª R., 
Historia del Condado de Oñate y Señorío de los Guevara (siglos XI-XVI). Aportación al 



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

42

ción en el engrandecimiento del linaje, participando activamente en los 
proyectos arquitectónicos programados por Fernán Pérez y Pedro López 
de Ayala en Quejana, la sede señorial erigida ex novo después de 1332.

En este contexto, sus lugares de descanso eterno también reflejan ese 
empoderamiento. Elvira Álvarez de Ceballos murió antes que su marido 
y se sepultó en Quejana, lo que es una evidencia más de su implicación 
en el proyecto de legitimación y arraigo de su esposo en el territorio 
ayalés. Sin embargo, Leonor de Guzmán declinó inhumarse en Quejana 
junto a su esposo en el sepulcro que el Canciller había encargado para 
ambos35. Esta decisión pudo estar motivada por el gran prestigio, reco-
nocimiento e independencia que alcanzó durante su viudez, incluyendo 
la gestión de los derechos señoriales de su nieta. Esa independencia nos 
lleva a pensar que optó por un enterramiento alejado del de su esposo36, 
quizá en Vitoria, más cerca de su nieta María de Mendoza, aunque el 
lugar en el que decidió enterrarse es aún hoy una incógnita37.

estudio del régimen señorial de Castilla. Estudio, San Sebastián, Diputación Foral de 
Guipúzcoa, 1985, vol. 1, pp. 174-178.

35.	Esta elección no es distintiva de esta dama, pues era costumbre que las mujeres nobles 
se enterrasen junto a miembros de su linaje. Beceiro Pita, I., La nobleza y las órdenes 
mendicantes, p. 322.

36.	Lahoz, M.ª L., “Promoción y mecenazgo nobiliar en el gótico en Álava”, Sancho el Sabio. 
Revista de cultura e investigación vasca, 7, 1997, p. 307.

37.	Existe una lápida que informa acerca de su enterramiento en el convento de San 
Francisco de Vitoria: Aqui yace la generosa señora doña Leonor de Guzman y Mendoza. 
Muger que fue de don Pedro Lopez de Ayala, señor de la casa de Ayala, y abuela de doña 
Maria de Mendoza, señora de la casa de Martioda: Murio en el año de M.CCCC.XLVIII. 
La fecha inserta en esta transcripción, tomada de Idem, que a su vez la ha transcrito 
de la imagen incorporada en la Guía de forasteros de Vitoria, y también indicada en 
el Diccionario Geográfico-Histórico de España, p. 476, resulta controvertida por la 
falta de consenso entre los autores que han observado dicha lápida: Landázuri, J. J., 
Historia civil, eclesiástica, política y legislativa de la M. N. y M. L. ciudad de Victoria. 
Sus privilegios, esenciones, franquezas, y libertades, deducidas de memorias y documentos 
auténticos, Madrid, Imprenta de Don Pedro Marín, 1780, p. 233 cita el año JV CCCC, 
aunque esto sugiere que habría omitido la parte final del epitafio; el manuscrito 9/256, 
f. 214, del siglo XVIII, conservado en la Real Academia de la Historia (RAH), señala el 
año 1498; y finalmente, el índice de la Col. Salazar y Castro de la RAH menciona el año 
1458. En cualquier caso, son fechas tardías y es posible que la citada Leonor de Guzman 
y Mendoza sea en verdad su nieta, la hermana de María de Mendoza, hija de Mayor de 
Ayala y Ruy Díaz de Mendoza.



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

43

5. Estrategias linajísticas de alianza: la proyección de los Ayala a 
través de las hijas del Canciller

La política matrimonial que los grandes linajes proyectaban, tanto 
para sus hijas como para sus hijos varones, era un elemento fundamental 
para afianzar su posición, garantizar su prestigio y promover su ascen-
so social. En este contexto, el linaje de Ayala no fue una excepción. 
Aunque a rasgos generales la política matrimonial de los Ayala les llevó 
a enlazar con linajes de su misma posición social en cada generación, el 
buen hacer de sus cabezas de linaje y su vocación de servicio para con 
la Corona garantizaron su ascenso social a través de diversas recompen-
sas, entre ellas la obtención de títulos nobiliarios y oficios de prestigio 
y poder en la Corte. Sin embargo, a la consolidación de este ascenso 
también contribuyó una calculada política matrimonial que emparentó 
a los Ayala con importantes linajes del reino castellano38 y permitió a las 
ramas secundarias beneficiarse de todo ello.

La política matrimonial de Pedro López de Ayala es un buen ejemplo 
del éxito de esta práctica en el seno del linaje de Ayala. Los matrimo-
nios concertados por el Canciller, fundamentalmente, persiguieron dos 
objetivos: por un lado, reforzar la posición de su linaje en los territorios 
en los que tenía sus posesiones (Álava y Toledo); y, por otro, ampliar su 
ámbito de influencia al sur de Castilla, al espacio fronterizo con el reino 
de Granada. 

En primer lugar, casó a sus dos únicos hijos y herederos, pues insti-
tuyó dos mayorazgos: el del primogénito estuvo integrado por las pose-
siones y títulos norteños (señorío de Ayala, merindad de Guipúzcoa), 
mientras que el del segundogénito, por las propiedades y títulos osten-
tados en Toledo y su jurisdicción (alcaldía mayor del reino de Toledo), 
con dos linajes prestigiosos de cada uno de esos territorios. Fernán Pérez 
de Ayala (el primogénito) se casó con María Sarmiento, hija de Diego 

38.	Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”, p. 130. En este sentido, 
obviando el rápido ascenso del linaje en Toledo (alcanzaron el señorío y condado de 
Fuensalida en apenas dos generaciones), consideramos un ejemplo para el territorio 
alavés, la obtención del condado de Salvatierra a favor de Pedro de Ayala (tataranieto 
del Canciller que cayó en desgracia por su participación en el bando comunero durante 
las Comunidades), y el matrimonio de sus hermanas con un Acuña (conde de Valencia 
de Don Juan), un Fonseca (señor de Coca y Alaejos y contador mayor del reino) y un 
Salazar (preboste de Portugalete).



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

44

Gómez de Sarmiento, I señor de Salinas, y de Leonor de Castilla39. Su 
hijo homónimo contrajo matrimonio con Elvira de Castañeda, una rica 
heredera de familias con intereses en Palencia y Toledo40. La decisión del 
Canciller de instituir dos mayorazgos fue su respuesta a la problemá-
tica que amenazaba a la nobleza, la dispersión patrimonial, de la que 
fue consciente cuando su padre accedió al señorío ayalés y tuvo que 
emprender una ambiciosa política de compras para obtener un señorío 
fuerte y extenso.

Completó este primer objetivo enlazando a dos de sus hijas con li-
najes destacados de estos territorios: Mayor de Ayala con Ruy Díaz de 
Mendoza, señor de Mártioda y los Huetos (padres de la citada María 
de Mendoza); y Sancha Fernández de Ayala, en segundas nupcias, con 
Ruy González de Castañeda, señor de Fuentidueña41. Nos parece im-
portante reseñar en este punto el proceso de segregación de las hijas de 
los mecanismos de sucesión y la aparición de fórmulas de compensación 
mediante la monetarización de la dote. Este proceso se aprecia clara-
mente a finales del siglo XIV y nos parece relevante que se produzca 
al tiempo que las mujeres nobles pierden libertad y autonomías42. Una 
de las ventajas del linaje de Ayala, además de su amplitud en términos 
genealógicos, es que nos permite seguir este proceso a lo largo de los dos 
últimos siglos medievales. En relación a lo anterior, la nueva posición de 
la mujer en su linaje paterno tendrá su manifestación más contundente 
a fines del siglo XV, con los numerosos conflictos que mantuvo el conde 
de Salvatierra, Pedro de Ayala, con sus hermanas, pues a él correspondía 
garantizarles un adecuado enlace tras el deceso de su padre43.

39.	Para tener un conocimiento detallado sobre los Sarmiento alaveses, véase Urcelay Gaona, 
H., Los Sarmiento, condes de Salinas: orígenes y elevación de una nueva clase señorial. Siglos 
XII-XVI. Bilbao, EHU Press, 2009.

40.	Dacosta, A., Apuntes acerca de la dimensión, p. 111.
41.	Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”, p. 233.
42.	García Fernández, M., “Las Sarmiento: mujeres con poder en la Edad Media”, en La 

participación de las mujeres en lo político. Mediación, representación y toma de decisiones, 
Madrid, Almudayna, 2011, p. 137 y Guerrero Navarrete, Y., “Testamentos de mujeres: 
una fuente para el análisis de las estrategias familiares y de las redes de poder formal e 
informal de la nobleza castellana”, Studia Historica, 34, 2016, p. 100. 

43.	El ejemplo más destacado es el de la dote de María de Ayala, casada con Enrique de 
Acuña, conde de Valencia de Don Juan, que ascendió a cuatro millones de maravedís, de 



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

45

Volviendo al Canciller, además de afianzarse en Álava y Toledo, bus-
caba ampliar su ámbito de influencia en el sur peninsular. Por ello, optó 
por los casamientos de dos de sus hijas: María Ramírez enlazó con Pedro 
Ponce de León, señor de Marchena y conde de Arcos, y Elvira Álvarez de 
Ayala, la hija mayor, contrajo matrimonio con Álvar Pérez de Guzmán, 
señor de Olvera y Gibraleón44. Este señor murió joven, dejando a Elvira 
Álvarez viuda y a cargo de un señorío que administró y gobernó durante 
la minoridad de sus hijas45. En 1407, su primogénita, Isabel Pérez de 
Guzmán, se casó con Pedro de Estuñiga y su madre procedió a la repar-
tición del señorío entre sus hiijas. Las villas de Gibraleón y Villalva de 
Alcor quedaron en poder de doña Isabel46, mientras que Olvera formó 
parte de su dote, por lo que Pedro de Estuñiga obtuvo plenos poderes 
para regirla en nombre de su esposa47.

Esta diversificación se correspondería con lo que denominamos en 
su momento la “dimensión castellana de los Ayala”, implicando la pre-
ferencia por linajes ajenos a los actuales territorios vascos. Esta política 
lastraría más adelante la influencia local de los Ayala en comparación 
con otras casas nobiliarias de territorios limítrofes como los Velasco o 
Mendoza48.

6. A modo de conclusión: entre la lógica de la subordinación y el 
empoderamiento femenino

Las estrategias matrimoniales de los linajes nobles en la Baja Edad 
Media estaban dirigidas a afianzar su posición y promover su ascenso 

los cuales, millón y medio debían proceder del patrimonio familiar —ARChV, Registro 
de Ejecutorias, C. 241,9—. 

44.	Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”, p. 233.
45.	La carta de casamiento que negoció Elvira Álvarez para su primogénita, en junio de 

1395, sugiere que Álvar Pérez ya habría fallecido en esta fecha. Se conservan dos copias 
de la misma: AHN, Nobleza, Osuna, C. 98, D. 1 e Ibidem, C. 339, D. 33. 

46.	Se conserva un traslado de la toma de posesión de los recién casados tras la renuncia de 
Elvira Álvarez de Ayala, y el pleito homenaje realizado a Isabel de Guzmán por sennora 
de la dicha villa y a Pedro de Estuñiga commo su marido de la dicha nuestra sennora donna 
Ysabel, en septiembre de 1407. Ibidem, C. 317, D. 6.

47.	Ibidem, C. 296, D. 92.
48.	Dacosta, A., Apuntes acerca de la dimensión, p. 107.



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

46

social con el enlace de sus descendientes con casas que disfrutaban de 
una riqueza y estatus similares. En el caso de los Ayala, son un reflejo 
de la evolución del linaje, así como de sus intereses y contingencias en 
variados contextos. Esta dinámica conllevaba un serio problema de dis-
persión patrimonial, a consecuencia de lo cual surgió la figura jurídica 
del mayorazgo, elemento central en el desarrollo de las políticas matri-
moniales de este linaje, pues tanto los beneficiarios como los excluidos 
de esos mayorazgos son indicativos de los intereses que movían al cabeza 
de linaje. Además de afrontar esta problemática, el linaje de Ayala se 
enfrentaba a unas dificultades propias por su reciente y convulso acceso 
al señorío del valle de Ayala. Por tanto, su evolución refleja un proceso 
de asentamiento, enraizamiento y consolidación de la línea principal del 
linaje en territorio alavés, así como un vertiginoso ascenso social de la 
línea asentada en Toledo. 

El proceso de asentamiento se desarrolló, principalmente, durante 
el gobierno del instaurador de la estirpe, Fernán Pérez de Ayala, cuya 
meta vital tenía el objetivo de radicarse en el territorio del cual proce-
día el linaje, en los valles atlánticos de Álava. Para ello se apoyó en un 
ventajoso matrimonio con una heredera de un territorio vecino, Elvira 
de Ceballos. Además de pacificar el territorio heredado, Fernán Pérez de 
Ayala demostró una extraordinaria capacidad para fortalecer su influen-
cia política en el ámbito vasco y castellano-viejo al servicio de Alfonso 
XI y Pedro I. Supo transformar el enfrentamiento con los Guevara en 
una alianza, y pudo conservar intactas las posesiones toledanas hereda-
das de sus padres. Estos objetivos se reflejan en las alianzas que teje a 
través del matrimonio de sus hijos, vinculando a su primogénito varón  
—Pedro López— con Toledo, y a la mayor de sus hijos —Mencía— con 
la única casa nobiliaria poseedora de categoría señorial en el territorio, 
los Guevara. De ahí el carácter pionero de la dotación de mayorazgos 
para los hijos señalados, no desde una creciente lógica de subordinación 
de la mujer, sino de garantizar la consolidación de lo logrado. Más allá 
de esto, Fernán Pérez fue un hombre totalmente pragmático, como 
rezuman todos y cada uno de sus actos. En buena medida, todos sus 
descendientes directos demostraron esta misma capacidad, incluidas 



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

47

todas sus hijas quienes, invariablemente, habían alcanzado a través de 
sus matrimonios la categoría señorial49. 

En las acciones de su heredero, el famoso diplomático, poeta y cro-
nista Pedro López de Ayala, vemos la replicación del proyecto linajístico 
de su padre pero la lógica ya es distinta. El Canciller optó por dividir 
su patrimonio entre sus dos hijos varones, asignando al primogénito el 
señorío ayalés y reservando las posesiones toledanas para su segundogé-
nito, solventando con la instauración de dos mayorazgos el escollo de la 
división de su patrimonio y títulos. De este modo, consiguió mantener 
un patrimonio unido, con un marcado espacio de influencia para cada 
uno de ellos, y más fácilmente gestionable por su agrupación territorial; 
y garantizar la posición social y económica de sus dos hijos. Asimismo, 
garantizó su arraigo en cada territorio casándolos con mujeres inte-
grantes de linajes de gran prestigio en esos lugares, lo que facilitó que 
cada uno de ellos se consolidara en el territorio que había heredado. 
Aunque no podemos obviar que en esta política de alianzas todos los 
hijos, varones y hembras, son peones al servicio de un interés mayor, es 
evidente que la posición de la mujer se va degradando en la red de poder 
interna del linaje. 

La política matrimonial diseñada por el primogénito del Canciller 
cambia el foco toledano por Palencia, donde los Ayala ya habían tenido 
propiedades a mediados del siglo XIV, casando a su hija mayor con Pedro 
García de Herrera y Rojas, señor de Ampudia y mariscal de Castilla. De 
este enlace surgiría el brote que revitalizará la rama principal de la Casa 
de Ayala en el último tercio del siglo XV. En lo relativo, al casamiento 
de las mujeres, a las que tradicionalmente se les ha asignado un papel 
garante de esas alianzas, la política matrimonial del Canciller, así como 
la de su primogénito, sigue una tendencia generalizada hacia la moneta-
rización de la dote, lo que privaba a las mujeres de los resortes de poder 
de los bienes raíces y de los derechos señoriales que acompañaban a las 
herencia en tiempos pasados. La causa es bien conocida y tiene que ver 
con el éxito creciente del mayorazgo como mecanismo de protección del 
patrimonio del linaje, evitando en principio su dispersión. Tampoco es 
casual que estos mecanismos vinculados a la herencia y la alianza, como 

49.	Para orientarse por la maraña genealógica de los Ayala, véanse las genealogías anexas a 
Dacosta, A., El “Libro del linaje de los Señores de Ayala”, pp. 219-236.



AGURTZANE PAZ MORO & ARSENIO DACOSTA
 

48

son el mayorazgo o los mecanismos de compensación dotales, aparezcan 
en paralelo a una mayor propensión de estos linajes por recurrir al in-
greso de sus descendientes en instituciones monásticas. No obstante, la 
necesidad de legitimación y arraigo del linaje de Ayala en sus primeros 
momentos (con Fernán Pérez de Ayala), así como su dimensión castel-
lana (sobre todo con el Canciller) invalidaron esa posibilidad: todos los 
hijos disponibles se entendieron como efectivos para una estrategia de 
expansión. 

Las mujeres del linaje se convirtieron en pilares fundamentales en 
la misma. Por un lado, por su rol pasivo en la transmisión de ese patri-
monio, pues no intervenían necesariamente en su gestión, sobre todo 
cuando la línea principal careció de descendencia y fueron sus hijos 
los que adoptaron el apellido materno y garantizaron la pervivencia 
del linaje. Es el caso del nieto homónimo del Canciller, que murió 
sin descendencia en 1463, traspasando su título a su sobrino, el hijo 
de su hermana María, Garci López de Herrera, que adoptó el apelli-
do materno —Ayala— y por él será conocido cuando sea nombrado 
mariscal de Castilla; no en vano, será comúnmente conocido como 
el Mariscal Ayala. Pero también por su importante papel durante sus 
matrimonios, durante su viudez y, muy especialmente, al margen 
de sus funciones subalternas como esposas. Aunque en este linaje 
haya podido haber una menor descendencia masculina o una mayor 
mortalidad entre los varones del linaje —particularmente llamativa 
ante la longevidad de las mujeres Ayala—, lo cierto es que, durante 
toda la Edad Media, vemos a las mujeres Ayala ejercer como señoras, 
administrando los bienes familiares, disponiendo de autonomía para 
transmitir ese patrimonio, o asumiendo la tutoría de sus descendientes 
(hijos e hijas o incluso nietas). En definitiva, convertidas en figuras 
referenciales que participaron, eso sí, de las estrategias linajudas.

De hecho, en el linaje de Ayala encontramos ejemplos de empo-
deramiento femenino a lo largo del siglo XIV —hemos visto algunos 
ejemplos significativos— y,  también, a lo largo del siglo XV. Son mu-
chas las mujeres con poder que se integraron en el linaje o nacieron en 
su seno: Mencía de Ayala, señora de Ceballos por derecho y de Oñate 
como consorte; María de Mendoza, señora de Mártioda y los Huetos, 
tutorizada de niña por su abuela Leonor de Guzmán, pero dueña de su 
destino ulterior hasta el punto de obtener la legitimación regia de un 



LAS ESTRATEGIAS DE ALIANZA LINAJÍSTICA TEJIDAS EN TORNO AL CANCILLER AYALA

49

hijo suyo nacido fuera del matrimonio. En la misma línea están dos 
damas con el mismo nombre, María Sarmiento: la primera, de ascen-
dencia alavesa, nuera del Canciller; la segunda, de ascendencia gallega, 
se casaría con el nieto de la anterior, el denominado Mariscal Ayala, 
llegando a ser señora de Morillas y Cuartango. O  Constanza de Ayala, 
curadora de sus hijos y administradora del señorío de Oñate, caso no 
muy diferente del de Elvira Álvarez de Ayala, curadora de sus hijas y 
señora de Gibraleón y Olvera, etc. La participación de estas mujeres 
en la vida de sus comunidades como promotoras pías o artísticas, les 
permitía incrementar su presencia pública, les reportó un gran prestigio 
y reconocimiento social. Esta reputación fue completa, como en el caso 
de María Sarmiento, nuera del Canciller y de Leonor de Guzmán, a 
quien el monasterio de Quejana y la villa de Arceniega, con ocasión 
de un pleito que sostenían, la nombraron en 1432 árbitra, arbitradora 
e amigable e conponedora de ygualança50. Es el mismo caso de María de 
Mendoza, aquella niña heredera de señorío a la que la aludida Leonor 
de Guzmán protegerá; pues bien, en 1448 dos de los hombres más po-
derosos del territorio, enfrentados por una torre en Vitoria, acudirán a 
ella como componedora de paz51.

50.	Paz Moro, A., Colección documental del monasterio de San Juan de Quejana, doc. 30, 
p. 137.

51.	Paz Moro, A. et alii, “Por mandado de mi sennora”, doc. 15.





51

ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE 
PEDRO LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

Covadonga Valdaliso Casanova
CHUL – Universidade de Lisboa

Han transcurrido más de seis siglos desde que Pedro López de Ayala 
comenzara a escribir el texto que daría lugar a las crónicas de los reina-
dos de Pedro I, Enrique II, Juan I y Enrique III de Castilla, y a lo largo 
de ellos muchas personas —algunas conocidas y otras anónimas— han 
transcrito, editado, analizado y comentado estos escritos. De todas ellas, 
probablemente, Jerónimo Zurita es quien más peso ha tenido en su 
transmisión. Habiendo recibido en 1548 el encargo de redactar lo que 
acabarían siendo los Anales de Aragón, sus investigaciones le llevaron 
a consultar detenidamente la obra de Ayala, que consideraba “la más 
grave y más bien ordenada que se ha escrito por los autores de aquellos 
tiempos”, y a mostrarse muy crítico con las varias ediciones que por 
entonces existían, pues creía que no se justificaba que hubiese sido —en 
su opinión— “maltratada y descompuesta […] por gran descuido y 
negligencia de los que primero la publicaron y imprimieron con los 
mismos vicios y yerros”1. Descontento con los impresos, Zurita analizó 

1.	 Dormer, D. J., Enmiendas y advertencias a las corónicas de los reyes de Castilla don Pedro, 
don Enrique el segundo, don Iuan el primero y don Enrique el tercero que escrivió don Pedro 
López de Ayala, Chanciller y Alférez mayor de Castilla, Camarero mayor del rey don Iuan 
el primero y Merino mayor de Guipúzcoa, compuestas por Gerónimo Zvrita, Zaragoza, 
Herederos de Diego Dormer, 1683, pp. 9-10. El texto del que proceden estas citas fue 
también publicado en Andrés de Uztarroz, J. F., Progressos de la Historia del Reyno de 



COVADONGA VALDALISO CASANOVA

52

detenidamente varios manuscritos, muchos de los cuales anotó, y deci-
dió preparar su propia edición, aprobada en 1577 y nunca publicada, 
pero que serviría de base para la que se imprimiría en 17792. Ese texto, 
repetidamente reproducido en los siglos XIX y XX, es el más utilizado 
por los historiadores3. Debido a ello, y a que las ediciones críticas pos-
teriores también tuvieron en cuenta las premisas de Zurita, conviene 
repasar brevemente sus criterios de edición.

La principal conclusión a la que llegó Jerónimo Zurita fue que el de 
Ayala era un texto dividido en capítulos que se estructuraban en función 
de años y reinados. De ese texto existían dos versiones4:

Dos relaciones que son muy diferentes, aunque en la substancia 
del hecho discrepan poco, y en el discurso del proceder, porque 
la vna, que es la vulgar, de la qual se hallan muchos originales, y 
acaba en la muerte del Rey D. Iuan el Primero, es mas copiosa, 
y bien ordenada, y con mas diligencia que la otra que es mas 
abreviada, que se devió de ordenar primero, y la segunda se pulió 
mas, y della se quitaron algunas cosas, que estando ya fundada la 

Aragón y elogios de Gerónimo Zurita, su primer coronista, Zaragoza, Herederos de Diego 
Dormer, 1680, p. 221, y en Crónicas de los reyes de Castilla Don Pedro, Don Enrique II, 
Don Juan I, Don Enrique III, por Don Pedro López de Ayala Chanciller Mayor de Castilla, 
con las enmiendas del Secretario Gerónimo Zurita, y las correcciones y notas añadidas por 
Don Eugenio de Llaguno Amírola Caballero de la Orden de Santiago, de la Real Academia 
de la Historia, Tomo I, Madrid, Imprenta de Don Antonio Sancha, 1779, pp. xxiii-
xxiv. Las primeras ediciones se realizaron en Sevilla (Meynardo Ungut y Estanislao 
Polono, 1495), Toledo (Remón de Petras, 1526), Sevilla (Juan Cromberger, 1542) y de 
nuevo Sevilla (Juan Cromberger, 1549). Posteriormente se editó también en Pamplona 
(Pedro Porralis, 1591). En todos los casos se publicaron los relatos de los reinados de 
Pedro I, Enrique II y Juan I.

2.	 Sobre esta edición véanse Campa, M. de la, “Historiografía medieval y Crítica textual: 
algunas consideraciones editoriales sobre el género cronístico en castellano”, en Incipit, 
25-26 (2006), pp. 147-178 y Montcher, F., “La correspondencia entre Francisco Cerdá 
y Rico y Rafael de Floranes. Conversaciones en torno al proyecto de edición de las 
crónicas de los reyes de Castilla en tiempos de Carlos III”, en Revista de Historiografía, 
15.VIII (2/2011), pp. 122-135.

3.	 Fue de nuevo publicado, con algunas alteraciones, en Crónicas de los reyes de Castilla 
desde don Alfonso el Sabio, hasta los Católicos don Fernando y doña Isabel. Colección 
ordenada por don Cayetano Rosell, Biblioteca de Autores Españoles, tomos I y II, Madrid, 
M. Ribadeneyra Editor, 1875-1878. Esta edición fue reimpresa en 1953 y el texto en 
sí publicado de nuevo, total o parcialmente, por Dionisio Ridruejo, Gonzalo Torrente 
Ballester y José Luis Martín, entre otros.

4.	 Dormer, D. J., Enmiendas, pp. 10-11 y Andrés de Uztarroz, J. F., Progressos, p. 221.



ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE P. LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

53

sucession del Reyno, parecia que podrian ofender. […] De esta 
reducida a la brevedad que digo, se hallan muy pocos originales 
[…] y en ella se pone el Prohemio que se ordenó por D. Pedro 
Lopez de Ayala, que nunca se halla en ninguno de los originales 
de la vulgar, y se pone al principio de la tabla de los capitulos. 
Esta abreviada acaba tambien en la muerte del Rey D. Juan el 
Primero, y en alguna se halla la relacion de lo sucedido en los 
cinco años primeros del Rey Don Enrrique Tercero su hijo, que 
no se ha publicado, ni se continua en la vulgar, siendo vna muy 
señalada parte de lo que sucedió en las tutorias deste Principe, y 
ordenada por el mismo D. Pedro Lopez de Ayala, que se conti-
nuara en la historia del Rey D. Iuan su padre.

Los manuscritos debían agruparse, en consecuencia, en dos familias. 
En la primera estarían aquellos que incluían el prólogo o proemio de la 
obra, alargándose la narración en algunos casos hasta los primeros años 
de reinado de Enrique III; y en la segunda, mucho mayor, aquellos en 
los que se transmitía una versión más amplia de la narración de los dos 
primeros reinados junto con el relato del reinado de Juan I. Consciente 
de la polémica que había generado el asesinato de Pedro I, y teniendo 
en cuenta las circunstancias políticas que pudieron influir en las redac-
ciones, Zurita dedujo que el objetivo de la segunda fue omitir todo 
aquello que pudiese resultar ofensivo una vez que estaba “ya fundada 
la sucession del Reyno”. Asimismo, sugirió que la existencia de estas 
dos versiones podía ser la causa de que muchos creyesen que existía una 
crónica del reinado de don Pedro diferente a la de Ayala, pues hasta ese 
momento todos los impresos habían reproducido la segunda versión5. 
La edición que Zurita preparaba también iba a hacerlo, pero precedida 
por el proemio que ningún testimonio del segundo grupo transmitía, 
y señalando los fragmentos en los que las dos versiones presentaban 
diferencias.

El códice que Jerónimo Zurita preparó para la publicación impre-
sa se encuentra en la Real Academia de la Historia, bajo la signatura 
9/4765 (olim A-14), y transmite una copia de mediados del siglo XV 

5.	 Véanse Valdaliso Casanova, C., “La historicidad y la historiografía sobre Pedro I de 
Castilla: crónicas perdidas y memorias construidas (siglos XIV a XVI)”, en La corónica, 
45.2 (2017), pp. 53-78 y Valdaliso, C., “Una docta contienda. Correspondencia sobre 
una crónica perdida del reinado de Pedro I de Castilla”, en Lemir. Revista de Literatura 
Española Medieval y del Renacimiento, 14 (2010), pp. 99-120.



COVADONGA VALDALISO CASANOVA

54

del texto correspondiente a los reinados de Pedro I, Enrique II y Juan I, 
precedida por un prólogo y una tabla de capítulos que Zurita copió 
de otro testimonio6. En su día contuvo el texto que narra los prime-
ros años del reinado de Enrique III que hoy, encuadernado junto al 
original autógrafo de las notas de Zurita para la edición, forma parte 
de los fondos de la biblioteca de la Fundación Lázaro Galdiano (ms. 
431)7. También se conserva —en la Biblioteca Nacional de España (ms. 
2880)— un testimonio de la versión abreviada, plagado de anotaciones, 
que Zurita poseyó y utilizó para su cotejo; y se tiene constancia de otros 
manuscritos que consultó, algunos hoy desaparecidos8. El malogrado 
proyecto vio la luz, en buena medida, a través de la publicación de sus 
estudios y, sobre todo, de la citada edición de 1779. Dicha edición se 
basaba en el texto escogido por Zurita, reproducía parte de su análisis y 
sumaba argumentos para corroborar algunas de sus hipótesis; como la 
idea de que la versión abreviada era más antigua, por ejemplo9. Sin em-
bargo, y a pesar de la gran divulgación del escrito, sobre todo a través de 
las ediciones posteriores que lo reprodujeron, los investigadores no han 
aceptado unánimemente sus postulados10. Por ello la obra historiográfica 

6.	 Descrito en Philobiblon (<http://bancroft.berkeley.edu/philobiblon/index_es.html>) 
bajo la identificación BETA manid 1871.

7.	 Este texto, que lleva por título Relación de la diversidad que ay en la letra de las coronicas, 
en rigor permanece inédito, pues el volumen Enmiendas y advertencias antes citado 
lo modifica bastante. Sobre ello véase Moure, J. L., “Observaciones textuales sobre el 
episodio del asesinato del Duque de Orléans en las crónicas de Castilla”, en Incipit, 6 
(1986), p.126, nota 5.

8.	 Domingo Malvadi, A., Disponiendo anaqueles para libros. Nuevos datos sobre la biblioteca 
de Jerónimo Zurita, Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 2010, pp. 37-39 y 
Moure, J. L., “A cuatrocientos años de un frustrado proyecto de Jerónimo Zurita: la 
edición de las Crónicas del Canciller Ayala”, en Cuadernos de Historia de España, LXIII-
LXIV (1980), pp. 256-292.

9.	 “Parece que no hay duda en que la Vulgar fue la última que Ayala ordenó, reynando 
Don Enrique III; pues al fin del cap. 13. Año V. pag. 131. dice que al Rey Don Pedro le 
nasció de Doña Maria de Padilla una fija que llamaron Doña Costanza, que casó con el 
Duque de Alencastre, e ovieron fija á la Reyna Doña Catalina, que es agora muger del 
Rey Don Enrique”, en Crónicas de los reyes de Castilla, Tomo I, p. xxiv, nota 4.

10.	Una síntesis de los autores que han defendido que la versión abreviada es posterior y de 
los que mantienen lo contrario en Orduna, G., y José Luis Moure, “Estudio preliminar”, 
en López de Ayala, P., Crónica del Rey Don Pedro y del Rey Don Enrique, su hermano, hijos 
del rey don Alfonso Onceno, Vol. 1, Buenos Aires, SECRIT, 1994, pp. xlii-lii.



ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE P. LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

55

de Pedro López de Ayala sigue siendo, además del centro de gravedad de 
una amplia problemática, el foco de muchas investigaciones.

Nuestro objetivo es ensayar aquí, muy brevemente, una aproximación 
al análisis de los escritos historiográficos ayalinos centrada en aspectos 
relacionados con la transmisión manuscrita y, en concreto, en algunos 
de los que más problemas han causado a sus editores. Anunciamos de 
antemano que las metas del presente trabajo van más encaminadas a ex-
poner incertidumbres que a ofrecer respuestas, y que el texto resultante 
no podrá ni tan siquiera aspirar a trazar una imagen representativa de los 
estudios existentes, pues en los más de seiscientos años que distan entre 
el momento en que la obra se compuso y el presente se ha generado 
un campo de trabajo de enormes dimensiones, cuya mera exposición 
daría lugar a un artículo mucho mayor que este11. En parte ello se debe 
a que los propios estudios, muy abundantes, han abierto temáticas 
cuyo interés no ha llegado a agotarse; y en parte a que, tanto dichos 
estudios como las ediciones, han tratado de resolver enigmas que en la 
tradición manuscrita se mantienen, de algún modo, latentes. Siendo 
generalmente el propósito de los editores fijar un texto lo más cercano 
posible a un hipotético original, a lo largo de un proceso de edición de 
este tipo constantemente se plantea el dilema de cómo reflejar lo que, 
no pudiendo incluirse en la publicación, permanece en las copias. Al 
mismo tiempo, la revisión de criterios editoriales previos y la necesaria 
toma de decisiones en relación con lo que amanuenses e impresores del 
pasado decidieron en su día ha dado lugar a un sinnúmero de premisas, 
hipótesis, dudas y preguntas en abierto12. Por todo ello, pese al conside-
rable volumen de análisis y ediciones existentes, y debido a las amplias 
dimensiones y a la complejidad tanto de la obra ayalina como de su 
transmisión, persisten incógnitas relacionadas, fundamentalmente, con 
la imposibilidad de establecer, más allá de toda duda, cuándo comenzó 

11.	Este argumento ha de servir como justificación de que se cite aquí apenas un mínimo 
porcentaje de la bibliografía sobre el tema. 

12.	Véanse, por ejemplo, la reseña de Germán Orduna sobre la edición de Constance y 
Heanon Wilkins de la crónica de Pedro I (López de Ayala, Pero, Coronica del rey don 
Pedro, Madison, The Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1985), publicada en 
Romance Philology, 42.1 (1988), pp. 124-127, y la de José Luis Moure sobre la edición 
de los mismos autores de la crónica de Enrique III (López de Ayala, Pero, Coronica de 
Enrique III, Madison, The Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1992), publicada en 
Romance Philology, 48.3 (1995), pp. 331-335. 



COVADONGA VALDALISO CASANOVA

56

a escribir Ayala, en qué periodo lo hizo y cuáles fueron los materiales 
directamente relacionados con la labor del cronista que se preservaron 
y/o copiaron tras su muerte. 

Partiendo de la premisa que de no se han conservado testimonios 
de la obra cronística de Pedro López de Ayala que disten menos de dos 
décadas de la muerte del autor, y de la idea de que dicha obra consiste 
en un conjunto de partes —proemio, tabla, epígrafe, relatos de reinados 
divididos en capítulos que presentan variantes, interpolaciones, añadi-
dos— que en los códices que la transmiten se combinan de diferentes 
maneras, Germán Orduna y José Luis Moure propusieron una teoría 
que serviría de base para las ediciones críticas llevadas a cabo en el 
SECRIT, y que puede considerarse la más completa y coherente hasta la 
fecha13. Por un lado, postularon que el cronista habría escrito una pri-
mera versión del relato de los reinados de Pedro I y Enrique II, a la que 
denominaron primitiva, que se copió y actualizó en dos manuscritos 
que también contienen la crónica del reinado de Juan I. Por otro, que 
esa versión primitiva se transmitió paralelamente, también actualizada, 
en códices que incluían el relato de los primeros años del reinado de 
Enrique III y el prólogo de la obra14. Anteriormente, en vida de Ayala, 
el propio autor habría llevado a cabo una importante revisión y modifi-
cación del relato de los primeros reinados15, dando lugar a una segunda 

13.	Los editores justificaron la utilización de la collatio externa como recurso de edición 
debido a la existencia de diferentes partes de la obra. Véanse Orduna, G., y José Luis 
Moure, “Estudio preliminar”, pp. i-lxi y, junto con este texto, los otros muchos trabajos 
sobre la temática, anteriores y posteriores, desarrollados en el mencionado SECRIT; 
así como los dos volúmenes de esta edición (el ya citado y López de Ayala, P., Crónica 
del Rey Don Pedro y del Rey Don Enrique, su hermano, hijos del rey don Alfonso Onceno, 
Vol. 2, Buenos Aires, SECRIT, 1997) y las ediciones de las otras dos crónicas (López de 
Ayala, P., Crónica del Rey Don Juan Primero, Edición crítica, estudio preliminar y notas 
de Jorge Norberto Ferro, Buenos Aires, SECRIT, 2009 y López de Ayala, P., Crónica del 
rey Don Enrique III, Edición crítica, introducción y notas de Jorge Norberto Ferro y José 
Luis Moure, Buenos Aires, SECRIT, 2017). 

14.	Un estudio de esa versión en la tesis doctoral Moure, J. L., La llamada versión Abreviada 
de la Crónica de los Reyes de Castilla de Pero López de Ayala, 2 Vols., Universidad de 
Buenos Aires, 1991. Disponible en <http://repositorio.filo.uba.ar/handle/filodi
gital/1517> [14-01-2019]. En el segundo volumen se transcribe el testimonio BNE ms. 
2880.

15.	Los autores sugieren la posibilidad de que el cronista estuviese trabajando sobre un 
manuscrito en cuyos márgenes introduciría las alteraciones para que el amanuense 
copiase la nueva versión (Orduna, G., y José Luis Moure, “Estudio preliminar”, 



ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE P. LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

57

versión de ese texto que se transmitiría en muchas copias, la mayoría 
de las cuales incluirían también la crónica de Juan I, y a veces la tabla 
de capítulos y el texto que describe el inicio del reinado de Enrique III. 
Todas esas copias pertenecerían a la tradición ‘vulgar’, mientras las que 
transmiten la primitiva formarían parte de la familia llamada ‘abreviada’. 

Esta descripción del proceso de transmisión presupone la existencia 
de un taller o scriptorium en el que el conjunto de materiales reunido por 
Pedro López de Ayala para la composición de las crónicas tal vez per-
maneció, y quizá fue compilado, tras la muerte del autor16. Dicho taller 
puede que existiese antes de que Ayala comenzase a escribir, pues se ha 
aventurado que su padre —quien debió contar con uno— podría haber 
estado ligado al proyecto historiográfico en sus orígenes17. El momento 
en el que en ese lugar comenzaron a reunirse y redactarse los textos 
destinados a componer el relato cronístico ha sido bastante discutido, en 
parte porque el autor de la primera parte de la crónica de Juan II indicó, 
en una frase de difícil interpretación, que el encargo de escribir las cró-
nicas fue dado por Enrique II18; y en parte porque tanto los contenidos 
del relato como los datos biográficos del cronista han llevado a la mayor 
parte de los especialistas a situar la redacción en el reinado de Juan I. De 
hecho, las variantes, modificaciones y diferentes versiones han generado 
variadas teorías sobre la cronología del proceso de composición, que 
ha tratado de adscribirse a momentos ligados a distintas coyunturas. 
En cuanto a la fecha en la que Ayala dejó de escribir, los materiales que 
restaron de su trabajo y la distancia que separa la fecha de su muerte de 

p. xlvi). Sobre este método de trabajo véase Fernández-Ordóñez, I., “Manuscritos 
historiográficos ‘de autor’”, en Cátedra, P. dir., Eva Belén Carro Carbajal y Javier Durán 
Barceló eds., Los códices literarios de la Edad Media. Interpretación, historia, técnicas y 
catalogación, San Millán de la Cogolla, CILENGUA, 2009, pp. 91-125.

16.	Una indicación de que así pudo haber sido en Moure, J. L., “Observaciones textuales 
sobre el episodio del duque de Orléans”, pp. 115-128, en donde se desarrollan cuestiones 
antes señaladas por Garcia, M., Obra y personalidad del Canciller Ayala, Madrid, Ed. 
Alhambra, 1983.

17.	Garcia, M., “Ayala y sus crónicas: el proceso creativo”, en Talia dixit, 10 (2005), p. 54.
18.	“E otrosi, despues, el muy alto e muy noble e muy poderoso rrey e señor don Enrrique 

que fue llamado el Maior, hijo del rrey don Alonso el Conqueridor, siguiendo los 
fechos de las dichas, mando hazer e ordenar e poner en escripto e allegar con las dichas 
coronicas todos los otros fechos que despues pasaron e acaeçieron fasta en su tienpo”. 
Fragmento citado y analizado por Garcia, M., “Ayala y sus crónicas”, pp. 51-52.



COVADONGA VALDALISO CASANOVA

58

la datación de los manuscritos más antiguos, son muchas las cuestiones 
abiertas. 

En cierto modo, las incertezas contrastan con las características 
de esta extensa obra, aparentemente ordenada —en el sentido actual 
y en el que se daba al término en la época— y muy bien redactada, 
que se presenta como un testimonio en primera persona de lo ocurri-
do en la corte castellana a lo largo de más de cuatro décadas. Frente a 
ello, los manuscritos previos a las ediciones representan, en el caso de 
los relatos de los tres primeros reinados, un conjunto de maneras de 
ordenar y transmitir los materiales concebidos por el cronista que no 
revelan del todo cuál fue la forma ideada por Ayala, si es que dicha 
forma llegó a concretarse. En cuanto al texto que narra el inicio del 
reinado de Enrique III, sólo fue publicado en forma impresa a fines del 
siglo XVIII; lo que llevó a que las copias manuscritas se multiplicasen, 
introduciéndose muchísimas variantes. También son numerosas las 
transmisiones parciales de fragmentos del escrito —en especial de las 
cartas que contiene— que fueron recogidas en misceláneas19. Además, 
conviene recordar que existe otra vía de transmisión manuscrita, parcial 
e indirecta, representada por las muchas sumas, compilaciones y síntesis 
que se compusieron a partir de la obra de Ayala a lo largo del siglo XV, 
y que su estudio podría aportar valiosos datos sobre la circulación de las 
diferentes partes y versiones en las décadas inmediatamente posteriores 
a la muerte del cronista, revelando cómo fue leída e interpretada la obra 
en el pasado y permitiendo un mejor conocimiento del estado en que se 
encontraba cuando salió del taller. 

Es comprensible que los editores hayan intentado, desde Zurita hasta 
el presente, establecer unas bases que permitiesen fijar un texto; y también 
lo es que en la mayor parte de los estudios la atención se haya dirigido 
hacia aquello que diferencia las dos versiones y hacia las circunstancias 
políticas que rodearon las redacciones, especialmente en lo relativo al 
relato del reinado de don Pedro. Con todo, debe hacerse notar que mu-
chos de los trabajos han dejado de lado algunas cuestiones de carácter 
más ‘historiográfico’ que resultan fundamentales a la hora de comprender 
qué obra se propuso escribir Ayala y si llegó a completarla. Posiblemente 

19.	Véase, por ejemplo, García, M., “Las colecciones misceláneas de principios del siglo XV: 
¿una nueva manera de escribir la historia?”, en Incipit, 24 (2004), pp. 39-58, uno de los 
varios trabajos de este autor sobre el tema.



ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE P. LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

59

no se ha indagado lo suficiente en el nexo que une la obra ayalina con 
los textos de los que se dice continuadora, y en especial con la crónica de 
Alfonso XI; pues, si bien se ha señalado que el texto comienza resumiendo 
el final del reinado anterior —la crónica de Pedro I propiamente dicha 
solo comienza en el segundo capítulo— por no haberse finalizado dicha 
obra, la breve síntesis que se condensa en ese inicio del escrito parece casi 
un paréntesis que detiene un único relato en el que la estructura, las fór-
mulas y la manera de narrar son las mismas20. Las crónicas de los reinados 
anteriores, en contraste, presentan una clara discontinuidad, manifestada 
especialmente en el diferente uso de expresiones autorreferenciales, pese a 
haberse transmitido generalmente como un conjunto. Paralelamente, no 
está de más insistir en que el hecho de que el prólogo sitúe la redacción en 
el reinado de Enrique III podría indicar un momento en el que la labor 
del cronista se dio por finalizada, independientemente de si después fue 
continuada por él o por otros. El relato de los primeros años de reinado de 
Enrique III y el modo en que se enlaza con el final del reinado de Juan I 
sin duda contienen, en cualquier caso, claves para comprender el proceso 
de composición, y en especial su fase final, que quizá aún no han sido 
suficientemente analizadas. 

El último aspecto que acaba de señalarse es uno de los más confusos en 
relación con la cronística ayalina, y en gran medida ha sido potenciado —
si no causado— tanto por la tradición manuscrita como por las diferentes 
ediciones. El problema que subyace es el establecimiento del número de 
crónicas que escribió Ayala; pues, si bien hay copistas y editores que han 
considerado que Pedro López redactó una única crónica de cuatro reina-
dos, incompleta por detenerse en 1395, otros han visto en el escrito cuatro 
crónicas y algunos tres. Las ediciones y varios manuscritos individualiza-
ron el extenso relato del reinado de don Pedro hasta que Germán Orduna 
estableció que ese texto era apenas la primera parte de una crónica ‘doble’ 
que finalizaba con la noticia de la muerte de Enrique II. Dicha crónica 
aparece frecuentemente asociada en la tradición manuscrita con el relato 

20.	Tradicionalmente se han estudiado los paralelismos y diferencias entre las crónicas de los 
reinados de Alfonso X, Sancho IV, Fernando IV y Alfonso XI, durante mucho tiempo 
atribuidas a un mismo autor y frecuentemente transmitidas en conjunto; pero se ha 
prestado relativamente poca atención a la relación de la obra de Ayala con los textos 
que la preceden. Una notable excepción sería el inédito pero muy citado estudio de 
Gingras, G. L., The Medieval Castilian Historiographical Tradition and Pero López de 
Ayata’s Crónica del Rey Don Pedro, Univ. Microfilm International, 1985.



COVADONGA VALDALISO CASANOVA

60

del reinado de Juan I, pero no siempre con el de Enrique III. En gran 
parte de los muchos testimonios de esa ‘crónica’ de Enrique III, mientras 
tanto, se manifiesta un claro intento de individualizarla y completarla. La 
edición de Eugenio de Llaguno se hizo eco de dicho intento incluyendo 
un apéndice que aparece en bastantes manuscritos, aunque también se 
intentó corregir en ella lo que el editor consideraba un error por parte de 
los copistas21; y los editores más recientes han seguido un criterio similar22. 
Analicémoslo brevemente para tratar de comprender mejor lo que los ma-
nuscritos revelan sobre el final de este relato.

El principal problema que presenta el relato ayalino del reinado de 
Enrique III que se ha transmitido es que finaliza en el año 1395; y lo 
hace con una cierta languidez, perdiendo paulatinamente su estructu-
ra y dejando de narrar capítulos cuyos títulos aparecen en algunas de 
las tablas de contenidos conservadas. La interpretación más aceptada 
es que Ayala fue dejando de escribir —por vejez o enfermedad, como 
sugiere el autor del prólogo de la crónica de Juan II— y, por tanto, 
de reunir y ordenar materiales, revisarlos e ir realizando alteraciones 
para, paulatinamente, componer el texto. Otros investigadores han 
sugerido que llegó a completar el relato de buena parte del reinado, 
pero el escrito se perdió; y algunos que su propósito pudo ser relatar 
apenas la minoría de Enrique III. En cualquiera de los casos, y no 
habiéndose conservado ni directa ni indirectamente ningún escrito 
que vaya mucho más allá del citado año, la atención debe centrarse en 
lo que tuvieron a mano los copistas, cómo lo interpretaron y de qué 
modo lo transmitieron.

Concentrémonos por un momento en un códice en concreto, tal 
vez el más célebre de todos por haber causado bastantes quebraderos 

21.	El problema se relaciona con el texto que en los manuscritos suele aparecer como un 
capítulo 23 del Año V (1395), y que lleva por título “De la batalla que Amorato rey de 
los Turcos venció contra los Hungaros”, que Llaguno decidió situar en el Año VI, tras el 
texto “De las vistas quel rey de Francia é Inglaterra ovieron en uno”. Véase Crónicas de los 
reyes de Castilla Don Pedro, Don Enrique II, Don Juan I, Don Enrique III, por Don Pedro 
López de Ayala Chanciller Mayor de Castilla, con las enmiendas del Secretario Gerónimo 
Zurita, y las correcciones y notas añadidas por Don Eugenio de Llaguno Amírola Caballero 
de la Orden de Santiago, de la Real Academia de la Historia, Tomo II, Madrid, Imprenta 
de Don Antonio Sancha, 1780, pp. 581-582.

22.	López de Ayala, P., Crónica del rey Don Enrique III, Edición crítica, introducción y notas 
de Jorge Norberto Ferro y José Luis Moure.



ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE P. LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

61

de cabeza en su día. Se trata de un volumen que fue confeccionado 
en la primera mitad del siglo XV en el monasterio de Santa María de 
Guadalupe, y allí custodiado hasta fines de esa centuria. El halo de 
misterio que durante mucho tiempo lo rodeó deriva de que se extravió 
en dos ocasiones: la primera tras haber sido prestado por el monasterio 
a Lorenzo Galíndez de Carvajal, secretario de Fernando el Católico, 
para que el monarca lo consultase; y la segunda en fecha imprecisa, 
aunque probablemente a raíz de la desamortización23. Hoy se encuentra 
en la Biblioteca Capitular y Colombina de Sevilla, sus casi trescientos 
folios transmiten el prólogo de la obra y los relatos de los reinados de 
Pedro I, Enrique II, Juan I y Enrique III, y la numeración indica que 
debe haberse perdido su primer cuaderno24. Antes de que se localizase 
los especialistas habían tenido acceso a sus contenidos a través de dos 
copias, la primera realizada en el siglo XVI y hoy conservada en la 
Biblioteca del Monasterio de San Lorenzo de El Escorial (Y-II-9), y la 
segunda datada unas décadas más tarde, ya en el siglo XVII (BNE ms. 
1626)25. Con todo, el análisis del original permite diferenciar mejor 
el texto de las anotaciones posteriores, así como identificar algunas 
características de la confección —la disposición del escrito en dos 

23.	Véanse Valdaliso Casanova, C., “Los copistas interventores: paralelismos y singularidades 
en los testimonios de las crónicas de Pedro López de Ayala”, en Lalomia, G. y Daniela 
Santonocito coord., Literatura Medieval (Hispánica): nuevos enfoques metodológicos y 
críticos, San Millán de la Cogolla, Cilengua, 2018, pp. 449-464, Valdaliso Casanova, C., 
“La historicidad y la historiografía” y Valdaliso, C., “Una docta contienda”. Aunque los 
especialistas lo consideraban perdido hasta hace unos años, en la segunda mitad del siglo 
XIX su localización se había publicado en dos ocasiones, como señala Bautista, F., “El 
monasterio de Guadalupe y las crónicas de Ayala”, en Strosetzki, C. ed., Aspectos actuales 
del hispanismo mundial, Berlin/Boston, De Grutyer, 2018, p. 143. Se sabe que en 1770 
el códice seguía estando en la biblioteca de Guadalupe, pues consta en el inventario que 
se realizó ese año (Beaujouan, G., Médecine humaine et vétérinaire à la fin du Moyen Âge, 
Paris, Librairie Minard, 1966, p. 449), pero no aparece en el listado de libros que fueron 
llevados a Cáceres en 1835, a raíz de la exclaustración del monasterio. Todo ello parece 
indicar que llegó a las manos de algún eclesiástico ligado a la catedral sevillana a fines del 
siglo XVIII —en las dos últimas décadas, pues no se cita en el inventario de la biblioteca 
sevillana elaborado por don Francisco Javier Delgado y Venegas entre los años 1776 y 
1781— o principios del XIX. 

24.	Es lo que sugieren las dos numeraciones: una antigua que comienza en el número 11 
y acaba en el 292, y una moderna que va del 1 al 282. El volumen se encuentra en la 
Institución Colombina de Sevilla bajo la signatura SE-CAT Capitular 57-6-30. 

25.	Dado que en ambas copias el texto coincide, el primer cuaderno debió perderse antes de 
que se realizasen.



COVADONGA VALDALISO CASANOVA

62

columnas, las distintas tintas utilizadas para destacar determinados 
fragmentos o letras, el empleo de una letra mayor en algunos párrafos, 
la continuidad del texto— que en las copias apenas se intuían. Gracias 
a ello es posible comprobar, por ejemplo, que el escrito se data cuando 
aún vivía la reina María de Aragón, primera esposa de Juan II, pues se 
hace referencia a ella indicándose que “fue e es desposada con el rrey 
don juan su sobrino”; aunque un lector posterior tachó esta frase para 
anotar a su lado “y que fue enterrada en este monesterio”26. Teniendo 
en cuenta que el desposorio que se cita tuvo lugar el 20 de octubre de 
1418, puede identificarse aquí la intervención de un copista —o bien 
el artífice del códice o bien el amanuense del manuscrito que dicho ar-
tífice copiaba— que estaba trabajando cuando doña María aún vivía; 
es decir, antes de 1445. El texto, por lo tanto, independientemente 
de si se corresponde con lo que se ha conservado o si fue apenas la 
base sobre la que se confeccionó el testimonio de Guadalupe, debería 
situarse entre 1418 y 1445.

El ejemplar de Guadalupe es uno de los testimonios de la versión 
abreviada del relato de los primeros reinados. Aunque se divide en 
crónicas y años, concibe la narración como un todo cuyos capítulos 
numera consecutivamente, destacándose mediante las capitales, las tin-
tas y el mayor tamaño de las letras frases y palabras que probablemente 
se destinaron a servir de guía para el lector. El reinado de Juan I, por 
ejemplo, finaliza en el capítulo cccl, que lleva por título “commo el rrey 
don / juan estando en alcala de henares y / yendo en vn cauallo cayo el 
cauallo / con el dela qual cayda murio y luego / E fue alçado su fijo el 
prinçipe por / Rey”, y en su contenido se destacan en letra de mayor caja 
fragmentos que coinciden con dicho título —como “alcala” o “cayo el 
ca/uallo conel Rey don John / delo qual el Rey murio / luego ally”— y 
otras frases —“et despues munchas / alegrias por el Rey don / enrri-
que”—. El capítulo finaliza con la sentencia “aqui se acaba la coronjca / 
del Rey don John” y, tras un espacio en blanco, se introduce —también 
en caja alta— la siguiente, “aqui comjença la coronj/ca del Rey don 

26.	Fol. 131v según la numeración moderna. Véase Valdaliso Casanova, C., “La historicidad 
y la historiografía”, p. 71. Al redactar ese texto no tuvimos en cuenta la posibilidad de 
que este dato no hubiese sido introducido por el anónimo amanuense que confeccionó 
este códice sino por un copista anterior, como a continuación indicamos.



ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE P. LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

63

enrrique / su fijo que dizen el terçe/ro”, que precede al capítulo cccli27. 
Sin embargo, será tan solo unos folios más adelante, al inicio del capí-
tulo ccclxiii, cuando se destacará con una gran capital ornamentada 
“En el año que comen/ço en enero que / es año primero / que el Rey 
don enrrique / terçero Regino dexado / lo del año pasado que es desde 
nueue / dias de otubre fasta aqui”, a lo que sigue la datación (1391)28. 

Un análisis completo y detallado del códice de Guadalupe no re-
velaría cómo concibió su obra Ayala, pero sí cómo creyó alguien —
probablemente un jerónimo residente en el monasterio en las décadas 
centrales del siglo XV, o quizá varios— que el escrito historiográfico 
debía copiarse, ordenarse y transmitirse. Ignoramos a partir de qué 
materiales se confeccionó el testimonio y, por tanto, nos es muy difícil 
aproximarnos a sus criterios. Lo que sí sabemos es que el relato finaliza 
en el sexto capítulo del año 1395, con la frase “e que esto non fuera 
bien fecho”, como ocurre en otros códices. El hecho de que en muchos 
manuscritos se extienda el escrito completándose ese capítulo y pro-
longándose la narración hasta el número veintitrés de ese año, unido a 
que en algunas tablas aparezcan los títulos de seis capítulos más, y a que 
bastantes códices incluyan apéndices que los editores han ubicado en 
el relato del año siguiente, podría interpretarse como un indicativo de 
que hubo una copia de las crónicas ayalinas que finalizaba en ese punto 
—“e que esto non fuera bien fecho”— que estuvo circulando a lo largo 
del siglo XV, copiándose y actualizándose, mientras también circulaba, 
de modo paralelo, un texto de autoría desconocida —tal vez del propio 
Ayala, tal vez de su hijo, o de otro continuador— que prolongaba la 
narración. La opinión más extendida es que Pedro López llegó a escribir 
no sólo los capítulos que completaban el año 1395 sino bastantes más 
que narraban los años siguientes, pero la pérdida de estos cuadernos 

27.	En este testimonio no aparecen las adiciones que otros recogen cuando finaliza el relato 
del reinado. Sobre ellas véase Orduna, G., y José Luis Moure, “Estudio preliminar”, 
pp. xxxvi-xxxvii.

28.	En la edición de Ferro y Moure, que en estos primeros capítulos se basa en la transcripción 
del testimonio bajo la signatura Q-I-3 de la Biblioteca de San Lorenzo de El Escorial, 
este fragmento aparece unos capítulos antes, al inicio del ccclv; de tal modo que el 
capítulo ccclxiii pasa a ser el noveno del año 1391. Llaguno, siguiendo el X-II-9 de la 
misma biblioteca, también lo numera como noveno, aunque en su caso no se introduce 
la indicación citada antes de la datación.



COVADONGA VALDALISO CASANOVA

64

finales impidió su transmisión29. De este modo, los amanuenses de los 
siglos XV, XVI, XVII y XVIII se encontrarían ante un texto incompleto, 
que difícilmente podía presentarse como una crónica. Para recoger algo 
más que un relato que reflejaba apenas una tercera parte del reinado ha-
brían recurrido a otros textos, de variados orígenes, a partir de los cuales 
podía componerse una imperfecta e irregular imagen del reinado que, 
al menos, lo completaba. Situar el límite entre lo que se concibió en el 
taller ayalino y las adiciones de los copistas es complicado; pero creemos 
que abordando el problema por otro camino podemos arrojar alguna luz 
sobre esta incógnita. Así, sin entrar directamente en las cuestiones sobre 
la autoría de estas últimas partes de la crónica —ya analizada y discu-
tida por varios editores— y sobre su irregular transmisión, trataremos 
de establecer qué otros textos se sumaron al ayalino a medida que iba 
evolucionando y multiplicándose la transmisión manuscrita, y a partir 
de qué momento puede aventurarse que el escrito deja de ser el salido 
del taller de Ayala. 

Si prestamos atención a los manuscritos que, a diferencia del de 
Guadalupe, llevan el relato del reinado hasta el final, tal y como se reco-
gió en la edición de Llaguno, encontraremos varias adiciones indepen-
dientes —de distintos orígenes— que se han transmitido con bastantes 
variantes. Por un lado, hay dos adiciones incluidas tanto en la edición 
dieciochesca como en la más reciente que se atribuyen a Ayala y se con-
sideran textos que el cronista había preparado para insertarlos al final 
del relato del año 1396. Dichos textos no aparecen siempre en el mismo 
lugar en los manuscritos, por lo que los editores decidieron publicarlos 
como capítulos sueltos ubicados a continuación del capítulo 23 del año 
1395, indicando que pertenecerían al año siguiente. El primero, según 
la edición de 2017, sería el que narra la derrota del rey de Hungría a 
manos del monarca turco Morato, y el segundo el que relata las bodas 
del rey de Inglaterra con la hija del rey de Francia. La procedencia del 
primero se ha puesto en duda, sugiriéndose la intervención en él de 

29.	Véanse sobre ello Orduna, G., “La collatio externa de los códices como procedimiento 
auxiliar para fijar el stemma codicum: Crónicas del Canciller Ayala”, en Incipit, 2 (1982), 
pp. 35-41, Deyermond, A., “La historiografía trastámara, ¿una cuarentena de obras 
perdidas?”, en Estudios en Homenaje a don Claudio Sánchez Albornoz en sus noventa años, 
Vol. 4, Anexos de los Cuadernos de Historia de España, Buenos Aires, 1986, p. 174, y 
Garcia, M., “Las colecciones misceláneas” y “Un capítulo de una versión inédita de la 
Crónica de Enrique III de Castilla”, en Incipit, 25-26 (2005-2006), pp. 673-679.



ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE P. LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

65

“varias manos”; mientras el segundo —normalmente atribuido a Ayala 
no sólo por sus características narrativas sino también porque se cree 
que el cronista pudo estar presente en el acontecimiento, o haber tenido 
acceso a testimonios directos— se ha transmitido con tantas variantes 
que merecería que se le dedicase su propia edición crítica30. 

Al relato ayalino del reinado de Enrique III, dondequiera que acaba-
se, se sumó en muchos códices un apéndice que consta de tres partes31: 
una introducción en la que se trata de explicar por qué motivo la crónica 
está incompleta y se introduce el texto siguiente; un fragmento tomado 
de otra fuente; y un colofón con referencias a otras obras. La introduc-
ción es esta32:

De aquj adelante non se halla que el chronista escriuiese los 
fechos que despues desto succedieron enel Reyno; y es de creer 
que quedo porque Pero Lopez de Ayala, que tenia el cargo dello, 
estuuo ausente deste Reyno, como el lo dize en la rubrica del ca-
pitulo proxime passado. Despues que vino cesso de escriuir por 
vejez, segun que lo pone el chronista que despues tomo el cargo 
en su prologo de la chronica del Rey don Juan, hijo deste Rey 
don Henrrique, que viene despues desta. Puede se bien creer que 
estos años de que no pareçe escritura se gastaron en la guerra de 
Portogal y en lo que despues succedio; que el rey de Granada no 
guardo las treguas a este rrey don Henrrique, de lo qual se siguio 
que, partiendo de Madrid con intencion de hazer guerra al rey de 
Granada, fue a Toledo y, estando juntos los procuradores de los 
reynos, en fin del año de quatrocientos y seys, dia de Nauidad, 
fallescio. Mas, porque estos años que faltan no quedassen del 
todo vazios, se continuara la historia tomando lo que se hallo en 
algunas sumas muy breues, que hablan del rey don Henrrique en 
la forma siguiente.

30.	Sobre todo ello, Orduna, G., y José Luis Moure, “Estudio preliminar”, pp. xxxvi-xli.
31.	En algunos testimonios se transmiten también unas anécdotas relacionadas con el 

monarca que proceden de otros textos. Sobre ellas véase Jardin, J. P., “Le Roi anecdotique: 
Henri III de Castille et le Sumario del Despenser”, en Mélanges de la Casa de Velázquez, 
31-1 (1995), pp. 223-248. 

32.	Elegimos arbitrariamente uno de los manuscritos —el que se conserva bajo la signatura 
II 1700 en la Real Biblioteca, folios 125-127— porque, siendo muchos los testimonios, 
aún no hemos podido completar el cotejo de todos y, por consiguiente, no ha sido 
posible establecer una relación entre ellos. En la transcripción respetamos la grafía, pero 
introducimos puntuación y mayúsculas para facilitar la lectura. 



COVADONGA VALDALISO CASANOVA

66

Y el colofón:
E dize fray Alfonso de Spina, maestre en Theologia, en un libro 
que hizo que se llama de Fortalitione Fidei, en el otro libro, con-
tando un milagro que acontecio en Segouia en el año de 1415, 
que fueron alli ajusticiados ciertos judíos, que vno dellos fue 
quartizado y era fisico, el qual confesso que hauia muerto con 
yeruas a este rey don Henrrique.

La suma de las dos guerras queste rey don Henrrique huuo, la 
una con Portogal y la otra con el rey de Granada, y las causas 
dellas, ponelas Hernan Perez de Guzman en sus Claros Varones, 
en la vida deste rey don Henrrique el terçero, donde lo hallaras, 
juntamente con otras cosas que sumariamente escriue.

En cuanto a “lo que se halló en algunas sumas muy breves” que se 
ubica entre ambas partes, parece que —tal y como sugirió Eugenio de 
Llaguno— se trata de unos ‘anales sevillanos’ de los que existen testi-
monios en otros textos33. Además de haber sido consultados por Pedro 
Barrantes Maldonado, Juan de Mariana y Diego Ortiz de Zúñiga, entre 
otros, se han transmitido en varias obras, teniendo un especial peso en 
la llamada Estoria del fecho de los godos, una compilación cuatrocentista 
formada a partir de segmentos extraídos, en su mayoría, de otras com-
posiciones34. La amplia circulación de estos ‘anales’ es difícil de justificar, 
pues no se conoce ningún testimonio que pueda considerarse ‘original’ o 
cercano a ello. Mientras en la familia de manuscritos que transmiten la 
Estoria del fecho de los godos el relato se muestra más o menos uniforme, 

33.	Crónicas de los reyes de Castilla, Tomo II, p. 582, nota 1.
34.	Véanse Bustos, M. M., “Estoria del fecho de los godos”, en Diccionario Filológico de 

Literatura Medieval Española. Textos y transmisión, Alvar, C. y José Manuel Lucía Mejías 
eds., Madrid, Castalia, 2002, pp. 476-487; Catalán, D., “El Toledano romanzado y las 
Estorias del fecho de los godos”, en Estudios dedicados a James Homer Herriott, Madison, 
Hispanic Seminary of Medieval Studies, 1966, pp. 9-102 y La Estoria de España de 
Alfonso X, creación y evolución, Madrid, Fundación Menéndez Pidal-Universidad 
Autónoma, 1992; e Hijano Villegas, M., “Narraciones ‘descoyuntadas’ en la Castilla 
bajomedieval: la Estoria del fecho de los godos”, en Ward, A. ed., Teoría y práctica de la 
historiografía medieval ibérica, University of Birmingham, 2000, pp. 32-58, Estoria del 
fecho de los godos. Edition and Study. Tesis doctoral. 2 Vols. University of Birmingham, 
2005, “Continuaciones del Toledano: el caso de la Historia hasta 1288 dialogada”, 
en Bautista, F. ed., El relato historiográfico: textos y tradiciones en la España medieval, 
London, Department of Hispanic Studies, 2006, pp. 123-148 y “Estoria del fecho de 
los godos”, en Revista de Literatura Medieval, 20 (2008), pp. 211-241.



ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE P. LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

67

aunque con variantes, en la continuación de la crónica de Enrique III 
se constata la existencia de dos versiones, una de ellas más breve pero 
incluyendo datos que no aparecen ni en la otra ni en la Estoria.

Estamos aún muy lejos de poder establecer cuál fue el texto origi-
nal de los citados ‘anales’ o cómo se transmitió paralelamente en las 
adiciones a la crónica de Enrique III, la Estoria del fecho de los godos y 
algunas otras obras —que, para abreviar, no citaremos—. Sin embargo, 
podemos adelantar que el capítulo dedicado a la batalla entre el rey de 
Hungría y el de los turcos no procede de escritos ayalinos —como ya in-
tuyeron los editores— sino de estos anales. El texto, que reproducimos 
a partir del mismo manuscrito antes transcrito (fol. 121), y que coincide 
tanto con otros testimonios de la crónica como con el transmitido en los 
diferentes testimonios de la Estoria, es el siguiente:

En este seteno año de su reynado, que fue en el año del Señor de 
mill e trezientos e nouenta e seis años, fue muy gran batalla entre 
el rey de los turcos, que dezian Morato, e el rey de Vngria; e fueron 
vencidos los cristianos, e fueron muertos e presos muchos delos de 
Vngria, e de los françeses que fueron en ayuda del rey de Vngria. E 
fueron presos en esta batalla de los nobles de Françia estos que aqui 
diran: el señor conde de Nivers, e el señor condestable de Françia, 
e el señor conde de las Marchas, don Henrique de Ver, e el señor 
de Truxi, e el mariscal de Françia, don Gujdo de Leytremoyli, e 
fasta sesenta otros. E fue esta batalla por Sanct Mjguel. Otro dia 
fizo el Morato traer antesi fasta mill e quinientos cautiuos delos 
cristianos, e fizolos fazer cuartos delante de si; entre los quales eran 
hasta quatrocientos de los caualleros nobles franceses. En este año 
caso el infante Richart de Inglaterra con la infanta doña Isabel 
fija del rey Carlos de Françia, e houo amor entre ellos; que hauia 
gran tienpo que eran enemigos. E fue fecho este casamiento muy 
solemnemente, segund de yuso mas larga mente se dira. E en este 
año, otrosi, miercoles veynte e seys dias del mes de julio, se acaba-
ron de poner todos los marmoles con sus cadenas en derredor de 
Sancta Maria la Mayor de Seuilla, que son por todos noventa e seis 
marmoles, e mano el agua en la fuente de Sancta Maria. E en este 
año fino el conde don Juan Alfonso de Guzman, en jueues çinco 
dias de octubre. En este año tomo el rey de Portogal a Badajoz 
estando el rey don Henrrique en Seuilla.

En principio, ello prueba que el relato de Ayala que se ha conservado 
finaliza antes de que comience este capítulo, aunque los manuscritos 



COVADONGA VALDALISO CASANOVA

68

también recojan un texto suelto —sobre el enlace entre Ricardo II de 
Inglaterra e Isabel de Valois, celebrado en Calais a fines de 1396— pro-
bablemente escrito por el cronista. A partir de las evidencias manuscri-
tas no es posible saber si Pedro López llegó a escribir los capítulos que 
mediaban entre el final conservado y este último capítulo. De hecho, ni 
siquiera se puede afirmar que el relato de las bodas estuviese destinado a 
formar parte de la crónica35. Con ello se subraya de nuevo la importancia 
de establecer qué parte del texto de la obra guarda una relación directa 
con la pluma de Ayala y cuáles son las adiciones que los transmisores de 
dicha obra introdujeron, probablemente desde inicios del siglo XV, para 
completar o actualizar el relato.

El problema se centra, como se ha venido señalando, en la com-
plejidad de la transmisión, probablemente derivada de un estado de la 
crónica no definitivo cuando falleció el cronista. Ello no significa que 
Pedro López dejase un conjunto de textos inconclusos, con carácter 
apenas de borradores, que los copistas posteriores debieron ordenar. Por 
el contrario, lo más probable es que completase un escrito bien estruc-
turado, varias veces revisado y en ocasiones modificado, que debió ser 
leído y escuchado, pero que posiblemente nunca llegó a trasladarse a un 
formato rico, digno de formar parte de la cámara del rey. Es también 
probable que no se efectuasen copias hasta pasados algunos años; con lo 
que los textos depositados en el taller, y tal vez modificados o completa-
dos por alguno de los sucesores del cronista —quizá concretamente por 
su hijo—, se irían transformando paulatinamente en distintas versiones 
en las que se incluirían actualizaciones. Así era transmitida la historio-
grafía en la baja Edad Media y así funcionaba la transmisión manuscrita. 

La relativa proximidad del relato a los hechos que narraba explicaría 
su escasa circulación en las fechas cercanas a su composición, no tanto 
por motivos políticos como por el hecho de que era una historia recien-
te, conocida; y un proyecto que aún no se había dado por finalizado. 
En los años inmediatamente posteriores a la desaparición de Ayala, que 
coincidieron con el complejo periodo de la regencia, probablemente no 
hubo nadie encargado de proseguir la tarea. Pasadas algunas décadas 
comenzarían a solicitarse copias, de una parte o varias de la obra, en 

35.	Pudo haber sido escrito, por ejemplo, para ser leído en la corte tras regresar Ayala de su 
embajada.



ELABORACIÓN Y TRANSMISIÓN DE LAS CRÓNICAS DE P. LÓPEZ DE AYALA: VERSIONES Y COPIAS

69

su versión más amplia o en la más reducida; y así entrarían en ella las 
actualizaciones y las variantes, las nuevas ordenaciones y las lagunas. 
Paralelamente, la inexistencia de un texto que narrase en su totalidad 
el reinado de Enrique III, y la discontinuidad que ello planteaba en 
el conjunto formado por la Estoria de España y sus agregados, habría 
llevado a tratar de componerlo a partir de lo escrito por Pedro López 
de Ayala; quien se limitó —quizá conscientemente, queriendo narrar 
apenas la minoría— a registrar los primeros años. 

Evidentemente, todas estas afirmaciones deben ser entendidas como 
hipótesis, pues no van más allá de propuestas para tratar de imaginar lo 
que no nos revelan los restos materiales, o no conseguimos descifrar a 
partir de ellos. Se suman así a muchas otras, reflejadas en estudios y edi-
ciones, y en ocasiones también en manuscritos. La singularidad de estos 
últimos en contraste con la aparente homogeneidad que los impresos 
establecen, o pretenden establecer, genera una serie de cuestiones que 
no deben ser ignoradas; pero tampoco ensombrecer el valor de los tex-
tos editados. Todas las ediciones existentes se han preparado —aunque 
algunas con más empeño que otras— para que el lector tuviese acceso 
a un texto coherente, que representase en la medida de lo posible un 
puente directo al testimonio ayalino. La intrincada naturaleza de una 
transmisión manuscrita relativamente tardía ha complicado la construc-
ción de esos puentes, dejando en el aire incógnitas que cuestionan, pero 
no invalidan, a los impresos. Por todo ello, se ha de tener presente que, 
del mismo modo que las copias manuscritas y sus actualizaciones reve-
lan una ‘vitalidad’ de la cronística de Ayala a lo largo del siglo XV —y 
posteriormente—, las ediciones publicadas y las futuras —basadas en las 
que existen pero armadas con nuevos argumentos— materializarán una 
sana y deseable pervivencia del texto, y de su problemática.





71

EL VALOR DE LOS HECHOS PASADOS  
COMO APRENDIZAJE POLÍTICO A TRAVÉS DE  

LA OBRA DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA.

Diana Pelaz Flores1

Universidade de Santiago de Compostela

Introducción

Al igual que otros cronistas medievales, Pedro López de Ayala era 
consciente del papel que el pasado desempeñaba en la creación del relato 
historiográfico, ya fuera para establecer modelos comparativos, introdu-
cir una mayor riqueza semántica en el discurso o para resaltar algunos 
de los rasgos de la identidad colectiva. La obra cronística del Canciller 
Ayala buscaba tener, ya en su momento, un determinado impacto, que 
apuntalara la legitimidad al trono castellano de la Casa Trastámara, una 
vez perpetrado el fratricidio de Montiel (1369) y tras el deterioro de 
la imagen de Juan I como consecuencia de la derrota en Aljubarrota 
(1385)2. El valor de su relato como instrumento propagandístico en la 
construcción de la legitimación Trastámara ha sido objeto de múltiples 
estudios, aunque también ha de subrayarse su aportación como herra-
mienta didáctica en las generaciones inmediatamente posteriores de la 

1.	 <https://orcid.org/0000-0002-5499-4739>.
2.	 Devia, C., “La lucha fratricida en el ‘Cuento de los Reyes’ (El Victorial) y en las Crónicas 

del Canciller Ayala”, en Anuario de Estudios Medievales, 40, 1 (2010),  pp. 387-413.



DIANA PELAZ FLORES

72

clase dominante de los reinos peninsulares3. Aquellos para los que la 
narración ayalina ilustraba su pasado reciente y en los que no solo que-
daban expuestos hechos, sino también conductas, ideas y expresiones, 
que debían recordarse con el fin de ser (o no) repetidas. 

Entendiendo las crónicas como eslabones de una cadena de trans-
misión de significados que se van sumando conforme transcurren los 
sucesivos reinados, este trabajo persigue observar la mirada dirigida al 
pasado, en primer lugar por Pedro López de Ayala, en la construcción de 
su relato historiográfico, artífice de la renovación del género4; y, poste-
riormente, gracias al éxito alcanzado por su obra, asomarse al potencial 
interpretativo que tuvo para algunos de sus lectores que fueron partícipes 
en el desarrollo político de la Península Ibérica, pero sobre todo para la 
Corona de Castilla en la decimoquinta centuria. Ello nos permitirá valo-
rar la aportación de los hechos y enseñanzas que precedieron al autor en 
su relato, así como su posterior recepción y alcance como instrumento 
de aprendizaje no solo de tipo histórico, sino también moral y político.

1. La mirada constante hacia el pasado en el ejercicio de la 
política

El aprendizaje político a lo largo del periodo medieval tenía en la 
lectura de estorias y crónicas un espacio de vital importancia5. Basta 
observar el impacto causado por el manejo de la Segunda Partida en 
la aristocracia castellana de las postrimerías de la Edad Media para 
comprobar el valor concedido al libro como elemento didáctico pero 

3.	 Valdaliso Casanova, C., Historiografía y legitimación dinástica. Análisis de la Crónica de 
Pedro I de Castilla, Valladolid, Universidad de Valladolid, 2010. Valdaliso Casanova, C., 
“La obra cronística de Pedro López de Ayala y la sucesión monárquica en la Corona de 
Castilla”, en Edad Media: revista de historia, 12 (2011), pp. 193-211.

4.	 El dinamismo que supuso la cronística del Canciller Ayala se hace también evidente 
en la conciencia autorial que se manifiesta en él como historiógrafo: Jardin, J. P., “Las 
estrategias paratextuales en las crónicas del siglo XV”, en Arredondo, Mª S., Civil, P., y 
Moner, M., eds., Paratextos en la Literatura española. Siglos XV-XVIII, Madrid, Casa de 
Velázquez, 2009, pp. 270-274.

5.	 “[…] porque los que después dellos viniesen, leyéndolas, tomasen mejor é mayor 
esfuerzo de facer bien, é de se guardar de facer mal”. López de Ayala, P., Crónica de los 
Reyes de Castilla: Don Pedro, Don Enrique II, Don Juan I, y Don Enrique III, Tomo I, 
edición de E. de Llaguno Amirola, Madrid, Imprenta de don Antonio de Sancha, 1779, 
proemio, p. XXIX.



EL VALOR DE LOS HECHOS PASADOS COMO APRENDIZAJE POLÍTICO A TRAVÉS DE LA OBRA DE P. LÓPEZ DE AYALA.

73

también como recurso político, sobre el que estructurar y fundamentar 
la legitimidad de un discurso o actuación determinados6. Ya fuera la uti-
lización de términos o recursos conceptuales, o la recuperación de imá-
genes literarias para configurar un escenario verosímil, hace partícipes a 
los tratados, crónicas o, incluso, a la documentación cancilleresca en un 
sentido amplio, de una cultura política que comparte un conjunto de 
ideas, pero también una manera de expresarlas y asociar un determinado 
significado al lenguaje utilizado y las obras de las que procede. 

La utilidad de las crónicas para la política no reside —o no única-
mente— en que sean fidedignas respecto a los hechos descritos, sino en 
las enseñanzas que se asocian a los comportamientos y experiencias de 
los personajes que aparecen al hilo del discurso. Aunque la crónica sea 
considerada un instrumento eficaz para conocer los hechos del pasado, 
también se conocen los procesos e intereses que llevan a su creación y 
cómo se vertebra la narración a propósito, cuestión que es considerada 
secundaria frente a la preservación de los acontecimientos históricos7. 
Alberto Montaner ha señalado a propósito la dicotomía existente entre 
la historia verídica (fiable) y la historia auténtica (confiable)8. Ambas 
son eficaces a nivel didáctico, en tanto que desde la fiabilidad se pueden 
construir modelos ejemplares, pero es importante que se les conceda 
una confianza en que los hechos ocurrieron tal y como se transmiten, de 

6.	 Nieto Soria, J. M., “La Segunda Partida en los debates políticos de la Castilla del siglo 
XV”, en e-Spania, 5 (2008), [fecha de última consulta: 1 de mayo de 2018].

7.	 Pérez de Guzmán señalaba en sus Generaciones y Semblanzas lo siguiente: “Muchas 
veces acaece, que las corónicas é historias que hablan de los poderosos Reyes é notables 
Príncipes é grandes cibdades, son habidas por sospechosas é inciertas, é les es dada poca 
fe é autoridad, porque algunos autores [señalando expresamente a Pedro de Corral]
prefieren introducir cosas muy grandes y graves de creer, ansí que sean mas dignas de 
maravilla que de fe, o buscan conplacer é lisonjear, [a la persona que ha encargado la 
crónica] ó por temor de los enojar, y llegan a adulterar los hechos”. Pérez de Guzmán, 
F., Generaciones y Semblanzas, en Crónica de los reyes de Castilla. Crónica de Juan II, 
edición de Lorenzo Galíndez de Carvajal, Valencia, Imprenta de Benito Monfort, 1779, 
cap. I (Prólogo), p. 586. Por su parte, ya en el marco de la mentalidad aristocrática, 
Gutierre Díaz de Games apuntaba en el Victorial el valor complementario de otras 
crónicas contemporáneas para tener una mejor visión del contexto en el que vivió Pero 
Niño: “Quien más adelante quisiere saber de las cosas de aquel tienpo, lea la corónica 
de los fechos de aquel tienpo”. Díaz de Games, G., El Victorial, edición de R. Beltrán de 
Llavador, Madrid, Taurus, 1994, cap. XVII, p. 230.

8.	 Montaner Frutos, A., “Historicidad medieval y protomoderna: lo auténtico sobre lo 
verídico”, en e-Spania, 19 (2014), [Fecha de última consulta: 20 de diciembre de 2018].



DIANA PELAZ FLORES

74

cara a la creación de memoria, de identidad y de reconocimiento como 
fuente para conocer el proceso histórico.

Precisamente el conocimiento del pasado era considerado una tarea 
fundamental para el grupo aristocrático, y más concretamente para 
reyes e infantes9. Ayala no era ajeno a la preocupación por la Historia, 
y así lo recuerda su sobrino, Fernán Pérez de Guzmán. El autor de las 
Generaciones y Semblanzas destaca su interés por la Historia (dióse mucho 
á los libros é historias), e insiste en la atención que dedicaba al estudio 
de obras que trataran acerca de los hechos del pasado y aquellas rela-
cionadas con el pensamiento clásico10. Tanto es así que, de acuerdo con 
Villa Prieto, llega a equipararlo con Tito Livio por su composición de 
la historia de los reyes Trastámara, mientras conecta el moralismo del 
Rimado de Palacio con el de San Gregorio, destacando su estudio de las 
obras relacionadas con la Filosofía y la Historia11. 

La amplia difusión y copia de las Crónicas del Canciller Ayala infor-
man acerca de su éxito y, hasta cierto punto, esto podría llevar a hablar 
de la confianza suscitada en su lectura. En efecto, las Crónicas ayalinas se 
presentan como una fuente para conocer los hechos que comprendieron el 
reinado de Pedro I y los de los tres primeros reyes Trastámara, aunque tam-
bién tuvo que convivir con la sombra de la historiografía petrista, lo que 

9.	 El cronista Lucas de Tuy escribía acerca del rey Wamba: “E fizo leer delante sí las 
coronicas de los reyes primeros, por que más ligeramente pudiese partir los términos de 
las parrochias, asi como la antiguedad lo mostrase y lo demandase la regla del derecho, 
e cada vna iglesia posseyesse sus derechos, asi como lo demuestra la escriptura que se 
sigue”. de Tuy, L., Crónica de España, edición de J. Puyol, Madrid, Real Academia de 
la Historia, 1926, Libro III, cap. XI, p. 210. Para la nobleza también era un rasgo de 
erudición en el que se ponía especial cuidado, como señalaba Hernando del Pulgar 
acerca del conde de Haro, del que decía que “dábase al estudio de corónicas e de saber 
fechos pasados” (del Pulgar, H., Claros varones de Castilla y Letras, Madrid, Imprenta de 
Don Gerónimo Ortega e Hijos de Ibarra, 1789, p. 30; descripción citada por Paulino 
Rubio, E., “Las trayectorias cruzadas de los patronos. Los Velasco y su incorporación a 
la nueva arquitectura”, en Alonso Ruiz, B., y Villaseñor Sebastián, F. eds., Arquitectura 
Tardogótica en la Corona de Castilla: trayectorias e intercambios, Santander, Universidad 
de Cantabria, 2014, p. 120).

10.	Pérez de Guzmán, F., Generaciones y semblanzas, cap. VII, p. 587. El cronista de Juan 
II disponía de una importante colección de crónicas en su biblioteca, entre las que 
también figuraban las de su tío, el Canciller Ayala. Villa Prieto, J., “La escritura de la 
Historia en la Baja Edad Media: deseo racional vs. Propaganda política. La mentalidad 
de los cronistas”, en Historiografías, 10 (2015), p. 67.

11.	Villa Prieto, J., La educación nobiliaria, p. 434.



EL VALOR DE LOS HECHOS PASADOS COMO APRENDIZAJE POLÍTICO A TRAVÉS DE LA OBRA DE P. LÓPEZ DE AYALA.

75

posicionaba a la narración como un instrumento al servicio de la entonces 
vigente Casa reinante, reconocido como tal por sus contemporáneos12. 
No obstante, la seducción de la “crónica perdida” de don Pedro I, cuyos 
pasos todavía se intentan reconstruir en la actualidad13, no restó difusión 
a la obra de Ayala, lo que se conecta con su capacidad para inscribir en 
el relato las casas nobiliares, gestas y caballeros que dejaron su impronta, 
así como otros elementos secundarios relacionados con aspectos de tipo 
jurídico o con las instituciones castellanas, además de dar carta de realidad 
al nuevo gobierno inaugurado tras la desaparición de don Pedro14. Tal 
como ha señalado Covadonga Valdaliso, Ayala se había convertido en “la 
voz escrita del rey”, en tanto que cronista oficial y, en consecuencia, tenía 
la potestad para ordenar, tal como le encomendó Enrique II, un discurso 
que perdurara y recogiera la historia del nacimiento y consolidación de la 
Casa de Trastámara en el trono de Castilla15.

2. El sentido del pasado en la cronística ayalina. La propaganda 
como didáctica de la Historia en la Crónica de Pedro I

El modelo que constituye el pasado en la configuración de la memo-
ria supone un elemento nada despreciable para la actuación política que, 
por el contrario, precisa de referentes pretéritos, capaces de permanecer 
inalterables en la fundamentación de la identidad, la estabilidad o el 
orden en un territorio. Esta máxima no le era ajena al Canciller Ayala, 
quien sabía de la importancia que tenía para alejar la imagen de un 
soberano del modelo al que se debía aspirar. Para construir la imagen 

12.	Tachada incluso de “crónica fingida”, en otras obras, como el Libro del Despensero de 
la reina Leonor o la Historia del Fecho de los Godos. Jardin, J. P., “Pero López de Ayala: 
Un chroniqueur pour quel pouvoir?”, en Amran, R., Coord., Autour de Pedro López de 
Ayala, París, Indigo-Université de Picardie Jules Verne, 2009, p. 176.

13.	Valdaliso Casanova, C., Pedro I de Castilla, Madrid, Sílex, 2016, p. 348. 
14.	Se podría enlazar con los postulados elaborados por Roger Chartier respecto al lenguaje 

como herramienta capaz de articular, mediante el discurso, una “realidad” apropiada y 
que Ayala habría conseguido conformar en su relato. Chartier, R., El presente del pasado: 
escritura de la historia, historia de lo escrito, México, Universidad Iberoamericana, 2005, 
pp. 32-33.

15.	Valdaliso Casanova, C., “La dimensión política de la obra cronística de Pedro López de 
Ayala”, en Amran, R., Coord., Autour de Pedro López de Ayala, París, Indigo-Université 
de Picardie Jules Verne, 2009, pp. 195-201.



DIANA PELAZ FLORES

76

negativa del rey Pedro I que se conserva aun en el imaginario colectivo, 
era necesario mostrar sus desmanes, pero sobre todo resaltar que estos lo 
eran también con respecto a la tradición de los reyes castellanos que le 
antecedieron. En la actuación de los diferentes personajes que pueblan 
el relato de Ayala, las decisiones que cada uno de ellos toma, ya sea 
de forma individual o colectiva, concatenan a su vez los movimientos 
emprendidos por terceros, donde el pasado reciente ejerce como con-
dicionante en primera instancia (avivando emociones como el deseo 
de venganza o el miedo). No obstante, también cabe la posibilidad de 
distinguir elementos discursivos procedentes de un pasado más lejano 
con respecto a los hechos descritos por el cronista. 

Se trata de elementos que aluden a cuestiones jurídicas, institucionales, 
administrativas o de índole política, en un sentido amplio, que hablan acerca 
de la mentalidad de Ayala, así como de sus contemporáneos, que participan 
de esos mismos códigos culturales anclados al universo medieval16, pero en 
el que se pueden apreciar pensamientos asimilados desde obras escritas, tales 
como las Partidas o el Regimine Principum, cuya impronta ya destacó Jorge 
N. Ferro en su análisis del Rimado de Palacio17, u obras historiográficas, 
como la Crónica del Rey Don Rodrigo y la leyenda de la Cava Florinda acerca 
de la pérdida de España tras la conquista musulmana18, o la Crónica de 

16.	Ferro, J. N., “Acerca de la prosa cronística del Canciller Ayala”, en Estudios sobre la variación 
textual. Prosa castellana de los siglos XIII a XIV, Buenos Aires, SECRIT, 2001, pp. 93-110.

17.	Ferro, J. N., “El intertexto político en las Crónicas del Canciller Ayala”, en Incipit, 10 
(1990), pp. 81-89.

18.	Las alusiones a la Historia del rey don Rodrigo y la pérdida de España no ponen el acento 
en La Cava, sino en la maldad de su padre, el conde Illán para verter la noticia de que el 
rey la habría violado y deshonrado. Ayala no sigue, por tanto, la historia difundida desde 
el siglo IX en las crónicas árabes y mozárabes, que pasan a la Crónica de Alfonso III o a la 
Albeldense, sino que se pueden ver nexos con otras tradiciones textuales, como la Crónica 
geral de 1344, que ilustran acerca de la interpretación de la leyenda en el siglo XIV. 
Las similitudes a la hora de presentar la caída en desgracia de don Rodrigo (adulterio, 
deshonra de la doncella) y la de Pedro I (su rechazo a Blanca de Borbón, su relación 
con María de Padilla) no buscaban ser aprovechadas por el cronista estableciendo un 
paralelismo formal entre los dos momentos históricos. Pese a que ambos personajes 
encontrarían la muerte y la pérdida de su reino, la posterior llegada al trono de Enrique 
II de Trastámara no podía vincularse con los hechos que seguirían a la muerte del rey 
Rodrigo, esto es, a la entrada de los musulmanes en la Península Ibérica. No obstante, 
Ayala volverá sobre el tema a través de una de las cartas que Ibn al-Jatib (Benahatin), 
consejero del rey Muhamad V de Granada, habría remitido al monarca, tras buscar en 
él consejo. En ella señala las causas por las que se podría ir contra un rey, señalando el 



EL VALOR DE LOS HECHOS PASADOS COMO APRENDIZAJE POLÍTICO A TRAVÉS DE LA OBRA DE P. LÓPEZ DE AYALA.

77

Alfonso XI19. Tampoco faltan aspectos proféticos basados en uno de los 
programas literarios más importantes del periodo medieval: el ciclo ar-
túrico, que aparece a través de la alusión a Merlín y una profecía atribui-
da a él, cuya interpretación, puesta en boca de Ibn al-Jatib, se referiría 
al derrocamiento del propio Pedro I20. Se entremezclaba así lo real y lo 
ficticio, lo histórico con lo hipotético, pero siempre de acuerdo a los 
parámetros de veracidad que precisaba la confección de una crónica. En 
palabras de Leonardo Funes:

La competencia que se exige al cronista no se limita a la capaci-
dad genérica de narrar; abarca también —y ahí está lo específico 
del relato cronístico— la capacidad de generar narración verda-
dera en su sentido más estricto; la capacidad de elaborar un texto 
eficaz para usos muy específicos en la esfera de lo jurídico y de 
lo político21.

Gracias a los comentarios que van más allá de lo “evenemencial”, o 
aquellos se entretejen a propósito, se comprende con mayor precisión la 
noción del buen soberano en Ayala, pero sobre todo se da cabida a cues-
tiones relevantes en la andadura histórica del territorio castellano. Así, 
López de Ayala explica el fundamento que tiene la decisión tomada por 
Alfonso XI y después por Pedro I a la hora de dirimir en el debate entre 

fornicio como una de ellas, y recordando la venganza perpetrada por el conde Julián 
(Don Illan). López de Ayala, P., Crónica de Pedro I, año 1367, cap. XXIII, p. 489. Acerca 
del recorrido historiográfico sobre el relato de la disputa entre el rey don Rodrigo y el 
conde Julián en relación a la violación de La Cava, véase: Ratcliffe, M., Mujeres épicas 
españolas. Silencios, olvidos e ideologías, Woodbridge, Tamesis, 2011, pp. 18-34. 

19.	López de Ayala, P., Crónica de Pedro I, año 1340, cap. I, p. 6.
20.	Mediante una interpolación en la voz del consejero de Muhamad V, Ayala introduce 

elementos que previenen al lector acerca de los acontecimientos que están por llegar. 
El cronista aprovecha la existencia de correspondencia entre consejero y monarca, 
difuminando la línea entre el contenido real de la misiva y lo añadido por su mano. 
Gómez Redondo, F., Historia de la Prosa Medieval castellana. II El desarrollo de los 
Géneros. La ficción caballeresca y el orden religioso, Madrid, Cátedra, 1999, pp. 1785-
1795. Alvar Ezquerra, C., “The Matter of Britain in Spanish Society and Literature 
from Cluny to Cervantes”, en Hook, D., Ed., The Arthur of the Iberians: The Arthurian 
Legends in the Spanish and Portuguese Worlds, Cardiff, University of Wales Press, 2015, 
pp. 187-270.

21.	Funes, Leonardo, “Elementos para una poética del relato histórico”, en Arizaleta, 
Amaia ed., Poétique de la Chronique. L’écriture des textes historiographiques au Moyen 
Âge (péninsule Ibérique et France), Toulouse, CNRS–Université de Toulouse-Le Mirail, 
2008, p. 272.



DIANA PELAZ FLORES

78

Toledo y Burgos por tomar la palabra en primer lugar en las Cortes22, 
o justifica el peso de la candidatura de los Infantes de Aragón en los 
derechos de su madre al trono de Castilla, remarcando que ella había 
sido jurada en Cortes como heredera, por ser la primogénita del rey 
Fernando IV23. Su planteamiento se vale de la costumbre y la memoria 
histórica para justificar la actuación regia, o precisamente para resaltar 
sus malas acciones. Uno de los ejemplos más representativos será la uti-
lización del “fecho de doña Blanca”24 y el apartamiento sufrido por la 
infanta francesa por parte de su esposo, lo que propiciará la alusión a 
la “costumbre de España” y la necesidad de que fuera “honrada, como 
lo fueron las otras Reynas de Castilla”25. Ayala fija la atención sobre 
la necesidad de continuar un modelo, de acuerdo a la reiteración del 
mismo por la estirpe regia castellana, de acuerdo a la moral cristiana en 
la que está imbuido, que hace de lo establecido el horizonte que ha de 
perpetuarse para asegurar el buen gobierno y la paz en el reino26. 

De este modo, don Pedro no solo es presentado como un mal sobera-
no por su falta de templanza, por verse gobernado por privados —cuya 
presencia ya se había instalado en la mentalidad política castellana como 
una figura colaborativa del rey27—, por las muertes y apresamientos 
descritos con minuciosidad para el lector, sino también por ir en contra 
de rasgos que definen la identidad política del reino28. El problema que 

22.	López de Ayala, P., Crónica de Pedro I, año 1351, caps. XVI-XVII, pp. 54-58.
23.	López de Ayala, P., Crónica de Pedro I, año 1350, caps. XIII, p. 36.
24.	Muñoz Fernández, Á., “Poder, influencia y acción política femenina. A propósito de 

las mujeres de Toledo y el ‘fecho de la Reina doña Blanca de Borbón’ (1352-1356)”, 
en Mujeres e Historia, Valladolid, Instituto Universitario de Historia Simancas, 2016, 
pp. 45-88. 

25.	López de Ayala, P., Crónica de Pedro I, año 1354, cap. XXX, p. 155; y cap. XXXII, 
pp. 161-163.

26.	Ferro, J. N., “Acerca de la prosa cronística”, pp. 93-110.
27.	Así lo pone en boca de los adversarios del rey en las vistas de Tejadillo: “E que esto non 

lo debieran tener ellos por maravilla; ca siempre fuera en el mundo los Reyes é Príncipes 
aver privados á aquellos que por bien tovieron, é fue su merced”. López de Ayala, P., 
Crónica de Pedro I, año 1354, cap. XXXII, p. 161.

28.	La falta de confianza y protección por parte del rey hacia caballeros reconocidos por 
su lealtad a la Corona es otro de los errores cometidos por Pedro I. La crueldad con la 
que el rey premió a Juan Alfonso de Benavides, caballero de León que había ayudado 
a Alfonso XI en la toma de Tarifa, y que ocupaba el cargo de Justicia mayor bajo el 



EL VALOR DE LOS HECHOS PASADOS COMO APRENDIZAJE POLÍTICO A TRAVÉS DE LA OBRA DE P. LÓPEZ DE AYALA.

79

plantea, en términos de verosimilitud histórica, es saber si Ayala utiliza 
un argumento compartido y/o expresado de forma general, o si está 
moldeando el discurso mediante la introducción de elementos propios 
de la trayectoria histórico-política del reino, enraizados también con la 
base jurídica del mismo, en favor de sus propios intereses en pro de la 
propaganda trastamarista29.

La segunda de estas posibilidades cobra importancia si se observa el 
tratamiento que el cronista lleva a cabo de episodios que repiten tanto 
don Pedro como don Enrique. Tal es el caso del juramento como he-
rederos de sus respectivos hijos, donde Ayala presenta el juramento de 
las Cortes que es prestado hacia el infante don Alfonso y el resto de la 
descendencia de Pedro I y María de Padilla como un intento por legi-
timarlos —obviando el ejemplo que podría haber brindado Sancho IV 

gobierno del nuevo rey, permiten a Ayala ilustrar acerca de la pérdida de apoyos del 
soberano. Benavides, tras haber participado en la toma de Segorbe durante la guerra 
contra el rey Pedro IV de Aragón, había quedado al mando de la defensa de la plaza, 
solicitando personalmente la asistencia del rey para poder disponer de víveres con los 
que resistir, pero “el Rey non le quiso oir, antes mandóle prender é levar al castillo de 
Almodovar del Rio, é allí morió”. La conducta de don Pedro habría ocasionado que 
muchos de los caballeros y escuderos que se encontraban en la toma de Monviedro 
decidieran cambiar de bando e incorporarse en las tropas del conde don Enrique. Es 
importante tomar en consideración el papel jugado por la figura de Benavides, cuyo 
perfil recoge Ayala de forma sintética pero destacando su ascendencia, su fama, su 
lealtad a la Corona y su experimentación en el campo de batalla y en el servicio regio; 
todo ello pretende poner de manifiesto el alejamiento de don Pedro de la efigie de buen 
soberano, conforme a la trayectoria de sus predecesores. López de Ayala, P., Crónica de 
Pedro I, año 1363, cap. III, pp. 394-395.

29.	A diferencia de los ejemplos citados anteriormente, existen otras referencias a reinados 
previos, como el de Alfonso X y la sucesión del reino por Sancho IV, más incómodos 
teniendo en cuenta el contexto en el que se introducen pues, como señala Mª del 
Carmen Pastor, constituía un ejemplo del paso del reino de padre a hijo por los abusos 
que Ayala otorga a Alfonso X en su gobierno. Aunque se hace eco de las palabras 
pronunciadas por los embajadores del duque de Lancaster para reivindicar los derechos 
de su esposa, doña Constanza, al trono de Castilla, lo que favorecía el paralelismo con 
la situación en la que se encontraba la descendencia de Pedro I y María de Padilla, 
legitimada por el propio soberano, Ayala será capaz de pasar por alto el reconocimiento 
prestado por las Cortes hacia la descendencia del rey, volviendo a remarcar que doña 
Blanca era la legítima esposa de don Pedro y, en consecuencia, las hijas habidas con 
María de Padilla (tras la muerte de don Alfonso) continuaban siendo bastardas. Pastor 
Cuevas, Mª C., “Principios políticos en la Crónica de Pedro I de Pero López de Ayala”, en 
Fortuño Llorens, S., y Martínez Romero, T., coords., Actes del VII Congrés de l’Associació 
Hispánica de Literatura Medieval (Castelló de la Plana, 22-26 de setembre de 1997), 
Castellón de la Plana, Universitat Jaume I, 1999, vol. 3, p. 135.



DIANA PELAZ FLORES

80

al respecto, o el de Alfonso IX de León y Berenguela de Castilla tiempo 
atrás30—, mientras cuando el Trastámara hace lo mismo con su hijo, el 
infante don Juan, señala que: “fizo y [se refiere a la ciudad de Burgos] 
jurar al Infante Don Juan su fijo por heredero” y subraya “segund cos-
tumbre de España” 31. De esta manera otorgaba una solemnidad distinta 
para hechos análogos en función de quién fuera el protagonista de la 
acción, incidiendo en la dicotomía entre ambos y dirigiendo la mirada 
hacia la legitimidad Trastámara, a través de la alusión a la tradición y 
de quién se encargaba de perpetuarla. Esto es, presenta a don Enrique 
como el siguiente eslabón de la cadena sucesoria, obviando esa misma 
posibilidad al legítimo heredero de Alfonso XI.

La costumbre aparece en la crónica como un elemento maleable, 
sujeto a la interpretación del historiógrafo en la construcción del men-
saje que pretende transmitir. En ocasiones de una manera estudiada, en 
otras de cara a la configuración del contexto en el que se inscriben los 
actores del discurso, cobra importancia la memoria del pasado. Sin ser 
un rasgo principal en la confección de la Crónica, se presenta inevitable, 
al aludir a los problemas generados por los intentos de partición de las 
Behetrías, el procedimiento de los “reptos” entre caballeros, el peso de 
la Junta de Vizcaya a la hora de elegir a su señor, el funcionamiento de 
la Orden de la Banda o la memoria de los reyes castellanos a la hora 
de mencionar el monasterio de Las Huelgas de Burgos. La perspectiva 
desde la que escribe el autor le lleva a incluir elementos procedentes de 
su memoria y de su ámbito cultural, y en ellos la alusión a conductas 
y acontecimientos que ya han sucedido es necesaria, aun cuando no 
juegue un papel prioritario al hilo del discurso32. 

30.	Acerca de la recuperación de la memoria de estos reyes durante el reinado de Fernando 
IV y la capacidad del libro y sus imágenes para plantear ejemplos de buenos reinados 
pese a las dificultades derivadas de los problemas de legitimidad fraguados por sus 
alianzas matrimoniales y el fortalecimiento de la memoria regia a través de la omisión 
o énfasis de determinados sucesos de sus vidas, véase: Rodríguez Porto, R. Mª, “«Otros 
reyes de la su casa onde él venía»: Metáforas, diagramas y figuras en la Historiografía 
castellana (1282-1332)”, en Revista de poética medieval, 27 (2013), pp. 197-232, en 
particular, pp. 207-209. 

31.	López de Ayala, P., Crónica de Pedro I, año 1366, cap. XIX, p. 426.
32.	Sanmartín Barros, I., “La memoria y la historia medievales como realidades 

indisociables”, en Cuadernos de Estudios Gallegos, LIX, 125 (2012), pp. 259-272.



EL VALOR DE LOS HECHOS PASADOS COMO APRENDIZAJE POLÍTICO A TRAVÉS DE LA OBRA DE P. LÓPEZ DE AYALA.

81

3. La obra del Canciller Ayala en el horizonte bajomedieval. La 
crónica de Pedro I ante los Infantes de Aragón.

Como ya se ha señalado con anterioridad, la difusión que conoció 
la obra de Ayala en las décadas que siguieron a su publicación queda 
fuera de toda discusión33. En primer lugar, por el modelo que acuñó y 
fue seguido por las crónicas de los sucesivos reinados, cuya estela tras-
pasó incluso los límites de la Corona de Castilla, haciéndose eco tanto 
en Portugal como en Aragón, gracias al interés que conquistó a nivel 
literario e historiográfico34. Y, en segundo lugar, por la capacidad de 
transmisión y la aceptación del modelo ayalino para conocer la historia 
de los reyes de Castilla en la segunda mitad del siglo XIV por parte 
del público cortesano y nobiliar posterior, más allá de los ecos de la 
historiografía petrista. 

La Crónica de Pedro I constituye una muestra clara de la noción ejem-
plar del texto, en tanto que todo el conjunto del relato está concebido 
para justificar el desenlace que va a encontrar el soberano. De acuerdo 
con Covadonga Valdaliso, el exemplum se ejecuta en sentido inverso, 
desde el desenlace de los acontecimientos —en última instancia, el ase-
sinato de don Pedro—, hacia las acciones que terminarán justificando 
aquel35. En todo caso, el sentido conforme al que se concibe y articula 
la crónica por parte del autor puede encontrar en los lectores otras 
ramificaciones ejemplares a propósito de las actuaciones y actores que 
pueblan las páginas de la obra. Tal como ha señalado Maximiliano Soler, 
la figura del exemplum participa activamente en la crónica del Canciller 
Ayala para presentarse como “el patrón configurador del acontecimiento 
histórico”36. Esto es, la secuenciación de los hechos que tuvieron lu-
gar a partir del reinado de Pedro I, junto con el discurso jurídico y el 

33.	Así en su obra poética como prosística, Germán Orduna ya se hizo eco de la consideración 
de Ayala en las obras de otros literatos del siglo XV castellano: Orduna, G., El arte 
narrativo y poético del Canciller Ayala, Madrid, CSIC, 1998, pp. 1-6.

34.	Valdaliso Casanova, C., “La historicidad y la historiografía sobre Pedro I de Castilla: 
crónicas perdidas y memorias construidas (siglos XIV a XVI), en La corónica: A Journal 
of Medieval Hispanic Languages, Literatures & Cultures, 45, 2 (2017), p. 58.

35.	Valdaliso Casanova, C., Historiografía y legitimación, pp. 81-85.
36.	Soler Bistue, M., “Los usos del pasado. Historia, derecho y narración en la Crónica de 

Pedro I y Enrique II de Pero López de Ayala y una colección de fazañas castellanas”, en 
e-Spania, 10 (2010), (fecha de última consulta: 15 de enero de 2018).



DIANA PELAZ FLORES

82

didáctico, hacen de la obra de Ayala un instrumento al que acercarse 
desde perspectivas diversas y también por razones muy distintas37. 

La lectura de las crónicas entre los reyes y los miembros de la parente-
la regia fue particularmente intensa a lo largo del siglo XV, continuando 
de igual modo en la temprana Modernidad. Basta recordar el interés 
que Fernando II de Aragón mantuvo ya no en la visión de los hechos 
brindada por Ayala, sino en la búsqueda de un manuscrito que podría 
haber contenido una mirada más aséptica de los hechos que acontecie-
ron durante el reinado de Pedro I. La empresa encomendada por el Rey 
Católico a Lorenzo Galíndez de Carvajal no dio el fruto esperado, pero 
en cualquier caso llama la atención acerca del conocimiento de unos 
hechos a partir de la mirada concreta del cronista, y la recreación de un 
panorama historiográfico más plural que el que se había ido reprodu-
ciendo hasta comienzos del siglo XVI. Esto es, la propaganda trastama-
rista acusada por Ayala, junto con el retorno de algunos miembros del 
linaje petrista a Castilla tras el matrimonio de Enrique III y Catalina de 
Lancaster daba la posibilidad de asistir a una política de reconciliación 
con la memoria de Pedro I y de recuperar la historiografía perdida del 
monarca.

El hecho de que Fernando el Católico se interesara por conseguir la 
crónica “más verdadera de cómo pasaron las cosas de aquel tienpo” por-
que la necesitaba para tramitar ciertos “negocios”, podría hacer pensar 
en un interés particular para dar a la crónica —o a algún episodio de la 
misma— un valor concreto38. No obstante, el hecho de que el Doctor 

37.	No resulta extraño que su estilo fuera imitado por los autores que, tras él, tendrán que 
hacerse cargo de las crónicas de los sucesivos reinados. Villa Prieto, J., La educación 
nobiliaria en la tratadística bajomedieval castellana: aspectos teóricos, Oviedo, Universidad 
de Oviedo, 2014 (Tesis Doctoral inédita), p. 44.

38.	Carta del Doctor Galíndez de Carvajal: “El Rey nuestro Señor, ante que partiese de 
Madrid, pensando que yo fuera por Guadalupe, me mandó que hablase á Vm. sobre la 
Corónica del Rey Don Pedro, y Don Enrique, y Don Juan, y Don Enrique el Doliente, 
que dizque hay en esa Casa, la mas verdadera, y para esto me dio una Cédula. Y como 
yo no fui por ay, no se me he acordado desto, hasta que el otro dia me preguntó si era 
venida aquella Corónica: y á esta causa yo ove de enviar este Escribano que hiciese la 
diligencia que yo había de facer. […] S. A. la quiere ver, y vista, se enviará; y desto yo 
tomo el cargo”. Sevilla. 1511, abril, 23. La cédula de Fernando el Católico solicitando al 
Monasterio de Guadalupe la salida del libro de su biblioteca está fechada en Madrid, el 4 
de octubre de 1510. Adiciones a la Crónica de Pedro I, edición de E. de Llaguno Amirola, 
Madrid, Imprenta de Antonio de Sancha, 1779, pp. 598-599.



EL VALOR DE LOS HECHOS PASADOS COMO APRENDIZAJE POLÍTICO A TRAVÉS DE LA OBRA DE P. LÓPEZ DE AYALA.

83

Galíndez de Carvajal dejara en el olvido el encargo del rey descarta la 
hipótesis de que se necesitara el texto por respaldar una argumentación 
política, o al menos que esta tuviera un carácter urgente; más bien parece 
tratarse de una pesquisa que buscaba confirmar la existencia de un texto 
cuyo rumor en la corte era conocido, de acuerdo a la fascinación genera-
da por los hechos y los personajes que se habían dado cita en la corte del 
rey don Pedro. En todo caso, no deja de ser cautivadora la idea de que 
esta petición pudiera guardar alguna relación con los acontecimientos 
políticos que se sucedían en Castilla, a la altura de 1510, momento en 
que las Cortes aceptaban que don Fernando tomara el control del reino 
que debía recaer en manos de su hija Juana. Fue entonces cuando el 
rey decidió depositar a doña Juana en Tordesillas, junto al convento 
de Santa Clara que fundara doña Beatriz, hija de Pedro I, y donde ella 
podría haber ingresado en caso de aceptar la hipótesis de que hubiera re-
gresado a Castilla tras su estancia como rehén en Bayona39. Precisamente 
una institución hacia la que doña Juana prestaría una especial atención 
y apoyo durante su encierro tordesillano40. 

Un ejemplo distinto lo encontramos retrotrayéndonos hasta el rei-
nado de Juan II de Castilla (1406-1454), durante el cual, además de 
las convulsiones casi continuas ocasionadas por la rivalidad entre los 
primos del rey, los Infantes de Aragón, y su privado, el Condestable de 
Castilla, don Álvaro de Luna, la memoria de Pedro I, pero también, de 
su crónica y la memoria del Canciller Ayala, estuvieron muy presentes. 
El recuerdo de la figura de don Pedro y de su tormentoso reinado había 
perdurado con viveza a través del relato historiográfico que, además, se 
mostraba susceptible de albergar valiosas enseñanzas para el público que 
se acercara a su lectura ya en el siglo XV. 

Entre este conjunto de lectores potenciales, adscritos al grupo aris-
tocrático o, como será nuestro caso, a la parentela regia, los hijos de 
Fernando de Antequera, esto es, los Infantes de Aragón, sabían de la 
necesidad de prestar atención a las interpretaciones que se podían extra-
polar desde el escrito historiográfico a la situación política del momento. 

39.	Valdaliso Casanova, C., Pedro I de Castilla, p. 364.
40.	Aram, B., La reina Juana: gobierno, piedad y dinastía, Madrid, Marcial Pons, 2001, 

182-184. Zalama Rodríguez, M. Á., “Juana I de Castilla y el Monasterio de Santa Clara 
de Tordesillas”, en Reales Sitios: Revista del Patrimonio Nacional, 151 (2002), pp. 14-27.



DIANA PELAZ FLORES

84

Concretamente la cabeza del linaje aragonés, una vez desaparecido su 
padre, el rey Alfonso V de Aragón, escribía de su propia mano a su 
hermano, el infante don Juan una carta el 8 de abril de 1424 en los 
siguientes términos: 

Muy caro, è muy amado hermano. Por Iuan Carrillo he auido 
vna letra de creencia vuestra, En la que dezis del Ducado de 
Gandía, el vos dirá la causa porque de presente no se executa lo 
que demandays. Solamente vos digo, que me soys hermano: e 
que se me acuerda, que nos criamos gran tiempo en vno. E no 
es cosa que me quite, que non vos ame. E que quiere que sea del 
tiempo, mi hermano soys: e sereys: y solamente vos ruego, que 
leays las coronicas del Rey don Pedro de Castilla. E Dios sabe, 
que abria gran plazer, que nos pudiessemos fablar: mas que no 
escriuir: ca tal niega por escritura, que otorgaría por palabra: mas 
veo que el viento que a mi ayuda, a vos estorua: e a las otras que 
el de vuestra parte me dixo, el vos dira la respuesta41.

La situación no era para menos: el infante don Enrique, maestre de 
Santiago y quien había pretendido hacerse con la persona de su primo, 
el rey de Castilla, para gobernar el reino, había sido apresado tras el 
intento de golpe de estado ejecutado contra a Juan II, conocido como el 
“Atraco de Tordesillas”. Por su parte, el infante don Juan de Aragón no 
parecía estar incómodo con el apresamiento de su hermano, sino todo 
lo contrario. De esta manera podía aprovechar para encabezar los inte-
reses del partido aragonés en Castilla, pero sobre todo los suyos propios, 
puesto que, aunque en el proyecto de su padre, el infante Fernando 
de Antequera, Castilla debería ser competencia de don Enrique y ser 
liderada por este como principal colaborador de Juan II, el escenario 
castellano resultaba mucho más atractivo, por contar con importantes 
apoyos que le permitían manejarse en las más altas esferas de poder y por 
la importancia castellana, tanto territorial como política, en el contexto 
peninsular42.

41.	Zurita, J., Anales de la Corona de Aragón, Zaragoza, Institución Fernando el Católico, 
1974, vol. V, libr. XIII, cap. XXVI, pp. 610-611.

42.	Por su parte, a Juan de Aragón le correspondía el control de Navarra gracias a su 
matrimonio con la reina doña Blanca. Benito Ruano, E., Los infantes de Aragón, Madrid, 
Real Academia de la Historia, 2002.



EL VALOR DE LOS HECHOS PASADOS COMO APRENDIZAJE POLÍTICO A TRAVÉS DE LA OBRA DE P. LÓPEZ DE AYALA.

85

Este es el contexto en el que se enmarca la carta enviada por el 
Magnánimo al infante don Juan. De ahí el tono, afectuoso aunque 
tajante, respecto a su actitud y la importancia que tiene la familia para 
Alfonso V, el encargado de cohesionar y de arbitrar para evitar que los 
intereses individuales no condujeran al fracaso del grupo. El tono de 
reproche hacia aquel que parece haber olvidado el vínculo que le une 
a sus hermanos pretende reconducir su actitud y para ello el soberano 
de Aragón introduce un tercer elemento que busca servir como voz au-
torizada y como ejemplo, en este caso de lo que debían procurar evitar 
para el fortalecimiento familiar: la Crónica de Pedro I redactada por 
López de Ayala. Se trata de una alusión genérica, sin subrayar ningún 
personaje o episodio concreto, aunque Jerónimo de Zurita lo interpreta 
acertadamente como una analogía con la vivencia de los infantes don 
Fernando y don Juan de Aragón en la corte de Pedro I43. 

Hijos de Alfonso IV de Aragón y Leonor de Castilla, tía del rey don 
Pedro, se habían instalado en Castilla junto a su madre dada la situación 
comprometida vivida en el territorio aragonés, ya desde los últimos días 
de su padre. La concesión llevada a cabo por Alfonso IV de un conside-
rable número de plazas en los reinos de Aragón y Valencia —tanto en 
vida como por la vía testamentaria—, los convertía en personajes incó-
modos para la integridad del patrimonio regio y, por extensión, también 
para la autoridad de Pedro el Ceremonioso44. Asimismo, la sucesión de 
acontecimientos que tuvieron lugar en las Coronas de Castilla y Aragón 
mantuvieron a los infantes, y particularmente a don Fernando, en el 
epicentro de la actividad política: por un lado, la grave enfermedad a 
la que tuvo que hacer frente Pedro I y, por otro, la falta de sucesión 
masculina en Aragón, ofrecían la posibilidad de que acabara reinando 
en cualquiera de ambos territorios. 

El paralelismo entre los Infantes de Aragón de mediados del siglo 
XIV y los de comienzos del XV, a la luz de la manera conforme a la 
que se desarrollan los acontecimientos, es evidente para el espectador 
contemporáneo. El hecho de que Alfonso V de Aragón mantuviera 

43.	Zurita, J., Anales de la Corona de Aragón, vol. V, libr. XIII, cap. XXVI, p. 611.
44.	Recuero Lista, A., “Doña Leonor: infanta castellana, reina aragonesa y elemento de 

discordia en las relaciones castellano-aragonesas en la primera mitad del siglo XIV”, en 
Estudios medievales hispánicos, 2 (2013), pp. 221-240.



DIANA PELAZ FLORES

86

en su recuerdo la historia de sus predecesores a través de la mirada de 
Ayala, concede un gran poder a la lectura de la crónica, pero también 
al análisis y la interpretación de la misma. Siguiendo la terminología de 
E. P. Thompson, la “lógica histórica”, le hacía temer las consecuencias 
que podía traer la división de su familia, de no actuar de forma conjun-
ta45. De hecho, el recorrido de los infantes don Fernando y don Juan 
de Aragón entre 1358 y 1363 bien podría semejar un augurio de la 
caída en desgracia que experimentarían después los hijos de Fernando I 
de Aragón: intrigantes junto con el conde de Trastámara y los grandes 
de Castilla frente a Pedro I, artífices del apresamiento de la persona 
del rey tras las vistas de Tejadillo, su patrimonio se verá incrementado 
gracias a esa coerción sobre el monarca, hasta que el punto cenital de 
su influencia también determine su posterior caída, una vez que don 
Pedro consiga recobrar su libertad46. Tanto será así que la venganza del 
soberano castellano conllevará el asesinato del infante don Juan47, el de 
su madre, la reina Leonor de Aragón y, tras enemistarse con Enrique de 
Trastámara, en el reino vecino se orquestaría la muerte del infante don 
Fernando bajo el mandato del Ceremonioso48.

45.	Thompson, E. P., “La lógica de la Historia”, en Thompson, E. P., y Thompson, D, Ed., 
E. P. Thompson Esencial, Barcelona, Crítica, 2002, p. 523.

46.	López de Ayala, P., Crónica de Pedro I, año 1354, caps. XXXIV-XXXVIII, pp. 167-173.
47.	“[...] envió por el Infante don Juan que viniese á palacio. E el Infante vino, é entró en 

la cámara del Rey solo sin otras compañas, salvo dos ó tres de los suyos que fincaron á 
la puerta de la cámara. E el Infante traía un cuchillo pequeño, é algunos que y estaban 
con el Rey, que sabían el secreto, cataron manera como en burla le tirasen el cuchillo, 
é asi lo ficieron. E despues Martín López de Córdoba, Camarero del Rey, abrazóse con 
el Infante, porque non pudiese llegar al Rey: é un Ballestero del Rey, que decían Juan 
Diente, dio al Infante con la maza en la cabeza, é llegaron otros Ballesteros de maza, é 
firiendole; é el Infante, ferido como estaba, aún non cayera en tierra, é fue sin sentido 
alguno contra dó estaba Juan Ferrandez de Henestrosa Camarero mayor del Rey, que 
estaba en la cámara. E Juan Ferrandez, quando le vió venir, sacó un estoque que tenia, 
é pusole delante sí, diciendo: Allá, allá. E uno de los Ballesteros del Rey, que decían 
Gonzalo Recio, dióle de la maza en la cabeza al Infante, é estonce cayó en tierra muerto: 
é el Rey mandóle echar por unas ventanas de la posada dó posaba a la plaza, é dixo á los 
Vizcaynos, que estaban muchos en la calle: ‘Catad y vuestro Señor de Vizcaya que vos 
demandaba’. E mandó el Rey levar el cuerpo del Infante Don Juan a Burgos, é mandóle 
poner en el castillo; é después por tiempo fízole echar en el río, en guisa que nunca más 
paresció. E morió el Infante Don Juan martes doce días de junio, á quince días después 
que el Maestre Don Fadrique morió en Sevilla”. Pérez de Ayala, P., Crónica de Pedro I, 
año 1358, cap. VI, p. 246-247.

48.	López de Ayala, P., Crónica de Pedro I, año 1363, cap. VII, pp. 275-276.



EL VALOR DE LOS HECHOS PASADOS COMO APRENDIZAJE POLÍTICO A TRAVÉS DE LA OBRA DE P. LÓPEZ DE AYALA.

87

Al igual que los hijos del infante Fernando de Antequera, la lectura 
de las Crónicas de Ayala habría de continuar en el tiempo en el entorno 
cortesano y también nobiliar49. La plasticidad del texto residía en la 
capacidad de adaptación que cada nuevo lector pudiera llevar a cabo 
en sus interpretaciones, pero en cualquier caso el relato historiográfico 
tenía la capacidad de trasvasar un conjunto de valiosas enseñanzas para 
el arte del gobierno y las relaciones de poder. En el caso de los Infantes 
de Aragón se puede establecer un nexo cuasi profético entre el destino 
de los dos linajes y la carta remitida por el Magnánimo a su hermano, 
en el que los protagonistas se ven avocados a repetir los mismos errores 
que sus homólogos cometieran años atrás, como si se tratara de una irre-
sistible atracción hacia la tragedia que ya retrataran los autores griegos. 
No obstante, las Crónicas de Ayala se habían convertido en enseñanza 
indiscutible para conocer los hechos del reinado de Pedro I y Enrique II, 
así como del hijo y nieto de este, y poder reflexionar sobre todos ellos. 
Historia y didáctica discurrían entrelazadas, ofreciendo una pauta para 
escribir una nueva historia o repetir (a veces de forma incorregible), una 
muy similar a la vivida con anterioridad.

Conclusiones

A la altura de 1424 el declive del nuevo linaje aragonés en la corte 
de Juan II quedaba aun muy lejano, si bien el parentesco que unía a 
los dirigentes o principales agentes de poder que se encontraban en 
cada uno de los reinos peninsulares ofrecían al Magnánimo la posibi-
lidad de ejercer como árbitro y cabeza del linaje para el resto de sus 
hermanos. Su voz fraternal será buena muestra de ello pero, para lo 
que aquí nos interesa, revela con claridad la potencialidad de los textos 
historiográficos y, más aún, del relato ayalino, para transmitir mensajes 
políticos, conocer los acontecimientos pasados y extraer enseñanzas con 
un sentido práctico para el presente de los lectores. La existencia de un 
precedente directo y especular eficaz, otorgaba a las Crónicas de Ayala 
la capacidad de convertirse en patrón histórico que, conocido por las 

49.	Beceiro Pita, I., “La Biblioteca del conde de Benavente a mediados del siglo XV y su 
relación con las mentalidades y usos nobiliarios de la época”, en En la España Medieval, 2 
(1982), pp. 135-146. Beceiro Pita, I., y Franco Silva, A., “Cultura nobiliar y biblioteca”, 
en Historia. Instituciones. Documentos, 12 (1985), p. 57.



DIANA PELAZ FLORES

88

diferentes partes implicadas en los hechos de las primeras décadas del 
siglo XV, podía repetirse de nuevo y ofrecer así una posibilidad real 
de revivir un modelo pretérito. El paralelismo entre la situación de los 
protagonistas, las pasiones y emociones humanas, tales como la ambi-
ción o la venganza, junto con el aprendizaje político derivado de las dos 
variables anteriores, planteaba una terminología reconocible, adaptada a 
las expectativas y posibilidades de actuación. La corte se convertía en el 
escenario recurrente, donde se reproducían características similares a las 
esbozadas en contextos ya transitados —más allá de las ligeras variacio-
nes que de manera progresiva se iban implementando— a medida que 
pasaba el tiempo.

Al fin y al cabo, Ayala había preparado su contribución a la historio-
grafía castellana de acuerdo a un propósito ejemplar, bajo cuyo manto 
se albergaban y jerarquizaban otras historias que también podían servir 
como enseñanza para futuros gobernantes o altos mandatarios. La in-
troducción de claves de tipo histórico, jurídico, cultural o literario no 
hacían sino reforzar esa sensación para quien pudiera disponerse a leer 
su obra, lo que garantizaba la corporeidad de su discurso, y lo afianzaba. 
Esto es, compartía el conocimiento de historias y personajes, así como 
rasgos del contexto aristocrático castellano para ofrecer una mayor en-
tidad y veracidad a su discurso. Ya fuera mediante menciones explícitas 
a las obras que le habían servido como referencia, su conocimiento de 
la ley y la costumbre castellanas o la participación de una mentalidad 
aristocrática común a la del potencial público de la crónica, se mostraba 
la interiorización de esas mismas ideas que había tomado de libros y tra-
tados, hasta formar parte de su propia identidad. Una misma identidad 
que, amalgamada con cada uno de esos factores culturales, supuso un 
hito en el panorama historiográfico bajomedieval, sin perder de vista 
los hechos que le habían precedido y mediante los que tendería puentes 
hacia los días que estaban más allá del presente de su taller. 



89

LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO  
Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA:  

PUNTOS DE ENCUENTRO Y DIFERENCIAS

Rica Amrán
Université de Picardie Jules Verne

En el presente trabajo vamos a estudiar el texto de Pedro López de 
Ayala, Rimado de Palacio, comparándolo, muy especialmente, con las 
dos primeras crónicas redactadas por este autor, teniendo como finalidad 
nuestro estudio entresacar los puntos de vista del canciller sobre la mi-
noría judía. Tal y como se planteó, este volumen colectivo complementa 
aquel que editamos en el año 2009 y nuestro análisis irá encaminado 
también en esa dirección1.

Introducción

Pedro López de Ayala (1332-1407) fue testigo de excepción de cua-
tro reinados, los de Pedro I, Enrique II, Juan I y Enrique III, muriendo 
en un periodo muy próximo al nacimiento de Juan II. Su papel político 
es incuestionable durante estos años y su legado literario, de los más 
importantes de ese final del siglo XIV, en el que podemos distinguir dos 
etapas bien diferencias, primero el “hombre de acción” y ya después, en 

1.	 “Los judíos en las crónicas de Pedro López de Ayala: los acontecimientos de 1391”, 
Autour de Pedro López de Ayala, ed. Rica Amrán, Paris, Indigo-UPJV, 2009, pp. 203-215.



RICA AMRÁN

90

su vejez, el “hombre de meditación”2. Será en esos “dos tiempos” don-
de intentaremos verificar el discurso que nos transmite con respecto 
a la minoría judía.

Su sobrino, Fernán Pérez de Guzmán, escribió hacia el año 1450, 
en Generaciones y Semblanzas, una descripción muy interesante del 
canciller: 

Fue un caballero de gran linaje, ca parte de su padre venia de 
los Haro, de quien los de Ayala descienden: de parte de su 
madre de Zavallos, que es un gran solar de Caballeros…Fue 
este Don Pero Lopez de Ayala alto de cuerpo y delgado, e de 
buena persona: hombre de gran discreción é autoridad, y de 

2.	 Suárez Fernández, L., El canciller Pedro López de Ayala y su tiempo, 1331-1407, Vitoria, 
Diputación Foral de Álava, 1962. De este trabajo tiene una puesta al día en el volumen 
que tuve el honor de coordinar, en un artículo titulado “Don Pedro López de Ayala, un 
alavés clave de tres reinos”, Autour de Pedro López de Ayala, pp. 9-109. 
Consultar también:
	 Alvar, C., Lucía Megías, J.M., Diccionario Filológico de Literatura medieval Española. 

Textos y transmisión, Madrid, Castalia, 2002, pp. 875-912.
	 Díaz de Arcaya, M., El gran canciller don Pedro López de Ayala. Su estirpe, su cuna, 

vida y obras, Vitoria, Diputación Provincial de Álava, 1900.
	 Funes, I., “Huellas textuales de un mundo en crisis: Castilla y su literatura en el siglo 

XIV”, Anuario de Estudios Clásicos y Medievales, I(2004), pp. 327-350.
	 García de Andoni, F., El canciller Ayala: su obra y su tiempo 1332-1407, Vitoria, 

Obra Cultural de la Caja de Ahorros Municipal, 1976.
	 López Yepes, J., “Documentos sobre el canciller Pedro López de Ayala”, Vitoria, 

Boletín Sancho el Sabio, XVIII (1974), pp. 102-162.
	 Mitre Fernández, E., “Tradición e innovación en la obra cronística del Canciller 

Ayala”, En la España medieval, 19(1996), pp. 51-75.
	 Serrano de Haro, A., El embajador don Pedro López de Ayala, Madrid, Ministerio de 

Asuntos Exteriores, Secretaría General Técnico, Biblioteca Diplomática, 2001.
	 Soler Bistue, M., “Los usos del pasado. Historia, derecho y narración en la Crónica 

de Pedro I y Enrique II de Pero López de Ayala y su colección de fazañas castellana”, 
e-Spania (Revista electrónica de la Université de la Sorbonne), 10 (2010), 
pp. 1-15.	

	 Del Val Valdivieso, Mª I., “La memoria de Enrique II en las crónicas de Enrique IV”, 
Castilla y el mundo feudal. Homenaje a Julio Valdeón, Valladolid, Junta de Castilla y 
León-Universidad de Valladolid, 2009, II, pp. 595-607. 

	 Valdeliso Casanova, C., Historiografía y legitimación dinástica. Análisis de la crónica 
de Pedro I de Castilla, Valladolid, Universidad de Valladolid, 2010.

	 ——, “La legitimación dinámica en la historiografía trastámara”, Res publica, 
18 (2007), pp. 307-321.

	 Valdeón Baruque, J., “La propaganda ideológica arma de combate de Enrique 
de Trastamara (1366-1369), historia. Instituciones. Documentos, 19 (1992), 
pp. 459-467.



LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA

91

gran consejo, así de paz, como de guerra. Ovo gran lugar á erca 
de los Reyes en cuyo tiempo fue: ca seyendo mozo fue bien 
quisto del Rey Don Pedro; é después del Rey Don Enrique 
el Segundo, fue del su Consejo, muy amable dél. El Rey Don 
Juan y el Rey Don Enrique su hijo hicieron dél gran mención 
é fianza3…

Las relaciones personales y su actividad caballeresca fueron muy 
importantes, de las que se inspiró para su actividad literaria. La historio-
grafía de Pedro probablemente comenzó hacia el año 1379, cuando por 
petición de Enrique II de Trastámara inició la redacción de su crónica; 
su método de trabajo lo encontramos bien datallado en el Proemio de 
Don Pedro López de Ayala a las Crónicas de los Reyes Don Pedro, Don 
Enrique II, Don Juan I y Don Enrique III, en tres puntos principales: la 
casa de Trastámara heredera del reino visigodo de Toledo, la “objetivi-
dad” del cronista al ser este testigo de excepción del cambio de dinastía 
y por último la utilización de un método de trabajo analítico en su 
interpretación histórica4.

Cuando comenzó las dos primeras crónicas, es decir la de Pedro I y 
Enrique II, sobre las que nos centraremos en este trabajo, el canciller 
organizó un plan en el que intentó explicar cómo era posible que estos 
dos personajes ostentaran, al mismo tiempo, el título de rey de Castilla, 
intentando legitimar, desde las primeras páginas, la posición del rey bas-
tardo, tachando, a fin de cuentas, al primero, de tirano5; sin embargo, 
su esquema inicial, “primitivo”, sería modificado por Ayala tras la boda 
de Catalina de Lancaster, nieta de Pedro I, con Enrique III y la vuelta a 
la legitimidad dinática para los soberanos castellanos. 

En la crónica de Juan I, Ayala sólo intentaba consolidar la postura y 
actitud de los trastámara, haciendo hincapié en el hecho de lo benéfico 
que había resultado el cambio para el reino, realizando un análisis sobre 
la prosperidad durante ese tiempo en Castilla, cuestión difícil de probar; 
por último, en la Crónica de Enrique III, la cual deja inconclusa, pues 
la muerte le sorprende, subrayó la problemática interna del reino, las 

3.	 Pérez de Guzmán, F., Generaciones y semblanzas, Madrid 1775, pp. 222-223.
4.	 Gómez Redondo, F., Historia de la prosa medieval castellana, Madrid, Cátedra, 1999, II, 

p. 1810.
5.	 La acusación de tiranía es de las más graves durante la Edad Media; es la única causa que 

se podía aducir para invalidar el poder real.



RICA AMRÁN

92

luchas contra una nobleza rebelde y los conflictos en política exterior 
debidos, especialmente, al Cisma de Occidente6.

Como poeta, Ayala fue autor de una obra extensa, redactada en cua-
derna vía, fruto probablemente de su madurez; estos fueron poemas y 
tratados, redactados entre los años 1379 y 1403, de forma inconexa, 
pero que a partir del año 1398 concibe la idea de reunirlos y publicarlos, 
con una intención didáctica, organizándolos desde su retiro y dando pie 
al Rimado de Palacio7.

Los judíos en Castilla 

La comunidad judía establecida en tierras peninsulares estuvo más 
o menos amparada de la suerte que corrieron en otros países europeos 
sus correligionarios; si a los mismos se los detecta en esas tierras desde 
el siglo I, sin embargo sabemos, gracias a las fuentes arqueológicas, que 
ellos llegaron a la zona con anterioridad. 

6.	 Martínez, H. Salvador, ‘El cisma de occidente en el Rimado de Palacio”, Autour de Pedro 
López de Ayala, pp. 241-261.

7.	 Sobre el título de la obra poética de Pedro López de Ayala, hay diferentes opiniones, pues 
no se sabe con exactitud cuál fue el exacto que el canciller deseó darle, probablemente 
como bien señalan algunos investigadores, por no haber terminado la misma; 
utilizaremos el título de Rimado ya que desde la edición de Janer en 1921 es el más 
empleado. En 1920, sin embargo, Kursteiner le dio el nombre de Poesías del canciller 
Pedro López de Ayala, pero por su parte Michèl García en 1978 proponía Libro de poemas 
o Rimado de Palacios. Y en el mismo año, 1978, Jacques Joset lo denominó Libro rimado 
de Palacio. Bizzarri apoya la primera teoría que hemos apuntado en esta nota y de ahí 
deduce que el canciller no pudo dar un título definitivo.

	 Ver sobre este punto:
	 Bizzarri, Pero López de Ayala, Rimado de Palacio,Madrid, Real Academia Española, 

2012 (es la edición que vamos a utilizar en este trabajo).
	 Nos parecen muy intersantes las ediciones realizadas por Michel García, López de 

Ayala, Pedro, Libro de poemas o Rimado de Palacio, Gredos, Madrid, 1978. Otra que 
indiscutiblemente merece la pena revisar, por todo aquello que nos puede aportar, es 
la de Florencio Janer, publicada en Poetas castellanos anteriores al siglo XV, que aparece 
a la luz por primera vez en 1864, reeditada en la Biblioteca de Autores Españoles, en 
el número 57, año 1921.Por su parte Albert F. Kersteiner, bajo el nombre de Poesías 
del canciller Pero López de Ayala, en Hispanic Society of America (New York 1920, dos 
volúmenes) edita otra, en que a pesar de los errores que se le achacaron, tuvo el acierto 
de cotejar la copia que se encuentra en la Biblioteca Nacional de España y la que se halla 
en la biblioteca del El Escorial. Por útlimo no podemos dejar de señalar a Jacques Joset, 
quien en 1978 realizó otra, con un aparato crítico sumamente interesante, publicada en 
Madrid, en la editorial Alahambra. 



LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA

93

Con el devenir de los tiempos y las diferentes vicisitudes por la que 
atraviesa el territorio, los judíos se vinieron afectados; es por ello que 
los encontraremos en grandes dificultades durante el periodo visigodo 
hasta la llegada de los musulmanes. La comunidad se integró sin graves 
problemas, primero durante el emirato y más tarde durante el califato, 
pero a partir de la muerte de Almanzor y la aparición de los reinos de 
taifas, la situación de estos se deterioró8.

Fue entonces cuando los judíos se vieron obligados a emigrar al norte 
cristiano, unido a las condiciones de seguridad que los reyes castellanos 
empezaron a organizar, les permitió asentarse en esos reinos que esta-
ban en pleno periodo de formación. Ellos fueron propiedad del rey, 
designados como “sus judíos” con dependencia total del monarca, tanto 
cuando estos se encontraban en posición de fuerza como cuando, des-
graciadamente, fueron atacados por la nobleza: desde la institución que 
organizaba la vida comunitaria, social, distribución de impuestos, etc 
todos les obligaba a estar subyugados al soberano. 

A partir de mediados del siglo XIII la situación empeoró para la 
dicha comunidad, al mismo tiempo que las relaciones de los monarcas 
con los nobles se fue deteriorando de más en más, junto a la aparición 
de otros conflictos como periodos de minorías sucesivos, guerras civiles, 
inestabilidad política, social y económica. Desde Alfonso X a Alfonso 
XI la inestabilidad política se fue acelerando hasta la toma de poder de 
este último soberano citado, quien volvió a organizar el reino, pero que 
no sobrevivió a la muerte del monarca en 1350, cuando fue atrapado 
por la peste que asolaba la península desde el año 1349. Para terminar 
con toda esta situación extraña y calamitosa, el enfrentamiento entre 
sus dos hijos, Pedro I heredero legítimo y su otro vástago nacido de 

8.	 Ver especialmente para esta apartado los siguientes trabajos:
	 Alcalá, A., Los judeoconversosen la cultura y sociedad española, Madrid, Trotta, 2011.
	 Arie, R., La España musulmana, Barelona, Labor, 1984.
	 Baer, Y., Historia de los judíos en la España cristiana, Madrid, Altalena, 1981, 2vols. 
	 Beinart, H. “¿Cuándo llegaron los judíos a España?”, Estudios, 3(1962), pp. 1-32.
	 Castro, A., “Espiritualismo y conversos judíos antes del siglo XVI, Aspectos del 

vivir hispánico. Espiritualismo, mesianismo, actitud personal en los siglos XIV al XVI, 
Santiago de Chile, Cruz del Sur, 1949, pp. 55-122.

	 Suárez Fernández, L., Judíos españoles en la Edad Media,Madrid, Ariel, 1980.



RICA AMRÁN

94

sus relaciones extra conyugales con Leonor de Guzmán, Enrique de 
Trastámara, terminaron de asolar el dicho territorio9. 

La comunidad se vio envuelta en la guerra civil entre los dos herma-
nos, apoyando al rey legítimo en la misma, lo cual provocó una dura 
reacción en el bando enriqueño, que les llevaría a asaltar sin contempla-
ciones, en las ciudades por las que iban tomando, las juderías y en algu-
nos casos, como en Burgos, vender a miembros de la dicha comunidad 
como esclavos. Al mismo tiempo utilizarían una propaganda claramente 
antijudía, la cual desapareció del discurso del trastámara en 1369, tras el 
asesinato en Montiel de Pedro, pues él decidió continuar con la misma 
política seguida por los anteriores reyes castellanos con respecto a la 
minoría, tomándola, a pesar de todo, bajo su protección; sin embargo 
creemos que su actitud y las razones aludidas para llevar a cabo las mis-
mas no fueron olvidadas en la mentalidad popular, todo lo contrario, 
pues fue una de las causas que llevaron a las graves persecuciones que se 
produjeron en el reino en el año 1391.

 Pedro López de Ayala, evidentemente fue testigo de estos hechos, e 
intentó explicar, a su manera, el cómo y el por qué de la actitud de su 
propio bando10.

El Rimado de Palacio 

Nos centraremos en esta obra heterogénea, elaborada durante largos 
años por el canciller, únicamente en aquellos pasajes que consideramos 
centrales relacionados con la minoría. En dicho texto, compuesto por 

9. Valdeón Baurque, J., Los judíos de Castilla y la revolución Trastámara, Valladolid,    
Universidad de Valladolid, 1968. 

Beltrán Llavador, R. “El Cuento de los reyes Pedro I y Enrique II: una historia-exemplun 
sobre la caída de los linajes, BRAE, LXIX(1989), pp. 417-457.

10.	Suárez Fernández, L., Monarquía hispana y revolución trastámara (Discurso leído el día 
23 de enero de 1992 en el acto de recepción pública…), Madrid, Real Academia de la 
Historia, 1994.
Valdeón Baruque, J., Los conflictos sociales en el reino de Castilla en los siglos XIV y XV, 

Madrid, Siglo XXI editores, 1983, pp. 54-56.
Amrán, R., “Los judíos en las crónicas de Pedro López de Ayala: los acontecimientos 

de1391”, Autour de Pedro López de Ayala, Paris, Indigo-Université de Picardie, 
2009, pp. 203-215.

——, Judíos y conversos en el reino de Castilla. Propaganda y mensajes políticos, sociales y 
religiosos, Valladolid, Junta de Castilla y León, 2009.



LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA

95

unas 2117 estrofas11, percibimos tres partes bien diferenciadas, realiza-
das durante diferentes periodos: 

a) Una primera sección (1-716), en el cual se engarzan poemas 
de índole moral y religioso, con una intención didáctica, se abre con 
una confesión en la que Pedro López de Ayala enumera los manda-
mientos (21-63), los pecados capitales (64-127), las siete obras de 
misericordia corporales (128-151), los cinco sentidos (152-174), las 
obras espirituales (175-189), continuando con una descripción de 
la vida política y social existente en Castilla en la segunda mitad del 
siglo XIV (191-422), bajo dos temáticas principales, el Cisma de 
Occidente y el gobierno de la República (234 a 371), terminando 
con una reflexión sobre el arte de gobernar y la conducta que debe 
seguir un rey. Serán en estos últimos versos donde centremos, a con-
tinuación, nuestro trabajo. 

b) Entre los 717 y 906 encontramos una serie de composiciones 
líricas, oraciones y reflexiones sobre el Cisma, que podemos datar 
como fecha de su creación a partir del año 1378, introduciendo en 
esta parte el arte mayor como forma métrica, utilizada como una de 
las más frecuentes en el siglo XV12.

c) En la tercera parte del texto, muy larga (907-2107), López de 
Ayala vuelve a utilizar la cuaderna vía y hace alusión a los problemas 
morales (empleando como en la primera parte El libro de Job y la 
Glosa de San Gregorio el Magno). 
Como hemos dicho con anterioridad, el texto muestra una compo-

sición “heterogénea” ya que en él se reúnen poemas elaborados durante 

11.	Las coplas finales, 2117 a 2119, están desordenas, como si el autor no hubiera tenido 
tiempo de finalizarlas. Ver: 
	 Bizzarri, pp. 367-370. 
	 Coy, J.L., “El Rimado de Palacio: Historia de la tradición y crítica del texto”, La 

Corónica,VI(1977-1978), pp.82-90.
	 Casalduero, J., “Pedro López de Ayala y el cambio poético a comienzos del siglo 

XV”, Hispanic Review, XXXIII(1965), pp. 1-64.
	 Strong, E.B., « The Rimado de Palacio: López de Ayala’s Rimed Confession”, 

Hispanic Review, 37 (1964), pp.  439-451.
12.	La prisión que sufrió Ayala se encuentra presente en estas coplas, especialmente 

señalamos las 732-738, 740-752, 755-756, 774-780, 785-791, 796-809.



RICA AMRÁN

96

más de cuarenta años13, en donde la crítica coincide en señalar que el 
dicho trabajo es el fruto literario de la madurez, pero también de la 
amargura del poeta14.

Observamos que las citas sobre la sociedad judía de su tiempo no 
son muy numerosas y se encuentran la gran mayoría de las veces, tal y 
como hemos dicho, recensadas entre las estrofas 234 y 371, es decir en 
la reflexión que Ayala realiza sobre el “oficio de rey”.

Efectivamente hay otras alusiones sobre la comunidad judía pero en 
esta ocasión relacionadas con el “Israel bíblico”, que no parecen estar co-
nectadas directamente con la comunidad judía que él describe: Caín, Abel, 
David, Salomón15, Absalón, y evidentemente Abraham, Isaac, el profeta 
Daniel y Judas, forman parte de su discurso. Parece como si hubieran dos 
“comunidades”, aquella citada en las Santas Escrituras y la otra, la cual se 
ha degradado, de la que forman parte sus conciudadanos judíos.

El gobierno de la República

El canciller hará especial alusión a la situación política de su época, 
de formas diferentes y en contextos distintos. Cuando alude al propio 
monarca y a cómo este regenta Castilla, nos deja sentir su crítica mor-
daz. La corrupción era tal, según Ayala, que fue necesario un cambio 

13.	Bizzarri, p. 351
Amador de los Ríos, J., Historia crítica de la literatura castellana, Madrid, Imprenta a 

cargo de Fernández Cancela, 1864, V, pp. 101-141.
García, M. , « El Rimado de Palacio de Pero López de Ayala. Datos para la historia del 

texto”. Actas del V Congreso de la Asociación Internacional de Hispanistas, V(1974), 
pp. 401-406..

14.	Bizzarri p. 352.
Joset, J. , “ La composición del Rimado de Palacio: escritura y política en Pedro López de 

Ayala”, Historia y crítica de la literatura española. Edad Media”, ed. Alan Dayermon, 
Barcelona, Crítica, 1979, pp. 250-254.

——, El Libro el Rimado de Palacio trente ans après… y algo más”, Autour de Pedro 
López de Ayala, pp. 236-240. 

Orduna, G., “El Rimado de Palacio, testamento político-moral y religioso del canciller 
Ayala”, Estudios en homenaje a don Claudio Sánchez Albornoz en sus 90 años, Buenos 
Aires, Instituto de Historia de España, 1986, pp. 215-237.

15.	Kany, C.E., “Proverbios de Salomón. An Unedited Old Spanish Poem”, Homenaje a 
Menéndez Pidal, Madrid, Librería y Casa Editorial Hernando, 1925, I, pp. 269-285.



LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA

97

radical, legitimando una vez más la toma de poder realizada por Enrique 
de Trastámara.

En relación con la comunidad judía, sus puntos de vista se ven refle-
jados en las coplas 245:

Allí vienen judíos que están aparejados
Para bever la sangre de los pobres cuitados
Presentas sus escriptos que tienen conçertados
E promenten sus joyas e dones a privados16.

No es anodina la utilización de dichos términos, sobre todo cuan-
do anota “beber la sangre”, haciendo especial alusión a su labor como 
usureros17, uno de los trabajos permitidos para la minoría judía. Sin 
embargo creemos que va más allá, dentro de la simbología, al utilizar 
estos términos se hace alusión a los estereotipos que circulaban por 
Europa, achacados a dicha minoría, pero extraños hasta la inserción de 
los mismos en Las Siete Partidas de Alfonso X, ajenos en tierras caste-
llanas, que como bien dice José María Monsalvo Antón, corresponde 
más a un “ideario que a un sistema racional de pensamiento”18. El judío 
participó de diferentes formas, a nivel económico en la sociedad medie-
val, sin embargo será recordado en estas páginas por esa única función, 
la de usurero, pues el interés percibido fue evidentemente enorme, un 
33%, aunque si se tienen en cuentas los riesgos que estos corrían para 
hacerse reembolsar los mismos, llegamos a la conclusión que no fueron 
tan elevado; por tanto ellos fueron juzagados por una de sus propias 

16.	Bizzarri p. 42.
17.	Ver Bizzarri nota 245, p. 42.
18.	Monsalvo Antón, J. Ma, Teoría y evolución de un conflicto social. El antisemitismo en la 

Corona de Castilla en la Baja Edad Media, Madrid, siglo XXI, 1985.
	 ——, “El enclave infiel: el ideario del otro judío en la cultura occidental durante los 

siglos XI al XIII y su difusión en Castilla”, Los caminos de la exclusión en la sociedad 
medieval: pecado, delito y represión, Actas de la XXII Semana de Estudios Medievales, 
Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 2012, p. 171. 

Ver también:
	 Franco Silva A., y Tallafigo M.R., “Un testimonio de la crisis de la sociedad feudal en 

els siglo XIV: El Rimado de Palacio de Pedro López de Ayala”, Hispania, 49(1981), 
pp. 485-514.

	 Strong, E. B., “The Rimado de Palacio: López de Ayala’s Satire of Merchant class”, 
Romanstisches Jahrbuch, 30(1978), pp. 249-253.



RICA AMRÁN

98

características, “la avaricia19. Estamos ante el estereotipo del judío, que 
como bien dice José María Monsalvo Antón “es el usurero que ahoga las 
economía de los pobres cristianos”20 

Creemos que esa es la intención por la cual Ayala trae a colación 
dichos calificativos pero no vemos, en estas coplas, una crítica a nivel de 
su religiosidad. 

Queda olvidado de señalar, en estos versos, que una de las pocas 
funciones que podía realizar la minoría era la del préstamo, de la cual 
los judíos empezaron a ocuparse, dada la prohibición eclesiástica que 
pesaba sobre los cristianos pero que poco a poco, desde el siglo X, tras el 
pago de una multa tanto en las repúblicas italianas como en el condado 
de Cataluña, empezó a ser permitida21. Sin embargo en Castilla, sumida 
todavía en plena Reconquista, los cristianos participaron en esta ocupa-
ción con posterioridad, podemos presuponer que hacia el siglo XIII22.

A estas reflexiones, debemos añadir las acusaciones de deicidio y 
crimen ritual que pululaban sobre la minoría en Europa, recogidas en 
cierta forma por Las Partidas a mediados del siglo XIII y que pasarían a 
ser una de las más frecuentes que pesaban contra ella a partir de enton-
ces, a pesar de que su procedencia era externa a Castilla23. La minoría 
peninsular no había vivido lo que sus correligionarios en las zonas euro-
peas habían sufrido, en las que persecuciones, matanzas y expulsiones se 
fueron sucediendo durante largos periodos, en ocasiones cercanos en el 

19.	Amrán, R., “L’antijudaïsme aux XIVe et XVe siècles: l’utilisation de l’eau”, The 16th 
Symposium of the Mediävistenverband Water in Medieval Culture, Berne, Berne Univestiy-
De Gruyter, 2017, pp. 386.-394 (Colloque international, University of Berna, 22-25 
march 2015)

20.	Monsalvo Antón, J. Ma., “Mentalidad antijudía en la Castilla medieval”, Xudeus e 
conversos, ed. de C. Barros, I, p. 47. 

21.	Amrán, R., Ceuta y el mundo cristiano mediterráneo durante los siglos XII y XIII, Ceuta, 
Ayuntamiento de Ceuta, Concejalía de Cultura, 1986.

	 ——, “Acercamiento a la historia económica de Ceuta, siglos XII y XIII”, Madrid, 
UNED, 1987, p. 221-230 (Actes du Congrès International « El estrecho de Gibraltar », 
Madrid, Universidad Nacional de Educación a Distancia, nov. 1987).

22.	Se hace alusión a la “usura” no sólo cuando se habla de los préstamos a interés sino 
también a todo tipo de actividad relacionada con el comercio.

23.	Amrán, R., L’antijudaïsme, p. 390



LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA

99

tiempo a las cruzadas, tanto aquellas que llegaron a Tierra Santa como 
las que no lo hicieron24.

 Directamente ligado con estos versos, serán los 250 y 251, referidos 
a la comunidad judía, en general, haciendo hincapié en la usura, como 
si esta fuera la única actividad que realizaban:

E dizen luego al rey: “por cierto, vos tenedes
judíos servidores e merced les faredes,
ca vos pujan las rentas por çima las paredes,
otorgádgelas, señor, que buen recabdo avredes”

“Señor”, dizen judíos, “serviçio vos faremos:
tres cuentos más que antaño por ellas vos daremos,
e buenos fiadores llanos vos prometemos,
con estas condiciones que scriptas vos traémos25…

Siguiendo en esta tonalidad, en los 254, da ejemplos específicos de 
dicho comportamiento corrupto, común a toda la minoría castellana:

E después désto llegan don Abrahen e don Simuel
Con sus dulçes palabras que vos paresçen miel,
e fazen una puja sobre los de Israel,
que monta en todo el regno cuanto e medio de fiel26…

 Los dos personajes que cita, no son ficticios, Abraham Abenzercer27 
y Samuel ha-Levy, el primero médico y el segundo tesorero de Pedro I 
de Castilla. Sobre el último de estos dos haremos alusión más tarde, por 
la importancia que le da Pedro López de Ayala en sus crónicas; aquí, 

24.	Prawer, J, The Latin Kingdom of Jerusalem :European Colonialism in the Middle Ages, 
London, Weidenfeld and Nicolson, 1973.

	 ——, The History of the Jews in the Latin Kingdom of Jerusalem, Oxford, Clarendon-
Press, Oxford, 1996. 

25.	Bizzarri, p. 43
26.	Bizzarri, p. 44
27.	Muy poco se conoce sobre este personaje, se supone que Pedro López de Ayala hace 

alusión a Abraham ibn Zarzal, médico del rey nasarí de Granada, Muhamad V que llegó 
a la corte de Pedro I, del que según la tradición no sólo se ocupó de sanarle sino también, 
por su formación de astrólogo, de predecirle el futuro. Ver entre otros autores a:

	 Amador de los Ríos, J., Historia crítica de la literatura, V, pp. 33-44, 142-148
	 Marquer, J., “ La figura de Ibn al-Jatib como consejero de Pedro I de Castilla: entre 

ficción y realidad histórica”, e-Spania, 2011.



RICA AMRÁN

100

pensamos, son simplemente el ejemplo de un mal comportamiento de 
este grupo social, donde, desde sus más destacadas figuras, intentaban 
aprovecharse de la comunidad cristiana en su propio benificio28. 

 Finalizando, en cierta forma, la “acusación” sobre dicha temática, en 
la misma línea, son los versos 261 y 262.

Tienen para esto judíos muy sabidos,
para sacar los pechos e los muchos pedidos;
non lo dexan por lágrimas que oyan nin gemidos,
demás por las esperas aparte son servidos.

E aun para esto e peor lo vi fazer,
En las rentas del rey suelen parte tener,
Por que non se les pueda el pobre defender,
De les dar lo que piden o todo lo poder29.

Como vemos, una vez más, se reitera la actividad de recaudadores de 
impuestos; según el estereotipo, fue así como consiguían manipular a los 
cristianos para llegar a sus propios fines.

Las crónicas de Pedro López de Ayala30

En la redacción de las crónicas, en las dos primeras, es decir las de 
Pedro I y Enrique II, vemos que esta fueron construidas por el canciller 

28.	J.M. Monsalvo Antón nos dice que “ser judío acabó por simbolizar al rico, al protegido 
por el poder y al ususrero” y añade, siguiendo esta reflexión. “…Por otra parte, tanto 
los temas ligados al gran tronco del ideario que podemos identificar como el tópico del 
usurero judío como los del inferior excluido…”

	 Monsalvo Antón, El enclave infiel, p. 184, 210.
29.	Bizzarri p. 45
30.	Vamos a basarnos en las crónicas de Pedro I y en la de Enrique II. Ver entre otros 

trabajos:
	 Beltrán Llavador, R., “De la crónica oficial a la bigrafía heroica: algunos episodios de 

López de Ayala y Alvar García de Santa María y su versión en el Victorial”, Actas del I 
Congreso de la AHLM, Santiago de Compostela, 2 al 6 de dicembre de 1985, ed. Vicente 
Beltrán, Barcelona, PPU, 1988, pp. 177-185. 

	 Martín, J.L., “Defensa y justificación de la dinastía Trastámara. Las crónicas de Pedro 
López de Ayala”, Espacio, Teimpo y Forma, Serie III Historia Medieval, 3(1990), 
pp. 157-180.

	 Mitre Fernández, E., “Tradición e innovación en la obra cronística del Canciller Ayala”, 
En la España medieval, XIX (1996), pp. 51-71.



LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA

101

como una unidad, en las cuales nuestro autor entabló una verdadera 
defensa de la nueva dinastía en el poder, los Trastámaras, lo que le llevó 
a luchar por todo aquello que estos intentaron y lograron realizar; el 
rechazo a Pedro I fue total, así como a todos aquellos que le apoyan. La 
meta de esta actitud fue legitimar a Enrique II, su subida al trono a pesar 
de su bastardía31.

La coronación de Enrique de Trastámara, en donde a partir de 1366 
se establecieron dos bandos bien definidos32, con dos reyes coronados, 
llevaron a nuestro autor a presentar a Pedro I como un mal rey, tirano y 
hereje, dentro y fuera de las fronteras castellanas, por lo que sublevarse 
contra el mismo quedaba automáticamente legitimado. Es por ello que 
no pone en tela de juicio el asalto a las juderías como el llevado a cabo 
en Toledo33.

Toda esta propaganda no pasó desapercibida en el bando “petrista”, 
que creemos provocó una serie de reacciones en cadena y cambios de 
actitud en su política. El propio trato que Samuel ha-Levy recibió y el 
cual vemos recordado en el Rimado, está relacionado con dicho cambio. 

Por otra parte, la descripción que sobre él realiza el cronista no es otra 
cosa sino una crítica a la propia política del rey legítimo. Uno de estos 
puntos sería la seguida sobre la minoría, especialmente sobre Samuel 
ha-Levy, en quien se había apoyado durante años, para sanear su hacien-
da, pero a quien finalmente encarcela, junto a sus familiares y a un buen 
número de amigos; el canciller señala que este hecho tuvo, como única 

	 Orduna, G. “Crónica del rey don Pedro y del rey don Enrique su hermano, hijos del rey 
don Alfonso Onceno. Unidad de estructura e intencionalidad”, Actas del IX Congreso de 
la AIH, Frankfurt, Sebastian Neumeister, Vervuert Verlag, 1989, I, pp. 255-262.

	 Nieto Soria, J. Ma, “Propaganda política y poder real en la Castilla Trastámara: una 
perspectiva de análisis”, Anuario de Estudios Medievales, 25(1995), pp. 488-515. 

	 Tate, R. B., “López de Ayala ¿historiador humanista?” Ensayos sobre historiografía 
peninsular del siglo XV, Madrid, Gredos, 1970, pp. 33-54.

31.	Crónica de Pedro I, BN Madrid, mss 13209, fols 10r-10v, 15r-15v
32.	Baer, F, Die Juden in christlichem Spaniem, Berlin, 1929-1936, II, documentos número 

177, 187, 205, 222.
	 Amrán, R., Judíos y conversos en las crónicas de los reyes de Castilla (siglos XIII al XVI), 

Madrid, Universidad Rey Juan Carlos-UPJV, 2014, pp. 61-73.
	 Valdeón Varuque, J., Judíos y conversos en la Castilla medieval, Valladolid, Ámbito, 1984.
33.	Crónica de Pedro I, fols 89v-90v.



RICA AMRÁN

102

razón, hacerse con los bienes de todos ellos, cuestión que no subraya en 
el El Rimado pero sí, como hemos dicho, en su Crónica. 

Haga lo que haga, López de Ayala no deja de recalcar que Pedro I era 
un mal rey, rodeado de malos consejeros:

…el rey mandó prender en Toledo a Don Simuel el Levi, su 
Tesorero mayor, é su privado, é del su consejo; é fueron presos 
él, é sus parientes en un dia por todo el Regno. É ovo dél el 
Rey grandes tesoros, asi luego de los que falló en Toledo, como 
despues por el tiempo. É segund se sopo por verdad, fueron 
fallados entonces a Don Simuel en Toledo ciento é sesenta e mil 
doblas, é quatro mil de plata, é ciento é veinte é cinco arcas de 
paños de oro é de seda, é otras joyas, é ochenta Moros é Moras 
é Moreznos. É ovo el Rey de sus parientes de Don Simuel tres-
cientas mil doblas; como quier que decian algunos que los que 
masque se falló en sus parientes era de las rentas é puesto en 
prision en Tarazona, é ovo grandes tormentos por saber el Rey 
dél si tenia mas tesoros; é en fin destos tormento sovo de morir. 
E fizo el Rey su Tesorero mayor á Martín Yañez de Sevilla luego 
que Don Simuel fue preso34…

La crítica sólo tiene en cuenta a Pedro, sin embargo el asalto a los 
barrios judíos, organizado por el bando enriqueño no fue enjuiciado, 
teniendo como una única reflexión el hecho evidente que la comunidad 
judía apoyaba al mal rey.

El rey Don Pedro estando en Burgos sopo como el conde Don 
Enrique, é Don Tello, é Conde de Osuna, é los otros caballeros que 
con ellos venían, eran ya entrados en Castilla, é como llegaron á 
Nájera é hicieron matar á los Judíos. E esta muerte de los Judios fizo 
facer el conde Don Enrique, porque las gentes lo facian de buena 
voluntad, é por el fecho mesmo tomaban miedo é recelo del Rey, é 
tenian con el Conde35…

Otro personaje importante de la comunidad, duramente criticado 
por López de Ayala, fue Yosef Pincho36, el cual no vemos citado en 

34.	Crónica de Pedro I, fols. 98r-99v.
35.	Cronológicamente nos situamos en el año 1366. 
Crónica de Pedro I, fols198r-199v.
36.	Yosef Pincho fue acusado de “malsín” (delator) por sus propios correligionarios, 

falleciendo poco después de la muerte de Enrique II, hacia el año 1380. 



LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA

103

El Rimado. Este judío de corte, tras las victorias de los trastámaras, fue 
el único que aceptó el cargo de tesorero, ganándose la enemistad de 
un buen número de sus correligionarios, no sabemos si por considerar 
esto una traición al rey Pedro, legítimo heredero al trono de Castilla o 
simplemente por envidiar el cargo obtenido con el nuevo soberano37.

En ninguna de las dos obras tampoco vemos reflejadas los asaltos a 
las juderías de Burgos, Toledo o Palencia, a pesar que una vez terminada 
la guerra civil, la política entamada por Enrique II sería la misma que la 
de otros reyes castellanos anteriores a su época.

Encontramos otras temáticas recuperadas en las crónicas de López de 
Ayala sobre el dicho período, tales como las predicaciones de Ferrand 
Martínez38, las persecuciones de 139139, las cuales volvemos a retomar, 
aunque los trabajamos más ampliamente hace diez años, pero que no 
aparecen en El Rimado (nos parece importante recalcar que no figuran 
en su obra poética)

Pedro López de Ayala inicia su relato con la siguiente descripción40:
En estos días llegaron a la cámara do el Consejo de los Señores 
é Caballeros é Procuradores estaba ayuntado los Judios de la 
Corte del Rey que eran alli venidos de los mas honrados del 
Regno á las rentas que se habian entonce de facer, é dixeronles 
que avian avido cartas del aljama de la cibdad de Sevilla como 
un Arcediano de Ecija en la Iglesia de Sevilla, que decian Don 
Ferrand Martínez, predicaba por plaza contra los Judios, é que 
todo el pueblo estaba movido para ser contra ellos. E que por 
quanto Don Juan Alfonso, Conde de Niebla, é Don Alvar Pérez 

Crónica de Pedro I, fols198r-199v.
37.	El punto de vista de los judíos podremos verlo en:
	 Del Valle, C., “La guerra civil entre Don Pedro el Cruel y Enrique II de Trastámara en 

obras hebreas contemporáneas”, I Congreso de Historia de Castilla La Mancha, IV(1988), 
pp. 13-14.

	 Sobre el final de Pedro I en Montiel, ver la Crónica de Pedro I, fols. 926r-930r
38.	Hemos utilizado en este trabajo un códice del siglo XVI de la Crónica de Enrique III, 

redactado evidentemente por Pedro López de Ayala, dividido de la siguiente forma: II + 
120 + II folios, en papel:

	 Crónica de Enrique III, BNE, mss.13265, fols.54r-54v. 
39.	Crónica de Enrique III, fols 54r-54v.
40.	Crónica de Enrique III, año de 1391, fol. 10v



RICA AMRÁN

104

de Guzmán, Alguacil mayor de Sevilla, hicieron azotar un ome 
que facia mal á los Judíos, todo el pueblo de Sevilla se moviera, 
é tomaran preso al Alguacil, … y la codicia del robar los judíos 
creció de cada dia y fue causa aquel arcediano de Ecija deste 
levantamiento41…

Desde su punto de vista, las dichas predicaciones de Ferrand Martínez 
comenzaron al hallarse en el trono un menor; no recoge que estas se 
realizaron, en realidad, con anterioridad, como atestiguan las protestas 
y vetos que pusieron a las mismas, Juan I y su superior jerárquico, el 
cardenal Barroso42. Cronológicamente estas explicaciones figuran 
tardíamente en las crónicas de nuestro autor:

…E el comienzo de todo este fecho é daño de los Judíos vino 
por la precicación é inducimiento que el Arcediano de Ecija, que 
estaba en Sevilla hiciera ;ca antes que el Rey don Juan finase 
avia comenzado a predicar contra los judíos; é las gentes de los 
pueblos, lo uno por tales predicaciones, lo ál por voluntad de 
robar, otrosi non aviendo miedo al rey por la edad pequeña 
que avia, é por la discordia que era entre los Señores del Regno 
por la quistion del testamento édel Consejo, ca non preciaban 
cartas del Rey, nin mandamientos suyos las ciudades nin villa 
nin Caballeros, por ende aconteció este mal segunda vemos 
contado43…

Nos interesa muy especialmente la reflexión realizada por el canciller, 
cuando señala sobre este último hecho citado:

…E todo esto fue cobdicia de robar, segund paresció, mas que 
devoción… 

En relación a todo un movimiento de las ciudades contra los judíos, 
leemos: 

…é que razón acá todas las ciudades estaban movidas para des-
troir los Judios, é que les razón por merced que quisiesen poner 
en ello algund remedio. E los del Consejo desde que vinieron la 
querella que los Judios de Sevilla les daban, enviaron á Sevilla un 

41.	Crónica de Enrique III, fols 10v-11r
42.	Amrán, R., “De Pedro Sarmiento a Martínez Siliceo: la “génesis” de los estatutos de 

limpieza de sangre”, Autour de l’Inquisition, Paris : Indigo - Université de Picardie, 2002, 
pp. 33-56.

43.	 Crónica de Enrique III, fols 54r-54v.



LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA

105

caballero de la ciudad que era venido á Madrid por procurador, é 
otro a Córdoba, é así a otras partes enviaron mensajeros é cartas 
del Rey, las mas premiosa que pudieron ser fechas en esta razón. 
E desque llegaron estos mensajeros con las cartas del Rey libradas 
del Consejo á Sevilla, é Córdoba é otros logares, asosegose el 
fecho, pero poco, ca las gentes estaban muy levantadas é non 
avian miedo de ninguno e la cobdicia de robar a los Judios crecía 
cada dia44…

Pedro López de Ayala intenta convencernos de que el rey desplegó a 
sus hombres, pero el populacho sólo deseaba hacerse con los bienes de 
los dichos judíos. La consecuencia, como sabemos, fue la destrución de 
la gran mayoría de las zonas en donde habitaban estos, empezando por 
la de Sevilla y culpando de las mismas a Ferrand Martínez como único 
causante de la tragedia45.

…E fue causa aquel Arcediano de Écija deste levantamiento con-
tra los Judios de Castilla; é perdieronse por este levantamiento 
en este tiempo las aljamas de los Judios de Sevilla, é Córdoba, 
é Burgos, é Toledo, é Logroño é otras muchas del Regno; é en 
Aragon, las de Barcelona e Valencia, é otras muchas; é los que 
escaparon quedaron muy pobres, dando muy grandes dádivas á 
los Señores por ser guardados de tan grand tribulacion46… 

Punto importante que Pedro López de Ayala señala es el deterioro 
y empobrecimiento de las juderías de Castilla, debido a la desaparición 
de un número considerable de población, la cual pagaba, en pechos, 
grandes sumas al monarca. El canciller se siente más preocupado por 
los problemas económicos provocados que por la conversión de los mis-
mos, así como por la emigración de algunos; tampoco parece importarle 
el hecho del acercamiento al cristianismo de un contingente importante 
de individuos (ni se inquieta por el asesinato de algunos). Como sabe-
mos, los resultados inmediatos fueron, los asaltos a las juderías de Sevilla 

44.	Crónica de Enrique III, fol.11r.
45.	Este capítulo los inicia Pedro López de Ayala de la siguiente manera:
	 “En estos dias llegaron á la cámara do el Consejo de los Señores é Caballeros é 

Procuradores estaba ayuntado los Judíos de la Corte del Rey que eran alli venidos de los 
mas honrados del Regno á las rentas…”

46.	Crónica de Enrique III, fol. 11r.



RICA AMRÁN

106

(6 de junio de 1391)47, que se propagaron por toda Andalucía y con 
posterioridad a la corona de Aragón: Valencia (9/7/1391) y Barcelona 
(5/8/1391).

Conclusiones

Como ya señalamos hace diez años, los judíos fueron un tema mar-
ginal en la obra de Pedro López de Ayala, haciendo alusión a los mismos 
como “contrapropaganda”, en su lucha por defender a los trastámaras 
“contra vientos y mareas”. 

Por tanto los judíos, al encontrarse en el bando petrista, es decir 
en el del rey legítimo, se conviertieron en blanco de todas las críticas, 
defendiendo el canciller a la dicha comunidad únicamente en el caso de 
Samuel ha-Levi y su familia, cuando estos, después de haber prestado 
servicios al monarca, caen en Amran desgracia y son perseguidos a muerte 
por Pedro; el cronista tiene un fin, el de acusar a este último de codicia, 
de ser un mal rey, un tirano, que se rodea de viles consejeros.

La instrumentalización de la propaganda antijudía sirve para rea-
firmar en el trono castellano a Enrique II y asegurar a este la ayuda 
popular. Pedro López de Ayala toma parte activa, tanto como caballero 
que como hombre de letras.

Si en las crónicas la meta es legitimar a la dinastía de los Trastámara 
y el bien que este cambio provocó a la corona de Castilla, en El Rimado 
dicha meta se detecta de forma menos aparente. En esta última obra la 
crítica viene de la mano de la decepción que después de cuarenta años el 
canciller percibe, en donde el rechazo a la minoría, como a los diferentes 
estamentos castellanos, muestran la amargura que tiñe las palabras de 
su autor, en su vejez cuando todas los objetivos por los que ha luchado 
no han sido alcanzados, sobre todo en lo tocante al Cisma, tema espe-
cialmente sensible. Por tanto pensamos que este Rimado es más una 
confesión íntima donde él expone sus propios logros y desgracias (que 

47.	 Aunque en la documentación hebrea se habla siempre del 4 de junio. 
	 Amrán, R., “La historia de los judíos en Sefarad según las crónicas hebreas medievales: 

‘críticas’ y ‘autocríticas’ de quince siglos de coexistencia”, Derekh judaica urbinatensia, 
Libera Universitá Degli Studi Di Urbino, Facoltá di Lingue e Letterature Straniere, 
Centro di Studi di Cultura Ebraica, Italia, 1 (2003), p.  84-96



LA MINORÍA JUDÍA EN EL RIMADO DE PALACIO Y EN LAS CRÓNICAS DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA

107

no son otros que los de los Trastámara), de un hombre ya alejado de la 
corte, el cual realiza un examen de conciencia.

El canciller, cuando “pone en orden” el dicho Rimado, sabe que el 
final de su vida no está muy lejos y que pronto deberá rendir cuantas a 
su Creador.





109

LOS DICHOS DE SABIOS DE JACOBO ZADIQUE DE UCLÉS 
Y EL RIMADO DE PALACIO DE PERO LÓPEZ DE AYALA: 

DOS TRATADOS PARA ENRIQUE III

Hugo O. Bizzarri
Université de Fribourg

Dos consejeros de Enrique III

La inesperada muerte de Juan I, el 9 de octubre de 1390, empujó 
al aún joven Enrique III al poder. Se iniciaba así un nuevo período 
de regencia, cuando aún no había sido olvidado el que sufrió el rey 
Alfonso XI entre 1312 y 13251. En el consejo de regencia del joven rey 
trastámara participaron dos personajes que tuvieron lazos comunes po-
líticos e intelectuales, aunque ambos desarrollaron personalidades bien 
diferentes: Lorenzo Suárez de Figueroa y Pero López de Ayala.

El primero se incorporó a la política oficialmente en 1387, cuando fue 
nombrado Maestre de la Orden de Santiago. Si antes tuvo participación 
política, debió de ser menor, pues no se halla mencionada en crónicas de 

1.	 Este período aparece como un tenebroso recuerdo en los nobles cuando tuvieron que 
decidir la forma de gobierno del reino durante la minoridad de Enrique III: “Otrosi 
decian que poner tutores e regidores al rey era muy grand peligro, segund las condiciones 
de los regnos de Castilla e de Leon, ca en tiempo de las tutorias del rey don Alfonso, 
fueron tutores los infantes don Enrique, e don Juan, e don Pedro, e don Filipe, e don 
Juan, fijo del infante don Manuel, e ficieron muy grandes sinrazones, e muertes, e robos 
en el regno, por lo qual grand tiempo lacero el regno, fasta que el rey ovo edad de catorce 
años, que tomo su regimiento e cesaron las tutorias” Pero López de Ayala, Crónicas. Ed. 
Martín, J.-L., Barcelona, Planeta, 1991, Enrique III, año I [1390], cap. 3, p. 705.



HUGO O. BIZZARRI

110

la época2. Pero López de Ayala por entonces poseía una larga experiencia 
política. Iniciado en la política desde joven en la corte de Pedro I, en 
1366 desertó de las filas del hijo legítimo de Alfonso XI para unirse a las 
del insurrecto Enrique II. Logró hacerse un renombre dentro del nuevo 
régimen siendo útil a la administración3. Ambos fueron muy apreciados 
por el rey Enrique III, lo que les valió buenas recompensas: Suárez de 
Figueroa recibió el 26 de febrero de 1394 el señorío de Feria, Zafra y 
Tapia, mientras que Pero López de Ayala obtuvo el 15 de diciembre 
de ese mismo año la confirmación del señorío de Salvatierra y Álava4. 
Ambos venían de esa baja nobleza que tuvo que inventarse sus orígenes 
para darle lustre a su linaje: Suárez de Figueroa remitió a una leyenda del 
año 788 en que dos jóvenes liberan a unas doncellas de manos del rey 
moro Abderramán I; López de Ayala retrotrae la suya al legendario don 
Vela5. Sin embargo, Suárez de Figueroa, como Maestre de la Orden de 
Santiago, tuvo más bien un perfil militar; mientras que López de Ayala, 
aunque no dejó de poner su espada al servicio de los monarcas, fue un 
gran intelectual, uno de los introductores del Humanismo en Castilla 
y embajador ante la corte papal de Aviñón. Dos personalidades bien 

2.	 Sobre la vida de Suárez de Figueroa, véase Rodríguez Amaya, E., “Don Lorenzo Suárez 
de Figueroa: Maestre de Santiago”, en Revista de Estudios Extremeños, 5 n° 3-4 (1949), 
pp. 493-559; Figueroa y Melgar, A. de, “Los Suárez de Figueroa, de Feria y Zafra”, en 
Revista de Estudios Extremeños, 30 n° 3 (1974), pp. 493-524; Carlos Rubio Masa, J., 
“Los Suárez de Figueroa. Memorial de linaje de la casa de Feria”, en Intramuros. XXV 
años del Instituto Suárez de Figueroa, Zafra, Instituto de Enseñanza Secundaria ‘Suárez 
de Figueroa’, 1995, pp. 27-44 y Bizzarri, H. O., (ed.), Jacobo Zadique de Uclés, Dichos 
de sabios, San Millán de la Cogolla, CiLengua, 2019, pp. 14-23.

3.	 La bibliografía sobre la vida de López de Ayala es abundante; remito sólo a algunas: 
Floranes, R., “Vida literaria del Canciller Mayor de Castilla, D. Pero López de Ayala, 
restaurador de las letras en Castilla”, en Colección de documentos inéditos para la historia 
de España, Madrid, Imprenta de la Viuda de Calero, 1851, XIX y XX; Suárez Fernández, 
L., El Canciller Pedro López de Ayala y su tiempo (1332-1407), Álava, Diputación Foral 
de Álava-Consejo de Cultura, 1962 y López de Ulibarri, F., (coord.), El linaje del 
Canciller Ayala, Álava, Diputación Foral de Álava, 2007; Suárez Fernández, L., “Don 
Pero López de Ayala. Un alavés clave de tres reinados”, en Amran, R. (coord.), Autour 
Pedro López de Ayala, París, Indigo, 2009, pp. 9-109.

4.	 Mazo Romero, F., “Los Suárez de Figueroa y el señorío de Feria”, en Historia, 
Instituciones, Documentos, 1 (1974), pp. 111-164; Suárez Bilbao, F., Enrique III (1390-
1406), Palencia, Editorial La Olmeda, 1994, p. 103.

5.	 Contreras y López de Ayala, J., Marqués de Lozoya, Introducción a la biografía del 
Canciller Ayala, Bilbao, 1972.



LOS DICHOS DE SABIOS DE J.  ZADIQUE DE UCLÉS Y EL RIMADO DE PALACIO DE P.  LÓPEZ DE AYALA

111

distintas que iban a estar unidas por las circunstancias políticas de fines 
del siglo XIV.

Posiblemente ambos personajes participaron de las cortes de 
Guadalajara del año 1390, en las que el rey Juan I expresó su deseo de 
abdicar en favor de su hijo, conservando para sí las ciudades de Sevilla 
y Córdoba, el obispado de Jaén, el reino de Murcia y el señorío de 
Vizcaya6. López de Ayala, que relata este episodio, señala de manera 
general que “[…] fueron ayuntados por su mandado todos los grandes 
señores e perlados e cavalleros del regno”7. El consejo se expresó con 
unanimidad: “E ellos le dixeron, aquellos de quien esta razon el fiara 
e quales el fablara este fecho, que todos eran de vn acuerdo, ssi la su 
merçed era, que esto que les auia dicho que queria fazer, que les parescia 
que en ninguna manera non lo deuia fazer”8.

Tal vez ambos hayan estado en Madrid cuando se trató la forma en 
que se debía gobernar el reino: “E desque los maestres de Santiago e de 
Calatrava, e algunos cavalleros e procuradores de cibdades fueron llega-
dos a Madrid, do estaba el rey don Enrique, que nuevamente regnaba, 
quisieran fablar en la manera del regimiento del regno”9. Posiblemente 
Ayala estuviera entre esos “cavalleros” que acudieron10.

Ayala inserta en su crónica el parlamento de Suárez de Figueroa del 
año 1394, cuando el Maestre se puso a disposición del rey ante la avan-
zada morisca en respuesta al suicidio místico del Maestre de Alcántara, 
Martín Yáñez de Barbudo:

Estando el rey en Sancta Maria de Pelayos, llego a el el maestre 
de Santiago, e fablo con el delante del su consejo, diciendole asi:

6.	 López de Ayala, P., Crónica del rey don Juan Primero. Ed. Ferro, J. N., Buenos Aires, 
Secrit, 2009, año XII [1390], cap. 1.

7.	 López de Ayala, Crónica del rey don Juan Primero, año XII [1390], cap. 1, p. 307.
8.	 López de Ayala, Crónica del rey don Juan Primero, año XII [1390], cap. 2, p. 310.
9.	 López de Ayala, Crónicas, Enrique III, año I [1390], cap. 1, pp. 699-700.
10.	Este episodio se vio envuelto en lo que Pero López de Ayala llamó la Quistión del 

testamento; véase Suárez Fernández, L., Historia del reinado de Juan I de Castilla, Madrid, 
Universidad Autónoma de Madrid, 1977; idem, “Problemas políticos en la minoridad 
de Enrique III”, en Hispania, 47 (1952), pp. 163-231; Montes Romero Camacho, I., 
“La polémica del testamento de Juan I de Castilla y sus implicaciones sevillanas”, en 
Historia, Instituciones, Documentos, 25 (1998), pp. 435-472.



HUGO O. BIZZARRI

112

—Señor, yo estando en mi villa de Ocaña, sope nuevas como el 
maestre de Alcantara entrara en el regno de Granada, e que era 
muerto; e dicenme que los moros estan despues aca todos apercevi-
dos, e non se sabe que querran fazer. E por tanto, señor, yo so venido 
aqui a la vuestra merced a vos decir lo que paresce que vos debedes 
facer, e es esto: Vos, señor, lo primero, mostrad al rey de Granada 
que como quier quel maestre de Alcantara haya fecho esto con pe-
queño consejo e con mal recabdo, e sin vuestra licencia, empero que 
vos debedes guardar vuestra tierra, que moro ninguno non se atreva 
a vos. E enviad vuestras cartas a todos los vuestros vasallos e natu-
rales, que luego vistas las dichas cartas sean apercevidos, e vengan a 
vos los que tienen tierra de vuestra merced. Ca como quier, señor, 
que vos dicen quel duque de Benavente, e el conde don Alfonso, e 
el conde don Pedro, e otros estan malcontentos de vuestra corte, 
empero non puedo pensar que viendovos con menester de guerra 
de moros, ninguno dellos vos fallezca. E vos, señor, id para Toledo, 
e mandad al arzobispo e a mi que vayamos luego a Villa Real, e nos 
ayuntemos con el maestre de Calatrava, que esta mas adelante: e 
pornemos grand esfuerzo en toda aquella tierra del Andalucia. Ca 
sed cierto, señor, que es mucho menester; que perdieron en esta 
cavalgada muchos almocadenes e almogabares, de buenos omes de 
guerra, e esta la tierra muy espantada. E, señor, por mi vos digo, lo 
uno por ser fechura del rey vuestro padre e vuestra, e por la carga 
que tengo de la casa de Santiago que vos entiendo de vos servir 
bien e lealmente en esta guerra, si la ovieredes; empero si el rey de 
Granada quisiere guardar las treguas que avedes en uno, mi consejo 
es que vos las guardedes; ca entiendo que despues que llegaredes a 
Toledo, fasta seis dias u ocho a mas tardar, lo sabredes. Otrosi yo me 
vere con el marques de Villena, e fare todo mi poder por la traer a 
vos, que este presto para lo que cumpliere a vuestro servicio11.

El pasaje es un documento único, pues nos permite tener de viva voz 
la opinión del Maestre sobre este delicado asunto. Suárez de Figueroa 
se presentó voluntariamente ante el rey para expresarle su total dispo-
sición. Es ante todo un discurso que explicita su fidelidad al monarca. 
El Maestre estaba dispuesto a apoyarlo en toda acción bélica, pero su 
consejo prioritario fue el de evitar la guerra. Aunque hombre de acción, 
consideraba que la paz era lo más beneficioso para el reino.

11.	López de Ayala, Crónicas, Enrique III, año IV (1394), cap. 12, pp. 855-856.



LOS DICHOS DE SABIOS DE J.  ZADIQUE DE UCLÉS Y EL RIMADO DE PALACIO DE P.  LÓPEZ DE AYALA

113

La producción literaria de Suárez de Figueroa fue escasa; no podría 
esperarse otra cosa de un miembro de la Orden de Santiago. En sí, el 
Maestre fue más un promotor de obras que un creador. Promovió dos 
Establecimientos de la Orden, el de Uclés 1395 y Mérida 1403, en los 
que dictó varias e importantes disposiciones12. Tal vez la más importante 
haya sido la de obligar a los ‘freiles’ a entregar sus bienes a la Orden, 
siguiendo el postulado de “vivir sin proprio”.

Pero su obra más destacada fueron unos Dichos de sabios que ordenó 
traducir del catalán a su médico, Jacobo Zadique de Uclés13. La obra fue 
terminada el 28 de julio de 1402, según indica el manuscrito escurialen-
se b.II.19 (fol. 156r):

Cunpliose de romançar. Escriví en veinte y ocho días de julio, 
año del naçimiento de Nuestro Sennor Ihesu Chripto de mil e 
quatro çientos e dos años, en la villa de Ucles, lugar del dicho 
señor maestre.

Este tratado sapiencial posee un prólogo y siete capítulos. Cada uno 
de ellos consiste en una sucesión de sentencias y refranes con un precario 
hilo temático, a pesar de que los títulos de cada apartado propongan una 
unidad temática. No sabemos, por otra parte, cómo le llegó esta obra a 
Lorenzo Suárez de Figueroa. Tampoco contamos con la versión catalana 
original que dice haber traducido. Lo cierto es que el Maestre quedó 
impactado por las sentencias de esta obra y, por tanto, pidió a su médico 
que la tradujese del catalán al castellano14.

12.	Carrasco García, G., “Un modelo monárquico legislativo y jurídico para la Orden de 
Santiago. El maestre Lorenzo Suárez de Figueroa y los establecimientos de Uclés (1395) 
y Mérida (1403)”, en Espacio, Tiempo y Forma. Serie III, Historia Medieval, 24 (2011), 
pp. 13-67.

13.	Traté sobre esta obra en dos ocasiones. Al comienzo pensé que era una colección para 
uso interno de la Orden. Posteriormente advertí que ella estaba orientada al monarca 
y así lo rectifiqué en un segundo trabajo; véase Bizzarri, H. O., “Los Dichos de sabios 
de Jacobo Zadique de Uclés y la formación espiritual de los caballeros de la Orden de 
Santiago”, en Literatura y ficcción: ‘estorias’, aventuras y poesía en la Edad Media, Haro 
Cortés, M. (ed.), Valencia, Universidad de Valencia 2015, vol. I, pp. 353-363; idem, 
“Una colección sapiencial para Enrique III: los Dichos de sabios de Jacobo Zadique de 
Uclés”, en Aliento. La sagesse en base de données. Sources, circulation, apropriation, Ortola, 
M.-S. (coord.), Lorraine, PUN-Éditions Universitaires de Lorraine, 2018, pp. 307-319.

14.	Para todo esto, remito a la introducción de Bizzarri (ed.), Jacobo Zadique de Uclés, 
Dichos de sabios, pp. 13-59.



HUGO O. BIZZARRI

114

La obra literaria de Pero López de Ayala es más amplia y variada. 
Como historiador redactó la Crónica de Pedro I y la de los tres primeros 
reyes trastámaras15; como humanista tradujo obras de enlace romano 
como las Décadas de Tito Livio y la Caída de Príncipes de Boccaccio; su 
espíritu religioso se expresó en sus traducciones del Libro de Job y de los 
Moralia de San Gregorio; fue, además, un respetadísimo poeta, según se 
lo menciona en el Cancionero de Baena. Su obra poética más importante 
es el Rimado de palacio, extensa composición que, al contrario de los 
Dichos de Zadique de Uclés, tuvo una larga elaboración. La obra reúne 
poemas compuestos por el canciller durante cuarenta años16. Ella en-
sambla composiciones que hablan sobre el poder temporal y los estados 
del mundo, el poder papal y la crisis del Cisma y reflexiona sobre la 
figura de Job a través del tamiz de los Moralia de San Gregorio17. En sí, 
la obra es una síntesis de sus preocupaciones políticas y espirituales, a la 
que se dedicó Ayala en sus años finales, en su residencia de San Miguel 
del Monte18.

15.	La Crónica de Pedro I fue redactada bajo dominación trastámara y desplazó a otras 
crónicas petristas; véase Deyermond, A. D., “La historiografía trastámara: ¿una 
cuarentena de obras perdidas?”, en Estudios en Homenaje a don Claudio Sánchez 
Albornoz en sus noventa años, Buenos Aires, CHE, 1986, vol. IV, pp. 161-193; Conde, 
J. C., “Una lanza por la existencia de una historiografía petrista sojuzgada: ecos y rastros 
en la historiografía del cuatrocientos castellano”, en Actas del VI Congreso Internacional 
de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, Lucía Megías, J. M. (ed.), Alcalá de 
Henares, Universidad de Alcalá, 1997, vol. I, pp. 511-522.

16.	Kinkade, R., “On Dating the Rimado de palacio”, en Kentucky Romance Quaterly, 18 
N° 1 (1971), pp. 17-36; García, M., “El Rimado de palacio de Pero López de Ayala: 
datos para la historia del texto”, en Actas del V Congreso de la Asociación Internacional 
de Hispanistas (Burdeos, 2-8 de septiembre de 1974), Chevalier, M., Perez, J. y Salomon, 
N. (eds.), Burdeos, Universidad de Burdeos, 1977, vol. I, pp. 401-406; Coy, J. L., “Los 
estadios redaccionales del Rimado de palacio”, en Studia Philologica Salmanticensia, 3 
(1978), pp. 86-108; Orduna, G., “La redacción última del Rimado de palacio. Ensayo de 
interpretación de su estructura referida al plan final y articulación temática”, en Aspetti e 
problemi de la letterature iberiche. Studi offerti a Franco Meregalli, Bellini, G. (ed.), Roma, 
Bulzoni, 1981, pp. 273-285.

17.	En mi edición del poema, he destacado los vínculos de esta obra con tradiciones 
ultrapirenaicas; véase López de Ayala, P., Rimado de palacio. Ed. Bizzarri, H. O., 
Barcelona, Galaxia Gutenberg, 2012, pp. 356-371.

18.	Para la trayectoria intelectual de Ayala, remito al libro de García, M., Obra y personalidad 
del Canciller Ayala, Madrid, Alhambra, 1982.



LOS DICHOS DE SABIOS DE J.  ZADIQUE DE UCLÉS Y EL RIMADO DE PALACIO DE P.  LÓPEZ DE AYALA

115

Evidentemente, estamos ante dos personalidades bien diferentes y no 
se trata aquí de comparar el valor literario de ambas obras. Los Dichos 
de sabios que patrocinó Suárez de Figueroa se enlazan con una tradición 
sapiencial de neto corte humanista: mezcla sentencias bíblicas y antiguas 
con refranes populares; el Rimado de palacio se enlaza también con la 
corriente sapiencial19, pero la obra tiene raíces mucho más amplias (la 
tradición de los états du monde, la literatura cismática, los manuales de 
confesión, etc.). Tratándose de dos personajes que estuvieron en el con-
sejo del rey Enrique III y que pertenecieron al mismo bando político, 
sus obras poseen ciertos puntos en común que es necesario relevar para 
destacar sus coincidencias y discordancias.

Prólogos e intencionalidad de las obras

El prólogo de los Dichos de sabios ofrece los elementos más importan-
tes de la obra para su intepretación:

[C]omo el muy noble e preçiado nuestro señor don Lorenço 
Suarez de Figueroa, por la graçia de Dios Maestre de la cavalleria 
de Santiago, fallase este libro en lenguaje de catalueña e viese e 
le plaziesen las nobles autoridades que en el son, asi en la çiençia 
como en la vergüeña, como en la paçiençia, como en fecho de 
armas e de cavalleria, e como deven usar los señores con sus va-
sallos e servidores, e los vasallos e servidores con sus señores, e 
con otras nobles e muy preçiadas costunbres que en el se tratasen 
provandolas de las Santas Escripturas, e de los Evangelios, e de 
los filosofos, e de los doctores, e de los saçerdotes e profetas, e pa-
labras de santos padres e reyes, e probervios antiguos, e dichos de 
nobles e de grandes cavalleros. Mando a mi don Jacob Çadique 
de Hucles su criado e su fisico que lo romançase en el nuestro 
lenguage castellano. Et al su señorio e mandado, con la reve-
rençia devida obedesçiendo, romançelo en la manera siguiente, 
el qual parti en siete partidas (pág. 75).

Como era tan frecuente en los tratados sapienciales, en el prólogo se 
alude a la historia de la colección: no se indica dónde Lorenzo Suárez 

19.	Sears, L., “The Rimado de palacio and the De regimine principum Tradition of the Middle 
Age”, en Hispanic Review, 20 N° 1 (1952), pp. 1-27; Rubio, F., “De regimine principum, 
de Egidio Romano, en la literatura castellana de la Edad Media”, en La Ciudad de Dios, 
178 N° 1 (1960), pp. 32-71.



HUGO O. BIZZARRI

116

de Figueroa encontró esta obra escrita en catalán; pero, impactado por 
ella, ordenó a su médico que la tradujese. Le interesaron “las nobles 
autoridades” que tratan aspectos morales, la relación de los señores con 
sus vasallos, y el “fecho de armas e de cavalleria”. La moral y la ética 
caballeresca eran dos aspectos que necesariamente deberían interesar a 
un Maestre de la Orden de Santiago.

El Rimado de palacio sigue la tradición retórica de los poemas en cua-
derna vía, herederos de la escuela del ‘Mester de clerecía’ que se desarrolló 
en el siglo XIII20. Veinte primeras coplas sirven de prólogo a la obra antes 
de comenzar con la ‘Confesión rimada’. En ella se mezclan una introduc-
ción a todo el poema (las seis primeras coplas) con la introducción a la 
‘Confesión rimada’ en la que Ayala se confiesa como pecador.

Los poemas en cuaderna vía solían colocar unas coplas inciales en 
las que se anunciaba el tema; el autor hacía allí su aparición en primera 
persona y, en los poemas de carácter religioso, elevaba una plegaria a 
Dios para que le permitiera realizar su empresa. Este es el propósito de 
las primeras seis coplas del Rimado:

En el nombre de Dios, que es Uno, Trinidat,
Padre, Fijo, Espiritu Santo en sinple unidat,
eguales en gloria, eternal majestat,
e los tres ayuntados en la Divinidat.

El Padre non es fecho, nin de otro engendrado,
nin por otra materia de ninguno criado,
engendrado d’El fijo, su solo muy amado,
de los dos el Espiritu proçede inflamado.

Es alta teologia, sçiençia muy escura,
los señores maestros de la Santa Escriptura
lo pueden declarar, ca lo tienen en cura;
yo podria como sinple errar por aventura.

20.	Rico, F., “La clerecía del mester”, en Hispanic Review, 53 N° 1 (1985), pp. 1-23 y 
53 N° 2 (1985), pp. 127-150; Alvar, C. y Gómez Moreno, Á., La poesía épica y de 
clerecía medievales, Madrid, Taurus, 1990, pp. 74-98; Gomez Redondo, F., Historia 
de la métrica medieval castellana, San Millán de la Cogolla, ciLengua, 2016, pp. 209-
274; Uría Maqua, I., Panorama crítico del mester de clerecía, Madrid, Castalia, 2000, 
pp. 15-51.



LOS DICHOS DE SABIOS DE J.  ZADIQUE DE UCLÉS Y EL RIMADO DE PALACIO DE P.  LÓPEZ DE AYALA

117

D’esta Santa Escriptura abastante creer,
en nuestra madre Eglesia firme mente tener,
quien bien asi obrare podra seguro ser,
e quien mal lo fiziere avers’ha de perder.

Aquesta Trinidat llamo con grant amor,
que me quiera valer e ser meresçedor
de ordenar mi fazienda en todo lo mejor
que a mi alma conpliere, que so muy pecador.

El pecado de Adam, nuestro padre primero,
nos trae obligado a pecar de ligero;
por ende, yo, Señor, la tu merçed espero
que Tu erez juez justo e verdadero (cc. 1-6)21.

Ayala invoca a Dios uno y trino, un concepto sólo comprensible 
por los que entienden teología. Se encomienda a Dios como pecador, 
pues él, al igual que todo ser humano, es heredero de Adán. Como des-
cendiente del primer hombre, espera la merced de Dios que lo redima 
de sus pecados. Esta introducción de Ayala no expone ni el tema de su 
extenso poema, ni su propósito. Es una introducción que conduce a la 
primera sección de la obra, la ‘Confesión rimada’.

¿Dos sistemas de valores?

Los Dichos de sabios de Jacobo Zadique de Uclés se insertan dentro 
de una tradición sapiencial que otorga poca importancia a la sucesión 
de sentencias. Ellas valen como elementos autónomos e independien-
tes, susceptibles de una lectura e interpretación. Sólo ocasionalmente 
pueden presentarse agrupadas en núcleos temáticos, pero nunca se sabe 
si ello es fruto de una voluntad del compilador o mero fenómeno de la 
transmisión de la obra. Es probable que la obra catalana que tradujo 
Zadique de Uclés no estuviera dividida en capítulos, pues el traductor 
indica en el prólogo “Et al su señorio e mandado, con la reverençia 
devida obedesçiendo, romançelo en la manera siguiente, el qual parti 
en siete partidas” (pág. 75). Da la impresión que la división en siete 
capítulos es obra del traductor.

21.	Las citas están hechas por la edición de Bizzarri.



HUGO O. BIZZARRI

118

Tampoco sabemos si los títulos que encabezan cada sección son 
fruto de Zadique de Uclés. Ellos acentúan ese carácter misceláneo de 
la colección. Véanse algunos: “La segunda partida en que tracta de la 
proeza e de los diliçios e de la verdat e de la justiçia e de obras buenas e 
nobles costunbres” (pág. 82), “La terçera partida tracta e dize que cosa es 
fortuna, e que cosa es caso, e de otras buenas costunbres de que los ome 
deven usar asi como de vertud” (pág. 87), “La quarta partida en que se 
tracta del gualardon, e del conosçimiento, e del gradesçimiento, e de 
los señores con sus servidores, e de otras buenas costunbres” (pág. 108), 
etc. Así cada sección se transforma en una miscelánea de temáticas que 
obligan al capitulador a colocar el giro “e de otras buenas costunbres”.

	 La obra comienza desarrollando el tema de la sabiduría cristiana, 
fundamental en la formación de los ‘freiles’, pues Dios es el comienzo de 
toda sabiduría22. De ahí que se inicie con un proverbio de la colección 
salomónica (Prov. 1: 7): “Dize el sabio: El comienço del saber es el temor 
de Dios” (I, 1). Los 16 primeros dichos se concentran en el tema de la 
sabiduría: cómo adquirirla, qué es, su relación con Dios. Las sentencias 
17 a 23 desarrollan un segundo tema: la vergüenza. La sentencia N° I, 
24 entrelaza los dos temas: “Dezia el santo padre Zacarias que cada uno 
devia rogar a Dios que le diese seso e vergüença, porque si non se dexase 
de fazer mal por amor de Dios, que a lo menos lo dexe de fazer por la 
vergüença de los omes”. Esto indica que Suárez de Figueroa no habla de 
las virtudes de manera independiente, sino que las considera un sistema.

En la sentencia I, 44 aparece el primero de los grandes temas de esta 
obra: la ‘comunidat’: “Dize Aristotiles quel amor de comunidat deve ser 
llamado bien divinal”. Este sentimiento de pertenencia a una comuni-
dad no es un simple sentimiento personal, sino uno de los principales 
bienes con que cuenta el ser humano.

El tema se continúa en el tratado segundo. El concepto de comuni-
dad implica una entrega a ella desinteresada: “Dize el sabio que grant 
confusion deve aver el omne bueno que por servir a la comunidat de-
manda que le paguen si non lo ha menester” (II, 12). La comunidad 
debe ser un agrupamiento de personas virtuosas: “Dize aquel grant Titus 

22.	Sobre la formación de la Orden, véase Lomax, D. W., La Orden de Santiago (1170-
1275), Madrid, CSIC, 1965; Rades y Andrada, F. de, Crónica de las Órdenes de Santiago, 
Calatrava y Alcántara, con un estudio sobre ‘La obra histórica de Rades y Andrada’ por 
Lomax, D. W., Barcelona, Ediciones el Albir, 1980.



LOS DICHOS DE SABIOS DE J.  ZADIQUE DE UCLÉS Y EL RIMADO DE PALACIO DE P.  LÓPEZ DE AYALA

119

Livius quel omne enojador e enbidioso que mucho presçia a si mesmo 
jamas non devria estar en ninguna comunidat por que todos tienpos 
llama a los otros quel veen contra si mesmo de mal fablar” (II, 2). Toda 
persona presa de un vicio destruye la comunidad y debe ser echada de 
ella. Por eso, quien la daña no puede ser considerado hombre: “E dezia 
Solebus quel omne que se non siente del bien o del mal de la comunidat 
non devia ser dicha persona, mas bestia e menos que bestia” (II, 27); 
“Dize Menalaus filosofo que omne avaro non deve morar en çibdat 
nin tener ofiçio de comunidat, ca es destruidor de todo ayuntamiento, 
e enemigo de toda verdat, e falsador de toda amistança, e amador de 
toda vileza, e arredrado de toda vergüeña e amor e bondat” (III, 19). Es 
posible que la lectura de la sentencia “Dixo Regun rey de Lidia que non 
ha cosa tan poderosa para destroir una grand comunidat como senbrar 
discordia [entre ellos]” (III, 39) despertara en el Maestre el recuerdo de 
los desacuerdos sobre la forma de regir el reino durante la minoridad de 
Enrique III. Suárez de Figueroa aboga por un gobierno fuerte, quizá por 
haber estado precedido el del rey doliente de un período de regencia: 
“Dize el sabio quel que resçibe señorio e non se siente apto a ser resçio 
e fuerte por justiçia resçibe aquel ofiçio en dapnamiento de la su anima 
e en destrimiento de la comunidat que ha de regir” (III, 51). Tal vez 
la sentencia IV, 35 justifique ese sentimiento de fidelidad que tuvo el 
Maestre hacia los reyes trastámaras: “Dize Tulio que fundamiento de 
justiçia e de prosperidat de bien comun es quel uno ande leal mente con 
el otro”. El bien común de la comunidad se basa en un lazo de fidelidad. 
El antiguo vínculo feudal se transforma en el Maestre en base de este 
nuevo concepto de gobierno.

El concepto de ‘comunidad’ no juega un papel importante en el 
pensamiento político de Pero López de Ayala23. De hecho, en sólo una 
ocasión alude a él:

Entre todas las cosas sea sienpre guardada
la grant pro comunal de la tierra lazrada,

23.	Esta nueva visión de la sociedad es de origen aristotélico y se introdujo en España 
hacia 1350 con la glosa a la obra de Egidio Romano; se desarrolló más en detalle en el 
siglo XV con la traducción del Communiloquium de Juan de Gales; véase Glosa castellana 
al ‘Regimiento de príncipes’ de Egidio Romano. Ed. Beneyto Pérez, J., Madrid, Centro de 
Estudios Políticos y Constitucionales, 2005 y Tratado de la comunidad (Biblioteca de El 
Escorial Ms. &-II-8). Ed. Ramírez, F. A., Londres, Támesis, 1988.



HUGO O. BIZZARRI

120

ca en tanto fue Roma de todos señoreada
en cuanto asi lo fizo, despues yaze abaxada (c. 286).

Ayala sigue atado al tradicional concepto de gobierno justo del rey; 
por tanto, no olvida recordar la etimología de la voz: “Este nonbre de 
rey de buen regir desçiende / […] este es el rey verdadero: tirese el otro 
dende” (c. 236ad). El canciller no asume ese concepto solidario de co-
munidad, sino que sigue atado a la vieja idea de organización corporati-
va del reino. Toda la sociedad depende del rey y lo que pase en la parte 
más alta de esta pirámide se siente en todo el resto del reino:

Esta el mundo en quexa e en tribulaçion,
los nuestros regidores son d’ello ocasion,
e assi cresçen los males muchos ademas son,
ca cobdiçia les çiega todo su coraçon.

Los fisicos lo dizen, si bien me viene emiente,
si la cabeça duele, todo el cuerpo es doliente,
e agora, ¡mal pecado!, hoy es este açidente,
ca nuestro mayoral en todo mal se siente (cc. 191-192).

Pero el canciller no deja de estar condicionado por los sucesos de la 
segunda mitad del siglo XIV; por tanto, fiel a la reforma trastámara24, 
otorga en sus reflexiones políticas especial espacio al consejo: “Dios les 
de buen consejo que lo quieran creer / e puedan en sus tierras justiçia 
mantener” (c. 240ab). La sabiduría del rey no consiste como en el si-
glo XIII en saber administrar justicia, sino en saber elegir sus privados:

Los reyes deven ser muy mucho avisados
de bien examinar entre los sus privados,
no amen lisonjeros nin mucho arrebatados,
si asi se engañaren ellos son los culpados.

Otrosi al consejo deven sienpre llamar
a aquellos que sopieren en tal caso fablar (cc. 289-290ab).

El tema del consejo recorre todo el Rimado de palacio25. De hecho, 
Ayala dedica una extensa sección de su poema a reseñar los consejos 

24.	Mitre Fernández, E., “Mecanismos institucionales y poder real en la Castilla de Enrique 
III”, en En la España Medieval, 4 (1980), pp. 317-328.

25.	Bizzarri, H. O., “Consejos y consejeros, según Pero López de Ayala”, e-Spania, 12 (2011), 
<https://journals.openedition.org/e-spania/20603> [consultado el 29.09.2018].



LOS DICHOS DE SABIOS DE J.  ZADIQUE DE UCLÉS Y EL RIMADO DE PALACIO DE P.  LÓPEZ DE AYALA

121

que el privado debe dar al rey (cc. 686-709), aunque el consejo más 
importante que señala a los consejeros es que nunca aconsejen a su señor 
de ir contra los bienes de la iglesia (cc. 708-709), recomendación que 
refuerza con dos exempla, la toma de Roma por Alarico (cc. 710-717) y 
el de un caballero bueno (cc. 719-723).

El tema del consejo no está ausente en los Dichos de sabios de Zadique 
de Uclés. La obra no repite la etimología agustiniana de la voz ‘rey’, 
pero, al igual López de Ayala, considera que el funcionamiento del con-
sejo evita que el rey se transforme en un tirano: “Dezia Seneca que señal 
es quel prinçipe se faze tirano quando non se conseja con omes sabios 
e entendidos e non les es favorable” (I, 12). El tema ocupa gran parte 
del tratado quinto. Para Suárez de Figueroa el consejo es la base de todo 
accionar humano:

E dize la Escriptura que jamas non fagas cosa sin grant consejo 
e entonçe non te repentiras de cosa que por tal consejo faras 
razon, ca el consejo bien pensado te enderesçera e puesto que por 
aventura venga el contrario non te arrepentiras de lo que fecho 
avras, ca dize el enxenplo comun que mas vale errar por consejo 
de otro que açertar por si mesmo (V, 17).

El hombre debe regirse siempre por el buen consejo, pues es él el que 
lo protege de los vaivenes del destino: “Dize Seneca que a las vegadas 
la fortuna da mas favor a aquellos que fazen sus fechos sin consejo que 
aquellos que los fazen con consejo, pero por esto los aconsejados non 
deven dexar el consejo, ca la fortuna en los derreglados e inprudentes 
non dura, ca asi es como la rueda que se mueve” (V, 81). El consejo es 
un don dado por Dios y, por tanto, él es inspiración divina:

Leemos de Santo Anton que quando avia de dar consejo a 
Costantino africano enperador que todo tienpo ante que toviese 
el consejo nin lo diese orava apartado diziendo asi: ¡O mi Señor 
Jesu Christo que eres amable sobejana mente!, en aplazimiento sea 
delante Ti de enbiar dentro en mi coraçon la tu luz e la tu vertud, 
Tu que alunbras todos los omes del mundo por tal que derecho 
conplida mente yo pueda pensar, fablar e determinar e dotrinar 
este consejo que he a dar segunt la tu santa voluntat (V, 29).

Hay muchas sentencias de los Dichos de sabios que indican cómo 
debe estar conformado ese consejo. En especial, deben participar de él 
lo hombres sabios: “Leemos en el Libro de Tobias: Todo tienpo demanda 



HUGO O. BIZZARRI

122

consejo al omne sabidor, ca asi como dixo Aristotiles cada uno debe ser 
creido en su arte en lo que sabe” (V, 24). Por el contrario, aconseja alejar 
del consejo al ‘loco’: “Dize la Santa Escriptura que jamas non tomares 
consejo de omne loco que jamas non te consejara si non que fagas las 
locuras quel faria e que a el plazen” (V, 71). El consejero debe llevar 
una vida virtuosa, aunque ello no indica que la obra aluda a sacerdotes: 
“Escripto es en la Santa Escriptura que tu que as de regir a los otros o 
fazer alguna provision en las cosas avenideras, allegate a aquel que bien 
conseja, esto es, al buen omne que bive bien e virtuosa mente e que 
teme a Dios, ca el anima del omne que asi bive muchas vezes el por 
espirençia de Dios mas vee e mas sabe en las cosas avenideras e mejor 
conseja en ellas que çiento otros que por otros caminos de sçiençia uma-
nal parasen mientes grant tienpo e pensasen en ello con todo su grand 
saber e poder” (V, 31). El consejero debe ser un individuo que no esté 
implicado en el hecho que se juzga. Es lo que Suárez de Figueroa llama 
‘medianero’: “Escripto es que non quieras aver consejo con tu suegro 
sobre los desfallesçimientos de tu muger, ca todo tienpo el te dira que 
la culpa es tuya e que en todo deves fazer a su voluntat, mas demanda a 
omne medianero” (V, 37).

También Ayala en un pasaje memorable de su Rimado reflexiona 
sobre las personas que deben formar parte del consejo y aboga, en 
este caso, por un consejo de hombres especializados:

Quien non sabe la cosa nin la ovo ensayado,
non puede en el consejo ser mucho avisado,
e seria grant perigro e grant yerro provado,
si el tal al consejo oviese a ser llamado.

Seneca diz’: Las artes avrian buena ventura
si los que las saben las toviesen en cura,
ca nunca bien disputa en la Santa Escriptura
ferrero, carpintero, alfayate de costura.

Segunt diz’ Sant Gregorio, devese entremeter
cada uno en su arte e en su menester,
ca non puede un filosofo con todo su saber,
governar una nao, nin mastel le poner.

Si quisieres fer nao, busca los carpinteros,
si quisieres çamarra, busca los pellejeros,



LOS DICHOS DE SABIOS DE J.  ZADIQUE DE UCLÉS Y EL RIMADO DE PALACIO DE P.  LÓPEZ DE AYALA

123

ofiçios son partidos, caminos e senderos,
por unos van a Burgos, por otros a Zebreros (cc. 291-294).

Hay otro tema que podemos considerar común a ambos autores: la 
paz y la guerra. La colección traducida por Zadique de Uclés expone 
este tema especialmente en el tratado tercero. Suárez de Figueroa segu-
ramente no podría menos que suscribir esta sentencia:

E leemos en las estorias françesas que Felipe el grand rey de 
Françia a la ora de su muerte mando llamar a su fijo e diole 
muchas buenas dotrinas e en espeçial le dixo asi: Fijo, para 
mientes que si te viniere a tienpo de fazer batalla e la podieres 
escusar e desviar, que por cosa non la fagas, ca sabe, el mio fijo, 
que Nuestro Señor Dios da favor e se departe con aquellos que 
desvian las batallas. ¡Tanto es el mal e el peligro que dende nasçe! 
Por ende, mio fijo, las cosas que podieres dar fin con pleitesias 
non les quieras dar fin por batallas e Dios te dara por ende grand 
onra, mayor mente si te mueve su amor e la piadat de la gente 
que alli podria peresçer (III, 42).

Ello coincide con la larga reflexión que hace Ayala de los beneficios 
de la paz (cc. 520-541) cuando aconseja a los privados recomendar la 
paz al rey y la considera un don dado por Dios a los hombres. Sólo 
gracias a la paz los territorios se pueblan y el reino alcanza un desarrollo:

El rey que paz amare su regno poblaran,
los moradores del onesto enriqueçeran,
a los sus enemigos con paz espantaran,
tesoros bien ganados con esto allegaran (c. 529).

Ambas obras retoman un lugar común de las colecciones de senten-
cias y de los ‘espejos de príncipes’: el peligro que entraña para el reino la 
presencia de un rey mancebo26. Más allá del tópico literario, este debió 
de haber sido un tema que preocupó a ambos nobles, miembros del con-
sejo de regencia del joven Enrique III entre los años 1390 y 1394. Los 
Dichos de sabios poseen sólo dos sentencias que reproducen este tema. 
Ambas retoman un proverbio bíblico que califica al joven rey como una 
maldición para el reino: “Dize Salamon que maldicha es la tierra que su 
rey es niño” (IV, 25) y “Escripto es que maldicha es la tierra do regna 

26.	Tema inspirado en Eclesiastés 10: 16-17.



HUGO O. BIZZARRI

124

omne que ha condiçiones de niño e los otros prinçipes son semejantes a 
el, ca la tal tierra es perdida e desipada” (IV, 93).

Ayala también se inspira en este motivo. Parodia a un rey mancebo 
que convoca su consejo cuando se entera que su reino ha sido invadido 
por un rey vecino. El consejo del rey es, como lo propugnaba Ayala, 
un consejo profesional: acuden a él “cavalleros, doctores e prelados” (c. 
508b). Pero, como el consejo no se pone de acuerdo, la juventud del rey 
le hace apresurarse a tomar las armas:

El rey es muy mançebo e la guerra queria,
cobdiçia provar armas e ver cavalleria,
del sueldo non se acuerda, nin que le costaria,
el que le conseja guerra mejor le paresçia (c. 513).

La consecuencia de esta acción precipitada es la destrucción del rei-
no: “Todo esto la cobdiçia lo trae asi dañado, / que destruye el regno 
e finca muy robado” (c. 519ab). Por eso, a continuación el canciller 
formula una larga reflexión sobre los beneficios de la paz (cc. 520-541) 
a la que considera una herencia dada por Jesús a la humanidad:

Cuando su testamento fizo Nuestro Señor
a los sus disçipulos dixo con grant amor
“La paz mia vos dexo”, ca non avia mejor
joya que les dexe para guardar de error (c. 521).

Los Dichos de sabios y el Rimado de palacio son dos manifiestos de la 
paz. Una idea que se ajusta muy bien a la personalidad de ambos con-
sejeros y a ese nuevo momento de la administración trastámara: alejada 
de la guerra civil y mantenidos los tratados internacionales ‒en especial 
con Portugal y Francia‒, la paz se observaba en ese final del siglo XIV 
como el único modo de asegurar la prosperidad al reino. Por eso, el rey 
don Juan entre las disposiciones que dejó a su hijo encomendadas en su 
testamento mencionaba la mantención de la paz con los países vecinos27:

Otrosi mandamos que siempre guarde las ligas y amistades que 
nos avemos con el rey de Francia, e con el rey de Aragon su 
abuelo, e con el rey de Navarra, e con todos los otros reyes e 

27.	Álvarez Palenzuela, V. Á., “De la difícil colaboración al enfrentamiento: las relaciones 
castellano-portuguesas en época de Pedro López de Ayala”, en Amran, R., Autour Pedro 
López de Ayala, pp. 110-142.



LOS DICHOS DE SABIOS DE J.  ZADIQUE DE UCLÉS Y EL RIMADO DE PALACIO DE P.  LÓPEZ DE AYALA

125

principes; guardandole ellos todas las ligas y amistades, segund se 
contienen en las cartas de ligas que entre ellos e nos son28.

¿Acaso no parece resonar en estas obras el mandato del rey don Juan? 
La Dichos de sabios y el Rimado de palacio son dos obras que ofrecen un 
mismo sistema de valores, bajo dos formas expositivas diversas.

Dos obras diversas para un mismo régimen

Desde el 13 de diciembre de 1398 hasta septiembre de 1402 se ex-
tiende el período de sustracción de obediencia de la corona de Castilla 
al Papa29. Se trata de años de crisis religiosa que ni Suárez de Figueroa ni 
López de Ayala pudieron haber vivido de manera indiferente. Es muy 
posible que este momento histórico de 1402 en que el rey castellano 
decidió restituir la obediencia al Papa sea la base común que haya ins-
pirado a estos dos autores: a Suárez de Figueroa a mandar traducir una 
colección de dichos y a Pero López de Ayala a reunir sus poemas disper-
sos en una obra única. Ambos con la firme intención de manifestar su 
apoyo, espiritual ahora, al monarca. Como dije al comienzo, se trata de 
dos obras que sólo se pueden comparar desde el punto de vista temático. 
Ninguna de ellas permite entreveer el mínimo contacto. Más bien se tra-
ta de nobles con una misma ideología, uno que la explaya apropiándose 
de la obra traducida y el otro, con mayores pretensiones, crea un gran 
poema que es, en definitiva, un examen de su tiempo.

28.	López de Ayala, Crónicas, Enrique III, año II [1392], cap. 6, p. 778.
29.	Suárez Bilbao, Enrique III, pp. 191-209; Valois, N., La France et le Grand Schisme 

d’Occident, París, 1896, vol. III, pp. 69-416.





127

COLLECTION DU CENTRE D’ÉTUDES HISPANIQUES D’AMIENS 
(CEHA)

Collection fondée par Carmen Vásquez
Direction : Rica Amran

LES MINORITÉS FACE AU PROBLÈME DE LA FIDELITÉ DANS 
L’ESPAGNE DES XVE-XVIIE SIÈCLES 
Coordination de Rica Amran. Préface d’Augustin Redondo
ISBN 2-35260-096-0, 380 pages. 

REPRÉSENTATIONS DE LA RÉALITÉ EN PROSE ET EN POÉSIE 
HISPANIQUES (1906-2012) 
Coordination de Francisco Aroca et Élisabeth Delrue 
ISBN 2-35260-092-8, 380 pages. 

VOYAGEURS FRANÇAIS DANS LES AMÉRIQUES 
Coordination d’Ernesto Mächler Tobar 
ISBN 2-35260-080-4, 216 pages. 

HOMMAGE À ALEJO CARPENTIER (1904-1980) 
Coordination de Carmen Vásquez et Kevin Perromat 
ISBN 2-35260-083-9, 360 pages. 

HOMMAGE À MIGUEL HERNÁNDEZ (1910-1942) 
Coordination de Francisco Aroca et Carmen Vásquez 
ISBN 2-35260-084-7, 212 pages. 

VIOLENCE ET IDENTITÉ RELIGIEUSE DANS L’ESPAGNE DU XVE 
AU XVIIE SIÈCLES 
Coordination de Rica Amran 
ISBN 2-35260-078-2, 430 pages. 



COLLECTION DU CEHA

128

L’EXIL ESPAGNOL DANS LES AMÉRIQUES 
Coordination d’Ernesto Mächler Tobar 
ISBN 2-35260-073-1, 278 pages. 

LE ROMAN ESPAGNOL ENTRE 1880 ET 1920 : ÉTAT DES LIEUX 
Coordination d’Élisabeth Delrue 
ISBN 2-35260-062-6, 260 pages. 

AUTOUR DE L’ESPAGNE DES VALIDOS (1598-1645) 
Coordination de Christian Andrès 
ISBN 2-35260-061-8, 148 pages. 

AUTOUR DE PEDRO LÓPEZ DE AYALA 
Coordination de Rica Amran 
ISBN 2-35260-044-8, 282 pages. 

AUTOUR DE LA CELESTINA 
Coordination de Rica Amran 
ISBN 2-35260-045-6, 286 pages. 

FEMMES ET DÉMOCRATIE. Les Espagnoles dans l’espace public  
(1868-1978) 
Coordination d’Élisabeth Delrue (Université de Picardie Jules Verne) 
ISBN 2-35260-030-8, 148 pages. 

EXISTE-T-IL UNE GOUVERNANCE LINGUISTIQUE ? 
Regards sur le monde hispanique 
Actes de la journée d’études d’amiens (14.04.2006) CEHA & LESCLaP 
Coordination de Philippe Reynés 
ISBN 2-35260-023-5, 128 pages. 

UN NOM CONFISQUÉ : ÉLISÉE RECLUS ET SA VISION DES 
AMÉRIQUES 
Introduction et choix de textes d’Ernesto Mächler Tobar 
ISBN 2-35260-010-3, 194 pages. 



DÉJÀ PARUS

129

ROBERT DESNOS, LE POÈTE LIBRE
Coordination de Marie-Claire Dumas et Carmen Vásquez
ISBN 2-35260-010-3, 194 pages

ÉCRITURES DES DICTATURES / ÉCRITURE DE LA MEMOIRE 
Roberto Bolaño et Juan Gelman 
Coordination de Carmen Vásquez, Ernesto Mächler Tobar et  
Porfirio Mamani Macedo 
ISBN 2-35260-011-1, 307 pages. 

ENTRE LA PÉNINSULE IBÉRIQUE ET L’AMÉRIQUE.  
Cinq-centième anniversaire de la mort de Chritophe Colomb
Coordination de Rica amran
ISBN 2-35260-009-X, 307 pages

AUTOUR DE L’INQUISITION  
Études sur le Saint-Office 
Sous la direction de Rica Amran 
ISBN 2-914378-32-7, 210 pages. 

LA CIVILISATION EN QUESTIONS 
Actes des journées d’études de la Société des Hispanistes Français
Préface de Jacques Soubeyroux 
ISBN 2-914378-40-8, 140 pages. 

ALEJO CARPENTIER et Los pasos perdidos 
Sous la direction de Carmen Vásquez 
ISBN 2-914378-33-5, 278 pages. 

À JULIA DE BURGOS  
Anthologie poétique / Antología poetica 
Choix de poèmes et traduction de Françoise Morcillo 
Études critiques de Carmen Vásquez et de Mercedes López-Baralt 
ISBN 2-914378-45-9, 130 pages.



COLLECTION DU CEHA

130

AUTOUR DE L’ARMÉE ESPAGNOLE (1808-1839) 
Sous la direction d’Elisabeth Delrue 
ISBN 2-914378-50-5, 160 pages. 

DE JUDÍOS A JUDEOCONVERSOS 
REFLEXIONES SOBRE EL SER CONVERSO 
Rica Amran 
ISBN 2-914378-47-5. 

AUTOUR DE LOS TRABAJOS DE PERSILES Y SIGISMUNDA 
HISTORIA SEPTENTRIONAL de Miguel de Cervantes 
Études sur un roman expérimental du Siècle d’Or 
Sous la direction de Christian Andrés 
ISBN 2-914378-48-3. 

AUTOUR DE l’INDIGÉNISME 
Une approche littéraire de l’Amèrique latine 
Coordination d’Ernesto Mächler Tobar 
ISBN 978-291437-875-8, 154 p.

AUTOUR DE CHARLES QUINT ET SON EMPIRE 
Coordination de Rica Amran 
Introduction d’Augustin Redondo 
ISBN 2-914378-73-4, 220 pages. 

AUTOUR DU LIBRO DE BUEN AMOR 
Coordination de Rica Amran 
ISBN 2-914378-89-0, 253 pages. 

AUTOUR DE CHARLES QUINT. 
Textes et documents 
Coordination de Youcef El Alaoui 
ISBN 2-914378-74-2, 285 pages. 
Avec la participation de Rica Amran (Université de Picardie Jules Verne), 
Paloma Bravo (Université de Dijon), Anne Milhou (Université de Rouen) 



DÉJÀ PARUS

131

GOYA, IMAGE DE SON TEMPS. DE L’ESPAGNE DES LUMIÈRES À 
L’ESPAGNE LIBÉRALE 
Coordination d’Elisabeth Delrue 
ISBN 2-914378-91-2, 196 pages. 

LA POÉSIE DE JULIA DE BURGOS (1914-1953) 
(Actes des journées d’études internationales d’Amiens, 2005) 
Coordination de Carmen Vásquez 
Avec la collaboration de Françoise Morcillo, préface de Miguel Veyrat 
ISBN 2-914378-90-4, 190 pages.

PAROLES ET MUSIQUE DANS LE MONDE HISPANIQUE 
Coordination de Philippe Reynés et Bruce Kohler 
ISBN 2-35260-001-4, 294 pages. 

LE ROMAN PICARESQUE ESPAGNOL DU SIÈCLE D’OR 
Aspects littéraires, historiques, linguistiques et interdisciplinaires 
Sous la direction de Christian Andrès 
ISBN 2-35260-104-3, 178 pages. 

JULIO CORTÁZAR: NUEVAS EDICIONES, NUEVAS LECTURAS 
Coordination de Jean-Philippe Barnabé y Kevin Perromat 
ISBN 978-235260-124-1, 256 p.

LA NARRATIVA ESPAÑOLA (1916-1931) 
Entre historia cultural y especificidades narrativas 
Coordination de Elisabeth Delrue 
ISBN 978-35260-125-8, 226 p.

RÉCEPTIONS RÉCIPROQUES DE LA LITTÉRATURE FRANÇAISE EN 
COLOMBIE ET DE LA LITTÉRATURE COLOMBIENNE EN FRANCE 
Coordination de Catherine Heymann et Ernesto Mächler Tobar
ISBN 978-2-36783-120-6, 190 p.





ISBN : 978-2-36783-127-5

Ce livre est imprimé sur un papier écolabellisé FSC  
issu de forêts gérées durablement.




	0-pagesdetitre
	0-Intro
	1-Garcia Fernandez
	2-Paz Moro_Dacosta
	3-Valdaliso
	4-Pelaz
	6-Amran
	7-Bizzarri
	Déjà parus
	9-end



