Université de Montréal

Archives, documents, matériaux artistiques : les témoignages de la Shoah au
prisme des médiations du monde muséal

Par
Z0é Meyer
Travail dirigé par Marion Froger, Professeure agrégée
Faculté des arts et des sciences — Département d'histoire de I'art et d'études
cinématographiques

Programme de Maitrise en muséologie
Faculté des études supérieures

Travail dirigé en vue de 1’obtention du grade de
Maitre en Arts (M.A.) en muséologie
Avril 2022

© Zoé Meyer, 2022



Table des matiéres

R | 11 oo 18 ot o] o TSR P PP PR 4
A. Présentation du sujet de reCherche ... 4
B. Méthodologie et cadre thEOFIQUE.........ccooeiiiiiii s 6
C. Letémoignage comme objet de musée : définition et enjeux ........cccceevvverveieeinenne. 7

Il. Premiére partie. Appréhender, exposer, et transmettre le sensible au musée.......... 10
A. Les specificités du témoignage de la Shoah...........cccccoov i, 10

1.  Transmettre I'intranSmiSSIble .......ccuvviiiiiiiiieiiiiie e 10

2. Parler pour PabSent ........ccceiiiiiiiiiiiii e 13

3. Engager une réflexion sur les droits de 1a personne............ccocvevevevveienesesesnsnene 14
B. Lemuseée : de lieu de mémoire a milieu de MEMOITe .........ccooovvvrieieieiene i 15
1. LamémOire COMME SAVOIT ....cueieieieeesieeieeteereeieieseestestestesnesseeseeseeseeseessessessessensens 16

2. Le musée comme lieU du SOUVENIT ........ccceveiieeieieice e 20
3.  De lacommémoration a la partiCipation ............cccceeeiveeviieieiiieseese e 23
C. Comment exposer ce patrimoine Sensible ? ..., 26
1. L’exposition de type dOCUMENTAITE ........eevirieeriieiiiiiesieee et 27

2. Portraits d @XPOSTEIONS ..eeevvreiiiieiiiie st ettt sbeeestee st et e et e s e e b e e e sbe e e nbeeesneeas 30
a) Exposition permanente du Musée de I’Holocauste de Montréal...................c...... 30

b) L’exposition permanente du Mémorial de la Shoah de Paris...........cccccevvvrrennnnne 32

c) Exposition permanente du Jidisches Museum de Francfort..........c...ccccoevvvevnnnee. 34

I11.  Deuxiéme partie. Quand le témoignage fait ceuvre : vers une nouvelle dynamique

L T=T 0T 1= |1 ST 38
A. Analyse théorique d’un objet interdisciplinaire..................cccccooiniiiiienn, 38
1. Letémoignage oral : du document & I'ORUVIC........cccoveererieirieinieieeceseesee e 38

2. Propositions pour un rapprochement avec des disciplines artistiques .............c....... 41

a) Lanotion de « COrps-archive VIVaNt » .........cccccccveveiievesie e 41

b) La transmission de I’expérience par ’oralité ............ccocevvvriiiniiiinencncncscnen 43

C) Lecaractere performatifi...........ccooeiiiiiiii s 45

B. Lapratique artistique a partir des témoignages oraux de la Shoah : ’exemple de
I’ceuvre vidéo 80064 d’Artur Zmijewski et de sa présentation dans I’exposition My

Poland. On recalling and forgetting au musée d’art de Tartu (Estonie)....................... 48

1. Quand I’art dépasse des limites, quelle exposition pour 1’ultra-sensible ? .............. 49

a) Présentation de I’ceuvre et de I’eXpOSition ..........cccceveririniniiiieicces e 49

b) Rupture de I’éthique : quelles légitimations pour ’ceuvre d’art ?..........ccevvennene 52

c) Le musée comme lieu de CONIOVEISE ......c.ccveerueeieiieeiieeie et 56

2. Retracer une généalogie : la Shoah et ses témoignages dans ’art contemporain .... 61

@)  Un champ encore @ eXPIOTer........oooiiiieiicieieee e s 61
b)  Regards d’artiste, exposition d’ceuvres contemporaines sur la Shoah au

Memorial de la Shoah de Paris, 2018-2019 .........ccccoeciiiiiiciicie e 63

3. Bilan : Quels changements dans la dynamique mémorielle du musée ?.................. 66

4. Le «temps expose » : de la black box au white cube..........cccccevvevviiiiccicce e, 67



IV.  Conclusion : proposition de théorisation des différents niveaux de médiation du

10=] L0 o g FoTo TSSOSO SOURTURPRSPRN 72
BIDHOGIAPNIE ... s 75
Annexe A : les témoignages au Musée de I’Holocauste de Montréal ..., 81
Annexe B : les témoignages au Mémorial de la Shoah (Paris) ..., 82
Annexe C : Les témoignages au Jidisches Museum de Francfort..........cccccoeeveivieevsiecisciennnn, 83

Annexe D : My Poland. On recalling and forgetting, Musée d’art de Tartu (Estonie), 2015...84

Annexe E : Texte d’introduction au catalogue de 1’exposition My Poland. On recalling and
forgetting, Musée d’art de Tartu (Estonie), 2015, par la commissaire Rael Artel. ....................... 85

Annexe F : Artur Zmijewski (né en 1966), 80064, 2004, projection vidéo, couleur, son, 11
min 5s, Musée d’art contemporain de CraCoVIC. ... 86

Annexe G : Vera Frenkel (née en 1938), ...from the Transit Bar, 1992, reconstituée en 2014,
sculpture, 120 m2, structure de bar et équipements, tables et chaise, piano mécanique, plantes,
journaux, manteaux de pluie, tabourets, pancarte de bar, éclairages, tapis, 6 moniteurs vidéos,
6 laser discs, logiciel, National Gallery of Canada. ............cccccccveiviiecciiicciceceececeeee e 87

Annexe H : Esther Shalev-Gerz (née en 1948), Entre I’écoute et la parole : Derniers témoins.
Auschwitz 1945-2005, 2005, installation, 4 tables de 15m, 60 lecteurs DVD, 60 vidéos de
durées variables, de 120min a 480min, 1 triptyque vidéo couleur non sonore, 40min,
COILECTION @ DIPATTISTC. . ..ecevee ettt ettt ettt a et a et essnse st esenseeetesnans 87

Annexe H : Pam Skelton (née en 1949), Dangerous places: Ponar, 1994-1995, installation
vidéo a 7 canaux, 17 min, 4 structures en planches de bois, collection de I’artiste...................... 88

Annexe | : Tableau d’analyse d’exposition selon la méthode de Steffi de Jong ...........cccovvunnece. 89



l. Introduction

A.  Présentation du sujet de recherche

Depuis 1’adoption en 2003 de la Convention pour la sauvegarde du patrimoine culturel
immatériel (PCI) par "TUNESCO?, davantage de visibilité a été accordée a I’intangible au sein
des institutions muséales. A cet attrait pour 1’immatériel s’ajoute une préoccupation pour
I’identité et la mémoire vivante, comme en témoignent les résultats du sondage établi par ICOM
Define afin de repenser la définition du musée, en particulier au sujet de la nature de
Iinstitution®. Si cet intérét pour I’immatériel et ses domaines connexes est grandissant, c¢’est
certainement parce qu’il permet de repenser notre rapport au patrimoine, & sa conservation,
mais aussi a I’inclusion des communautés, de leurs revendications, et plus largement de
I’humain au musée.

A la croisée des études sur le PCL, la mémoire, et I’art contemporain, ce travail dirigé se
concentre plus particulierement sur le statut du témoignage oral. Issu du vivant, le musée en
conserve et en expose la trace, celle qui permet de fixer I’événement sous une forme stable et a
méme d’étre transmise. S’il existe différents types de témoignages, cette recherche s’intéresse
aux effets de la présence des témoignages oraux de la Shoah?® dans les expositions. D’une part
utilisés dans des expositions de nature historique, en tant que documents audiovisuels, ils sont
¢galement utilisés dans des ceuvres d’art vidéographiques et des installations multimédias.

Ainsi, en quoi I’exposition des ceuvres d’art basées sur des témoignages oraux de la

Shoah renouveéle-t-elle la dynamique muséale propre au traitement de cette mémoire sensible ?

1 L’Organisation des Nations Unies pour ’éducation, la science et la culture.

2 A lasuite de I’assemblée générale du Conseil international des musées (ICOM) tenue & Kyoto en 2019, la décision
a été prise par le bureau exécutif de ’organisation de reporter 1’adoption d’une nouvelle définition du musée. Une
nouvelle méthodologie a dés lors été élaborée par le comité ICOM Define afin de concevoir une définition au plus
proche des attentes des acteurs du monde museéal, les résultats de la deuxieéme étape de consultation ont été publiés
en septembre 2021, au moment du commencement de la rédaction de cette recherche. 86% des sondés affirment
vouloir garder la mention « au service de la société » déja présente dans la définition de 2007. Enfin, sur les 181
réponses, « Intangible » a récolté 2,32% des voix a la question du contenu du musée, et arrive en quatriéme position
apres « Heritage » (9,52%), « Knowledge » (8,37%) et « Collection » (8,24%). « Tangible » (2,19%) arrive en
cinquiéme position. Cf Olivia Guigarossian, 2021 IFOCOM Survey for a new definition, 2021.

% Le terme hébreu « Shoah » désigne 1’assassinat de masse de six millions de Juifs durant la Seconde Guerre
mondiale comme une punition divine faisant suite a une série de souffrances infligées par Dieu au peuple juif. Le
terme « Holocauste » est plutét percu comme un éveénement unique et une rupture civilisationnelle qui désigne
toutes les victimes, et pas uniquement les Juifs. Ce terme est également utilisé par les sionistes pour associer cet
événement & la naissance de I’Etat d’Israél. Les deux termes étant utilisés de maniére égale dans les écrits que
nous avons pu consulter, nous les emprunterons indifféremment sans prendre parti pour une définition ou une autre
dans ce travail dirigé.



En d’autres termes, quel type de médiation 1’espace d’exposition sur la Shoah,
traditionnellement mémoriel et commémoratif, offre-t-il par la présentation d’ceuvres-
témoignage ?

Apres avoir analysé et mis en perspective dans une premiere partie la valeur
commémorative et participative du musée a travers 1’exposition de témoignages de la Shoah,
I’objet de ce travail revient alors dans une seconde partie a déplacer I’angle d’approche pour
comprendre — ce qui a peu été étudié jusqu’alors — le statut du témoignage oral lorsqu’il est
utilisé au sein d’ceuvres d’art. En effet, pour saisir I’impact de la présentation du témoignage
en tant qu’ceuvre, il faut d’abord analyser la dynamique muséale qui justifie cette présentation.
La présence des témoignages oraux dans les expositions suscite ainsi divers
questionnements sous-jacents : quelle lecture les musées font-ils du témoignage au regard de
leur posture d’institutions détentrices d’un savoir hégémonique ? De quelle maniére se justifie
la plus-value des témoins dans des expositions sur une histoire sensible ? Comment les musées
parviennent-ils a utiliser les spécificités du témoignage ? Jusqu’ou peut-on utiliser les
témoignages sensibles a des fins artistiques, et comment justifier la présence d’ceuvres jugées
outranciéres dans des musées ?

Il ne sera pas question des ceuvres filmiques congues pour le grand écran qui peuvent
étre exposées en tout ou partie dans les musées, mais bien d’ceuvres audiovisuelles congues
pour I’exposition. Ce travail analyse alors les enjeux, notamment €thiques, de la présentation
de témoignages filmés dans des expositions d’art, et plus particuliérement I’exposition My
Poland. On recalling and forgetting, présentée en 2015 au Musée d’art de Tartu (Estonie) qui
a fait polémique en raison de la présence de 1’ceuvre vidéo 80064 de I’artiste Artur Zmijewski.

La notion qui sous-tend cette recherche est celle de la légitimation des témoignages
oraux au museée : si la valorisation de la meémoire au sein des institutions muséales n’a en effet
pas toujours été une évidence en particulier du temps ou elle n’était pas considérée comme un
savoir, la question de la lIégitimation s’oriente aujourd’hui du coté des ceuvres d’art qui utilisent
des témoignages et suscitent la polémique. Afin de comprendre ce nouveau probléme qui
s’impose au musée, cette recherche propose de mettre en perspective le témoignage avec
d’autres disciplines artistiques du patrimoine immatériel, qui partagent finalement de nombreux
points communs theoriques. Cette mise en paralléle illustre le fait que le témoignage est un
objet interdisciplinaire dont les spécificités de pratique vivante remodelent la dynamique

mémorielle du musée.



B.  Méthodologie et cadre théorique

Les deux orientations de ce travail dirigé s’appuient chacune sur un cadre théorique
différent. Dans un premier temps, nous étudierons la dynamique mémorielle du musée dans le
cadre de I’exposition de témoignages au statut documentaire en nous appuyant sur I’ouvrage
The Witness as Object, Video Testimony in Memorial Museums (2018) écrit par la chercheuse
en histoire et muséologie Steffi de Jong. L’autrice y analyse divers modes d’exposition du
témoignage de I’Holocauste dans les musées-mémoriaux, au regard de la notion de
représentation, et en passant par une analyse de la collecte et de la médiation de cet objet
muséal. Par ailleurs, si le pouvoir mémoriel des témoignages est au cceur de sa réflexion?, ce
travail dirigé compléte I’approche de Steffi de Jong en abordant alors la notion de participation,
celle des témoins, autant que celle des visiteurs et du musée.

Dans un second temps, I’étude de 1’usage des témoignages oraux dans des ceuvres d’art
contemporain prend appui sur la recherche en cinéma, et plus particulierement sur les études
qui analysent la présence des films dans I’art contemporain. A travers son ouvrage Exhibiting
Cinema in Contemporary Art (2013), Erika Balsom s’intéresse a I’utilisation du cinéma dans
les créations artistiques contemporaines et les redéfinitions de présentation du médium que cela
implique. En transposant 1’objet d’é¢tude du médium cinématographique a celui du témoignage
oral, ce travail dirigé analyse 1’ceuvre audiovisuelle, ses mises en scéne et sa réception au sein
d’expositions. En complément, la notion de white cube, développée par Brian O’Doherty dans
les années 1970, permet de comprendre 1’impact du contexte de 1’exposition sur 1’objet du
témoignage de la Shoah. Son ouvrage Inside the White Cube s’inscrit dans une théorie de
I’exposition de I’art contemporain et oriente 1’analyse des enjeux éthiques qui s’imposent au
musée.

D’un point de vue méthodologique, I’analyse d’expositions est au cceur du travail, que
ce soit dans la premiere partie avec le portrait de trois expositions documentaires sur le
témoignage, congues par deux musées européens et un musée canadien, ou dans la seconde
partie avec I’é¢tude de cas plus approfondie de My Poland. On recalling and forgetting, au
Musée d’art de Tartu. Cette exposition étant peu documentée, nous avons mené une entrevue
avec la régisseuse en art contemporain de ce musee afin d’apporter des précisions et une

illustration concréte quant aux enjeux éthiques qu’elle a suscités.

4 Steffi de Jong, The Witness as Object: Video Testimony in Memorial Museums, Museums and collections,
volume 10 (New York ; Oxford: Berghahn, 2018), 186.



C.  Letémoignage comme objet de musée : définition et enjeux

De nature immatérielle, le témoignage est une pratique a la croisee de plusieurs
disciplines et concepts. La sociologie, I’anthropologie, I’histoire et 1’ethnologie utilisent ce
matériel comme point de départ de la recherche, ou pour en illustrer le contenu. Aujourd’hui,
des chercheurs comme Linda Idjéraoui-Ravez et Steffi de Jong s’accordent sur le fait que le
témoignage investit de plus en plus la sphére muséale et vient en bouleverser les codes. D’objet
au caractére informatif et archivistique, le témoignage est devenu un « lieu de communication
reconnu comme unique moyen d’accés a la singularité d’une expérience vécue »°. En effet, le
témoignage est une source orale qui émane directement d’un individu, nommé le témoin, et qui
relate a un moment précis, et pour un auditoire, I’expérience d’un évenement a des fins
d’éducation.

Trois notions constituent 1’essence du témoignage de sujets sensibles : la mémoire
individuelle, la transmission d’un héritage, et le sensitif. La mémoire, tout d’abord, qui est
souvent opposée a I’histoire en raison de son caractére fluctuant, subjectif et personnel, voit
aujourd’hui remettre en question ses potentialités de patrimonialisation®. Depuis une
cinquantaine d’années, les musées tentent d’éduquer les publics au sujet de la mémoire des
guerres, génocides et expériences d’immigration’. Outre les archives et la documentation, un
des meilleurs moyens d’y accéder reste la collecte et la présentation de témoignages oraux : le
recourt a la mémoire « a pour conséquence de privilégier un rapport affectif au passé et une
mise en récit de ce passé fondée sur I’expérience humaine individuelle » rappellent Davallon,
Cendoya-Lafleur et Lavorel®. Afin de construire une mémoire collective d’un événement, a
savoir celle sur laquelle repose 1’identité d’un groupe selon le sociologue et pere fondateur de
la discipline Maurice Halbwachs®, les institutions doivent se saisir de mémoires individuelles
et les valoriser. Ensuite, le témoignage oral se manifeste sous la forme d’un récit accrédité qui,
au-dela de I’expérience vécue, engage la notion d’héritage. Gabrielle Napoli le définit ainsi :

« [t]émoigner revient a se présenter comme 1’héritier d’un passé dont nous sommes devenus

5 Linda Idjéraoui-Ravez, Le témoignage exposé: du document a l'objet médiatique, Communication et civilisation
(Paris: I’Harmattan, 2012), 15.

& Marie Lavorel, « Patrimonialiser les mémoires sensibles » (Thése de Ph. D., Université du Québec a Montréal et
Université d’Avignon et des Pays de Vaucluse, mars 2014), http://books.openedition.org/oep/411.

7 1bid.

8 Jessica Cendoya-Lafleur, Marie Lavorel, et Jean Davallon, « Patrimonialiser la mémoire de la guerre au musée :
entre Histoire et témoignage », dans Mémoire et nouveaux patrimoines, dir. Cécile Tardy et Vera Dodebei,
OpenEdition Press, 2015.

® Maurice Halbwachs, La mémoire collective, (Paris: Albin Michel, 1997 [1950]), cité dans Jong, The Witness as
Obiject, 13.



responsables, et dont il faut transmettre la responsabilité au destinataire du témoignage »'°. La
fidélité a la mémoire et la volonté d’échapper a 1’oubli sont des responsabilités partagées entre
le témoin et celui qui ’écoute ; le témoin, lui-méme, est un passeur®!. Enfin, le témoignage est
par nature sensitif : au-dela du caractere de son message, il est produit par un étre humain, et
fait appel aux sens et au ressenti du spectateur. Pollak et Heinich avancent ainsi que le témoin,
par Pexercice du témoignage, fait part de sa subjectivité et d’une part d’introspection®?,
L’identit¢ du témoin peut non seulement étre percue a travers son récit, mais aussi par sa
maniére de le délivrer : la voix, la gestuelle, et les silences, qui soulignent la dimension humaine
et interpersonnelle du témoignage transmise par 1’image en mouvement*3,

L’UNESCO a établi différentes typologies de patrimoine immatériel : le ttmoignage de
mémoire sensible s’inseére dans la catégorie des expressions orales, tandis que les autres types
de témoignages peuvent tout aussi bien rejoindre « les connaissances concernant la nature et
’univers » ou encore « les savoir-faire liés a ’artisanat traditionnel »%4. Ariane Blanchet-
Robitaille propose d’aller plus loin en considérant les témoignages comme des mentefacts :
« ces nouveaux objets qui bénéficient a la fois des avancées technologiques et de I’engouement
pour le patrimoine immatériel »15. Le mentefact est avant tout une trace qui rappelle un
éveénement passé et en fixe la performance a un moment précis, sur un support dont il est
indissociable'®. C’est en ce sens que le mentefact est un substitut de la performance qu’il est
venu capter pour la conserver et la retransmettre dans un autre contexte. Ainsi, le témoignage
oral est un mentefact lorsqu’il pénétre le musée puisqu’il est présent sous la forme d’un support
audiovisuel et qu’il constitue en ce sens la trace du moment révolu de I’entretien. Si plusieurs
musées d’histoire et de société choisissent de présenter des témoignages audiovisuels dans leurs
expositions, c’est que la trace fait désormais I’objet dune attention et d’une réflexion qui égale

celle de I’objet originel.

10 Gabrielle Napoli, « POETIQUE DU TEMOIGNAGE, Le retour spectral de 1’Histoire comme condition éthique
du récit », Société Roman 20-50 2, n° 52 (2011): 142.

11 Cendoya-Lafleur, Lavorel, et Davallon, « Patrimonialiser la mémoire de la guerre au musée ».

12 Michael Pollak et Nathalie Heinich, « Le témoignage », Actes de la recherche en sciences sociales 62, n° 1
(1986): 4, https://doi.org/10.3406/arss.1986.2314.

1311 s’agit ici de souligner les caractéristiques de I’image filmée, qui ne sont pas les mémes qu’un enregistrement
audio. Nous nous attelons au début de la seconde partie a étudier les qualités intrinseques de ce document audio-
visuel avec, notamment, le lien entre la voix, les silences et le corps.

14 UNESCO, «Texte de la Convention pour la sauvegarde du patrimoine culturel immatériel », 2003,
https://ich.unesco.org/fr/convention.

15 Blanchet-Robitaille, « Le mentefact au musée : la mémoire mise en scéne », Muséologies 6, n° 1 (31 juillet
2012): 57, https://doi.org/10.7202/1011532ar.

16 Mariannick Jadé, Le patrimoine immatériel : perspectives d’interprétation du concept de patrimoine, (Paris :
L’Harmattan, 2006), 58, cité dans Blanchet-Robitaille, « Le mentefact au musée : la mémoire mise en scéne », 59.



Le témoignage apporte une voix extérieure dans 1’espace de monstration du musée,
espace généralement acquis comme étant un lieu de vérité, de savoir et d’autorité. Cependant,
I’opposition entre témoignage et musée est dépassée par un consensus des chercheurs sur les
nouvelles orientations du musée : si la scientificité des témoignages est toujours discutée’, il
est clair que leur institutionnalisation permet de repenser la place des communautés au sein des
musées'®. Par le fait méme de la muséalisation, le ttmoignage se voit non seulement authentifié,
mais pénétre aussi la sphére de la mémoire culturelle dont est garant le musée®®.

Ainsi, la mise en perspective du témoignage avec des objets permet au musee de tendre
vers une objectivation, qui garantit elle-méme sa mission publique consistant a proposer un
contenu éclairé et scientifique?®. Le témoignage devient pertinent pour Dinstitution une fois
qu’est justifiée sa place dans la collection, puis 1’exposition, par son potentiel pour la recherche
historique ou ethnographique, mais aussi par son potentiel éducatif. Finalement, tout comme
pour un artefact, le témoignage doit pour entrer dans I’institution étre en adéquation avec sa
politique, mais aussi les autres objets de la collection, avant que ne soit vérifiée la capacité du
musée a assurer sa conservation en fonction de son état initial?Z.

Cet état des lieux de la recherche concernant le témoignage comme objet de musée a
permis de montrer qu'une vaste réflexion est actuellement menée pour proposer des outils
pratiques et théoriques adéquats pour sa collecte, mais aussi sa médiation. La dualité entre
mémoire et histoire, entre valeur subjective et valeur objective, injonctive et résistante a été
dépassée par plusieurs chercheurs : le témoignage est aujourd’hui accepté et méme plébiscité
au sein des institutions.

Si cette synthése a fait I’état de I’approche documentaire qui vise a faire du témoignage
un outil de recherche et d’éducation, il convient désormais de I’envisager selon une approche
artistique, dans des expositions de type « Beaux-Arts ». Dans le premier cas la parole est laissée
au témoin, dans le second c’est pour beaucoup I’ceuvre d’art, et a travers elle 1’artiste, qui

s’adresse au spectateur.

17 Emmanuel Debono affirme que les témoignages ne sont pas des données scientifiques car font appel a la
mémoire fluctuante et subjective des témoins, tandis que Ariane Blanchet-Robitaille atteste de leur valeur
scientifique car ils permettent d’atteindre un champ de connaissances par I’intermédiaire du témoin.

18 Doriane Biot, « Remédiation de la parole au musée : une étude intermédiale du témoignage filmé-exposé dans
I’exposition C’est notre histoire : Premiére Nations et Inuit du XXIe siécle » (Travail dirigé de M.A., Université
de Montréal, aolt 2020).

19 Jong, The Witness as Object, 15.

2 bid., 14.

21 Blanchet-Robitaille, « Le mentefact au musée », 68.



Il.  Premiére partie. Appréhender, exposer, et transmettre le sensible
au musée

A.  Les spécificités du témoignage de la Shoah

Le témoignage de la Shoah a ceci de particulier qu’il intervient aprés un processus de
reconstruction d’identité. Témoigner de la Shoah est une expérience qui ne peut étre comparée
aux témoignages d’autres ¢événements historiques qui, eux, valorisent I’individu. Témoigner de
la Shoah c’est également prendre le risque de faire resurgir un traumatisme, de ne pas étre cru
ou entendu. Témoigner de la Shoah, c’est transmettre un message qui renvoie a I’indicible, mais
aussi a notre propre responsabilité face a ces actes. Ces raisons ameénent a considérer le
témoignage de la Shoah comme un matériel sensible que le musée doit collecter et exposer avec
précaution. Cette sous-partie a ainsi pour but de mettre a jour les spécificités de ce témoignage
de mémoire sensible, a commencer par I’analyse des différentes conceptions académiques de
cet objet. Elle permettra ainsi de répondre aux questions suivantes : qui témoigne ? Pourquoi
témoigner ? Et, comment témoigner ? Afin, plus largement, d’identifier les spécificités de ce

témoignage de mémoire sensible, dont 1’utilisation par les musées est analysée plus loin.

1. Transmettre I’intransmissible

Le témoignage de la Shoah pose la question suivante: y a-t-il des sujets
fondamentalement intransmissibles ? Les années 1990 ont marqué le début de I’intérét
académique pour le témoignage de I’Holocauste a travers deux courants de pensée qui se sont
succédé et positionnés par rapport a cette interrogation. Les chercheurs du premier mouvement
avancent que I’Holocauste est un éveénement qui ne peut étre observé de ’extérieur, il est
nécessairement vécu de I’intérieur et son expérience est immédiate. Le témoignage ne peut donc
étre celui d’une tierce personne qui relate avec un maximum d’objectivité 1’événement passé??.
Le survivant ne peut se détacher de son expérience, car il I’a vécue et ressentie frontalement,
'« Autre » extérieur qui permet la distance lors du récit de témoignage est absent?3. C’est en ce

sens que Shoshana Felman a donné une tonalité psychanalytique a ses entretiens pour la

22 Shoshana Felman et Dori Laub, Testimony : Crisis of Witnessing in Literature, Psychonalalysis, and History,
1992, citées dans Jong, 8.

23 Ce mouvement de pensée interpréte le témoignage de 1’Holocauste en prenant en considération qu’il est la
manifestation de plusieurs types de mémoires : la mémoire profonde (le Soi d’Auschwitz) et la mémoire commune
(les périodes pré et post Holocauste). En raison de leur richesse, ces idées ne peuvent étre développées dans le
cadre de ce travail.

10



Fortunoff Archive?*. Elle a ainsi cherché a aider les survivants a se réapproprier leur vie
actuelle, porteuse des stigmates du monde détruit de leur passé®.

En effet, la transmission de cet indicible ne peut cependant intervenir qu’aprés que le
survivant ait pu entamer le processus pour retrouver son identité. Michael Pollak et Nathalie
Heinich le soulignent : I’expérience concentrationnaire a coupé les individus de leur cadre
social et familial de référence, et participé a I’annihilation de I’intégrité physique et psychique
de chacun?®. Le silence délibéré est alors ce qui empéche de reconstruire I’identité du survivant,
mais aussi ce qui permet, au sortir des camps, de surmonter 1’indicible.

Le fait méme de témoigner dépend ensuite des conditions physiques, psychiques et
morales dans lesquelles se trouve le survivant. En effet, le récit doit, pour advenir, « coincider
[...] avec les normes de la morale courante »?” qui déterminent les conditions de
communication. Ces derniéres sont de nature sociale et ont favorisé un certain type de survivant,
telles que les personnes ayant un certain niveau d’études, des facilités a s’exprimer en public
ou a témoigner par écrit de leur expérience, mais sont également influencées par les préceptes
moraux qui sont attendus de ce type de récit. Celui qui écoute le ttmoignage developpe souvent
une attente quant au caractére héroique et digne de I’expérience du témoin, ce qui finit par
mettre une pression sur le survivant et rend difficile tout type de communication, surtout celles
d’ordre spontané et personnel?® (lorsque le témoin demande a étre entendu, plutdt qu’il est
sollicité). La communication en est d’autant plus mise en jeu que le témoignage est en lui-méme
un héritage qui ne peut se transmettre que si une personne est la pour le réceptionner. Sans ce
premier public, celui qui sollicite ou réceptionne le récit, et le second, celui qui, en tant que
spectateur, va recevoir le message?®, le témoignage ne peut exister.

L’introduction ici des notions de « public » et de « normes de la morale courante » nous
invite a considérer que le témoignage, en tant que récit oral, s’inscrit dans un mod¢le de
communication. Selon Patrick Charaudeau, ce modéle se compose d’un espace externe qui met

en place la situation de communication (ces normes auxquelles le témoignage doit

24 | a Fortunoff Archive, aussi nommée les Fortunoff Video Archive for Holocauste Testimonies est née en 1979
a New Haven d’un projet visant a recueillir les témoignages de survivants de la Shoah. Avant tout, il s’agit pour
les témoins de délivrer leur récit dans un but thérapeutique et éducatif. L’essentiel du projet revient donc a donner
une voix aux survivants par le médium vidéographique. Aujourd’hui la Fortunoff Archive est constituée d’une
collection de prés de 4400 témoignages vidéos.

% Jong, The Witness as Object, 59.

2 pollak et Heinich, « Le témoignage », 4.

27 1bid., 6.

28 |bid., 26.

29 Jong, The Witness as Object, 39.

11



correspondre) et un espace interne considéré comme une « scéne énonciative »%, a savoir la
mise en discours relative a un contexte donné. Dans I’espace externe se situent le sujet
communiquant et le sujet interprétant3!, celui qui interpréte le message selon les données
situationnelles et I’image qu’il se fait du survivant. Dans 1’espace interne se situe I’énonciateur,
cette identité que se donne le sujet communiquant. En effet, 1’énonciateur est une construction
qui ne se confond pas nécessairement avec le sujet communiquant « en chair et en os ». Il
s’adresse au sujet destinataire ou idéal, celui pour lequel le discours est construit®? (un récepteur
destiné & étre un citoyen éclaire).

Semblable a un serment, le témoignage se fonde sur la notion de Vérité*3 et d’affirmation
du « j’y étais » et « je I’ai vécu ». Il s’adresse donc a quelqu’un qui n’a pas fait I’expérience de
1’Holocauste, mais qui se doit de recueillir cet héritage. A travers cette réception se dessine une
responsabilité pour celui qui 1’écoute : celle d’accepter que la vérité que le récit transmet SOit
exprimée, selon le philosophe Jacques Derrida, a travers une part de fiction34. Cette derniére est
a la fois due aux aléas de la mémoire du témoin, mais aussi a ce que Derrida a nommé la
« dimension spectrale » du témoignage et qui fait état, dans cette quéte d’identité, des
évenements incompris qui viennent hanter le survivant®®. En délivrant cette dimension
spectrale, et donc la part de lacunes de son récit, le témoin est porteur d’une certaine
vulnérabilité qui ne peut étre outrepassée que grace a la confiance réciproque qui se tisse entre
lui et le spectateur, ce que Gabrielle Napoli nomme justement « la dimension fiduciaire du
témoignage »%. L institution qui réceptionne le récit se pose alors en lieu de réappropriation de
I’histoire et se doit de participer a sa circulation. Pour que le témoignage advienne dans les
meilleures conditions, et en respectant ce pacte de confiance, il est important que I’institution

muséale propose des conditions de réception détachées de toute attente morale et de tout

30 patrick Charaudeau « Enonciateur » dans Patrick Charaudeau, Dominique Maingueneau, et Jean-Michel Adam,
Dictionnaire d’analyse du discours (Paris: Seuil, 2002), 227. Percue ici comme un événement se déroulant dans
un contexte précis, 1’énonciation se fait « le pivot de la relation entre la langue et le monde ». Cf Dominique
Maingueneau « Enonciation »dans Patrick Charaudeau, Dominique Maingueneau, et Jean-Michel Adam,
Dictionnaire d’analyse du discours (Paris: Seuil, 2002), 227.

31 Charaudeau « Récepteur » dans Charaudeau, Maingueneau, et Adam, Dictionnaire d’analyse du discours, 483.
32 hid.

33 Rebecka Katz Thor, Beyond the witness: Holocaust representation and the testimony of images: three films by
Yael Hersonski, Harun Farocki and Eyal Sivan, Sédertérn doctoral dissertations 153 (Stockholm: Art and Theory
Publishing, 2018), 27.

3 Jacques Derrida, Demeure : Maurice Blanchot, (Galilée, 1998), 31, cité dans Gabrielle Napoli, « Poétique du
témoignage », 144,

35 Ibid.

3 Gabrielle Napoli, « Poétique du témoignage », 143.

12



jugement. Ainsi, le musée peut accueillir le particularisme et 1’étrangeté des témoignages de la

Shoah, teinté des marques de I’absence et de la réminiscence®’.

2. Parler pour I’absent

Le philosophe italien Giorgio Agamben quant a lui, dénonce I’impossibilit¢ méme de
témoigner de cet événement, en ce que les survivants n’ont pas fait I’expérience directe de
I’extermination. Dans son ouvrage, Ce qui reste d’Auschwitz (1999), Agamben introduit I’idée
que le survivant témoigne pour I’absent, « le vrai témoin », celui qui, assassiné, ne pourra
jamais parler®. Ainsi, la subjectivité du témoin rend compte d’une impossibilité de la parole
pour ceux qui ne sont plus la : la parole liée a I’existence advient parce qu’elle représente une
« impuissance de dire »*°. En ce sens, le sujet énonciateur serait alors la personne assassinée,
le témoin véritable selon Agamben. Le témoin, en tant que sujet communiquant parlant au nom
de I’absent, construirait son discours énonciatif dans un contexte ou il ne peut exister en tant
que témoin de sa propre expérience : la seule identité énonciative possible est celle du mort.
Seulement, cette part ultime de la vie des victimes ne saurait étre traduite par le témoignage
d’autrui, car les récits qui nous parviennent sont avant tout ceux de personnes qui ont survécu,
qui se sont échappées, cachées, ou qui ont été libérées. Si le survivant signale la place vide,
c’est avant tout sa vérité propre qu’il exprime. Le témoignage est ainsi une fagcon de rester en
vie®?, et c’est en cela qu’il nous semble important de nuancer son lien avec les morts. Il y a en
effet chez beaucoup de survivants ce sentiment d’étre privilégi¢ d’avoir échappé au pire, ce qui
se manifeste par ce désir de témoigner et de faire entendre sa voix, car parler ¢’est exister.

La prise de parole dans 1’espace public est ainsi I’objet d’é¢tude du second mouvement
de recherche sur les témoignages de 1’Holocauste. Cette importance accordée aux témoignages
a fait ainsi redouter aux historiens du second mouvement la perte de leur autorité sur le savoir
de la Shoah*! lorsqu’ils ont pergu leur présence accrue dans les médias, notamment dans des
documentaires pour la télévision. Ce mouvement a également été celui d’une recherche sur la

muséalisation des témoignages, comme 1’illustre un article de I’historien oral Alexander von

37 Cette « étrangeté » du témoignage vient du fait que « [...] la réalité tragique des camps représente par définition
une aporie de sens, qui provoque une impasse communicationnelle qu’il est difficile de dénouer selon certains
sous peine de la banaliser » rappelle Barabra Pirlot. Cf Barbara Pirlot, « Aprés la catastrophe : mémoire,
transmission et vérité dans les témoignages de rescapés des camps de concentration et d’extermination nazis »,
Civilisations 56 (1 décembre 2007): 26, https://doi.org/10.4000/civilisations.86.

38 Catherine Saladin, « Témoigner aujourd’hui », ERES « Figures de la psychanalyse » 1, n° 8 (2003): 16-17.

39 Giorgio Agamben, Ce qui reste d’Auschwitz, 1999, cité dans Saladin, « Témoigner aujourd’hui », 17.

40 Saladin, « Témoigner aujourd’hui », 18.

41 Jong, The Witness as Object, 10.

13



Plato, publié en 199242, Cette étude a cherché a définir des moyens pour intégrer des
biographies et des témoignages audiovisuels au sein d’expositions. Elle a ainsi démontré que la
meilleure option revient a présenter de cours extraits de témoignages afin que les publics
puissent soit les considérer en leur entier, soit les replacer dans un ensemble biographique plus
vaste®,

Ces deux courants sont désormais pris en compte par les musées afin d’approcher au
mieux les spécificites des témoignages de la Shoah, et ainsi de les exposer de maniére éthique
et réfléchie. Car si la mise en récit que constitue le témoignage fait état d’une volonté de rendre
compréhensible et interprétable les événements du passé**, le musée doit lui aussi se saisir de
cette essence du témoignage pour organiser au sein de 1I’exposition ce que I’on pourrait nommer
une mise en recit scénographique et sémiotique de ces mises en récit audiovisuelles. Ce concept
introduit la mise en discours énonciative du musée, qui vient se superposer a celle du témoin.
Cependant, comme nous le voyons plus loin, de nombreux musees font le choix de ne pas
présenter le témoignage oral comme un document dont la mise en récit suit un processus
specifique pour se concentrer au contraire sur son potentiel émotif, ou I’aura qu’il peut apporter

a d’autres artefacts.

3. Engager une réflexion sur les droits de la personne

Si le témoin juridique qui parait a la barre d’un proceés a pour fonction premiere
d’apporter une preuve, le témoin de I’histoire a quant a lui une mission d’éducation®. Le role
éducationnel peut étre cognitif en ce qu’il fournit une information qui était jusqu’a lors
inconnue ; il peut étre affectif, et cherche donc une réponse émotionnelle ; il peut &tre une fin
en soi, ou il peut aussi étre le moyen de parvenir a un but*. Plus particuliérement, I’une des
raisons principales qui aménent les survivants de génocides a témoigner est la volonté de ne
plus voir se reproduire de tels évenements; la devise «plus jamais » guide bien des
témoignages. Eduquer sur la Shoah permet alors aux survivants de faire passer un message qui,
bien que personnel, a une portée universelle. Lorsqu’il rentre dans la sphére publique, le

témoignage n’est plus alors que la simple manifestation de la vérité du témoin, mais prend un

42 Alexander von Plato, « Lebensgeschichtliche Erinnerungzeugnisse in Museen und Ausstellungen » BIOS :
Zeitschrift fur Biographieforschung und Oral History 2 : 213-230, cité dans Jong, The Witness as Object, 10.

4 Ibid., 11.

4 Pirlot, « Aprés la catastrophe », 25.

4 Jong, The Witness as Object, 37.

48 |bid.

14



intérét collectif4’. C’est alors que s’opére une double accréditation : le public du témoignage
accrédite a la fois I’événement vécu, mais aussi sa mise en récit, ce qui ameéne la vérité du
locuteur a étre acceptée au sein d’une vérité collective?®.

Dans cette mouvance, les musées ont souvent tendance a vouloir tirer un enseignement
des témoignages qu’ils présentent. Au-dela de I’expérience en elle-méme, il s’agit aussi
d’éduquer les visiteurs au sujet des droits de la personne en leur transmettant une legcon morale.
L’objectif des musées est bien souvent de faire des visiteurs des citoyens actifs et sensibilisés
aux injustices®®. Dans leur travail de mise en récit scénographique et sémiotique des
témoignages, les musées construisent une scéne énonciative qui s’adresse a un sujet idéal : un
individu prét a porter la responsabilité du transfert du témoignage. Cette visée s’explique encore
une fois par la nature méme de I’Holocauste : 1’atrocité des événements ne peut étre rationalisee
ou comprise, c’est pourquoi le recourt a la mémoire et a ’affect qu’elle engendre permet
d’apporter un sens, non pas aux éveénements, mais bien a notre propre part de responsabilité en
tant que porteur de cette histoire. En ce sens, Pirlot explique : « I’empathie des récepteurs [est]
nécessaire a la transmission de la mémoire et a la construction d’une mémoire collective. »°

Considérer le ttmoignage comme une ressource de sens revient a accréditer la mémoire
comme un savoir qui nous renseigne sur le passé a travers une dimension interpersonnelle. Mais
la mémoire, loin d’étre une notion univoque, répond a différents processus, a différentes notions

qui viennent orienter son institutionnalisation, et finalement sa présence dans les museées.

B. Le musée : de lieu de mémoire a milieu de mémoire

Au sein de cette sous-partie, nous partons du postulat de Pierre Nora selon lequel les
musées sont des lieux de mémoire>. Il les définit ainsi : « [1]es lieux de mémoire se sont d’abord
des restes. La forme extréme ou subsiste une conscience commémorative dans une histoire qui
I’appelle parce qu’elle I’ignore. C’est la déritualisation de notre monde qui fait apparaitre la
notion. »% Régine Robin compleéte : « [I]es lieux de mémoire naissent et vivent du sentiment

qu’iln’y a pas de mémoire spontanée. [...] [Ils] sont donc des lieux artificiels. Il a fallu décréter

47 Pirlot, « Aprés la catastrophe », 23-24.

8 1bid., 24.

4 Jong, The Witness as Object, 236.

%0 Pirlot, « Aprés la catastrophe », 33.

51 Pierre Nora, Les lieux de mémoire (Paris : Gallimard nouvelle édition, 1997) cité dans Régine Robin, « Lieux
de mémoire, lieux de deuils, institutions et commémoration » dans Arts de mémoire: matériaux, médias,
mythologies dir. Philippe Despoix, Christine Bernier, et Centre canadien d’études allemandes et européennes
(Colloque international Max et Iris Stern, Montréal: Musée d’art contemporain de Montréal, 2007):186.

52 Pierre Nora, « La fin de I’histoire-mémoire » dans Les lieux de mémoire, tome 1: La République (Paris :
Gallimard, 1984) : XXIV et suivantes, cité dans Régine Robin, « Lieux de mémoire », 186.

15



que sur ces lieux on se souviendrait, on commémorerait. 1l y a, pour les constituer, volonté de
faire mémoire. »° L autrice oppose alors les lieux de mémoire aux lieux « authentiques », ceux
qui ont été le théatre des éveénements dont ils gardent la mémoire, avec ou sans traces du passé>.
C’est cette conscience commémorative construite et mise en scene par le musée que nous
analysons ici. Cependant, sans nous arréter a cette vision tranchée qui différencie les lieux de
mémoire artificiels qui tentent a tout prix de donner I’illusion d’une continuité mémorielle et
les lieux authentiques qui portent en eux-mémes la potentialité de cette continuité, nous
considérons que le musée peut se faire milieu de memoire. Tandis que le lieu se veut une mise
en contact avec un passe reconstruit, le milieu est tourné vers le présent, la praxis et I’expérience
vécue. En se focalisant sur la notion de mémoire, cette sous-partie permet ainsi d’identifier la
facon dont le musée, lieu de savoir par excellence, propose aujourd’hui une lecture
documentaire, voire scientifique du témoignage oral et de la mémoire qu’il transmet dans les
expositions. Cette lecture aboutit finalement a I’entrée de la mémoire sensible dans le champ

du patrimoine.

1. La mémoire comme savoir

Le témoignage est un objet doublement médiatique : les faits qu’il transmet par 1’acte
de la parole sont interprétés d’une part a travers le processus de mise en mémoire de
I’événement, et d’autre part a travers sa mise en discours dans une situation d’énonciation®. Le
souvenir et le caractere narratif du récit sont des prismes a travers lesquels les faits sont revélés :
« [s]i nous sommes incapables de nous souvenir de tout, nous sommes encore plus incapables
de tout raconter »%, rappelle Paul Ricceur. Afin de saisir la premiere dimension médiatique du
témoignage, cette section s’attache ici a synthétiser les études sur la mémoire®’, pour finalement
I’appréhender comme un savoir mis en scéne par les musées. C’est en effet en considérant la
mémoire comme un savoir que le musée légitime 1’exposition de témoignages oraux, et en fait
aujourd’hui des objets incontournables dans 1’évocation de I’Holocauste, s’inscrivant dans la
dynamique mémorielle de I’institution.

Les études sur la mémaoire ont, depuis les années 1980, soutenu que la mémoire n’est

pas seulement un flux neuronal et le résultat d’une transmission orale entre individus, mais

53 Régine Robin, « Lieux de mémoire », 186.

54 Ibid.

%5 Pirlot, « Apres la catastrophe », 22.

%Paul  Ricceur, « Mémoire, Histoire, Oubli»,  Esprit Mars/avril, n° 3  (2006): 28,
https://doi.org/10.3917/espri.0603.0020.

57 La narrativisation du récit du ttmoignage a notamment été abordée dans la partie précédente « Les spécificités
du témoignage de la Shoah ».

16



trouve aussi son expression dans des objets, rituels et cérémonies®®. De cette idée découlent les
notions de mémoire communicative et de mémoire culturelle®. Dans le cas des témoignages
oraux de la Shoah exposés au musée, il s’agit, selon Steffi de Jong, de la transformation d’une
mémoire communicative en mémoire collective®. Ainsi, ce sont dans les musées et par le
processus de musealisation que la nature des objets et témoignages se modifie pour entrer dans
les champs de la connaissance et de la longévité. Le processus de muséalisation intervient en
effet sur I’objet de communication qu’est le témoignage pour 1’intégrer a une memoire
culturelle inscrite dans le discours de D’institution. Ainsi, a la différence de la mémoire
collective construite en dehors du musée et qui résulte d’un événement historique, celle qui se
construit dans le cadre muséal est le résultat d’une attention portée a des objets existants que
I’institution intégre dans une pratique de reconnaissance et de transmission de la mémoire.

Cependant, cette reconnaissance de la mémoire de la Shoah dans la sphére politique
nationale et internationale n’est intervenue qu’apres les années 1970, donnant lieu a ce
qu’Annette Wievorka nomme « 1’ére du témoin ». Si certains survivants ont été fiers de garder
le silence pour épargner les genérations suivantes ou surmonter le passé, la parole de ceux qui
ont témoigné, avant méme la fin de la guerre, a commencé a se faire entendre a ce moment-Ia.
Finalement, ce n’est pas tant la volonté de témoigner que le désintérét de la sphere publique qui
a freiné la constitution d’une mémoire collective de I’Holocauste®. Dans la lignée de Wievorka,
Stefti de Jong considere le proces d’ Adolf Eichmann en 1961 comme la naissance de la figure
de ce qu’elle nomme le « t¢émoin de I’histoire », & la fois porteur de mémoire, mais aussi a
’origine d’une nouvelle narration historique®2. De la spheére juridique, la parole des témoins a
éteé transférée a la sphére sociale et politique.

De méme que I’occurrence du procés Eichmann a favorisé la réception des témoignages,
la pratique de I’histoire orale a contribué a I’accréditation de la mémoire comme un savoir.
C’est aux FEtats-Unis dans les années 1930 que la pratique de ’histoire orale tire son origine.
Utilisée comme substitut venant combler I’absence de sources écrites, elle considére les témoins

historiques comme des sources premiéres permettant de comprendre, non pas la nature de

%8 Jong, The Witness as Object, 13.

59 Jan Assman considére alors, en suivant le principe de Jan Vansina, que cette mémoire collective (ou culturelle),
qui participe a I’identité¢ d’un groupe, se matérialise et s’institutionnalise durant une période de transition, et est
ainsi qualifiée de communicative. Cf. Jan Assman, Das kulturelle Gedachtnis : Shrift, Erinnerung und politische
Identitat in friihen Hochkulturen, (Munich : C.H. Beck, 1992), 48, cité dans Jong, The Witness as Object, 13.

%0 Jong, The Witness as Object, 13-15.

1 Annette Wieviorka, L'ére du témoin, Nouvelle éd. (Paris: Pluriel, 2013), 74.

62 Judith Keilbach, Geschichtshilder und Zeitzeugen: Zur Darstellung des Nationalsozialismus im
Bundesdeustschen Fernsehen, (Minster: Lit, 2008), cité dans Jong, The Witness as Object, 57. Il s’agit notamment
pour les sionistes de voir en I’Holocauste 1’événement initiateur de la création d’Israél.

17



I’événement en lui-méme, mais la maniére dont celui-ci a été vécu par les individus®?. Si cette
pratique s’est étendue des les années 1970 a I’ensemble de I’histoire contemporaine frangaise,
elle s’est instituée dés les années 1940 en « mode d’intervention sociale »% pour comprendre
I’ampleur de I’Holocauste et proposer une thérapie aux survivants. Néanmoins, la pratique de
I’histoire orale a longtemps été ’apanage des sciences sociales telles que la sociologie,
I’anthropologie et 1’ethnologie. La méfiance des historiens vis-a-vis du témoignage oral se
justifie notamment par la nature méme de la mémoire qu’il traduit : le récit du témoin ne suit
pas nécessairement une chronologie et est soumis a des erreurs factuelles. De la méme maniere,
I’historiographie de I’événement est remise en question, venant ainsi brouiller 1’approche
épistémologique de I’historien®®. Un changement de regard sur les sources orales s’est opéré a
la fin des années 1990 et au début des années 2000% faisant du témoignage oral un
renouvellement de la construction de I’histoire contemporaine : la recherche historique
s’intéresse non seulement a la connaissance et a la reconstitution du pass¢, mais ¢galement a
’expérience du présent®’, autrement dit a la manifestation actuelle de la mémoire.

Considérer le témoignage comme une approche renouvelant I’histoire académique
revient également a s’intéresser au statut des témoins. En ce sens, la méthodologie propre a
I’histoire orale répond, selon la chercheuse en histoire de I’immigration juive Zelda Abramson,
a la théorie féministe du positionnement®®. Selon cette théorie, chaque individu sujet a une
oppression, une discrimination ou une politique d’extermination en raison de son genre, de son
ethnie ou de ses croyances, posseéde une expérience qui devient la source d’un savoir. Ce savoir
remet en cause la vision hégémonique de disciplines scientifiques en englobant différentes
expériences individuelles, chacune porteuse d’une réalité¢ et d’une vérité sur 1I’événement
vécu®. Lors de la collecte, 1’objectif de I’interview est alors de faire comprendre au témoin

qu’il est sujet, et non objet de son expérience. Ce processus de conscientisation amene alors le

83 Jong, The Witness as Object, 64.

% Vincent Duclert, « Archives orales et recherche contemporaine: Une histoire en cours », Sociétés &
Représentations 13, n° 1 (2002): 72, https://doi.org/10.3917/sr.013.0069.

% |djéraoui-Ravez, Le témoignage exposé, 102.

% Grace a des enquétes nationales d’initiatives privée (conservateurs d’archives) ou publique (saisine du Conseil
économique et social par le Premier Ministre frangais) qui ont participé a mettre a jour les criteres scientifiques
nécessaires a 1’accréditation de la pratique de I’histoire orale par les institutions et la recherche en histoire. Cf
Duclert, « Archives orales et recherche contemporaine », 80-81.

%7 1bid., 85.

88 Zelda Abramson et John Lynch, The Montreal Shtetl: Making Home After the Holocaust, (Toronto: Between
the Lines, 2019), 9.
69 sarah Bracke, et Marfa Puig de la Bellacasa, « Le féminisme du positionnement. Héritages et perspectives
contemporaines », Cahiers du Genre 54, no. 1 (2013) : 45-46, https://www.cairn.info/revue-cahiers-du-genre-
2013-1-page-45.htm

18



témoin a réaliser que son point de vue est en réalité une position privilégiée pour comprendre
certains mécanismes sociaux, politiques ou historiques.

La scientificité du témoignage repose alors sur la prise en compte du point de vue qu’il
apporte pour une compréhension sociale de I’histoire et la méthode employée pour le collecter,
ce qui vient justifier sa place au musée. Finalement, Vincent Duclert considére qu’ : « [i]l
devient possible de distinguer la mémoire de 1’histoire, grace a un travail d’éclaircissement de
la parole recueillie, d’architecture des sources vivantes et d’écriture du sens historien. La
mémoire est le récit d’une histoire qui participe de la fabrique de I’histoire, mais qui ne se

confond pas avec elle. »™

En dehors des champs muséologiques et archivistiques, les philosophes se sont
également intéressés a la nature de la mémoire. Ces philosophies du témoignage nous
permettent ici d’appuyer la lecture documentaire et scientifique que le musée fait du témoignage
pour ouvrir la voie a son entrée dans le champ du patrimoine. La distinction entre mémoire
courte et mémoire longue proposée par Gilles Deleuze et Félix Guattari permet de comprendre
le rapport du musée a I’objet du témoignage. En effet, ils considérent que I’on écrit avec la
mémoire courte (de type « rhizomatique »"!) et que 1’on relit avec la « longue mémoire des
longs concepts »”2 (de type « arborescente »3). Un paralléle pourrait alors se dessiner avec
I’appréhension du témoignage par I’institution muséale : est-ce que le musee, garant de la
mémoire longue, ne relit donc pas le témoignage par le biais de 1’exposition, selon cet aspect
factuel, hiérarchique et autoritaire qui le caractérise ? S’il est certain que le musée utilise le
témoignage oral pour servir son discours, de nouvelles pratiques que nous étudions plus loin
tendent & renverser ce principe. Mais aussi, est-ce que le témoignage ne serait pas lui-méme
une forme de pensée arborescente, en ce sens que le témoin cherche parfois a correspondre a
ce qu’on attend de lui, a se calquer sur I’axe unique de la grande histoire ? Ricceur le rappelle :
« [i]l est difficile de déméler la responsabilité personnelle des acteurs individuels, de celle des

pressions sociales qui travaillent souterrainement la mémoire collective. »™ Il est possible que

0 Duclert, « Archives orales et recherche contemporaine », 83-85.

1 La pensée des auteurs, trop longue pour étre abordée ici, peut étre résumée comme telle : le rhizome est le
symbole d’une construction en continu et qui se développe par rapport a des entrées multiples. La mémoire courte
lui est associée et se développe en continu tout en étant liée a I’oubli.

72 Gilles Deleuze, Félix Guattari, et Gilles Deleuze, Mille plateaux, Collection « Critique », t. 2 (Paris: Editions
de minuit, 1980), 24.

78 La mémoire longue s’apparente a la structure d’un arbre en ce qu’elle est un symbole de stabilité et d’équilibre,
et qu’elle se développe comme une unité aux stades successifs. Elle est celle de la famille, de la société et de la
civilisation.

" Riceeur, « Mémoire, Histoire, Oubli », 28.

19



de nombreux témoignages soient empreints de cette injonction de témoigner, ce qui finit par
altérer la nature de leur récit et laisse entendre, de maniere sous-jacente, le discours de la société
actuelle. Il n’y a pas donc de dichotomie nette et affirmée entre le représentant de la mémoire
courte et celui de la mémoire longue.

Ricceur quant a lui différencie la mémoire déclarée, la mémoire archivée et la mémoire
inscrite, patrimonialisée’. La mémoire déclarée est la manifestation de I’incertitude et de
I’oubli qui viennent altérer la réappropriation historique de I’événement : la narration du récit
est soumise selon le philosophe a des stratégies d’évitement, d’esquive et de fuite liées au
processus de remémoration’®. La mémoire archivée intervient par la suite dans un processus
d’intervention scientifique sur la mémoire déclarée. Cette derniére se retrouve sélectionnée,
classifiee et etudiée pour finalement étre archivée. Enfin, la mémoire inscrite est celle qui est
patrimonialisée ou « instruite » par I’histoire et les processus d’écriture, de réécriture et de
lecture par le public”’. Ainsi, le regard scientifique du musée vis-a-vis du témoignage aboutit a
la patrimonialisation de la mémoire et s’inscrit ainsi dans la dynamique mémorielle de

I’institution.

2. Le musée comme lieu du souvenir

Dans son intervention lors du séminaire « Les mémoriaux et la patrimonialisation de la
mémoire vive » tenu a I’Ecole du Louvre le 21 octobre 2021, Francois Mairesse a tenu a
interroger I’appellation de mémorial. Tandis que le musée se constitue autour d’une collection
d’objets, le mémorial, a-t-il rappelé, est avant tout un monument sans objets. C’est seulement a
partir de la fin de la Seconde Guerre mondiale que le monument est lié a I’artefact en tant que
preuve de I’événement, mais aussi « capteur d’émotion » pour le visiteur. Le musée, axé sur la
production et le partage de connaissance, a ainsi englobé une dimension patrimoniale orientée
sur la mémoire de I’événement’®, Ainsi, si la section précédente étudiait comment la lecture
scientifique du témoignage oral s’est forgée grace a des tendances et interventions extérieures
au musée, nous voyons ici comment 1’évolution des fonctions du musée-mémorial en fait par

ailleurs une lecture mémorielle et patrimoniale.

5 Paul Riceeur, La mémoire, I’histoire et I’oubli (2000), 201-230, cité dans ldjéraoui-Ravez, Le témoignage
expose, 90.

8 Ricceur, « Mémoire, Histoire, Oubli », 27-28.

7 Nous voyons par la suite que ce processus est également celui de la « documentarisation » du témoignage au
sein de linstitution. Cf Idjéraoui-Ravez, Le témoignage expose, 91.

78 Frangois Mairesse, « Histoire, mémoire et société » (séminaire co-organisé par le par le Groupe de Recherche
en Education Muséale (GREM) de I’Université du Québec A Montréal (UQAM), I’Ecole du Louvre et I’Institut
National du Patrimoine, Paris, 21 octobre 2021).

20



Dans I’introduction a son ouvrage sur les témoignages de la Shoah exposés, Stefti de
Jong choisit de s’appuyer sur les recherches de Paul Williams pour définir ce qu’est un musée-
mémorial : « a specific kind of museum dedicated to a history event commemorating mass
suffering of some kind. »” Ce type d’institution se caractérise d’un coté par sa fonction
mémorielle et commémorative, et de I’autre par son statut de lieu médiatique et interprétatif.
Plus encore que le travail de commémoration emprunté du mémorial,®® le musée invite les
communautés a se reapproprier leur passé douloureux en convoquant leur mémoire individuelle
et communautaire. Il ne s’agit donc pas tant d’offrir un lieu de recueillement, comme c’est le
cas dans les mémoriaux, que d’accréditer les mémoires pour en faire des outils de
compréhension de 1’événement. Concrétement, ce processus s’opére a travers la
patrimonialisation et la muséalisation de la mémoire sensible : la commémoration se lie donc
au discours historique et a la transmission de valeurs morales et humaines. Cette interrelation
des fonctions apparait encore plus importante dans le cas de musées-sites, lorsque I’institution
se situe sur les lieux du massacre®®. L’histoire de la Shoah a pourtant peiné a s’imposer dans
les musées, d’une part a cause d’un manque de volonté des gouvernements européens qui y ont
vu un rappel de leur implication dans le conflit, et d’autre part en raison de la fragilité des
communautés juives d’Europe®. C’est seulement dans les années 1980 que ce travail de deuil
et de guérison a pu s’amorcer®, En ce sens, le musée-mémorial est également a la jonction de
différentes dynamiques de pouvoir et de politiques qui s’accordent ou se confrontent sur la
question de la représentation®. Les musées juifs créés aprés la Seconde Guerre mondiale
répondent alors aux mémes enjeux que les musées-mémoriaux ou les musées de 1’Holocauste :
ils ne peuvent exister que si les communautés juives ont elles-mémes le désir de se voir
reconnaitre et représenter dans un contexte muséal et que ce dernier se fait le lieu d’un
changement de régime de pouvoir®®,

La collecte de témoignages dans les musées-mémoriaux a commencé dans les années
1980, au moment ou le contexte sociopolitique est devenu favorable a I’écoute et la prise en

compte de la parole des témoins. Si ces collections s’inscrivent dans ce « devoir de mémoire »

79 Paul Williams, Memorial Museums : The Global Rush to Commemorate Atrocities, (Oxford: Berg, 224), 8 cité
dans Jong, The witness as object, 6.

8 |djéraoui-Ravez, Le témoignage exposé, 33.

81 Jong, The Witness as Object, 186.

8 Reesa Greenberg, « La représentation muséale des génocides: Guérison ou traumatisme réactualisé ? »,
Gradhiva, n°5 (1 mai 2007): 2, https://doi.org/10.4000/gradhiva.758.

8 |bid., 2.

8 Mairesse, « Histoire, mémoire et société » (séminaire co-organisé par le par le Groupe de Recherche en
Education Muséale (GREM) de I’Université du Québec A Montréal (UQAM), I’Ecole du Louvre et I’Institut
National du Patrimoine, Paris, 21 octobre 2021).

8 Greenberg, « La représentation muséale des génocides », 2-3.

21



dont la notion a été définie dans les années 1990%, elles servent également a justifier le musée
dans sa posture scientifique, ¢’est-a-dire comme une institution apte a représenter I’histoire®’.
Au Musée de I’Holocauste de Montréal, la collecte de témoignages oraux a débuté en 1995 ;
aujourd’hui, plus de 800 témoignages composent la collection d’histoire orale. Au cours de ces
26 années de collectes, la vision de ce que le musée doit conserver comme memoire et valoriser
comme souvenir de I’Holocauste s’est transformée, jusqu’a influencer la définition méme de
survivant®, Cet exemple illustre alors la volonté pour le Musée d’honorer la mémoire de tous
les survivants de la Shoah, quelle que soit leur histoire ou leur origine. La définition du musée
comme lieu du souvenir continue aujourd’hui d’étre repensée, au fur et a mesure que les
derniers témoins disparaissent et que la valorisation de la mémoire prend de I’ampleur.

Une fois collectés, ces témoignages sont par la suite exposés de maniere a souligner la
scénographie que 1’on peut qualifier de mémorielle : de Jong remarque une « esthétisation de
I’horreur » dans les récentes expositions sur la Seconde Guerre mondiale et ’Holocauste qui se
manifeste par un design épuré, de grands espaces vides, des teintes grises et noires et des
lumieres tamisées®®. Les vidéos vont méme jusqu’a se fondre dans le décor, influengant
I’immersion des visiteurs avant méme qu’ils ne commencent a les regarder. Par ailleurs, 1’idée
d’artefacts sauvés de I’entreprise de destruction se retrouve dans de nombreux musées juifs ;
les objets, comme les témoins, sont des rescapés. Si les objets peuvent étre présentés comme
des trésors de la culture juive grace a une scénographie qui reprend le cycle des rituels juifs, ils
peuvent également apparaitre comme des fantdmes qui flottent dans un espace qui se veut le
plus dématérialisé possible®. Greenberg souléve la signification de ces types de scénographies :
« [clomme telles, ces expositions officielles sont des manifestations communautaires

d’autoguérison et des exemples de I’importance du zakhor, le souvenir, dans la foi juive. »%

86 Christophe Bouton, Le devoir de mémoire comme responsabilité envers le passé (Editions de I’Eclat, 2014),
https://www.cairn.info/devoir-de-memoire--9782841623549-page-53.htm. « Le devoir de mémoire signifie
I’obligation de se souvenir de certains événements passes, en général des évenements meurtriers comme des
guerres, des génocides » rappelle ’auteur.

87 Jong, The Witness as Object, 120.

8 Au début, le Musée a surtout privilégié les témoignages de survivants des ghettos et des camps de concentration,
ainsi que de ceux qui se cachaient en Europe de 1'Est et de 1'Ouest. Plus tard, I’intérét s’est également porté sur les
personnes qui ont dd fuir a I'Est, en Union soviétique, pour enfin englober les personnes qui ont fui avant la guerre
et les Juifs d'Afrique du Nord qui ont également fait face a cette politique de persécution dés 1940 en raison de la
législation anti-juive mise en place par le régime de Vichy (notamment la loi Alibert qui définit le « statut des
Juifs » et qui fut rigoureusement appliquée par 1’administration coloniale), cf Norman A. Stillman et Claire
Drevon, « Les Juifs du Maghreb confrontés a la Shoah : synthése historique », Revue d'Histoire de la Shoah 205,
n° 2 (2016): 37-77. Informations transmises par Eszter Andor, coordinatrice histoire orale et commémoration du
Musée de I’Holocauste de Montréal lors de mon stage de maitrise de mai a juillet 2021.

8 Jong, The Witness as Object, 177.

% Greenberg, « La représentation muséale des génocides », 3.

% bid., 3.

22



Pourtant, si la présentation d’objets-reliques semble conférer a I’exposition une note
positive quant a la culture juive survivante, un effet d’accablement est souvent opéré. Plus
encore, cette scénographie risque de réactualiser le traumatisme en faisant de I’Holocauste un
(si ce n’est le seul) élément fondateur de I’identité juive.

Il semble alors que la dynamique mémorielle du musée ne soit tournée que vers la
reconnaissance d’un passé traumatique et la volonté de ne plus voir se reproduire ces
événements. Un modéle museal orienté sur la survivance des Juifs et de leur culture en
proposant un regard sur leur contemporanéité pourrait étre le futur des musées Juifs et de la
Shoah®?, mais, dans de nombreux cas jusqu’a présent, « la guérison et le mieux-étre dans les
musées des communautés juives de la diaspora sont inséparables du traumatisme de

I’Holocauste. »%3

3. De la commeémoration a la participation

C’est en 1972 que la Table ronde de Santiago du Chili organisée par ’'UNESCO a posé
les bases de la réflexion sur le role social des musées. Les participants de cette rencontre, issus
de différents champs disciplinaires, se sont réunis autour de la notion de « musées intégraux »,
institutions d’un nouveau type dans la lignée des écomusées®®. Percus comme des institutions
interdisciplinaires, ces musées intégraux sont issus d’une réflexion au sujet de I’impact des
museées sur les communautés. En 1984, la Déclaration de Québec a pointé la nécessité d’une
muséologie tournée vers I’humain et le développement des populations en opposition a la
prévalence de 1’objet et de sa conservation. La méme année, le Mouvement International pour
une Nouvelle Muséologie (MINOM) a été fondé avec pour but de promouvoir une muséologie
critique, solidaire et démocratique®. Plus récemment, ces évenements nourrissent les réflexions
des professionnels des musées a la suite du report de I’adoption de la nouvelle définition du
musée par I’ICOM en 2019. Marie-Dominigque Dubois définit la participation ainsi :

I1 s’agit d’une ¢élaboration commune, d’une nouvelle forme de dialogue ou le non-

professionnel — le non-sachant — tend a se situer quasiment sur un pied d’égalité

9 Ibid., 7. Cf I’analyse du Musée Juif de Francfort plus loin.

% Ibid.

94 « Editorial », Museum « Réle du musée dans I’ Amérique latine » 25, n° 3 (1972): 127.

« L’écomusée est un espace public, il réunit des hommes et des femmes autour de projets communs pour le
territoire et ses habitants. Cet espace ouvert et permanent met en débat les questions liées a I’évolution de la société,
et est investi par des publics : acteurs (bénévoles), agents (salariés), visiteurs, membres d’une communauté
territoriale ou professionnelle », définition proposée par la fédération des écomusées. https://fems.asso.fr/la-
federation/historique/.

% Ibid., 44

23


https://fems.asso.fr/la-federation/historique/
https://fems.asso.fr/la-federation/historique/

avec le professionnel — le sachant —. La démarche participative revient a reconnaitre
le potentiel et la compétence de chacun.®

En contextualisant I’apparition de la participation au musée, nous cherchons a introduire
une dynamique muséale qui justifie d’une différente maniere la présence des témoignages dans
les expositions. Si nous avons étudié précédemment les lectures scientifiques et mémorielles
du témoignage oral, nées en raison de facteurs externes et internes au musée, cette section vise
ici a comprendre comment le musée fait du témoignage un outil visant a I’inclusion des
communautés au musée. Cet outil déplace alors la dynamique muséale de la sphere de la
commémoration a celle de la participation pour en faire non plus un lieu, mais un milieu de
mémoire. Pour analyser cet enjeu, il est intéressant de concevoir la participation comme un
processus plus intime, qui repense la relation entre I’artefact ou le mentefact et le visiteur, avant
de la considérer selon des actions menées de concert entre des communautés et des
professionnels de musée.

Le témoignage en tant qu’objet de musée de société®” « met le visiteur en état de
participation expérientielle »® en ce sens que le rapport a4 la mémoire d’un événement est
éprouvé, autrement dit vécu, par le biais du témoignage qui, avant d’étre fixé sur un support,
est avant tout une pratique vivante. Ainsi, chaque individu est amené a construire un sens a
partir de sa propre expérience, « ¢’est donc bien, par conséquent, la participation du visiteur au
fonctionnement du dispositif de médiatisation du témoignage au musée qui est aussi
programmeée. »* Ces lieux de rencontre que sont les témoignages oraux se font également des
lieux d’interprétation que le musée met en scene afin de responsabiliser et de faire réfléchir le
visiteur. Cette interprétation n’est pas neutre, elle est le résultat d’un engagement politique et
social de la part du musée de société qui cherche de plus en plus a contextualiser les objets et
proposer des lectures multiples de leur sémantique!®. C’est justement en raison de cet
engagement du musée que Marie-Sylvie Poli préconise pour I’exposition d’assumer ses
responsabilités scientifiques et culturelles vis-a-vis des artefacts et mentefacts exposés : le

caractére polyphonique des sources doit étre reconnu et 1’écriture collaborative de 1’exposition

% Marie-Dominique Dubois, « Démarches participatives : fondements et pratiques actuelles dans les institutions
museéales », In Situ, n°® 41 (11 décembre 2019): 2, https://doi.org/10.4000/insitu.27176.

9 Le terme de « musées de société » apparu en 1991 lors du collogue « Musée et Société » de Mulhouse rassemble
des musées qui partagent la méme vocation de considérer chaque objet comme un témoignage des pratiques
humaines et sociétales. 1ls ont pour objectif de révéler et transmettre la diversité des cultures grace a un lien fort
avec la recherche scientifique avec les sciences humaines et techniques. Cf Idjéraoui-Ravez, Le témoignage
expose, 54-55.

% |djéraoui-Ravez, Le témoignage exposé, 133.

% bid., 119-120.

100 Ibid., 119.

24



revendiquéel®®, Ainsi, les objets de musée ne sont plus uniquement des outils de transmission
de connaissance, car les visiteurs actifs reconnaissent en eux des valeurs sociale, politique et
humaine'??,

La participation peut également se manifester par le biais de collectes participatives. Au
sujet des témoignages de la Shoah, il semble difficile pour les institutions de procéder a des
collectes réellement participatives, issues d’un travail collaboratif avec les survivants®, En
effet, les collectes peuvent étre placées sous le signe de I’'urgence en raison de 1’age avancé de
nombreux survivants, comme cela a été le cas pour la campagne de recueil de témoignages
entreprise par la USC Shoah Foundation entre 1994 et 1999'%4. Dans d’autres cas, c’est en
incluant les survivants dans le processus d’exposition de la Seconde Guerre mondiale que les
musées répondent a la question de la plus-value des témoins dans 1’exposition de I’Holocauste.
L’exemple suivant, étudié par Cendoya-Lafleur, Lavorel et Davallon, permet de saisir ce
phénomene. Entre 2006 et 2008, le Musée de la Résistance et de la Déportation de I’Isére a
Grenoble a opéré une actualisation de sa salle consacrée a la déportation sur le principe d’une
nouvelle demarche museologique. Le comite scientifique a en effet été composé de maniere a
allier différents types de savoirs dans la conception de I’exposition : les témoins, représentés
par des associations de résistants et de la communauté juive sont associés au processus, de
méme que des historiens de la Seconde Guerre mondiale. Les auteurs constatent en premier lieu
que « si le témoin est entendu et légitimé par le musée, il n’est pas pour autant considéré par
I’historien qui se trouve dans une position classique d’expert »'%. Cependant, ¢’est finalement
la question de transmission de 1’événement qui réunit le témoin, gardien et représentant de la

mémoire, et I’historien, garant du discours scientifique. La posture de pédagogue de I’historien

101 1hid.

102 Par ailleurs, les musées proposent un discours qui permet aux communautés de se reconnaitre mutuellement
mais aussi de se réapproprier leur passé. Pour ce faire, le musée de société ou d’histoire opére un va-et-vient entre
des revendications identitaires — la place qu’il donne a la singularité de chaque expérience, notamment a travers le
témoignage oral —, et les valeurs universelles qui prennent racine dans une histoire et une mémoire commune. Cf
Jean-Claude Duclos et al., Racines, dir. Marie Savine et Ivon Boccone-Perroud (Grenoble : Musée dauphinois,
coll « Musée dauphinois », 2001), 13, cité dans Idjéraoui-Ravez, Le témoignage exposé, 121.

103 A défaut de collaborer réellement avec les survivants pour construire leurs expositions, plusieurs mémoriaux
de la Shoah tels que celui de Bergen-Belsen ou de Neuengamme choisissent la méthode de I’interview narrative
qui prone la neutralité de I’interviewer afin de donner le plus de latitude possible au témoin dans le choix des
moments qu’il souhaite relater'®. Avec cette méthode, c’est a partir du récit que I’exposition se construit, et non
le témoin qui doit se conformer a des directives choisies par I’intervieweur. Dans les deux cas cependant, le témoin
n’est pas totalement libre car le sujet de I’interview et le temps imparti définissent déja un cadre narratif susceptible
d’influencer le récit'®. Cf Jong, The Witness as Object, 96.

104 En I’espace de quatre ans, 51 000 témoignages ont été recueillis, dans 61 pays différents et en 39 langues, ce
qui témoigne de I’objectif quantitatif de 1’opération de collecte. Cf Emmanuel Debono, « Le recueil et la
valorisation des témoignages de survivants a I’age du numérique: La collection de I’'USC Shoah Foundation »,
Etudes arméniennes contemporaines, n® 5 (15 juin 2015): 211-29, https://doi.org/10.4000/eac.845.

105 Cendoya-Lafleur, Lavorel, et Davallon, « Patrimonialiser la mémoire de la guerre au musée ».

25



lui permet de reconnaitre la dimension affective du témoignage comme moyen de médiation.
Le musee opére une conciliation entre histoire et mémoire en se faisant le lieu, ou plutét le
milieu d’une écriture patrimoniale tournée vers 1I’avenir.

Aujourd’hui, il ne s’agit plus uniquement pour les musées de créer un moment
intemporel propice au recueillement a travers 1’exposition, mais aussi de donner plus
d’agentivité aux témoins. En dehors de leurs témoignages, ils ont désormais la possibilité de
s’investir, sous différentes formes, dans la conception de 1’exposition, en partant de la collecte,
jusqu’a la médiation. Pour les publics, il s’agit également de créer un lien social au musée, voire

un enracinement qui permet une insertion culturelle par les pratiques de I’institution®,

C’est donc bien en s’engageant dans la réflexion sur les grandes questions du temps que
le musée devient un milieu de mémoire. Ancré dans le présent, il ne se contente plus de
construire une illusion de continuité mémorielle, mais fait de la participation 1’outil pour
repenser la fagon d’aborder les traumas!?” de I’humanité. La fonction commémorative est

toujours présente, mais ces « lieux artificiels » que décrit Nora ont désormais bien plus a offrir.

C. Comment exposer ce patrimoine sensible ?

Une fois la place du témoignage légitimée au sein de I’institution, que ce Soit par une
lecture scientifique, mémorielle ou participative, il reste & comprendre comment les musées
cherchent, non pas a mettre en valeur les spécificités de ce document, mais a les utiliser de telle
maniére a servir leur discours et leur politique mémorielle. Si le témoignage a sa propre
situation d’énonciation, le musée s’impose lui aussi comme un énonciateur qui va produire son
propre message a partir de celui du témoin. Par ailleurs, les objectifs des expositions changent
d’une institution a I’autre, influencant alors la présentation des témoignages, tant du cété de la
scénographie que du message qu’ils sont censés transmettre. 11 s’agit alors d’analyser la relation
du témoignage avec les autres objets, mais aussi le témoignage en tant qu’objet de musée lui-

méme.

106 Blanchet-Robitaille, « Le mentefact au musée », 57.

107 Emprunté a la psychologie, le terme de « trauma » revient dans plusieurs écrits et caractérise, selon nous, la
volonté pour les musées de prendre en compte 1’ampleur de I’impact de I’Holocauste sur la vie des individus qui
I’ont vécu, mais aussi sur celle des générations qui ont suivi et qui portent la responsabilité de la transmission de
cette mémoire sensible. La dimension du vécu est ainsi mise en avant dans la représentation de cet événement
historique.

26



1. L’exposition de type documentaire

Dans le cadre d’une exposition documentaire, le musée investit le t¢tmoignage d’un point
de vue informationnel et communicationnel, ce qui fait passer son statut d’archive a celui de
document : « [d]ans I’ordre de I’usage, le document est considéré comme 1’exploitation
scientifique, culturelle, médiatique qui est faite du témoignage. Le témoignage se trouve par ce
biais reformaté pour sa réception dans le cadre de sa publicisation dans le champ institutionnel
ou médiatique. »'% Le musée, comme le souligne Linda Idjéraoui-Ravez, « transforme alors le
témoignage en un matériau-trace »% en faisant prévaloir son potentiel d’énonciation. Le
témoignage est dans ces cas-la appréhendé tel un document qui appuie le discours du musée'*®
en se mettant « a la disposition de 1’écriture scientifique et muséographique »**,

Une fois le statut de document défini, I’exposition de type documentaire se caractérise
par une mise en scéne qui vise la médiation entre 1’objet et le visiteur. Cette médiation est
organisée selon des dispositifs précis qui créent un « monde intermédiaire entre 1’objet et le
sujet »12 par des cartels, des textes au mur ou des installations multimédias. Roger Fayet
distingue ainsi des objets muséaux de premiers plans (les documents et artefacts) et ceux de
deuxiémes plans (les dispositifs communicationnels qui les entourent)'3 . Selon la volonté des
commissaires, le témoignage a ceci de spécifique qu’il peut alors étre considéré comme un
expOt a part entiere ou au contraire étre présenté en tant qu’objet de deuxiéme plan, en ce qu’il
vient apporter un regard actuel sur le passé et/ou souligner ’'usage et donner un contexte a
d’autres artefacts!4,

Ce choix dans le statut du témoignage s’illustre ainsi dans la scénographie de
I’exposition : considérés de premiers plans, les témoignages vont étre places dans les mémes
conditions que les autres objets, dans I’espace principal, voire dans les mémes vitrines. Au
Mémorial de Bergen-Belsen, les témoignages sont ainsi accompagnés de cartels explicitant la
durée du témoignage original, la date et la localisation de Dinterview!’®. De méme, les

opérations de montage de la vidéo sont signifiées par un écran noir qui sépare deux extraits de

108 |djéraoui-Ravez, Le témoignage exposé, 124.

109 Ibid., 130.

110 1hid.

111 1bid., 194.

112 Marie Cambone, « La mise en récit et la construction de mémoires collectives par les institutions
patrimoniales », Muséologies 7, n° 2 (7 mai 2015): 37, https://doi.org/10.7202/1030249ar.

113 Roger Fayet, « Das Vokabular des Dinge », Osterreichische Zeitschrift fiir Geschichtwissenschaften 18, 24,
cité dans Jong, The Witness as Object, 169. Les répliques, facsimilés et modéles appartiennent également a cette
deuxiéme catégorie

114 Jong, The Witness as Object, 169.

115 Ibid., 171.

27



I’interview. Dans ce cas-Ci, le témoignage est valorisé et sa validation scientifique par
’institution est également mise en scéne. Comme le souléve Linda Idjéraoui-Ravez dans son
analyse des trois traitements communicationnels du témoignage au sein d’une exposition : dans
ce premier traitement, en plus d’étre considéré comme un document, le témoignage est investi
d’une symbolique patrimoniale ; il n’est ni ici absorbé entierement par le discours de
I’exposition (deuxiéme traitement) ni n’occupe une place centrale dans le parcours (troisieme
traitement)'%®. Le témoignage est per¢u comme une source d’information qui égale les autres
et dont les dispositifs de médiation sont assumés, soulignant ainsi sa valeur patrimoniale. En ce
sens, Nathalie Heinich et Michael Pollak proposent une approche du témoignage basée sur la
recherche en sociologie :
Une telle analyse tend a intégrer dans la réflexion tout ce que dit le matériel
disponible, apres avoir replacé chaque document dans le contexte de sa production
et de ses destinataires présumés ou réels, de fagon a établir un va-et-vient permanent
entre matériaux empiriques et construction théorique.*’

La constitution d’un corpus de témoignages hétéroclites pour I’exposition documentaire
ainsi que la mise en avant des partis-pris scientifiques qui sous-tendent sa présentation
participent & la patrimonialisation du témoignage aux cOtés des autres artefacts.

Dans d’autres musées, comme c’est le cas a I’Imperial War Museum de Londres, les
témoignages sont subordonnés aux autres artefacts, car c’est leur potentiel empathique et
émotionnel qui est ici considéré, et non leur caractere de document validé scientifiguement par
institution!8, L’appréhension scientifique de I’événement est alors véhiculée par les
documents textuels et les photographies, ainsi que par les artefacts. Les témoignages, considéres
comme de deuxiémes plans, sont alors relégués sur le c6té et aucun dispositif encadrant I’écoute
n'est prévu. Steffi de Jong souligne que I’'usage du témoignage audiovisuel en tant qu’objet de
second plan minimise 1’impact de la biographie du témoin!!® : le témoignage est avant tout
présent pour ajouter a I’aura des autres objets exposés.

Dans d’autres cas encore, le témoignage peut étre placé au cceur du discours de
I’exposition. Le document est cette fois-ci exploité dans toutes ses potentialités, et le témoin est
reconnu et mis de I’avant comme source d’informations authentiques. L’exposition Facing

Survival présentée au USC Fisher Museum of Art de Los Angeles, en collaboration avec la

116 |djéraoui-Ravez, Le témoignage exposé, 94.
117 pollak et Heinich, « Le témoignage », 5.

118 Jong, The Witness as Object, 173.

119 1bid., 171.

28



USC Shoah Foundation en 2019 a ainsi présenté deux témoignages vidéos sous forme
d’hologrammes interactifs de taille réelle aux cotés de portraits de survivants par I’artiste David
Kassan. Si les deux témoignages n’ont pas été a proprement parler au cceur du discours, la
réflexion qui entoure leur présentation renouvéle le cadre de I’exposition documentaire en
proposant le document sous la forme de « biographies interactives » qui permettent au visiteur
de poser des questions au survivant, questions auxquelles 1’hologramme propose des réponses
préenregistrées. La parole ne devient plus uniquement un outil au service du discours
expositionnel, mais se voit réinvestie de sa fonction premiére : tisser des liens avec autrui.
Cependant, la dimension technologique est également susceptible de créer chez le spectateur
un attrait qui dépasse son intérét initial pour le récit du survivant.

Ces exemples d’expositions nous invitent également a considérer la relation du
témoignage audiovisuel avec les autres artefacts présents dans 1’exposition. En effet, nous
pouvons remarquer que les expositions sur la Seconde Guerre mondiale mettent presque
toujours en scene les témoignages aux cotés de photographies et de séquences de films, percues
comme des représentations directes du passé'?. Steffi de Jong avance alors que tous les types
d’artefacts et de mentefacts sont interreliés dans I’exposition grice a un processus
d’authentification qui releéve des objets eux-mémes, du discours de 1’exposition, de la
scénographie ou de I’expérience du visiteur'??, Si les témoignages permettent de « compléter »
d’autres artefacts, tels que les amas de chaussures symbolisant 1’extermination, leurs relations
avec les autres objets peuvent également vouloir servir un message narratif particulier :
I’expérience de survie dans un camp de concentration (mémoriaux de Bergen-Belsen et de
Neuengamme), I’extermination de la population juive (Yad Vashem de Jérusalem), ou encore
les motifs des persécuteurs (Imperial War Museum de Londres)*??. Dans ces cas, I’identité et
I’image des témoins passent alors en second plan. Les choix scénographiques quant a eux sont
des moyens par lesquels le musée s’autolégitime comme étant un lieu adéquat pour représenter
le sujet. Enfin, I’expérience du visiteur permet aux artefacts d’étre authentifiés grace a un
processus d’immersion (comme c’est le cas dans des reconstitutions par exemple), appuyé
encore une fois par les témoignages. La juxtaposition des témoignages et des artefacts
correspond par ailleurs a la démarche scientifique de I’historien qui ne retient pour sa recherche

que les sources qui peuvent étre recoupées et confirmées par d’autres sources?3,

120 Jong, The Witness as Object, 155.

121 1bid., 120-22.

122 |pid., 89.

123 pollak et Heinich, « Le témoignage », 5.

29



De méme que certains objets peuvent étre démantelés, fractionnés ou restaurés avant
d’étre exposés'?*, les témoignages oraux sont également sélectionnés puis édités afin de servir
un discours : ils ne sont jamais 1’expression d’une vérité intouchée. Le fond sombre choisi pour
I’interview, I’emploi d’un temps de narration au passé et les vétements modernes que portent
les témoins soulignent également que 1’époque qu’ils évoquent est bel et bien révolue. En se
situant a cette frontiére entre le passé et le présent, les témoignages empéchent une
identification totale au passé tout en authentifiant I’exposition comme lieu adéquat de
représentation’?®, Le document apporte alors une dimension autoréflexive et vient repenser
I’autorité museale : « au-dela de la valeur documentaire que lui attache le musée, demeure une
valeur symbolique et émotionnelle du témoignage qui implique le sujet social et met le musee
dans une position de débat »*26,

Cette section a ainsi souligné que la mise en exposition des témoignages oraux de la
Shoah se couple d’une réflexion autour de leur valeur (leur importance dans le discours) et de
leur authentification selon leur relation a d’autres objets, mais aussi en tant qu’objets de musée

en eux-mémes.

2. Portraits d’expositions

L’analyse des modalités d’exposition des témoignages oraux de la Shoah invite a se
pencher sur des exemples concrets. Pour ce faire, nous avons établi une méthodologie inspirée
de celle de Steffi de Jong, qui analyse d’une part les mécanismes d’authentification du
témoignage a travers sa relation aux autres objets, puis le statut du témoignage en tant qu’objet
de musée'?’. Ces courts portraits d’exposition cherchent a synthétiser I’utilisation des
témoignages et, plus largement, nous renseignent sur la fagon dont I’Holocauste est traité par
les institutions. Nous voyons ici deux musées dédiés a I’Holocauste et un musée juif qui, bien
que centré sur I’histoire et la culture de cette communauté, ne peut faire 1’impasse de cet

événement dévastateur.

a) Exposition permanente du Musée de I’Holocauste de Montréal

C’est en 1979 que des membres de I’ Association des survivants de I’oppression nazie

fondent le Centre commémoratif de 1’Holocauste de Montréal. Destiné a la commémoration

124 Jong, The Witness asOobject, 137.

125 1bid., 149-50.

126 |djéraoui-Ravez, Le témoignage exposé, 77.

127 |_e tableau qui a guidé notre recherche est disponible en annexe.

30



des victimes, ce centre comprenait également une exposition permanente, et a pris en 2016 le
nom de Musée de I’Holocauste de Montréal. En effet, au fil des années, la collection d’artefacts
et d’histoire orale s’est enrichie, jusqu’a réunir actuellement 13 405 artefacts et plus de 800
témoignages de survivants. Il s’agit encore aujourd’hui de 1’'unique musée consacré a la
mémoire de I’Holocauste au Canada.

L’exposition permanente a €té congue en 2003. Elle présente selon un parcours
chronologique et thématique le contexte historique avant la Seconde Guerre mondiale, puis la
destruction de la vie juive en Europe, la déportation et I’extermination des Juifs durant
I’Holocauste, et enfin la période post-Holocauste. A la fin du parcours, une piéce est dédiée a
la commémoration des victimes. Plusieurs documents vidéos ponctuent I’exposition, et cing
d’entre eux sont des témoignages de survivants d’une durée de 5 a 9 minutes.

Dans cette exposition, les témoignages sont légitimés par le processus d’authentification
narrative. lls sont certifiés comme étant des représentants adéquats de la mémoire de la Shoah,
car ils intégrent parfaitement le discours expositionnel, relevant alors du deuxiéme traitement
communicationnel théorisé par ldjéraoui-Ravez. Placés aux cOtés des autres artefacts sous
vitrine, les témoignages s’inscrivent dans le parcours thématique : deux d’entre eux sont
présents dans la section sur les ghettos, le troisieme dans celle sur la déportation au camp
d’Auschwitz-Birkenau, le quatrieme concerne la résistance dans les villes, mais aussi dans les
camps de concentration. La derniéere vidéo placée a la toute fin du parcours est au sujet de la
vie des survivants apres 1’Holocauste, et des séquelles qui demeurent dans leur vie. Pour autant,
les ttmoignages ne sont pas relégués au deuxiéme plan dans le parcours, comme des outils
permettant de souligner les autres artefacts. A chaque occurrence, un pan de mur leur est dédié
et se juxtapose aux vitrines : chaque artefact et témoignage de 1I’exposition a sa place en tant
qu’objet de premier plan.

En tant qu’objet de musée dont les caractéristiques sont reconnues et utilisées par le
museée, plusieurs éléments sont a noter : les témoignages sont non seulement associés entre eux
(ce qui implique que plusieurs témoins interviennent durant la vidéo), mais aussi associés a des
documents d’archives qui viennent les illustrer. Aucun détail biographique n’apparait a I’écran
ni sur un cartel, si ce n’est les nom, prénom et lieu d’internement ou de vie du témoin (dans la
majeure partie des cas, seul le pays est mentionné) ; ce dernier est ainsi représentatif d’un large
groupe d’individus dans lequel il s’inscrit. Le témoignage fait également référence a un passé
qui est réactualisé par le récit. Chaque extrait est sélectionné en fonction de sa pertinence pour
illustrer la thématique dans laquelle il s’inscrit, et les trois ou quatre témoins qui apparaissent

se compléetent mutuellement par le montage de la vidéo. Enfin, le témoignage véhicule une

31



image mentale du passé grace a I’insertion dans la vidéo d’images d’archives qui viennent
illustrer les dires du témoin. Dans plusieurs cas, la vidéo commence par ces images en noir et
blanc, doublées par la voix du survivant qui entame son récit. Ce n’est qu’apres quelques
secondes qu’il apparait, se détachant sur un fond neutre, bleu ou noir, qui apporte une dimension
intemporelle au discours. Dans certaines vidéos, une musique se fait également entendre en
fond, unifiant ainsi les témoignages aux images d’archives, et participant & donner une tonalité
positive en soulignant les valeurs et I’espoir des survivants. Les cuts et les passages d’un témoin
a l’autre sont souvent signifiés par des fondus noirs. Ces choix dans I’édition de la vidéo
illustrent la volonté du Musée de concevoir le témoignage comme un petit film qui s’approche
du documentaire afin d’apporter des points de vue multiples sur un sujet en favorisant une
experience riche et compléte pour le visiteur. Cependant, les partis-pris scientifiques ne sont
pas mentionnés dans la vidéo, et aucun cartel n’est présent.

Dans ce cas, la situation d’énonciation du témoignage est englobée dans un acte de
communication mis en place par le musée dans son exposition : ¢’est I’institution qui prend le
pas sur le ttmoin en tant que sujet communiquant et sujet énoncant. En inscrivant le témoignage
dans un parcours thématique et chronologique défini, aux c6tés des autres artefacts, et juxtaposé
a des images d’archives, le musée (sujet communiquant) se donne pour identité énonciative
celle d’une institution éducatrice adéquate pour transmettre cette mémoire sensible. Le musée
s’autolégitime et légitime la présence des témoignages oraux dans son exposition par la

construction de cette identité énonciative particuliére.

b) L’exposition permanente du Mémorial de la Shoah de Paris

Le Mémorial de la Shoah de Paris trouve son origine dans le Centre de Documentation
Juive Contemporaine, né en 1943 d’une volonté de collecter des preuves du génocide des Juifs.
Plus tard, en 1956, ce Centre de documentation est installé au sein du Mémorial du Martyr Juif
Inconnu, tout juste construit a Paris, avant d’étre étendu en 2004 et de devenir le Mémorial de
la Shoah. Ce dernier est alors doté d’une exposition permanente, d’un espace multimédia, d’un
auditorium et d’un « Mur des noms », ol sont inscrits tous les Juifs déportés de France.

L’exposition permanente est composée de douze sections visant a contextualiser les
persécutions et I’extermination des Juifs durant la Shoah, tout en donnant des pistes de réflexion

aux visiteurs au sujet de I’intolérance et de 1’exclusion’?®,

128 « Musée de la Shoah, I’exposition permanente », Mémorial de la Shoah (blog), consulté le 26 janvier 2022,
https://www.memorialdelashoah.org/evenements-et-expositions/expositions/exposition-permanente.html.

32



Si plusieurs films courts ponctuent le parcours en étant disposés aux c6tés des artefacts,
les témoignages de survivants ont une place privilégiée au sein de 1’exposition. C’est dans un
couloir perpendiculaire au parcours, faisant la jonction entre la section sur le camp
d’extermination d’Auschwitz-Birkenau et celle sur le pillage des Juifs de France que sont
disposés six écrans destinés aux témoignages. Le visiteur ne peut donc faire 1’impasse sur ces
vidéos, car il est obligé d’emprunter le couloir pour poursuivre son cheminement dans
I’exposition. De plus, le couloir est entierement plongé dans le noir, ce qui met en valeur les
visages des survivants qui s’adressent au spectateur. Ce dernier peut alors s’installer sur des
bancs face aux écrans pour écouter les témoignages. Il est a noter que les six écrans projettent
le méme document simultanément, ce qui permet & plusieurs personnes de profiter de
I’installation au méme moment. Au sujet du contenu, le document audiovisuel intitulé « Les
Témoins » présente tour a tour les témoignages de six personnes, dont un couple. Ces interviews
ont été filmeés en 2004 par le réalisateur Serge Moati pour le Mémorial de la Shoah, mais le
cartel a ’entrée du couloir ne mentionne que le nom du réalisateur, la durée du document (28
min 30) et les noms des six témoins'?®. Avant chaque témoignage, un texte défile a I’écran
résumant le parcours de vie du témoin durant la Shoah afin d’apporter un contexte au récit qui
a €té sectionné pour n’en retirer que les passages clés.

Deux moyens d’authentification du témoignage audiovisuel sont alors a I’ceuvre au sein
de cette exposition permanente : 1’authentification narrative et [’authentification de
I’exposition. Dans un premier temps, les témoignages sont légitimés par 1’institution, car ils
sont certifiés en tant que documents adéquats pour représenter la Shoah. L’aspect interpersonnel
est mis en avant ainsi que leur potentiel d’adresse au spectateur. Les témoignages deviennent
ainsi des icones du trauma par leur place privilégiée au sein du parcours, comme un pont entre
la section sur les camps de concentration et celle de la vie en France au moment de I’Holocauste.
Les témoignages sont considérés pour eux-mémes en ce qu’ils ne sont pas mis en relation avec
d’autres artefacts et le témoin est valoris€ pour la nature méme de son récit, et non pour I’apport
qu’il aurait vis-a-vis d’autres artefacts. Le document audiovisuel va méme jusqu’a étre
considéré comme un film documentaire, notamment en raison du choix du réalisateur, Serge
Moati, connu comme réalisateur de documentaires, écrivain, scénariste et producteur.
Habituellement, le réalisateur du document n’est pas mentionné, de méme que I’interviewer,

mais le Mémorial de la Shoah a choisi ici de mettre I’accent sur la personnalité du réalisateur,

12911 s’agit d’lda Grinspan, Madeleine et Israél-Jacques Goldsztejn, Samuel Milo Adoner, Simone Veil et Vivette
Baharlia. Ces témoins ont tous été actifs dans la transmission de leur mémoire de survivants, que ce soit par leurs
écrits, leurs interventions auprés des museées et de leurs publics, ou leur engagement politique.

33



lui-méme fils de déporté. Moati, dont on entend parfois les questions et remarques a I’adresse
des témoins, est donc d’autant mieux placé pour mener les interviews. Dans un second temps,
la présence des témoignages est légitimée par les choix scénographiques du Mémorial qui
invitent a aller a la rencontre des témoins en favorisant 1’auratisation du témoignage.
L’atmosphére qui ressemble a celle d’une salle de cinéma, mais en plus intimiste propose une
médiation adéquate pour cette mémoire sensible qu’il faut prendre le temps d’écouter.

Cette exposition met également en avant le témoignage comme un objet de musée a part
entiére en jouant sur deux niveaux de représentation du témoin : le témoignage est représentatif
d’une période du passé qui est rendu présent grace au récit dont les extraits choisis sont les plus
intenses émotionnellement (pour le témoin comme pour le spectateur), mais aussi les plus
terribles par les détails mentionnés. De plus, les ttmoignages transmettent une symbolique par
le fond noir qui confére un aspect intemporel et universel au message, tout en favorisant
I’auratisation du témoignage par la lumiére qui n’éclaire que le visage et les mains des
survivants. Si le statut du document n’est pas pleinement revendiqué, c’est que le Mémorial a
fait le choix de le présenter comme un film destiné a émouvoir, mais aussi a responsabiliser
chacun face aux injustices. L’identité énonciative du témoin se rapporte ici a son propre statut
de survivant, d’une part a travers la mise en discours de son témoignage, et d’autre part a travers
la situation de communication mise en place au moment de I’interview (un interviewer qui pose
des questions précises et orientées vers la période de I’Holocauste, les faits et les ressentis). Le
museée, en tant qu’énonciateur, souligne les caractéristiques du témoignage et met tout en ccuvre
pour qu’elles soient appréhendées au mieux par les spectateurs (sujets interprétants) a travers
une mise en scéne proche de celle d’une salle de cinéma. Une fois encore, mais de maniere
différente, il s’autolégitime comme lieu adéquat pour la représentation de cette mémoire

sensible

C) Exposition permanente du Jidisches Museum de Francfort

Installé en partie dans I’ancienne demeure de la famille Rothschild a Francfort, le Musee
Juif de la ville est le premier musée municipal juif a ouvrir ses portes en Allemagne, le 9
novembre 1988, a I’occasion du 50° anniversaire des Pogroms de novembre. Le musee a
¢galement ouvert un second lieu d’exposition, non loin de la demeure Rothschild, a la suite de
la découverte archéologique en 1987 de I’ancien ghetto juif — ou Judengasse — datant de 1462.
Récemment, en octobre 2020, le Musée a inauguré sa nouvelle exposition permanente, dont le
parcours et la scénographie ont été entierement repensés. Il est donc intéressant ici de comparer

cette nouvelle exposition avec la précédente, telle qu’étudiée par la chercheuse Reesa

34



Greenberg dans son article « La représentation muséale des génocides. Guérison ou
traumatisme réactualise ? » publié en 2007.

L’ancienne exposition permanente organisait son parcours de fagon circulaire et selon
la chronologie de la vie juive a Francfort avec, comme fil conducteur, les persecutions subies
par cette communauté dans la ville'®, La visite débutait ainsi par le récit du ghetto juif a
Francfort au Moyen Age, et se terminait par deux salles consacrées a 1’Holocauste. La
scénographie sombre et les artefacts, photographies et documents d’archives présentés
réactualisaient en un sens le trauma de cette période. Aujourd’hui, le musée est passé d’un
discours qui ne laisse que peu d’espoir quant a la vie juive a Francfort apres 1’Holocauste, a une
volonté de montrer 1’enracinement de la communauté dans la ville, et ses apports culturels,
sociaux et artistiques. Cela permet ainsi de donner une tonalité positive au discours, tout en
encourageant un point de vue actuel qui prend en compte 1’agentivité de la communauté. Tandis
que I’ancienne exposition minimisait la présence des Juifs dans la ville apres 1945%! e
parcours actuel du premier étage intitulé « Geschichte und Gegenwart » (histoire et présent)
présente 1’histoire de la communauté selon différentes thématiques qui explorent la résurgence
de la vie juive aprés la Shoah. Aucune section sur I’Holocauste n’est donc présentée : 1’accent
n’est plus mis sur le trauma que 1’on cherche a transmettre et ancrer dans 1’histoire de la
communauté, mais 1’événement imprégne le discours de maniére sous-jacente.

Des témoignages audiovisuels accompagnent chaque thématique et sont présentés selon
le méme dispositif scénographique que les autres artefacts : les écrans sont encastrés dans une
structure en bois qui sert aussi a I’exposition des autres objets. Si nous prenons 1’exemple de la
section sur la vie de la communauté juive a Francfort dans les années 1960, tout au début du
parcours, le visiteur est face a un écran juxtaposé a quelques artefacts de la vie quotidienne. Sur
I’écran, des témoignages de personnes de la communauté ayant vécu dans les années 1960 a
Francfort sont assemblés a la maniére d’un documentaire : de courts extraits de différents
témoignages s’enchainent et se répondent. Lorsqu’un témoin apparait pour la premiere fois, son
nom s’affiche a I’écran. Les individus sont filmés chez eux, ce qui permet de les individualiser
et de donner un aspect plus personnel aux témoignages, bien que les extraits soient courts et
sont choisis précisément pour illustrer la thématique. Le cartel précise également la durée de la
vidéo. Si certains survivants de la Shoah sont interviewés, ils ne sont pas présentés comme tels :

le récit de I’Holocauste n’apparait qu’en filigrane, lorsque 1’on comprend que ces personnes

130 Greenberg, « La représentation muséale des génocides », 4.
131 |bid., 4.

35



ont perdu des parents a cause des déportations, et ont d( reconstruire leurs vies seules par la
suite.

Etant donné que le musée a sollicité les témoins dans le cadre de sa nouvelle exposition
permanente sur la relation de la communauté juive a la ville de Francfort, le modele de
communication qui en découle s’¢loigne du mod¢le traditionnellement mis en place dans le
cadre de témoignages de I’Holocauste : 1’identité de 1’énonciateur ne se confond pas avec le
statut de survivant du témoin, mais avec le statut d’habitant de Francfort a une période donnée.
Néanmoins, I’acte de mise en discourS Se construit pour un sujet destinataire qui connait
I’histoire de 1’Holocauste et saura la déceler a travers le récit afin de pouvoir appréhender
adéquatement le parcours du témoin.

Dans cette exposition permanente, les témoignages sont interreliés aux autres artefacts
et 1égitimés par le processus d’authentification de 1’objet : en s’inscrivant dans une thématique
précise et en faisant parfois référence aux objets exposés, les témoignages apportent des
informations complémentaires et authentifient les autres objets comme des représentants
adéquats de la thématique. Les témoignages ne sont jamais considérés pour eux-mémes, mais
s’inscrivent toujours dans une relation avec ce qui les entoure®2, Ils sont également légitimés
grace au processus d’authentification narrative : présentés sur le méme plan que les autres
artefacts, les témoignages répondent a un discours sur la diversité de la communauté et son
impact sur la ville. Enfin, le ttmoignage comme objet de musée répond avant tout a la notion
de représentation d’un passé qu’il fait resurgir a travers le discours. Ce sont ainsi 1’événement
et son vécu qui sont mis en avant, davantage que la recherche d’émotion, comme cela avait été
le cas dans la précédente exposition permanente. Aucune réflexion n’est menée sur le

témoignage en lui-méme, ¢’est avant tout une illustration du discours expositionnel.

1321 "Holocauste est également mentionné dans la section sur le second procés d’ Auschwitz, tenu a Francfort entre
1963 et 1965 par le biais de trois témoignages audios qui accompagnent cette fois-ci les textes de présentation de
I’événement et quelques photographies.

36



Depuis une quarantaine d’années, les évenements historiques sensibles et leur mémoire
sont investis par la sphére publique. La mémoire devient institutionnalisée, voire
patrimonialisée!®. La patrimonialisation s’apparente ainsi a un travail de deuil'3* qui permet de
donner, non pas un sens a I’événement, mais une cohésion et une cohérence a sa réception puis
sa transmission®*®. Aujourd’hui, les musées-mémoriaux, a la fois des musées d’histoire et de
société, suscitent une vive réflexion dans la sphére muséale et interrogent la facon dont la
société souhaite préserver la mémoire d’éveénements sensibles : inscrits dans le temps présent,
ils repensent notre rapport a la rupture et a notre identité.

Dans le second chapitre de cette recherche, nous cherchons a explorer une évolution
récente du témoignage oral de la Shoah : son inclusion dans des installations artistiques. Si
plusieurs auteurs ont étudié dans une perspective communicationnelle le parcours et le statut
du témoignage oral, nous prolongeons ici cette analyse en considérant que le témoignage
intégre un autre niveau de médiation en se faisant ceuvre d’art.

De I’enregistrement a I’archive, de I’archive au document exposé, puis du document a
I’ceuvre, cet objet muséal appropri€¢ par I’artiste contemporain modifie la nature méme de

I’espace d’exposition.

133 L avorel, « Patrimonialiser les mémoires sensibles ».

134 André Micoud, « La patrimonialisation ou comment dire ce qui nous relie (un point de vue sociologique) »,
dans Réinventer le patrimoine, de la culture a 1’économie : une nouvelle pensée du patrimoine ? (Paris :
I’Harmattan, 2005), 88, cité dans Lavorel, « Patrimonialiser les mémoires sensibles », 8.

135 L avorel, « Patrimonialiser les mémoires sensibles », 8.

37



I11.  Deuxieéme partie. Quand le témoignage fait ceuvre : vers une
nouvelle dynamique mémorielle

A.  Analyse théorique d’un objet interdisciplinaire

1. Le témoignage oral : du document a I’ceuvre

Le témoignage est attest¢ comme document. Son exposition s’inscrit dans une
dynamique mémorielle, renouvelée aujourd’hui par la dynamique participative du musée. A
travers la symbolique commémorative, les institutions mémorielles cherchent a rendre le passé
accessible et compréhensible dans le but de transmettre des valeurs aux visiteurs*®. L horreur
y est souvent représentée a travers une profusion d’artefacts qui laissent peu de place a
I’interprétation, mais surtout a un retour réflexif sur la construction de la mémoire, qu’elle soit
individuelle ou collective. Force est de constater que « [c]e qui manque a la plupart des musees
ou mémoriaux qui proposent une narration « homogénéisante », c’est la part d’ombre, un
indicible qui ne se dissimule pas derriere 1’inexplicable ou I’inintelligible, en sacralisant
I’événement. »¥7

Ainsi, dans la lignée de Régine Robin, nous nous interrogeons : « [y]— a-t-il des modes
de représentations alternatifs, des fagons de chercher a transmettre autrement que dans le plein
de la représentation, de la copie, de la photo, du simulacre, du parcours pédagogique, de la
linéarité de I’instrumentalisation [...] ? »'3 Cette part d’ombre qu’il semble nécessaire de
mettre en scéne pour ’appréhension de traumas est permise, en marge des discours
institutionnels, par I’imagination, la narration, et ’adoption d’un nouveau langage, qui se
retrouvent dans ’art. Le caractére indicible de la Shoah impose la nécessité de repenser
I’écriture a partir de la ruine du langage : « [c]réer de nouveaux mots, des métaphores qui
exhibent I’horreur de I’inhumanité tout en s’opposant avec virulence a la stabilisation d’un
langage commode et typifié. »13 Ce sont justement les différentes formes artistiques qui ont
pris pour matériel la Shoah qui introduisent non plus une logique commémorative, mais 1’idée

de remémoration définie par Régine Robin :

136 Régine Robin, « Lieux de mémoire, lieux de deuil, institutions et commémoration », dans Arts de mémoire:
matériaux, medias, mythologies, dir., Philippe Despoix, Christine Bernier, et Centre canadien d’études allemandes
et européennes, (Collogque international Max et Iris Stern, Montréal: Musée d’art contemporain de Montréal,
2007), 204.

137 Ibid.

138 |bid.

139 Vincente Sanchez-Biosca, « Représenter I’irreprésentable, des abus de la rhétorique » dans Les institutions de
l’image, dir. Jean Pierre Bertin-Maghit, Béatrice Fleury-Vilatte, et Centre culturel international de Cerisy-la-Salle,
L’histoire et ses représentations 4 (Paris: Ecole des hautes études en sciences sociales, 2001), 171.

38



La remémoration est une « Tle du temps » et permet la constitution d’un espace de
contemplation rétrospective. Elle s’installe sur le silence, les manques, les trous, les
bribes, elle permet un certain travail du silence en nous. De la confrontation non
pas avec des images, mais avec I’absence méme, avec la ruine, avec une conscience
historique de 1’« enruinement » qui ne fait pas 1’économie de la perte. Loin des
mémoires saturées, elle ouvre un espace tiers.140

Par ailleurs, la problématique du dicible que I’on retrouve dans les nombreux
témoignages de la Shoah vient influencer la notion de représentable : ce n’est pas
I’extermination en elle-méme qui a été représentée, mais plutdt ses effets, ce qui amene a
considérer le visage du témoin comme une des uniques traces du passé'*!. Le « passé ouvert »
est alors celui ou I’ceuvre permet de reconsidérer le pouvoir des images et du langage, mais
aussi leurs modalités d’existence.

Dans la perspective de I’art contemporain, 1’ceuvre d’art introduit la post-mémoire4?,
cette forme mémorielle qui se manifeste chez les générations qui n’ont pas connu le génocide
et les traumas, ou qui ont été¢ trop jeunes pour les comprendre. L’art intervient alors pour
signifier cette transmission difficile, apporter un retour réflexif sur les récits et I’imaginaire qui
entourent les évenements traumatiques. « Les ceuvres créées constituent un espace transitionnel
oU ce passé est revécu, re - « expériencé », et ou ce re-jeu permet de ne plus en rester fascing,

halluciné, mais d’étre partie prenante dans la conscience méme de I’éloignement »43,

C’est précisément a travers les prismes de la remémoration et de la post-mémoire que
cette recherche considére les ceuvres d’art contemporain au sujet de la Shoah. Dans cette
perspective, le ttmoignage oral devient lui-méme un objet appréhendé par les artistes non plus
pour chercher a retranscrire 1’événement et son vécu, mais comme outil pour comprendre sa
transmission et les affects que cela crée chez le spectateur. En ce sens, ’espace d’exposition se
fait milieu de mémoire : I’intervention de ’artiste sur le témoignage apporte une nouvelle
spatialité et une nouvelle temporalité qui permettent ce travail de remémoration. Le musée
partage son statut d’énonciateur avec I’artiste et s’ouvre ainsi a une pluralité de regards sur
I’objet documentaire du témoignage. L’exposition a ainsi la possibilité de devenir un espace de

partage plus flexible et ouvert a de nouveaux types de discours.

140 Robin, « Lieux de mémoire », 205.

141 sanchez-Biosca, « Représenter Iirreprésentable », 172-177.

142 Marianne Hirsch, Family Frames. Photography Narratice et Postmemory (Cambridge : Harvard University
Press, 1997), 22, citée dans Régine Robin « Lieux de mémaoire », 208.

143 Robhin, « Lieux de mémoire », 209.

39



Tandis que le document audiovisuel doit étre contextualisé par le musée, I’ceuvre d’art
« le plus souvent, se suffit a elle-méme. [...] Et si nos sociétés consacrent tant de moyens aux
musées d’art, ¢’est qu’un besoin de valeurs transcendantes demeure, conscient ou non, et qu’il
est possible de I’assouvir au contact de la création artistique »'4* avance Jean-Claude Duclos.
Le témoignage comme ceuvre d’art se fait le porteur non plus seulement d’une visée éducative,
mais de « valeurs transcendantes » ou d’une démarche autoréflexive. En effet, dans le cadre de
I’exposition documentaire, si le médium filmique (bien que travaillé et révélateur de la pensée
du musée) doit disparaitre derriére le message transmis par le témoin, I’artiste s’approprie le
médium pour en tirer d’autres potentialités a travers, par exemple, des installations
multimédiatiques. La narration de 1’expérience qui s’opére au moment du témoignage est elle-
méme repensee, voire déconstruite par le médium artistique. Ainsi, la situation énonciative
étudiée auparavant est modifiée : entre la mise en discours du témoin et celle du musée,
intervient désormais celle de I’artiste. Le sujet destinataire est aussi ameneé a évoluer, car les
objectifs de I’ceuvre-témoignage différent de ceux du document.

De méme que la définition du témoignage, celle du témoin se trouve changée : dans le
cadre d’un témoignage de type documentaire, le premier témoin est ’individu qui raconte
devant la caméra ; dans le cadre d’une ceuvre, le témoin peut avant tout étre 1’artiste, comme
garant de ’authenticité¢ de 1’ceuvre, qui elle-méme est un témoin par I’image. La parole qui
abonde habituellement dans le témoignage est alors remise en question au profit de I’image
filmée qui témoigne a la place du survivant. Frédérique Berthet le souligne dans son analyse du
film Chronique d’un été (1960) de Jean Rouch et Edgar Morin, dans lequel la présence et
I’évocation du passé de Marceline Loridan-lvans, cinéaste, écrivaine et survivante de la Shoah
n’a pas la valeur historique du témoignage'#®. C’est avant tout son expressivité, son vécu et sa
présence a I’écran qui importent, alors que le message historique et biographique est davantage
amené par les différents plans, comme le panoramique sur son avant-bras porteur du matricule

gravé a Auschwitz. L’image témoigne ici par métonymie, pour la survivante!4®,

Bien que ce dernier exemple soit tiré du cinéma, ce chapitre ne se concentre que sur les

ceuvres vidéos et les installations multimédias spécialement congues pour étre exposées. En ce

144 Jean-Claude Duclos, « Pour des musées de I’homme et de la société », Le Débat 70, n° 3 (1992): 165,
https://doi.org/10.3917/deba.070.0164.

145 Frédérique Berthet, « « ... je suis vivante!» — Marceline Loridan-lvens (1928-2018) », Intermédialités :
histoire et théorie des arts, des lettres et des techniques / Intermediality: History and Theory of the Arts, Literature
and Technologies, n° 36 (2020), https://doi.org/10.7202/1080957ar.

146 | bid.

40



sens, nous analysons comment les spécificités propres de 1’ceuvre-témoignage modifient la
signification de I’espace d’exposition du musée, généralement soumis & une volonté
mémorielle, et ainsi quel type de médiation I’institution propose aux visiteurs. Nous mettons
¢galement a jour le probléme de 1’exposition d’ceuvres controversées dans le cas d’une récente
polémique. Mais avant d’exposer 1’é¢tude de cas, cette recherche propose d’envisager le
témoignage oral comme une pratique de patrimoine immatériel pour mieux en saisir les
spécificités qui ne sont pas sans importance dans son appropriation par les artistes. Ces
specificités dégagées, elles nous permettent de proposer des pistes de réflexion quant a ce
nouvel enjeu auquel les musées sont aujourd’hui confrontés : celui de la médiation du
témoignage de la Shoah rendu ceuvre d’art et, plus largement, de toute ceuvre contemporaine

prenant pour source ce genocide.

1. Propositions pour un rapprochement avec des disciplines artistiques

Dans cette section, il s’agit d’envisager le témoignage non plus seulement comme un
objet muséal documentaire, mais aussi comme une ceuvre d’art qui, parce qu’elle est issue d’un
patrimoine immatériel, se rapproche d’autres disciplines artistiques immatérielles telles que la
performance et la danse. Nous cherchons a voir comment le témoignage, au cceur d’une
démarche esthétique, permet de mieux amener la dimension « sensible » au sein du musée. Il
s’agit ici de réinscrire le témoignage sensible dans le champ du patrimoine immatériel grace
aux liens avec ces autres disciplines. Nous nous intéressons a la facon dont I’immatériel (la
parole dans le cas du témoignage, et le mouvement dans le cas de la performance et de la danse)
s’articule autour des notions de corps-archive vivant, d’oralité, et de performatif, et vient

modifier la posture didactique du musée face a la Shoah.

a) La notion de « corps-archive vivant »

Le témoignage est un récit oral produit par un individu : les dimensions humaine et
immatérielle le caractérisent. Par ailleurs, nous I’avons vu, le témoignage est I’expression de la
mémoire individuelle du survivant ; avant son institutionnalisation, il s’agit avant tout d’une
mémoire communicative, qui s’exprime a travers le récit. Cette mémoire apporte non pas de
simples souvenirs, mais un engagement du témoin qu’il transmet au spectateur : « [I]e témoin

n’est pas passif, neutre, mais passible, traversé et transformé par 1’événement, il en souffre

41



(passible vient du latin pour « patir ») »14’ rappelle Alexis Nouss. Myriam Van Imschoot part
du principe que « la compréhension que nous faisons de nous-méme est liée aux restes que nous
accumulons »%48, pour dresser le constat que la performance est « ce qui ne reste pas et apparait
donc comme une “perte” ». Le témoignage est une performance dans le sens ou il disparait
aussitot qu’il est prononcé : la parole comme la musique, la danse et tout autre type d’art vivant
est condamnée a étre perdue si elle n’est pas fixée. Dans le cadre muséal, la parole du témoin
est exposee grace au médium de la vidéo, le témoignage est ainsi transmis et la mémoire devient
culturelle.

Nous pouvons comprendre que le corps est indéniablement lié a la perte : la mémoire
s’inscrit dans le corps et fait de celui-ci une trace du passé. Van Imschoot propose alors, au
sujet de la danse, de voir une complémentarité entre la notion d’archive et celle de mémoire du
corps. Elle considére ainsi les interprétes comme des « corps-archives mobiles » qui inscrivent
dans leur propre corps la danse transmise par le chorégraphe par un processus de répétitions4°.
Concernant le témoignage oral, le mouvement a certes beaucoup moins d’importance que pour
la danse ou la performance, c¢’est pourquoi nous préférons le terme de « corps-archive vivant »
a celui de « corps-archive mobile ». Le témoin, par son récit oral, réveéle son statut d’empreinte
du passé ; son témoignage est une performance unique dont la gestuelle et les mots choisis
n’apparaitront plus jamais a 1’identique. A ce sujet, Van Imschoot rappelle les réflexions de
Peggy Phelan, théoricienne de la performance : parce que la performance est par nature
évanescente, il faut embrasser son particularisme comme un lieu de résistante politique a la
fixation, la marchandisation et la circulation des biens. Fixer la performance reviendrait alors,
selon Phelan, a nier son essence méme. Cependant, une autre théoricienne de la performance,
Rebecca Schneider, concoit la performance non pas comme une perte, mais comme une
mémoire vivante ou le corps alimente continuellement la trace en se I’appropriant**°,

Si le corps est lui-méme porteur d’une trace qui se manifeste a travers la performance,
les musées exposent donc les traces de cette performance, qu’elle soit orale comme pour le
témoignage, ou encore physique, ou dansée. Le parti-pris est celui d’appréhender 1I’immatériel
par I’objet, le tangible, ce qui peut se montrer et se conserver facilement. Dans le cadre du

témoignage, les artistes contemporains (& la différence des danseurs, performeurs ou

147 Alexis Nouss, « La ruine et le témoignage » dans Définitions de la culture visuelle IV: mémoire et archive,
Collogque Définitions de la culture visuelle ; dir. Chantal Charbonneau (Montréal: Musée d’art contemporain,
2000), 113.

148 Myriam Van Imschoot, « Rests in Pieces : partitions, notation et trace dans la danse », dans Chorégraphier
[’exposition, dir. Mathieu Copeland, (Dijon: les Presses du réel, 2013), 33.

149 1bid., 35.

150 1hid.

42



chorégraphes) ne sont pas ceux qui produisent I’immatériel, mais ceux qui se saisissent de sa
trace pour en explorer toutes les potentialités. S’il est maintenant clair que I’archive est li¢e a
la perte et au renoncement de ce qui ne peut étre fixé, ce ne sont pas les musées qui exploitent
ce potentiel. Le travail réflexif sur le médium et sur le corps en tant que trace est permis avant
tout par le biais de I’art.

Afin de conclure cette comparaison sur la notion de corps-archive, nous prenons pour
exemple I’ceuvre vidéo Entre [’écoute et la parole : Derniers témoins, Auschwitz 1945-2005
d’Esther Shalev-Gerz. L’installation a été présentée a ’Hotel de Ville de Paris en 2005, et se
décompose en deux dispositifs : les visiteurs avaient a la fois acces a soixante moniteurs poses
sur des tables, leur présentant 60 témoignages de survivants dans leur intégralité, mais aussi a
la projection d’une vidéo de 40 minutes sur trois grands écrans qui dominaient la salle. Cette
video est réalisée a partir d’extraits de ces 60 interviews que I’artiste a elle-méme orchestrés, et
représente en gros plans les visages des survivants, sans aucun son. A travers ces images filmées
au ralenti et espacées de sept secondes entre chaque écran, ce n’est plus la parole qui est
représentée, mais bien les silences entre les mots, avant les réponses. Jacques Ranciére analyse
le travail de I’artiste : « [1]e silence, dans les films d’Esther Shalev-Gerz, n’est jamais une plage
noire. C’est toujours un paysage accidenté. »*! La comparaison du silence a un paysage
accident¢ amene a comprendre qu’il est I’indice d’un travail de la mémoire, un travail qui
implique également le corps et le visage, ce que I’artiste illustre a travers des gros plans. Le
silence est accompagné d’une image du corps qui ne se fait pas simplement le véhicule d’une
transmission d’expérience, mais se définit comme une trace sans cesse renouvelée et
réappropriée, et qui « parle » tout autant que les mots. Par les silences et la gestuelle, le corps
signale son statut d’archive soumise a des conditions d’énonciation. Le dispositif
scénographique de I’ceuvre permet de mettre en scene cette posture « d’entre-deux » que
I’artiste cherche a illustrer : une exposition entre la rencontre avec 1’histoire des témoins par les
moniteurs, et la révélation de ce travail de mémoire, porté par le corps et les silences, qui permet

au récit d’advenir.

b) La transmission de I’expérience par I’oralité

L’oralité est au coeur du témoignage : la question de la langue et du langage joue un role

déterminant, que le médium soit considéré comme un document ou comme une ceuvre. En effet,

151 Jacques Ranciere, « Le travail de I'image » dans Esther Shalev-Gerz Esther Shalev-Gerz et al., (Lyon : Paris:
Fage ; Jeu de paume, 2010), 11.

43



la parole produit un effet de coprésence entre le témoin et la personne qui I’écoute, ce qui
détermine les conditions de réceptions du message. Steffi de Jong le souligne : « [...] what the
producers of video testimonies try to create is an experience of immediacy. The viewers are
supposed to forget what the witness to history did not originally talk to them and instead have
the impression of being in an intimate conversation with the latter. »*2 Le témoin parle a la
premiére personne et s’adresse a un « Vous », I’interviewer d’abord, mais aussi a ce t¢émoin de
troisiéme rang, le spectateur, a qui il souhaite transmettre son message. 11 s’agit ici du sujet
idéal construit par le témoin. Par ailleurs, I’effet de coprésence est permis grace a la
complémentarité de I’image et de la voix, comme le souligne Ranciére : « [i]l n’y a pas la parole
d’un coté et 'image de I'autre. La voix est toujours celle d’un corps voyant et visible qui
s’adresse 4 un autre corps voyant et visible. »% L’oralité incarnée est ainsi ce qui permet
d’apporter la sensibilité, le coté réel et vécu de I’expérience. Ce sont pour ces raisons, et pour
le potentiel émotif que portent les témoignages, que Gidéon Hausner, le grand ordonnateur du
proceés d’Eichmann en 1961, a souhaité faire reposer le procés a la fois sur les piéces a
conviction, mais aussi sur les ttmoignages de survivants. Cent onze témoins se sont succédé a
la barre, amenant ainsi la parole sur le devant de la scene, non pas pour compléter la lecture des
documents présentés par 1’accusation, mais bien comme preuve ou récit de mémoire a part
entiere>,

De la salle de proces, la parole est arrivée au musée. Comme nous 1’avons vu, ’oralité
est un moyen direct de laisser place a diverses communautés dans I’institution, mais aussi de
créer de 1’émotion dans I’approche de sujets sensibles. Mais la parole n’est pas 1’apanage du
témoignage de mémoire difficile, elle apparait au musée sous d’autres formes, avec d’autres
buts, comme celui de la documentation d’une pratique éphémere. En effet, la pratique artistique
performative entre dans le champ de la documentation muséale par I’oralité*®®, tandis que, dans
un mouvement inverse, les artistes contemporains se saisissent de 1’oralité¢ du témoignage de
mémoire a valeur documentaire pour créer des ceuvres.

Dans le cadre du témoignage de la Shoah, la parole permet d’accéder a I’expérience de

I’individu, mais aussi, grace au choix du langage, a la construction discursive de cette

152 Jong, The Witness as Object, 103.

153 Jacques Ranciére, « Le travail de I'image », 11.

154 Wieviorka, L ’ére du témoin, 93-98.

155 La fixation du discours oral portant sur les ceuvres éphémeéres permet donc un nouveau type de documentation,
tout en favorisant la proximité entre les artistes et les spectateurs. Cf 1’« Institutional History Program » lancé en
1990 au Museum of Modern Art (MoMA), a New-York. Ce programme vise & réunir une collection d’interviews
avec des professionnels du MoMA, mais aussi des artistes ou des donateurs, dans le but de préserver la mémaoire
de I’institution et d’évoquer le role de I’interviewé au sein du musée.

44



expérience. A titre d’exemple, ’ceuvre ...from the transitbar de Véra Frenkel, présentée a la
Documenta IX de Cassel en 1992, met en scéne dans un dispositif multicanal les témoignages
de quatorze personnes déportées ou exilées. Le langage est alors le prisme a travers lequel
I’artiste aborde le témoignage : chaque interview est doublée dans une langue considérée
comme marginalisée, le yiddish ou le polonais, et sous-titrée successivement dans trois langues
dominantes, le francais, I’anglais et I’allemand, créant ainsi un effet de déroute chez le
spectateur®, L’ceuvre contemporaine décuple I’effet de coprésence avec le témoin, car par
I’inconfort qu’il ressent, le spectateur (et sujet idéal de la mise en discours énonciative de
I’artiste) se met a la place de celui qu’il écoute. Dans le dispositif d’énonciation du témoignage,
I’objectif n’est pas de mettre mal a 1’aise le destinataire, mais plutot de lui partager une mémoire
sensible. L artiste congoit son discours artistique d’une tout autre manic¢re en manipulant les
témoignages pour qu’ils créent de I’inconfort.

Dans le cas de la performance comme dans celui de la mémoire sensible, la parole est
ce qui permet a une pratique d’advenir dans le champ de la réflexion et de la transmission. Le
museée se fait le lieu de la médiation « entre I’écoute et la parole » pour reprendre le titre de
I’ceuvre de Shalev-Gerz, en proposant de nouvelles modalités d’intégration de I’oralité : en
exposant des artistes qui prennent le langage du témoignage comme matériau venant ainsi
renouveler I’appréhension de ces mémoires, ou en proposant de nouvelles formes de

documentation aux pratiques performatives pour les rendre davantage accessibles.

C) Le caractéere performatif

Les témoignages vidéos ne sont jamais des enregistrements d’une mémoire objective et
originelle, ils sont avant tout des enregistrements standardisés et mis en scéne®®’. lls répondent
aune demande, celle d’'un musée ou d’une institution qui souhaite collecter des histoires de vie.
En fonction de la personne qui I’interview, le témoin ne va pas se comporter de la méme
maniere ni délivrer le méme message. Par exemple, si un survivant de la Shoah interview un
autre survivant, il arrive qu’une « compétition » d’expériences se mette en place, I’interviewer
corrigeant, ou renchérissant sur les dires de I’interviewé!8, Le contexte sociopolitique influence

également le message ; comme nous I’avons vu, 1’ére du témoin définie par Wieviorka apporte

156 Maude Lefebvre, « Des problématiques de présentation de ’art vidéo a I’agentivité créatrice : sous-titrage et
articulation des temps chez Anri Sala et Vera Frenkel », Intermédialités, n° 27 (4 mai 2017),
https://doi.org/10.7202/1039813ar., §7.

157 Jong, The Witness as Object, 99.

18 Information transmise par Eszter Andor, coordinatrice histoire orale et commémoration du Musée de
I’Holocauste de Montréal lors de notre stage a 1’été 2021.

45



des conditions favorables a 1’écoute et la prise en compte des témoignages de la Shoah qui,
avant les années 1960, n’étaient pas « dans I’air du temps »°°. Ainsi, nous partons du constat
que le témoignage oral est une performance, et que celle-ci a donc un caractére performatif.
Selon Josette Féral, « la performance est faite d’actions qui se montrent, qui se donnent en
spectacle (puisque performer c’est montrer le « faire »); elle est donc restauration de
comportements et de représentations de comportements. »%° L autrice précise que selon les
recherches du théoricien des Performance Studies, Richard Schechner, la performance n’est
pas uniquement liée au domaine des arts, mais s’applique a des actions sociales et culturelles ;
finalement, tout type d’action, dépendamment de la culture dans laquelle elle s’inscrit, peut étre
une performance. La performativité, quant a elle, est un processus et un outil qui permet
d’analyser toute performance : « [aJutrement dit, la performativité serait le résultat d’un
processus de reconnaissance du potentiel performatif d’une action, d’un événement ou d’un
objet »%1, Tout comme une ceuvre d’art issue de la performance, le témoignage en tant que
discours construit dans un contexte précis répond a trois des actions définies par Schechner
comme étant « les traits fondateurs de toute réalité performée »62: étre (dans le sens
« exister »), faire (dans le sens des activités réalisées), montrer le faire (dans le sens « se donner
en spectacle », « souligner I’action de faire »)'%. Le témoignage est en effet permis grace a la
présence (et a I’existence) du témoin qui est 1a au moment des faits, mais aussi présent au
moment de les raconter ; c’est également une activité qui se réalise sur la durée, le témoin donne
le ttmoignage, il fait advenir sa mémoire par la parole ; enfin, ¢’est une action qui, sans aller
jusqu’a se donner en spectacle, se donne a voir®* et rentre ainsi dans le champ de la
représentation.

Les artistes contemporains qui travaillent a partir de témoignages oraux ne sont pas sans
savoir leur caractére performatif. C’est avant tout la troisiéme action, celle de la mise en scéne,
de la monstration, qu’ils exploitent. Les musées et institutions n’opérent rarement un retour

réflexif sur la nature performative du témoignage, ni méme sur la construction artificielle de

159 Wieviorka, L ére du témoin, 74.

160 Josette Féral, « De la performance a la performativité », Communications 92, n° 1 (2013): 207,
https://doi.org/10.3917/commu.092.0205.

161 1bid., 208.

162 1bid., 206.

163 Richard Schechner, Performance Studies: An Introduction (Londres, New York : Routledge, 2002), cité dans
Feéral, 206.

164 | a mise en scéne du témoignage est opérée d’une part par le témoin lui-méme, lorsqu’il choisit la maniére de
mettre en récit son vécu, puis par les équipes de tournage et de montage qui choisissent les passages a conserver,
et ceux a supprimer de I’enregistrement. Donner a voir le témoignage revient a le mettre en scene pour favoriser
sa réception. Il ne s’agit pas pour autant d’une spectacularisation qui rejoindrait ’idée d’une narration inventée et
d’une exhibition du témoin dans le but de créer du sensationnel.

46



son enregistrement a travers les opérations de montage et la construction narrative du récit. La
réflexion sur la nature méme du témoignage pénétre alors la sphere muséale par le biais du
regard de lartiste. La encore, I’ceuvre Entre [’écoute et la parole d’Esther Shalev-Gerz est
pertinente, car elle incarne ce phénomene. L’exposition de 1I’ceuvre a I’Hotel de Ville de Paris
en 2005 est une réflexion sur I’enjeu de représentation du témoignage. L’ « étre » et le « faire »
sont par nature représentés par le médium de la vidéo : aucun témoin n’est présent dans la salle,
il s’agit donc bien d’une représentation des survivants. Par le biais de son ceuvre, 1’artiste donne
a voir le témoignage, mais plus encore, elle fait le choix des actions qu’elle souhaite
représenter : celles des silences et de la gestuelle qui précédent 1’intervention orale. Ces actions
filmées en gros plan délivrent en elles-mémes la nature performative du témoignage, elles sont
les indices de la construction du récit qui s’opere au moment méme de I’interview. Pour
reprendre les mots de Josette Féral, les performances sont des « restaurations de
comportements »%, le témoin restaure en effet I’expérience qu’il a vécue dans le passé par le
biais de son discours, et cela se manifeste par les gestes et les silences. Le travail performatif
est également développé du coté du spectateur qui développe sa propre relation a 1’ceuvre en
observant tour a tour, a son rythme, le petit écran du lecteur DVD et les grands écrans en aplomb
de la salle. L’Hoétel de Ville, par essence une institution communale qui appartient aux citoyens,
met en scene cette rencontre entre le spectateur, la figure parlante du témoin sur le lecteur DVD,
et la figure muette sur les grands écrans'®. L’espace d’exposition devient ainsi un espace de
consultation, d’appropriation et de réflexion et donne a voir cette économie d’échanges dont le

spectateur a une part active.

La mise en parall¢le de I’ceuvre-témoignage et des disciplines artistiques performatives
a travers ces trois notions issues du patrimoine immatériel : le corps-archive, ’oralité et la
performativité a permis de montrer la nature du témoignage de laquelle découle un type de
médiation basé sur ’agentivité des spectateurs et la création d’un récit ouvert a des
interprétations multiples. En se saisissant de cette nature, les artistes font de 1’espace
d’exposition institutionnel, comme 1’a suggéré Régine Robin, un espace de remémoration. Cet
espace tiers accueille non plus la commémoration, mais la post-mémoire, cette réflexion sur la
transmission qui amene chaque spectateur a comprendre que le travail de mémoire est une

¢conomie d’échanges dont il fait partie. C’est donc a travers cette notion que se dessine une

165 Féral, « De la performance a la performativité », 207.
166 petra Bopp, « Parler, écouter, voir. L’image du silence dans 1’ceuvre d’Esther Shalev-Gerz », Presses
Universitaires de France, « Guerres mondiales et conflits contemporains » 4, n° 276 (2019): 49-51.

47



piste d’appréhension et de légitimation de 1’ ceuvre-témoignage, ainsi qu’un statut nouveau pour

le musée.

La remémoration en tant que notion permettant d’interroger et de révéler sous d’autres
prismes les témoignages oraux est cependant abordée de maniére tres différente selon les
artistes. Si certains, comme Esther Shalev-Gerz, ont une approche distancée qui valorise la
mémoire et I’histoire de 1’Holocauste, d’autres, comme Artur Zmijewski ont une pratique
beaucoup moins consensuelle, car elle repense les cadres de légitimation des ceuvres sur la
Shoah. Bien que présent, le t¢émoignage de 1’étude de cas qui va suivre n’est plus au cceur de
I’ceuvre, car c’est la dimension polémique qui découle de la posture globale de ’artiste qui
prend le dessus. La présentation de leurs ceuvres fait alors du musée un lieu de controverse ou
la post-mémoire prend la dimension du conflit entre publics et institution et fait naitre le
probleme de la Iégitimation et de la médiation des ceuvres controversées au sein d’exposition
sur la Shoah. Le témoignage est alors ici le point de départ d’une réflexion plus large autour de
I’exposition d’ceuvres polémiques qui traitent de la Shoah, et des nouveaux modes

d’appréhension de cette part traumatique de I’histoire.

B. La pratique artistique a partir des témoignages oraux de la Shoah :
I’exemple de I’ceuvre vidéo 80064 d’Artur Zmijewski et de sa présentation dans
I’exposition My Poland. On recalling and forgetting au musée d’art de Tartu
(Estonie)

« As more extreme modes of looking at the Holocaust become acceptable, new artists
are seeking fresh ways to shock. »'6 a écrit Yvette Alt Miller dans son article pour le média
israélien ashcom. D’emblée, I’article accuse I’exposition My Poland. On recalling and
forgetting, présentée au Musée d’art de Tartu (Estonie) en 2015, de nourrir une mouvance
muséale qui représente I’Holocauste de maniere déplacée, voire moqueuse. Cet article s’inscrit
dans la polémique qu’a suscitée cette exposition en raison de la présence de plusieurs ceuvres
contemporaines qui sortent des cadres de légitimation de I’art traitant de la Shoah. Parmi elles,
I’ceuvre vidéo 80064 d’Artur Zmijewski qui met en scéne un survivant de la Shoah et son
témoignage. A travers cet exemple, nous cherchons ici & comprendre la posture de I’institution

muséale face a ce type de polémique et ce que cela nous apprend sur les ceuvres contemporaines

7 Dr  Yvette Alt Miller, «Mocking the Holocaust», aishcom, 14  février 2015,
https://www.aish.com/jw/s/Mocking-the-Holocaust.html.

48



qui se saisissent de la Shoah. Nous explorons ainsi les biais par lesquels cette mémoire revisitée

par les artistes modifie la dynamique mémorielle du musée.

1. Quand I’art dépasse des limites, quelle exposition pour 1’ultra-sensible ?

a) Présentation de I’ceuvre et de I’exposition

C’est en 2004 qu’Artur Zmijewski congoit son ceuvre 80064 pour une exposition
célébrant le 408 anniversaire des procés de Nuremberg, organisée par le Fritz-Bauer Institute de
Francfort. Dans cette vidéo de 11 min et 5s, I’artiste polonais persuade Jozef Tarnawa, un
survivant d’Auschwitz de 92 ans, de se faire retatouer le numéro d’identification qu’il porte sur
le bras. Au début de la séquence, le survivant montre a la caméra les chiffres quasiment effacés
sur son bras, ainsi que trois photographies de lui prises par les autorités nazies a Auschwitz.
Ces images s’accompagnent d’un témoignage succinct du survivant : les questions posées par
I’artiste sont presque bureaucratiques et les réponses ne parviennent pas a exprimer
I’individualité de I’expérience. Le récit n’est pas authentique dans le sens ou il ne fait que
répéter des informations relativement générales sur I’Holocauste. Tout le film de Zmijewski se
concentre alors sur ce numéro tatoué, devenu des 1945 un symbole de survie. L’artiste retire
ainsi tout contexte personnel de cette marque pour se concentrer au contraire sur son potentiel
archivistique'®®. 1l interfere également avec la symbolique du tatouage : preuve et signe de
survivance, il devient une marque de soumission grace a la répétition de I’acte de pouvoir®,
Cette ceuvre réactualise le trauma, non pas en relatant les faits dont le survivant a été témoin a
Auschwitz, mais en le remettant dans une position de subordination a une personne — ici I’ artiste
— qui incarne une forme d’autorité!’°,

En raison de ce parti-pris radical de I’artiste, la Fritz Bauer Institute a refusé d’exposer
I’ceuvre dans le cadre de la commémoration des procés de Nuremberg. Onze ans plus tard, c’est
le Musée d’art de Tartu qui a décidé d’exposer 1’ceuvre pour son exposition My Poland. On
recalling and forgetting présentée du 7 février au 29 mars 2015, premiere exposition sur
I’Holocauste de I’institution depuis au moins trente ans'’*. Dans le cadre du 17¢ anniversaire de

la Libération, I’objectif de 1’exposition était d’illustrer les liens entre histoire et temps présent,

168 Zoltan Kékesi, Agents of liberation: Holocaust memory in contemporary art and documentary film (Budapest ;
New York: Central European University Press, 2015), 144.

169 |bid., 143-144.

170 Ibid., 147.

111 Zoé Meyer, Interview avec Julia Polujanenkova, Personnel, 9 février 2022.

49



en revisitant I’Holocauste a travers le regard d’artistes contemporains, pour la plupart polonais.
Rael Artel, directrice du musée a ce moment et commissaire de 1’exposition, justifie ce
discours dans le catalogue : « we should discuss it in order to better understand our own history,
to acknowledge the minorities in our society and to address growing extremism and
xenophobia. »'72, Dans cette optique, I’art contemporain permet, selon elle, de repenser notre
rapport a des événements douloureux du passé et de proposer des moyens pour les appréhender
aujourd’hui, que ce soit par I’humour, le reenactment (pratique qui vise a rejouer un évenement
ou une performance grice aux archives), ou encore la commercialisation de I’histoire!3,
Chaque artiste propose sa rhétorique pour aborder la transmission de 1I’événement et renvoie le
visiteur a sa propre réceptivité de la souffrance des autres, dans un contexte ou les traumas
nationaux sont encore bien présents!’4. Huit ceuvres datant de 1999 a 2015 sont choisies pour
’exposition, dont Game of Tag (1999) et 80064 de Zmijewski. Les deux ceuvres étaient
exposées ensemble, dans la méme piéce sombre. Game of Tag était présenté sur un grand écran
dans le coin de la piece tandis que 80064 eétait diffuse sur une vieille télévision avec des
écouteurs a dispositiont’.

Selon Julia Polujanenkova, coordinatrice de 1’exposition, la controverse a débuté la
veille de I’ouverture, alors qu’une journaliste du média russophone Actual Camera (pour la
chaine de telévision ETV), venue pour filmer un reportage sur 1’exposition, a employé le mot
« caricature » pour décrire le roman graphique d’Art Spiegelman. Si les représentants de la
communauté juive de Tartu et d’Estonie n’ont tout d’abord pas souhaité s’exprimer sur leur
appréciation de 1’exposition, ils ont par la suite ét¢ interviewés par ce média russophone, faisant
part de leur indignation face aux partis-pris artistiques qu’ils jugeaient outrageants. S’en est
suivie une réaction en chaine dans les médias, aussi bien que sur les réseaux sociaux, pointant
le fait que I’exposition « se moque de 1’Holocauste »'78. Ces termes ont été repris jusqu’en
Russie ou, trois jours aprés ’ouverture, les médias se sont saisis du scandale!’’. De toutes les
ceuvres, se sont surtout les deux vidéos de Zmijewski qui ont le plus choqué : Game of Tag,
certainement la plus scandaleuse des deux en raison de la mention « filmé dans une chambre a

gaz » au début de la vidéo et de la présence de personnes nues jouant a chat, et 80064 davantage

172 Rael Artel et Tartu Kunstimuuseum, Minu Poola: Maletamisest ja unustamisest 07.02. - 29.03.2015. My
Poland. On recalling and forgetting, 2015, 3.

173 Ibid., 5.

174 | bid.

175 Zoé Meyer, Interview avec Julia Polujanenkova, Personnel, 9 février 2022.

176 | bid.

17 I bid.

50



pergue comme un complément a la premiére ceuvre, ajoutant au malaise!’®. Le musée a choisi
de les retirer du parcours en réaction au retentissement du discours public d’Alla Jakobson,
présidente de la communauté juive estonienne, prononcé le 10 février 2015 a I’intention de
plusieurs personnalités du gouvernement estonien'”. A la suite de cette allocution, Alla
Jakobson a été recue par la ministre de la Culture Urve Tiidus. Pour la communauté juive, cette
exposition tournait en dérision la mémoire que les survivants tentent de transmettre*. Pourtant,
selon Rael Artel, le but de I’exposition était tout autre ; elle a ainsi confié au Jersualem Post,
un media anglophone israélien : « [tlhe museum is a memory institution and our job is to
remember [...] The goal of the exhibition « My Poland. On recalling and Forgetting » is to
recall the 70 years passing from the end of Second World War and commemorate its
victims. »8! Finalement, une 4 deux semaines aprés 1’exposition, la diffusion des deux ceuvres
de Zmijewski a été arrétée et deux écrans noirs accueillaient les visiteurs dans la salle. Le musée
a cependant eu le parti-pris de documenter la controverse liée a I’exposition en plagant dans
cette méme salle trois gros classeurs régulierement alimentés d’articles de journaux papier ou
numérique sur le sujet'®. Disposée a coté de ces classeurs, une télévision diffusait des
interviews et des programmes télévises au sujet de I’exposition. On y voyait notamment Julia
Polujanenkova en faire la promotion a un média russophone. Dans cette interview, la
coordinatrice reprend les termes du catalogue et mentionne que I’humour peut étre un des
moyens pour appréhender le trauma de I’Holocauste. C’est cette phrase, souvent coupée de son
contexte, qui a été reprise par de nombreux autres médias en Russie, mais surtout utilisée aux
fins de maintenir le scandale. A I’entrée de la salle était disposé un cartel expliquant la raison
de la censure et présentant les excuses de 1’équipe de 1’exposition a toute personne s’étant sentie
offensée par les ceuvres. Julia Polujanenkova souligne pourtant que la plupart des visiteurs de
langue estonienne n’ont pas ¢été choqués par le propos de 1’exposition, adoptant un
comportement relativement neutre dans 1’espace tandis que 1’équipe du musée s’attendait a
avoir des réactions violentes envers les ccuvresi®3. Selon elle, ce sont avant tout les médias

russophones qui ont lancé et entretenu le scandale, les professionnels de 1’art eux-mémes ont

178 1hid.

179« Exhibition Angers Jewish Community », Estonian news - news.postimees.ee, 11 février 2015,
https://news.postimees.ee/3088355/exhibition-angers-jewish-community.

180 « Estonian Art Museum Asked to Remove Exhibit That “Shamefully Parodies the Holocaust” », The Jerusalem
Post | JPost.com, consulté le 25 novembre 2021, https://www.jpost.com/diaspora/estonian-art-museum-asked-to-
remove-exhibit-that-shamefully-parodies-the-holocaust-390536.

181 | bid.

182 Zoé Meyer, Interview avec Julia Polujanenkova, Personnel, 9 février 2022. Les classeurs incluaient également
des commentaires d’internautes.

183 | bid.

51



considéré que la controverse n’avait pas lieu d’étre en raison du statut établi des artistes et de
leurs ceuvres déja reconnues dans le milieu'®,

Pour revenir au catalogue, les affirmations de la commissaire au sujet du role de
I’exposition posent question : comment commémorer les victimes de 1’Holocauste a travers
I’art contemporain ? Le but de 80064 de Zmijewski est-il réellement de rendre hommage a ce
survivant d’ Auschwitz ? Il est clair que 1’artiste avait un autre but en téte lors de 1’élaboration
de son ceuvre, car la nature des événements qu’a subie le survivant importe peu dans la video.
Prétendre ainsi que le but de 1’exposition est celui de la commémoration ou la prévention du
racisme et de la xénophobie, comme le souligne le texte d’introduction du catalogue, reviendrait
alors & brouiller les pistes d’interprétation. Selon nous, I’exposition My Poland. On recalling
and forgetting est avant tout une mise en perspective du réle de la société et de la sphere
politique dans la réception des événements de I’Holocauste et de sa mémoire. Les ceuvres
présentées interrogent les médiums qui ont transmis I’Holocauste, 1’ont déformé, voire

« américanisé », pour finalement demander: qu’est-ce qu’est devenue la mémoire de

I’Holocauste aujourd’hui ?

b) Rupture de I’éthique : quelles légitimations pour I’ceuvre d’art ?

En se saisissant du témoignage, 1’art contemporain a considérablement changé la facon
dont on percoit la mémoire de I’Holocauste. Les médiums de la représentation sont repensés
pour aborder différemment la notion de trauma, comme [Dillustre la célebre ceuvre
cinématographique Shoah de Claude Lanzmann, produite entre 1974 et 19858, Dans son film
de plus de 9h, le réalisateur place la parole des survivants au cceur de la mémoire de

I’Holocauste86

et pose la premiere pierre d’une réflexion sur la transmission de la Shoah qui
n’aura de cesse de nourrir la réception des ceuvres contemporaines.

Dans L ‘ere du témoin, Annette Wieviorka révéle le mécanisme qui sous-tend la plupart
des témoignages oraux de la Shoah: «[u]ne parole saisie a un moment bien précis,
instrumentalisée parfois dans un contexte politique et idéologique destiné, comme tous les
contextes politiques, a évoluer »#7. Cette idée rejoint celle de la performativité : le discours est
prévu, organise et produit selon des conditions précises qui faconnent la fagon dont est revécue

I’expérience relatée, et la lecture qui en est faite. A chaque récit est alors assigné une finalité

184 Ihid.

185 Kékesi, Agents of liberation, 2.

186 |pid.

187 Wieviorka, L ’ére du témoin, 172-73.

52



morale ou politique qui a évolué selon les décennies : a I’aprés-guerre les témoignages se
voulaient dirigés contre la renaissance de 1’Allemagne pergue comme « barbare »' tandis
qu’aujourd’hui les témoins se font les porte-paroles de la lutte contre le négationnisme, le
fascisme, ou de maniére plus globale, contre les génocides'®. Ce discours surimposé aux
témoignages en exclut d’autres : ce que nous ne pouvons pas faire avec la mémoire de
I’Holocauste est clairement défini au regard de la morale. Seuls les buts d’enseignement et de
commémoration justifient les ceuvres qui se servent des témoignages de la Shoah, et plus
largement de toute ceuvre contemporaine sur la Shoah!®. Ces deux impératifs définis par la
morale répondent eux-mémes aux buts qui ont guideé les collectes de témoignages : d’une part
la restitution de I’identité des victimes, et d’autre part le « pacte compassionnel », nomme ainsi
par Wieviorka®l, Ce « pacte compassionnel » signé entre le témoin et celui qui ’écoute
correspond a I’adresse du témoignage, a I’élan compassionnel qu’il provoque a la réception.
Comme nous avons pu le voir, le ttmoignage et le discours énonciatif du musée misent souvent
sur I’émotion, et cherchent ainsi a faire ressentir de 1’empathie chez le spectateur.

Ce que van Alphen nomme alors « le performatif de la provocation », propre a certaines
ceuvres d’art contemporain, ne peut ainsi correspondre a ces légitimations morales dans
I’utilisation des témoignages. La provocation dans 1’art est de nature performative en ce qu’elle
ne cherche pas a décrire — comme le ferait un discours constatif — les évenements du passé,
mais a considérer la mémoire de I’Holocauste, et les comportements qu’elle implique, au temps
présent. Ce changement de temporalité se fait ainsi dans le but de générer une réaction du public
contemporain®, Cette définition appelle alors une double lecture : aller au-dela de ce qui est
montré pour comprendre qu’il s’agit d’une remise en question. Bien souvent, les artistes
interrogent la transmission de I’Holocauste et notre statut en tant que « témoin du témoin ».
Van Alphen en vient donc au constat suivant : « [t]his displacement from the Holocaust past to
the present is then seen as disrespect to the Holocaust past and its victims because the
conveyance of truthful accounts of that past is no longer the most important goal. »%

Ainsi, I’authenticité du témoignage n’est pas au centre de la réflexion artistique, comme

c’est le cas lorsqu’il a la forme d’un document et que les institutions cherchent a 1’exposer,

188 bid., 173. C’est bien en tant que pays que 1’Allemagne est ici visée. Cf Annette Wieviorka, Déportation et
génocide : entre la mémoire et 'oubli, [Nouvelle éd.]., Pluriel (Paris : Pluriel, 2013), 573p.

189 1hid.

19 Ernst van Alphen, « The Performativity of Provocation: The Case of Artur Zmijewski », Journal of Visual
Culture 18, n° 1 (1 avril 2019): 82, https://doi.org/10.1177/1470412918811240.

191 Wieviorka, L ére du témoin, 177-79.

192 van Alphen, « The Performativity of Provocation », 82.

193 1hid.

53



d’autant plus que la plupart des artistes contemporains qui traitent de ces sujets n’ont pas vécu
I’Holocauste. Seulement, jusqu’ou peut aller cette provocation vis-a-vis de cette tradition
mémorielle ? Cette question s’articule autour de I’équilibre a trouver pour les artistes entre
morale et éthique, autrement dit, entre des prescriptions conventionnelles qui dictent I’attitude
a avoir, et un parti-pris qui vient repenser la notion de Iégitimation.

Dans le cas de 80064, le parti-pris de Zmijewski est controversé. L’artiste ne cherche
pas un équilibre entre morale et éthique, il s’engage entiérement dans une pratique provocatrice
qui rejette toute notion méme de 1égitimation traditionnelle. Les mises en scéne qu’il filme sont
radicales et explorent I’impact social et politique de I’art. Comme le souligne Van Alphen,
« [h]is practice does not intend to inform, seduce or please the public. »'°* Il semblerait alors,
pour I’artiste, que le meilleur moyen d’avoir un impact serait de choquer pour ainsi échapper a
la culture élitiste ou mainstream qui lissent et rendent communes les revendications de 1’art
contemporain.

Dans son ceuvre 80064, Zmijewski espére « ouvrir les portes de la mémoire »% gréce
au processus de reenactment du trauma, a la maniére de Lanzmann dans Shoah. Chacune a leur
manilre, les deux ceuvres recréent des situations qui s’apparentent a celles vécues par les
survivants durant ’Holocauste, et tentent ainsi de produire des moments authentiques qui
répondent non pas a un but thérapeutique, mais documentaire’®®. Le malaise du spectateur vient
alors du fait que I’ceuvre sorte de ce cadre de légitimation habituel : la commémoration,
’éducation et la thérapie, mais aussi parce qu’il met le spectateur dans une position ou il est
témoin d’un acte de soumission radical et violent sur la personne du survivant. Par ailleurs, le
témoignage de ce dernier échoue a « ouvrir les portes de la mémoire » comme 1’aurait souhaité
’artiste. En effet, plutét qu’un récit, le survivant donne des indications sur sa vie, comme si
Zmijewski enregistrait des données. Plus encore, les dires de Tarnawa semblent signifier qu’il
n’est pas juif : « I ended up there for no reason. I hadn’t done anything. I was put in Auschwitz
for no reason » déclare le survivant. Lorsqu’il affirme n’avoir rien fait pour étre déporté,
Tarnawa laisse entendre que certaines personnes auraient, elles, fait des choses qui auraient
justifié leur présence a Auschwitz®’. Par ailleurs, il affirme également au sujet du camp de
concentration : « I knew that such a place existed, but I had no idea where. I wasn’t interested,

no one was. » Cette affirmation remet en cause la vision habituelle du survivant de

1% van Alphen, 85.
195 1pid., 89.

196 1pid.

197 1bid., 90.

54



I’Holocauste : Tarnawa est Polonais, mais ne serait pas juif, et il fait état de I’indifférence d’une
part de la population face au sort réservé a cette communauté®®®. De la méme maniére qu’il
donne un réle ambigu au survivant, Zmijewski donne a la parole le pouvoir de « faire
image »'%°, d’installer une tension allant jusqu’a la provocation. Cela passe notamment par le
fait que I’artiste partage le statut de sujet communiquant avec le témoin : il apparait dans la
vidéo et communique avec lui de maniére insistance et provocatrice, ce qui établit une situation
communicationnelle opposée a celle des interviews classiques, exposés au museée.
Traditionnellement, 1’interviewer n’apparait pas a 1’image, mais on entend ses questions qui
viennent orienter le discours du témoin, tout en lui laissant I’opportunité de le développer
comme bon lui semble. Le témoin s’adresse d’abord a l’interviewer, et derriére lui au
spectateur, le sujet destinataire qu’il imagine. Ici, le pouvoir de la mise en discours énonciative
est uniquement entre les mains de ’artiste, ce qui participe au caractere subversif de I’ceuvre.
En effet, le t¢émoin semble s’adresser uniquement a Zmijewski et a sa caméra sans projeter son
discours vers un deuxiéme public. Ce dernier n’a pas sa place dans des conditions de
communication (interview chez le tatoueur, avec un artiste) totalement incongrues.

De plus, comme le souligne Kékesi, le traumatisme n’apparait pas a travers le discours
de mémoire du survivant, mais existe du fait de la répétition de I’acte de pouvoir perpétré envers
Tarnawa. La vidéo ne met donc pas en scéne la dignité du témoin : le t¢émoignage n’en est plus
un et le re-tatouage du numéro d’identification répéte une situation de subordination et de
violence. Ce constat met le spectateur dans une situation délicate : rien dans la vidéo ne lui
permet de ressentir de I’empathie ou de s’identifier a Tarnawa qui ne correspond pas a I’image
habituelle du survivant juif : « [i]tis as if 80064 starts from the realisation that there is no careful
listener no audience that can cure the trauma, no pre-existing community that is able to restore
the social connection. »?% L>émotion qui est censée émaner du témoignage n’apparait pas ; la
co-présence et I’adresse a un public sont également remise en question par I’artiste. De ce fait,
le dispositif énonciatif traditionnel du témoignage est renouvelé : le discours du survivant

s’adresse au méme sujet idéal que les témoignages sous forme de documents exposés dans les

198 hid. Il s’agit d’un argument de 1’auteur qui n’a pas pu étre recroisé avec d’autres écrits, mais qui nous a semblé

une piste intéressante pour aborder la signification de 1’ceuvre. Le sujet de la vidéo reste toujours le survivant de
I’Holocauste, entendu comme le génocide qui a touché non seulement les Juifs, mais d’autres catégories de la
populations (personnes handicapées, Roms, Sinti, homosexuels, peuples slaves, opposants politiques, témoins de
Jéovah). Il est probable que Tarnawa appartiennent a I’une de ces catégories de personnes.

199 | ouise Déry, « Artur Zmijewski. Le réel comme enjeu », dans Véronique Leblanc, Artur Zmijewski, et
Université du Québec a Montréal, éd., Artur Zmijewski: Scenarios of Dissidence, [Catalogue d’Une Exposition
Tenue a La Galerie de I'UQUAM, Montréal, Du 22 Oct. Au 20 Nov. 2010] (Montreal, Quebec: Galerie de
’UQUAM, 2011), 28-29.

200 Kékesi, Agents of liberation, 148.

55



musées, cependant, I’intervention de Zmijewski ne cherche pas a construire le sujet idéal en
tant que citoyen éclairé, mais a déconstruire ses mécanismes sociaux. La solidarité n’est pas un
comportement social inné et immédiat, analyse en conclusion Kékesi?®*.

Finalement, I’ceuvre de Zmijewski n’aborde pas I’Holocauste a travers la résurgence du
trauma, mais cherche a questionner les comportements sociaux imposés aux individus de
deuxiéme et troisiéme génération, et ceux qui n’ont pas vécu 1’Holocauste, mais dont la
mémoire a été forgée de I’extérieur?®?, 80064 remet également en cause le statut du survivant,
et ouvre le débat sur ce que celui-ci a & nous apprendre sur les relations entre la Pologne et le
nazisme?®, Cette lecture de 1’ceuvre de Zmijewski dépasse le constat premier de la violence
mise en scéne et filmée, pourtant, elle ne la fait pas disparaitre. La provocation semble ici devoir
passer par 1’acte définitif du tatouage sur la personne du survivant, ce qui, pour un bon nombre

de spectateurs, est inacceptable.

C) Le musée comme lieu de controverse

Aprés avoir analysé le potentiel subversif de I’ceuvre de Zmijewski, il convient
désormais de se tourner du c6té de I’institution qui expose cette ceuvre. Comment, dans ce cas
complexe, envisager la Iégitimation de 80064 au sein de I’exposition, mais aussi sa médiation
aupres du public ? En plus d’étre un lieu de remémoration qui propose de pistes pour penser la
réception et la transmission de la Shoah, le musée se fait un lieu de controverse, car ce qu’il
expose enfreint la morale.

L’exposition de sujets sensibles va en effet souvent de pair avec I’exposition de sujets
et d’objets controversés. Ainsi, la facon dont les artistes contemporains se saisissent de
I’Holocauste ne fait pas consensus aupres des publics, car il s’agit surtout d’'une convocation et
d’une actualisation de I’histoire, plutot que d’un récit fidéle des événements et d’un devoir de
mémoire. Dans un court article sur les subversions dans le domaine artistique, Paul Ardenne le
souligne : I’histoire est avant tout un récit, et le travail de I’artiste revient a dévoiler ou remettre
en question cette construction dans le but d’anticiper ce qui pourrait arriver?®, En exposant ce
type d’ceuvre, le musée propose des pistes de réflexion au visiteur tout en légitimant 1’art

contemporain comme medium adéquat pour poser certaines questions vis-a-vis de 1’histoire.

201 1bid., 147.

202 Nous entendons par 1a les attitudes d’empathie, de solidarité et de connexion sociale qui sont habituellement
dictées par la morale.

203 yan Alphen, « The Performativity of Provocation », 92.

204 paul Ardenne, « Subversions multiples et raffinées », Inter, n° 107 (Hiver 2011): 107.

56



Juxtaposer ’Holocauste avec la notion de construction de récit peut pourtant rapidement faire
entrer I’ceuvre et I’exposition dans la sphére du négationnisme ou de 1’antisémitisme. 11 est fort
probable que la commissaire de I’exposition My Poland. On recalling and forgetting ait été
consciente du potentiel subversif des ceuvres qu’elle a choisies pour 1’exposition. En ce sens,
elle s’inscrit dans une mouvance muséale qui ne craint pas de donner la parole aux artistes
contemporains, quitte a recevoir de virulentes réactions de la part de la critique.

En 2002, I’achat de I’ceuvre Lego. Concentration camp (1996) de I’artiste polonais
Zbigniew Libera?® par le Jewish Museum de New York a inspiré son exposition, non moins
controversée, Mirroring Evil : Nazi Imagery / Recent Art, présentée la méme année. Les jeunes
artistes exposés remettaient en question la lecture homogéne de I’Holocauste et les narrations
traditionnelles qui dictent ses représentations. Ces ceuvres s’inscrivent désormais dans un
nouveau mouvement de représentation de 1I’Holocauste?®. Aprés son appropriation par
Hollywood et sa présentation uniformisée dans les mémoriaux, la Shoah ne pourrait étre
représentée, et ainsi distancée, qu’a travers les codes de la pop culture?®’. L historienne de Iart
Linda Nochlin considere alors que c’est justement la tentative de représentation de I’Holocauste
de maniére esthétisée qui est obscéne et a bannir. Les ceuvres qui se veulent nobles et policées
ne sauraient représenter I’horreur des camps de concentration ; pourtant la majeure partie des
gens qui visitent ces expositions cherchent a admirer ce type de représentations auxquelles ils
sont habitués?®. Linda Nochlin recommande ainsi de visiter cette exposition en la considérant
comme une « puissante critique de 1’orthodoxe modernité »?%°, Les ceuvres modernes pronaient
en effet une absence de representation, comme Shoah, qui refuse de représenter explicitement
I’Holocauste pour se concentrer sur les témoignages au temps présent. D’autres réponses
d’artistes modernes ont été celles de 1’évocation, de 1’allusion, de la référence, comme si
I’abstraction et 1’évitement étaient les seules voies possibles de représentation du
traumatisme?1°.

Aujourd’hui, I’exposition de sujets controversés est un parti-pris difficile qui engage
I’institution sur d’autres terrains que celui des nouvelles tendances artistiques. Au-dela de la

réception critique du public, le musée risque de voir compromettre ses sources de financement,

205 Cette ceuvre se compose de plusieurs sets de Lego assemblés de maniére a créer un camp de concentration
nazi.

26 Linda Nochlin, « Mirroring Evil: Nazi Imagery/Recent Art », consulté le 6 janvier 2022,
https://www.artforum.com/print/reviews/200206/mirroring-evil-nazi-imagery-recent-art-2911.

207 | bid.

208 | bid.

209 |bid. En anglais dans le texte : « a potent critique of modernist orthodoxy » Notre traduction.

210 |bid.

57



qu’elles soient publiques ou privées, ainsi que les relations avec son conseil d’administration??,
La chercheuse Lonnie Bunch avance cependant que le plus grand risque n’est pas celui de la
perte de financements en cas d’exposition controversée, mais celui de I’autocensure qui pése
sur les commissaires d’exposition si ceux-ci refusent de s’aventurer vers des sujets sensibles?'?,
Adoucir certains aspects de I’histoire pour la rendre plus consensuelle : voila le réel danger
selon I’autrice?'®. Elle conclut en appuyant le fait que les musées ne devraient pas fuir les
controverses, mais au contraire les embrasser malgré la critique et la pression?!4. L’exposition
de sujets controversés s’inscrit ainsi dans une nouvelle vision de la mission du musée, passée
d’une volonté de représenter la culture et le savoir de mani¢re homogene et équilibrée, a un
désir de refléter et d’amorcer les changements dans la société autour d’un dialogue avec les
publics?!®. A ce titre, le Musée d’art de Tartu s’est engagé a produire des expositions qui
donnent la parole a des artistes marginalisés, tels que des personnes incarcérées en Russie, ne
craignant pas de mettre en avant des sujets et des ceuvres controversés dans une ville
provinciale. lls se posent ainsi comme des précurseurs dans tout le réseau muséal estonien?6,
Si ce point de vue concerne surtout les musées d’histoire occidentaux qui tentent
aujourd’hui de faire état du multiculturalisme des nations et des interactions entre les cultures,
toutes différentes, mais égales, nous posons ici la question de la controverse dans les
expositions d’art contemporain dédiées a la Shoah. Cet événement historique traumatique ne
semble pas compatible avec les multiples lectures des ceuvres d’art, et la volonté des
commissaires et artistes de laisser le visiteur interpréter et appréhender I’ceuvre comme il
I’entend, sans I’accompagner d’une maniére didactique, peut créer une impasse dans la gestion
des polémiques. Le retrait des deux ceuvres de Zmijewski (80064 et Game of Tag) de
I’exposition My Poland. On recalling and forgetting montre bien que les compromis sont
difficiles a trouver entre la liberté d’expression des artistes et la morale qui impose un certain
type de représentations. Et ce d’autant plus que, selon Polujanenkova, 1’exposition n’aurait
enfreint aucune limite en ce qu’elle ne présentait aucune ceuvre rejetant la faute sur les victimes,
ou rationalisant voire justifiant les objectifs des nazis?'’. Toute ceuvre excluant ces discours

serait alors légitime a étre exposée.

211 | onnie Bunch, « Embracing Controversy: Museum Exhibitions and the Politics of Change », University of
California Press and National Council on PUblic History 14, n° 3 (Summer 1992): 63.

212 |bid., 64.

213 |bid.

214 |bid., 65.

215 Britta Tendborg, « The Dangerous Museum. Participatory practices and controversy in museums today »,
Nordisk Museologi, n° 2 (2013): 7.

216 Zoé Meyer, Interview avec Julia Polujanenkova, Personnel, 9 février 2022.

217 |bid.

58



La volonté d’un dialogue évoquée plus haut est elle-méme mise a mal alors que les
ceuvres de Zmijewski « agissent a la fois sur la source et sur la conséquence d’une faillite
indéfiniment palpable de I’idée de communauté et de notion de vivre ensemble »?'8, comme le
souligne la commissaire d’exposition Louise Déry. Le Tartu Art Museum a cependant réagi a
la controverse d’une maniére réfléchie et utile en proposant de faire de cette piece d’exposition
un lieu de consultation et de documentation autour de I’éveénement, assumant ainsi sa
responsabilité envers la polémique, mais aussi sa volonté de la faire entrer dans I’histoire de
I’institution. Ainsi, si le musée a proposé une médiation intéressante de la controverse, est-il
possible de I’anticiper sans avoir a censurer les ceuvres ? Dans le cadre d’une exposition sur la
Shoah, la médiation de ce type d’ceuvre semble complexe, car elle dépend surtout du contexte
culturel et politique qui I’encadre.

La médiation de 80064 au sein d’une exposition semble de ce fait plus aisée dans des
lieux dédiés a I’art contemporain, en dehors du contexte d’une exposition sur la Shoah.
L’exposition Artur Zmijewski: Scenarios of Dissidence programmée a la Galerie d’art de
I’Université¢ du Québec a Montréal (UQAM) et commissariée par Louise Déry et Véronique
Leblanc en 2010 a en effet pu exposer une série d’ceuvres de Zmijewski sans avoir a censurer
I’artiste. Afin de s’atteler a la question du politique que ’artiste aborde « comme un pont entre
soi et ’autre »?19, les deux commissaires ont choisi de placer dans une salle de 1’exposition un
tableau blanc destiné a I’expression individuelle des visiteurs qui pouvaient répondre a la
question suivante (posée par ’artiste dans son manifeste The Applied Social Arts) : « I’art
contemporain a-t-il un impact social, une effectivité politique ? » En favorisant au sein de
I’exposition un espace d’échange, les commissaires s’inscrivent dans la démarche de Zmijewski
qui, a travers ses vidéos, vise a «redonner a I’individu la responsabilit¢ d’un devenir
collectif »??0, Recouvert de réflexions plus ou moins reliées a la question posée, le tableau blanc
a sans doute permis d’impliquer les visiteurs dans le discours de 1’exposition en donnant de la
valeur a leurs réflexions, tout en favorisant 1’émergence de réflexions sur 1’art contemporain.

Découle de cette expérimentation une autre question que celle de la gestion de la
controverse : celle du changement social qu’elle est susceptible d’initier. Selon la chercheuse
Britta Tendborg, il est difficile de mesurer si les expositions d’art controversées apportent un

réel changement dans le cadre législatif et politique, en ce qu’elles servent surtout de miroir a

218 | ouise Déry, « Le réel comme enjeu », 29.

219 Véronique Leblanc, « Exposer le conflit. Le regard dissident d’Artur Zmijewski », dans Leblanc, Zmijewski,
et Université du Québec a Montréal, Artur Zmijewski, 21.

220 |bid.

59



des débats déja présents dans la société??!. L’impact de I’exposition ne saurait alors dépasser la
sphere du public en créant le débat entre les visiteurs habitués a la contemplation esthétique, et
ceux qui attendent de 1’art contemporain qu’il suscite des questionnements et souléve des sujets
sensibles. L’institution a par ailleurs le pouvoir d’atténuer le potentiel subversif des ceuvres par
le processus de musealisation, ce qui montre que la volonté de faire du musée un espace plus
démocratique par le dialogue et le débat n’aboutit pas toujours dans les musées d’art®?,
Torndberg appuie : « [a]rt works and museums cannot and should not aim at becoming agents
of change. Because in doing so they would lose their potency as art, or as a museum, and risk
transforming into something they are not: political organizations, politicians, or news
media. »?%3

Finalement, la controverse ne devrait pas étre vue dans ce cas-la comme un moyen de
changer la société — car les ceuvres ne doivent pas étre utilisées dans un but de propagande —,
mais plutdt comme une fagon d’attirer des visiteurs et de leur proposer de nouvelles perceptions
d’un sujet jugé sensible??4,

Pour le moment, il semble qu’une exposition sur la Shoah dans I’art contemporain ne
saurait s’écarter des cadres de légitimation traditionnels sans créer une polémique :
I’Holocauste est toujours un évenement récent dans 1’échelle de ’humanité et d’une grande
sensibilité, autant sur le plan de ses survivants, que de I’implication des Etats dans la politique
nazie. Pour le musée, la légitimation d’une ceuvre telle que celle de Zmijewski passe par la
volonté de confronter les publics a d’autres éthiques de la réception et de la transmission du
génocide ; dans ce cas, il devient un milieu de propositions et d’expérimentations. Cependant,
il est difficile de proposer une médiation adéquate de cette ccuvre au sein d’une exposition sur
la Shoah en raison de ’emprise de la morale qui dicte toujours les codes de représentation et
d’exposition de ce sujet sensible. Certains auteurs ont montré que la controverse doit étre
embrassée par les musées afin d’encourager la liberté d’expression et d’amorcer le débat parmi
les publics, mais, bien qu’elle n’ait pas de réel impact sur la société selon Tendborg, elle devient

problématique si elle force I’institution a censurer des ceuvres.

221 Tgndborg, « The Dangerous Museum », 13.
222 1pid.

223 |pid., 14.

224 |pid., 14-15.

60



2. Retracer une généalogie : la Shoah et ses témoignages dans 1’art
contemporain

a) Un champ encore a explorer

L’exposition My Poland. On recalling and forgetting programmée en 2015 s’inscrit
dans une lignée d’expositions d’art contemporain sur la Shoah. Cependant, I’intérét des
commissaires d’exposition pour les artistes n’ayant pas vécu le génocide, mais qui désirent le
représenter ou 1’évoquer dans leur ceuvre, est relativement récent. Dans son ouvrage majeur
intitulé Depiction and Interpretation, The Influence of the Holocaust on the Visual Arts publié
en 1993, la chercheuse et professeure Ziva Amishai-Mesels souligne que jusqu’a elle, trés peu
d’études avaient entrepris d’analyser I’influence de 1’Holocauste sur les arts visuels??®. Cet
ouvrage marque ainsi le début de I’intérét des chercheurs et historiens de 1’art pour les multiples
manifestations de la Shoah a travers les arts visuels, sans se limiter a certaines catégories
d’artistes. Les ceuvres représentées dans I’ouvrage s’inscrivent en grande partie dans Dart
moderne, mais également dans 1’art contemporain qui commence dans les années 196022, Bien
que I’ouvrage soit consacré aux arts visuels, 1’autrice se focalise avant tout sur les peintures,
dessins, et sculptures, trés peu sur les installations et photographies, et aucunement sur les
ceuvres vidéos. Elle ne justifie pas son choix dans 1’introduction ni n’évoque le développement
des médiums artistiques, mais il est possible de comprendre qu’en 1993 cette derniere catégorie
d’ceuvres sur la Shoah était encore trés minoritaire.

Une des premiéres expositions sur ’influence de la Shoah dans les arts contemporains
s’est tenue en 1993. Commissariée par Monica Bohm-Duchen, I’exposition itinérante After
Auschwitz: Responses to the Holocaust in Contemporary Art a été présentée dans cing musées,
centres d’art et lieux culturels de Grande-Bretagne, incluant le Royal Festival Hall de Londres.
Cette exposition a présenté 58 ceuvres de natures diverses, avec des installations, des
photographies, peintures, sculptures et lithographies, mais toujours aucune ceuvre vidéo?’. A
la suite de I’ouvrage de Ziva Amishai-Mesels, I’exposition a fait état d’'un manque d’attention

portée a la Shoah dans les arts visuels. Elle ainsi pris le parti d’¢largir la perception de ’art sur

225 7iva Amishai-Maisels, Depiction and interpretation: the influence of the Holocaust on the visual arts, 1st ed,
Holocaust series (Oxford ; New York: Pergamon Press, 1993), xxxi. L attention était davantage portée sur I’impact
du génocide sur les courants philosophiques et la littérature, et seul I’art produit dans les camps ou par des anciens
déportés, les monuments érigés a la mémoire des victimes, et les ceuvres d’artistes assassinés par les nazis ont été
étudiés, et souvent sous les prismes biographique, de I’art juif, ou de I’art de la Résistance.

226 Parmi ces derniéres, 1’on retrouve par exemple des ceuvres d’ Anselm Kiefer ou de Robert Morris datant des
années 1980.

227 Monica Bohm-Duchen et Northern Centre for Contemporary Art (Sunderland, Tyne and Wear, England), éd.,
After Auschwitz: responses to the Holocaust in contemporary art (Sunderland : London: Northern Centre for
Contemporary Art ; Lund Humpbhries, 1995).

61



I’Holocauste en incluant, aux cotés des victimes et survivants du génocide, une jeune génération
d’artistes, dont beaucoup de non-Juifs, dont la relation a I’Holocauste est moins directe??®. En
mettant de coté les ceuvres qui appellent a la nostalgie ou au sentimentalisme, celles qui, par
leur caractére morbide, s’inscrivent dans des stéréotypes de la représentation du génocide, elle
a proposé d’explorer la Shoah sous un autre angle, moins direct et évident, afin de révéler le
potentiel créatif et esthétique de sa mémoire dans le contexte de la fin du XX¢ siécle??.

Depuis I’ouvrage fondateur de Ziva Amishai-Mesels qui analyse jusqu’a ’origine de
I’art concentrationnaire, d’autres auteurs ont plus récemment orienté leurs recherches sur la
Shoah dans I’art contemporain, des années 1990 jusqu’a aujourd’hui, en affinant les enjeux de
la représentation actuelle de I’Holocauste. Si Nathan Réra cherche notamment a comprendre la
posture des artistes face a la disparition progressive des derniers témoins de I’Holocauste?°,
d’autres auteurs tels Linda Nochlin s’intéressent aux nouveaux modes d’appréhension de la
Shoah par la pop culture, ou encore au tourisme mémoriel®3L,

L’exposition Retour sur [’abime, produite en 2015 dans divers lieux culturels & Belfort
et Montbéliard et dont le commissariat a été assuré par Philippe Cyroulnik et Nicolas
Surlapierre s’inscrit dans ces réflexions nouvelles en appuyant son discours sur le devenir
mémoriel de I’Holocauste. Retour sur [’abime a ainsi exposé des ceuvres qui explorent
notamment « les correspondances et les articulations possibles que cette expérience de la
destruction autorise avec d’autres passés et les présents de notre histoire »2%2, tout en
privilégiant une pluralité de réflexions possibles sur cette « part de 1’ombre »%32 qu’apporte le
génocide et les absences qu’il a générées?®*. Dans cette exposition sont cette fois-ci présentées

235 Dans ces ceuvres, le témoin n’a pas d’agentivité propre et la

plusieurs ceuvres vidéos
performativité a I’ceuvre dans son témoignage n’est pas abordée par les artistes. Le dispositif

énonciatif qui en découle place ’artiste a I’origine du discours : ce n’est pas le témoin qui parle

228 | bid.

229 |bid.

230 Nathan Réra et al., De Paris a Drancy, ou, Les possibilités de I’art aprés Auschwitz, Collection « Débords »
(Pertuis: Rouge profond, 2009), 10.

231 inda Nochlin, « Mirroring Evil ».

232 Philippe Cyroulnik, « Avertisseurs d’incendies ? Memento Mori ? », dans Musée d’art et d’histoire (Belfort,
France), €d., Retour sur l’abime: l’art a I'épreuve du génocide (Paris: Mare & Martin Arts, 2015), 23.

233 | bid.

234 « L’absence est justement une des formes de la présence de ces hommes, de ces femmes, de ces enfants et de
ces vieillards dont les corps furent engloutis dans la destruction. » (29) écrit Philippe Cyroulnik.

235 parmi elles : Nuremberg 1987 (1987), un film en 16 mm d’une durée de 9 minutes de Sylvie Blocher et Gérard
Haller ; Un camp, cing stéles (2009), une vidéo de 6 minutes par I’artiste Serge Le Squer sur le camp militaire et
d’internement de Rivesaltes ; le film documentaire Sonderkommando Auschwitz-Birkenau (2014) d’Emil Weiss
qui s’appuie sur les témoignages écrits de quatre détenus membres du Sonderkommando ; ou encore deux
installations vidéo de Yael Bartana : Et [’Europe sera sous le choc — Mary Koszmary (Cauchemars) (2007) et
L’instant tremblant (2001) qui repensent au temps présent la commémoration du génocide.

62



a travers 1’artiste, mais I’artiste qui parle a la place du témoin. Dans ce dernier cas, I’artiste met
en scene selon son propre regard la notion de survivance habituellement présente dans les récits
de survivants de I’Holocauste. Tenue la méme année que My Poland, Retour sur [’abime a regu
quant a elle un bel accueil critique, ne cherchant pas, de maniére consciente ou non, a réviser
les cadres de légitimation d’ceuvres sur la Shoah.

Tracer ensuite une généalogie des témoignages oraux de la Shoah dans I’art s’avére une
tache difficile, en ce que ce type d’ceuvre est relativement récent et encore peu étudié, que ce
soit dans les champs de I’histoire de I’art ou de la muséologie. De la méme fagon, bien que les
ceuvres vidéos et films sur I’Holocauste ont peu a peu pris de ’essor, surtout depuis la diffusion
de Shoah en 1985, dresser un historique des expositions qui mettent en scene celles qui, parmi
elles, présentent des temoignages oraux de la Shoah est une entreprise complexe qui demande
d’abord une analyse en histoire de I’art afin de dégager un « répertoire » d’ceuvres de ce type.
Néanmoins, ’exemple de ’exposition Regards d’artistes, ceuvres contemporaines sur la
Shoah, tenue au Mémorial de la Shoah a Paris permet d’apporter des pistes de réflexion quant
a I’exposition des ceuvres-témoignages et place dans une perspective récente la notion de
remémoration. Produite aprés la controverse de My Poland en 2015, elle propose une autre

vision de I’exposition d’art contemporain dans un contexte de transmission de la Shoah.

b) Regards d’artiste, exposition d’ceuvres contemporaines sur la
Shoah au Mémorial de la Shoah de Paris, 2018-2019
L’exposition Regard d’artistes, ceuvres contemporaines sur la Shoah (12/12/2018 au
10/02/2019) a été commissariée par Sophie Nagiscarde, responsable des activités culturelles du
musée, aujourd’hui directrice de ce méme service. L’exposition, qui a présenté cinq ceuvres
dont trois vidéos, s’inscrit dans la volont¢ du Mémorial de mettre en avant les réponses
d’artistes contemporains?*® aux mémoires actuelles de ce génocide?®”. Sophie Nagiscarde
consideére que les artistes ont une fonction particuliere dans un lieu tel que le Mémorial de la
Shoah :
L’artiste contemporain s’adresse d’une maniére peut-étre plus émotionnelle,
parametre que nous n’accentuons jamais dans nos projets d’exposition sur la Shoah

et les autres génocides sur lesquels on travaille. Les artistes contemporains opérent

236 |Is ont été choisis car le Mémorial avait déja travaillé avec eux par le passé.

237 Sophie Nagiscarde dans « Mémorial de la Shoah : comprendre pour ne jamais oublier », L’Officiel de la
Couture et de la Mode - Paris, consulté le 2 février 2022, https://www.lofficiel.com/art/memorial-de-la-shoah-
comprendre-pour-ne-jamais-oublier.

63



ainsi une médiation entre cette recherche historique qu’ils connaissent parfaitement
bien et leurs sensibilité et pratique plastique.?%

Les ceuvres créent un espace de remémoration au sein d’un lieu dédi¢ au discours
historique sur I’Holocauste. C’est ici au travers de 1I’émotion qu’elles suscitent que les visiteurs
peuvent faire I’expérience d’une approche plus personnelle et intime de la mémoire. Par
’exposition de trois ceuvres vidéographiques®3®, le Mémorial propose au visiteur de prendre le
temps d’une rencontre et d’une réflexion sans étre guidé par un discours chronologique. Deux
de ces ceuvres prennent par ailleurs des témoignages de survivants pour matériau.

L’ceuvre Entre [’écoute et la parole = Derniers témoins. Auschwitz-Birkenau 1945-2005,
évoquée plus haut dans ce chapitre, était présentée dans une version plus restreinte, puisque le
triptyque de la vidéo sur les silences et la gestuelle des témoins n’était accompagné que de
quelques moniteurs diffusant les témoignages en leur entier.

La seconde piéce s’appuyant sur des témoignages oraux de la Shoah est celle de
Christian Delage, réalisateur et historien qui a travaillé plusieurs années sur les récits du
survivant Simon Srebnik. Les récits de Simon Srebnik (2018) sont donc une création visuelle
sur les différentes occurrences des témoignages du survivant, entre 1945 et 1990 : « [i]l ne
s’agira pas alors d’exhausser au niveau d’une information historique ou de ramener a la seule
émotion leurs propos, mais de croiser leurs paroles, d’en voir I’évolution, de cerner les apports
et les limites de chacun des grands types de médiation »%*°, souligne le chercheur au sujet des
témoins qui ont donné leurs récits a de multiples reprises. L’ceuvre invite a considérer le devenir
de la mémoire face a la disparition progressive des témoins sans prendre le parti de 1’émotion
que peut susciter le témoignage?*!. En tant qu’historien, Christian Delage analyse avec une
démarche scientifique les différents conditionnements sociaux et institutionnels qui participent

a la mise en récit?42.

238 1bid.

239 Hormis les deux exemples d’ceuvres vidéos qui vont suivre, I’exposition présentait également Nuremberg 87
(1987), ceuvre vidéo de Sylvie Brocher et Gérard Haller qui se compose d’un long plan séquence sur I’actuel stade
de Nuremberg, autrefois lieu de rassemblement pour les nazis, accompagné d’une lecture des personnes
assassinées dans les camps. Par ailleurs, deux ceuvres non vidéographiques étaient exposees : Dansez sur moi
(2017) d’Arnaud Cohen, qui matérialise au sol trois fausses tombes d’hommes ayant professionnellement
collaboré avec les nazis ; et une photographie de I’artiste Natacha Nisic issue de sa série Effroi intitulée Réservoir
1, produite apreés différents voyages au camp d’ Auschwitz-Birkenau et représentant 1’eau stagnante d’un réservoir
situé a proximité des rails du camp.

240 Christian Delage, « Les récits d’un survivant de la Shoah, Simon Srebnik », Vingtiéme Siécle. Revue d’histoire
- Sciences Po University Press, n® 132 (décembre 2016): 64.

241 sophie Nagiscarde dans « Mémorial de la Shoah ».

242 |bid.

64



Des trois ceuvres vidéos présentées dans Regards d’artistes, une notion commune
ressort : celle d’une pratique centrée sur I’individu. Elles abordent chacune a leur manicre le
théme de ’individualité de la victime ou du survivant. Chez Esther Shalev-Gerz, ces silences
et gestuelles qui animent les témoins avant de formuler leur récit s’apparentent a de véritables
portraits en mouvement. « [N]otre image atteste de notre histoire particuliére »243, déclare
I’artiste, attestant de I’intérét pour les singularités des personnes qu’elle filme, « [j]e pense que
tous ces témoins sont des individus qui ont vécu des évenements durant lesquels on a tenté
d’effacer leur individualité et de les réifier »?*, poursuit-elle. Cette idée de redonner une
identité résonne avec la lecture du prénom des personnes qui ne peuvent plus témoigner dans
Nuremberg 87 de Brocher et Haller. Dans une perspective plus scientifique, la vidéo de
I’historien Christian Delage se concentre sur la personne de Simon Srebnik et met en avant la
construction des récits que le survivant a donnés a différentes occasions. Les récits de Simon
Srebnik, créés a I’issue d’une recherche de Delage, s’appuient sur des documents audiovisuels
dans lesquels le survivant apparait et donne son témoignage. Exposé dans un contexte artistique,
ces documents deviennent ceuvre et changent ainsi leur statut de preuve sur I’événement. Ils
suscitent alors une réflexion sur la construction du récit et sa réception par différentes instances.

Ainsi, le retour a I’individu proné par ces ceuvres vidéos s’oppose a la pratique de
Zmijewski dans 80064 pour qui la personne du survivant n’a pas lieu d’étre commémorée ou
valorisée. Si le témoin joue pourtant un role dans son ceuvre, sa présence est instrumentalisée
afin d’étudier la fagon dont la recréation d’un acte authentique est susceptible d’ouvrir les portes
de la mémoire.

En intervenant sur le discours du témoin, 1’artiste endosse a son tour le statut
d’énonciateur : ce n’est plus tant la parole du survivant qui importe, mais les potentialités de ce
médium qui constituent le message de I’ceuvre. Le récit sur ’Holocauste imprégne la pratique
de I’artiste, faisant de Iui un témoin-relais, une identité énonciative qui vient se superposer a
celle du survivant. Cependant, le témoignage du survivant apparait souvent dans I’ceuvre sous
forme fragmentaire, ce qui vient éclipser son statut de sujet énoncant. La posture de I’artiste
face au témoignage est d’autant plus ambivalente, car en plus de se faire sujet énongant, il est
¢galement sujet interprétant. Avant d’étre I’ artiste qui se saisit du témoignage dans son travail,

il est avant tout un individu qui écoute le témoin. Situé¢ dans I’espace externe de la situation de

243 Esther Shalev-Gerz dans Fabien Théofilakis, « Esther Shalev-Gerz, Entretien. Entretien réalisé en juillet 2019
par Fabien Théofilakis », Presses Universitaires de France, « Guerres mondiales et conflits contemporains » 4,
n 276 (2019): 56.

244 |bid.

65



communication, il est un représentant de tous les sujets interprétants du témoignage, mais dont
I’action artistique le fait entrer dans 1’espace interne de 1’énonciation. Cette action artistique est
en réalité une responsabilité qu’il endosse pour transmettre une réflexion sur la mémoire de
I’Holocauste. C’est aussi en faisant ceuvre que I’artiste perpétue le souvenir des témoins, dont

la transmission est menacée par leur disparition.

3. Bilan : quels changements dans la dynamique mémorielle du musée ?

Les musées, lieux puis milieux de mémoire, accueillent depuis une trentaine d’années
des expositions d’art liées a la Shoah. Passé du document a I’ceuvre, le t€émoignage a changé de
statut, mais a aussi trouvé une autre voie de légitimation au sein des expositions. Les artistes
n’ont pas les mémes préoccupations que les historiens, bien qu’ils se basent trés souvent sur
des recherches scientifiques étayées pour développer leur pensée. Il ne s’agit plus, pour
I’ceuvre-témoignage, de constituer une preuve du génocide ou de faire de la mémoire un savoir
authentique qui nous renseigne sur les évenements historiques. La place du document
audiovisuel qu’est le témoignage est déja, depuis plus longtemps, 1égitimée au sein des musées
par cette volonté commemorative, et aujourd’hui participative, qui habite les institutions. C’est
ainsi que le témoignage oral devient un matériau que les artistes peuvent puiser directement
auprés des musées dotés d’une collection d’histoire orale, des archives, ou encore recueillir
eux-mémes en allant a la rencontre des survivants?*®. Le statut de document, ses spécificités et
ses codes sont parfois dépassés pour aller chercher d’autres qualités : la performativité, le statut
de trace, ou encore |’oralité. L’ceuvre ouvre un nouveau moyen de concevoir le témoignage :
dans certains cas, ce n’est plus la mise en discours énonciative du témoin qui est au centre de
la vidéo, comme avec les interviews traditionnelles en histoire orale, mais ce sont ses qualités,
au-dela du récit, qui deviennent le cceur du discours de I’artiste. L’artiste, avec sa personnalité
et ses objectifs, vient supplanter la mise en discours du témoin par son propre discours. Dans
d’autres cas, I’ceuvre joue sur le potentiel scientifique du témoignage, laissant de c6té son
caractere émotionnel pour, au contraire, jouer sur les différents modeles communicationnels
dans lesquels il est impliqué. Le témoignage peut également devenir un non-témoignage et
susciter un malaise chez le spectateur dont les codes de réception sont brouilles.

Ces nouveaux usages du témoignage créent un nouvel espace d’exposition dédié,

comme nous 1I’avons vu au début de ce chapitre, a la remémoration. La dynamique mémorielle

245 |_es modalités d’acces des artistes aux témoignages institutionnalisés restent a étudier. Dans la majorité des cas
présentés dans cette recherche, les artistes sont eux-mémes allés a la rencontre des témoins pour les interviewer
selon leurs méthodes.

66



d’une exposition dédiée a la Shoah semble toujours présente, quel que soit le type d’artefacts
exposés. Elle peut étre voulue et atteinte comme le souligne le choix des ceuvres au Mémorial
de la Shoah a Paris, ou voulue, mais manquée, comme le montre I’exemple de I’exposition My
Poland dont le but commémoratif s’est transformé en scandale. Cependant, avec des artistes
tels Zmijewski et des propositions d’expositions telles que My Poland ou encore Mirroring Evil
se dessine un autre mode d’appréhension de la Shoah qui fait du musée le lieu de la remise en
question de la mémoire de ce trauma, jusqu’a en faire un lieu de controverse a la jonction de
plusieurs idéologies. Les institutions qui s’aventurent dans cette direction prennent alors le
risque de la censure, malgré la dimension esthétique qu’elles conférent a tout ce qui est exposé.

Finalement, I’ceuvre sur la Shoah est 1égitimée dans 1’espace d’exposition soit car elle
fait perdurer une tendance mémorielle et commémorative, soit car elle propose de nouveaux
questionnements quant a la transmission du génocide. Dans ce dernier cas, si le musée légitime
I’ceuvre, ’ceuvre n’est pas nécessairement légitimée par la société¢ qui la réceptionne,
interrogeant ainsi le role de I’institution en tant que lieu de médiation. En opposition avec la
tendance commemorative, le musée prend alors un statut nouveau qui vient orienter le futur de

la tradition mémorielle.

4. Le « temps exposé » : de la black box au white cube

Au sein de cette section, nous proposons d’investir les réflexions théoriques en cinéma
et dans le domaine de I’exposition, afin d’apporter des outils pour comprendre les changements
qui s’opérent au musée par 1’exposition d’ceuvres-témoignages. Ce cadre théorique nous permet
ainsi d’analyser sous un autre angle la présence des témoignages oraux dans les expositions
d’art contemporain, en ce qu’il s’agit avant tout d’ceuvres médiatiques qui sont fondées sur des
images en mouvement. Apres avoir analysé au début de ce chapitre les qualités immatérielles
du témoignage, nous voyons ici les spécificités du médium de la vidéo et de I’espace de
médiation qui en découle. L’espace de remémoration que crée I’ceuvre-témoignage est ainsi
aborde par le biais de ces théories dans le but de mettre en avant la dimension temporelle
particuliere mise en place par le médium de la vidéo au sein de 1’exposition.

Dans son ouvrage Exhibiting Cinema in Contemporary Art (2013), Erika Balsom
analyse I’intégration progressive du cinéma dans les expositions et ce que cette intégration
provoque dans notre perception du média. Grace aux theories en cinéma, elle dresse le portrait
d’une mutation que le média subit dans I’ensemble du champ culturel et pose la question

suivante : «[...] how do the specific characteristics of the gallery space change cinematic

67



spectatorship and open a space for a new kind of moving image practice? »246 En effet, I’espace
muséal n’est pas un lieu de projection qui s’identifie a une salle de cinéma : les vidéos peuvent
ne pas étre suivies de bout en bout et les visiteurs déambulent a leur guise dans 1’espace
d’exposition. Par ailleurs, en migrant vers un espace que Brian O’Doherty qualifie d’éternel et
intemporel, le cinéma, médium culturel de masse, participe a la spectacularisation grandissante
de I’espace muséal®’’. Le recours au texte fondateur d’O’Doherty Inside the White Cube
regroupant quatre essais publiés dans le magazine Artforum entre 1976 et 1981 pose les bases
de I’idéologie de la galerie d’art (ou plus généralement du musée d’art). Le texte se veut une
déconstruction du systéme de I’art moderne : la galerie est une convention élaborée
rigoureusement qui construit un espace hors du temps et vient donner une dimension sacrée a
tout ce qui y est exposé?*, De maniére paradoxale, cette migration dans la galerie souligne
également que le cinéma est un médium ancien qu’il est nécessaire de commémorer dans les
espaces intemporels de la galerie et qui devient de ce fait fragmenté sous forme d’extraits?°.
En ayant ce potentiel de sacralisation et de fragmentation, 1’espace de la galerie et le musée
s’imposent comme des lieux au fort potentiel discursif. Dans notre schéma communicationnel
du témoignage, il y a d’abord le t¢émoin qui propose une mise en discours énonciative, puis c’est
au tour de I’artiste d’ajouter son propre regard, et enfin c’est au musée d’affirmer son niveau
discursif, sa propre scéne énonciative en tant que lieu gouverné par une politique
institutionnelle.

Ce passage de la black box au white cube a été pensé par de nombreux auteurs que
Balsom synthétise dans son premier chapitre « Architectures of Exhibitions » : la salle de
cinéma est un espace confiné qui impose au spectateur de rester assis le temps de la
présentation, tandis que la galerie est un espace de déambulation et de liberté?*. De cela découle
un regard passif du spectateur de cinéma contre un regard critique du visiteur de galerie. Balsom
récuse pourtant cette vision binaire qui part du postulat d’un déterminisme strict entre la
scénographie muséale et I’attitude du spectateur. La galerie, ou white cube, est plut6t un espace
qui prone la flexibilité et la mobilité. Dans son ceuvre multicanal, Dangerous Places: Ponar
(1996), I’artiste Pam Skelton améne le spectateur a reconstruire selon sa propre sensibilité la

mémoire de ce lieu de massacre. Pour ce faire, elle part du témoignage d’Itzak Dogin, survivant

246 Erika Balsom, Exhibiting Cinema in Contemporary Art (Amsterdam University Press, 2013), 30,
https://doi.org/10.1515/9789048517763.

247 |bid.

248 Brian O’Doherty, White Cube: [’espace de la galerie et de son idéologie, trad. Patricia Falguiéres, et Catherine
Vasseur, Lectures Maison rouge (Zurich Paris: JRP Ringier La Maison rouge, 2008), 36-37.

249 Balsom, Exhibiting Cinema, 29-30.

250 |bid.

68



de Ponar, qu’elle a filmé sur ce lieu cinquante ans apres les faits et qu’elle projette sur un grand
¢cran que le spectateur qui se déplace librement dans 1’installation peut apercevoir entre deux
cloisons. Six moniteurs vidéos sont encastrés dans de grandes boites en bois verticales qui
rappellent des cercueils et diffusent des images d’objets (une échelle), de lieux (un chemin, un
appartement de Vilnius), de personnage (un chien), comme autant de fragments oniriques ou
meémoriels qui soulignent et prolongent le témoignage du survivant. C’est par le travail de
reconstitution des différentes images, marques du silence et de 1’absence, que le spectateur
devient ici porteur de mémoire?s2,

Cette migration du cinéma est donc plutdt celle du passage d’un exercice centralisé du
pouvoir & une forme de pouvoir flexible et fragmentée qui produit des « expériences contrastees
de la spatialité, de la temporalité, et de ’ceuvre d’art en elle-méme. »?? Dans I’ceuvre ...from
the transitbar de Vera Frenkel, évoquée plus haut dans ce chapitre, les spectateurs sont invités
a se détendre dans I’espace du piano-bar que I’artiste a congu pour écouter les témoignages
diffusés sur de petites télévisions : I’attitude corporelle de chacun est donc déterminée par
I’ceuvre et invite de ce fait a une expérience particuliére de la spatialité. Le transitbar apparait
de plus comme un « espace en mouvement [...] le symbole d’un transit entre le passé, ou le lieu
d’origine des intervenants, et leur futur dans un pays étranger, choisi ou imposé. »%2 Transit
entre deux lieux, certes, mais aussi entre deux temporalités : celle de 1’événement et celle du
récit, qui invitent a saisir le temps présent a travers un « enchevétrement narratif »2%* généré par
les six canaux. Le processus d’association des témoignages que le spectateur est amené a
réaliser en navigant d’un écran a I’autre « réactualise le passé, mais toujours en insistant sur la
perte qui est inévitable dans un processus mémoriel. »2%°

Dans Le temps exposé (2002), Dominique Paini propose d’associer le visiteur itinérant
du musée a la figure du flaneur telle qu’imaginée par Baudelaire au XIX® siecle : « [I]ibérée du
fauteuil cinématographique, c’est la flanerie du spectateur qui réalise, qui monte la fiction. »256
Selon les ceuvres et les expositions, la mobilité du spectateur permet de nouvelles temporalités

et de nouvelles narrations qui ne seraient pas permises par la salle de cinéma.

251 Griselda Pollock, « Dangerous Places: Ponar: An Installation by Pam Skelton », Third Text 10, n° 36 (septembre
1996): 51, https://doi.org/10.1080/09528829608576624.

252Balsom, Exhibiting Cinema, 51. En anglais dans le texte original : « these modes of spectatorship produce
markedly different experiences of spatiality, temporality, and the work of art itself ». Notre traduction.

253 |_efebvre, « Des problématiques de présentation de I’art vidéo a I’agentivité créatrice ».

254 |bid.

255 |bid.

2% Dominique Paini, Le temps exposé: le cinéma, de la salle au musée, Essais (Paris: Cahiers du cinéma, 2002),
69.

69



La question du temps est ici primordiale : de nombreux artistes ont, dés les années 1960
et 1970, commencé a déconstruire la perception du temps au sein de leurs ceuvres. Avec les
installations médiatiques contemporaines, le spectateur a le choix de la durée de son
visionnage : sa mobilité et la constance de la temporalité ouverte prénée par de nombreuses
ceuvres vidéos critiquent les formes de visionnage des médias traditionnels et grand public?’.
Le desequilibre entre le temps de projection institutionnel et le temps de visionnement apporte
ainsi une autre fagon de s’engager avec I’ceuvre : selon le critique J.-C. Royoux, les installations
vidéos génerent des expériences subjectives du temps, voire méme un autre espace-temps, car
le spectateur participe a la narration de 1’ceuvre en se créant des images mentales qui completent
celles qu’il voit a I’écran?®, Dans I’ceuvre Entre ['écoute et la parole d’Esther Shalev-Gerz, la
remémoration visible a travers les gestuelles des témoins est fragmentée en un « assemblage
d’actions »?*® qui révéle la temporalité propre au travail de mémoire. D une durée de 40
minutes, la vidéo englobe le spectateur dans un moment de négociation entre passe et présent,
un moment ou les conditions d’énonciation de ce partage de I’histoire sont mises en avant. La
temporalité ouverte permet ainsi au spectateur de rentrer et de sortir de ’ceuvre a n’importe
quel moment, sans que cela perturbe son appréciation. La réception de 1’ceuvre est donc
marquée par cette construction de la continuité temporelle et induit une subjectivité non linéaire
chez le spectateur, c¢’est-a-dire que le sens de 1’ceuvre réside dans la réception individuelle de
chaque spectateur en fonction de la durée du moment qu’il passe avec 1’ceuvre. Dans certaines
ceuvres multicanaux par exemple, « les flux superposés d’images en mouvement permettent au
spectateur de constater a quel point il vit simultanément dans plusieurs temporalités
différentes »260,

Analyser en quoi la perception du temps se retrouve modifiée dans 1’exposition
d’ceuvres médiatiques permet de comprendre que la remémoration d’un événement permise par
I’art s’appréhende également a travers un cadre spatio-temporel que met en scéne 1’exposition
en tant qu’espace de médiation. Il autorise ainsi les spectateurs a construire leurs propres

narrations face a cette mémoire dont la transmission peut étre discutée. Si d’ordinaire le

257 |bid.

258 jean-Christophe Royoux, « Remaking Cinema », dans Jean- Christophe Royoux, et al., Cinéma Cinéma:
Contemporary Art and the Cinematic Experience (Eindhoven: Stedelijk Museum/NAi Publishers Rotterdam,
1999), 26, cité dans Mondloch, Screens: viewing media installation art, Electronic mediations, v. 30 (Minneapolis:
University of Minnesota Press, 2010) 52-53.

29 Ranciére, « Le travail de ’image », 13.

260 Mondloch, Screens, 53. L’autrice souléve également que dans certains autres cas cependant, en fusionnant
sporadiquement leur réalité temporelle avec celle de la vidéo exposee, les spectateurs recréent une expérience
conventionnelle qui refletent leur attitude traditionnelle devant les écrans : du smartphone a ’ordinateur, de la
télévision a la tablette, chacun se perd dans les images en mouvement mais les contréle également (57-58).

70



témoignage est fait pour étre écouté en son entier, car il est un discours organisé dans le temps,
I’ceuvre fait de lui un objet dont la réception ne dépend plus de son écoute linéaire du début a
la fin, mais qui autorise une subjectivité beaucoup plus libre gréace a des temporalités multiples.

Par ailleurs, en intégrant le white cube, le témoignage oral devient esthétise :

Quand il et accédé au statut de puissance esthétique, le mur se mit a modifier tout
ce qui y était exposé. Lui qui, jusqu’alors, constituait le contexte de 1’art, avait
gagné un contenu : il le reversait subtilement au crédit de ’art. [...] il faut prendre
en compte I’esthétique du mur qui « artifira» inévitablement les ceuvres —
généralement en pulvérisant leur intention premiére.?5!

En retour, I’ceuvre-témoignage fait de la galerie une « unité discursive »?%2, un espace
qui est passé de la convention sophistiquée moderniste a un lieu a I’identité propre dont le statut
égale celui de ceuvre qu’il expose?®3. L’esthétisation du témoignage a travers son exposition
dans le white cube semble paradoxale quand on considére que ce document devenu ceuvre est
issu du vivant. Réifiées, 1’oralité et la présence humaine perdent peut-étre de leur authenticité
premiére. Pour contrer cet effet, de nombreux artistes ont joue sur la qualité discursive du white
cube pour en bouleverser les codes, s’approprier 1’espace en faisant sortir les ceuvres de leurs
cadres. Sans nécessairement aller jusqu’a ces « gestes d’artistes », manifestations radicales
contre 1’idéologie moderniste du white cube, les artistes aujourd’hui peuvent se saisir des
ceuvres meédiatiques pour créer d’autres espaces-temps a I'intérieur méme de 1’exposition.
Plusieurs ceuvres d’installation multimédiatiques que nous avons évoquées jusqu’a présent se
dégagent ainsi des murs de la galerie pour créer une expérience qui, sans renier 1I’esthétisme,

s’en sert pour repenser la mémoire traumatique.

21 O’Doherty, White Cube, 51.
262 |bid., 65.
263 |bid. Si I’espace de la galerie est une unité discursive, c’est que le musée se fait lui-méme énonciateur.

71



IV. Conclusion : proposition de théorisation des différents niveaux
de médiation du témoignage

Obijets de cette recherche, les témoignages oraux de la Shoah font depuis les années
1990 face a de nouvelles pratiques qui viennent modifier leur statut au musée. En servant de
matériel pour les artistes contemporains, ils passent d’un statut documentaire au statut d’ceuvre
d’art. Nous avons ici étudié les implications de ce glissement de pratique pour les institutions
museéales, et ainsi cherché a comprendre en quoi elles se font I’indice d’une nouvelle
appréhension de la mémoire traumatique de 1’Holocauste.

Pour ce faire, il a fallu dans un premier temps situer la place des témoignages oraux de
la Shoah au musée et mettre en avant les dynamiques muséales qui en découlent, avant de
pouvoir apporter des pistes de réflexion sur I’exposition des ceuvres-témoignages. Dans cette
premiére partie, deux grandes questions ont guidé la recherche : comment le témoignage est-il
1égitimé dans I’institution muséale ? Et comment est-il utilisé par ces mémes institutions pour
servir leur discours ? Les résultats sont les suivants : la présence du témoignage est justifiée en
raison d’un processus extérieur au musée (car il affecte d’autres domaines et se développe en
paralléle de 1’évolution des musées), et d’autre part en raison d’un processus interne au musee
(qui affecte les fonctions mémes de ’institution). La mémoire sensible est aujourd’hui devenue
un savoir patrimonialisé. De méme, les témoignages oraux sont légitimeés, car ils soutiennent
une politigue commémorative dans les expositions sur la Shoah tout en se faisant depuis
quelques décennies les outils de la participation des communautés au discours museéal.

La seconde partie de cette recherche a proposé des pistes pour envisager les
conséquences de I’exposition d’ceuvres-témoignages sur le musée et sa dynamique mémorielle.
La notion de remémoration, induite par la présentation d’ceuvres d’art, fait du musée un lieu de
médiation qui permet d’aborder la Shoah par le biais d’un autre espace-temps. Aujourd’hui, les
objectifs de commémoration et d’éducation guident toujours les codes de réception de ces

ceuvres, ce qui peut amener les musées a censurer certains des artistes exposés.

Si le temps et les moyens accordés a I’é¢tude 1’avaient permis, cette recherche aurait
gagné a inclure 1’opinion des témoins eux-mémes vis-a-vis de ces pratiques. Sont-ils réticents
a voir leurs propos utilisés par des artistes, esthétisés par le white cube ? Les artistes proposent-
ils d’autres modes de collecte de leurs témoignages ? Mais aussi, a quel point le survivant lui-

méme est-il impliqué dans le processus de conception de 1’ceuvre ? Cela aurait permis de

72



comprendre en quoi le processus d’ « artification » permet ou non de faire entendre d’autres
voix dans I’espace muséal, car la transmission et le dévoilement par 1’image et 1’oralité sont

bien au cceur de ces ceuvres.

A travers 1’étude du modéle de communication dans lequel s’inscrit le témoignage oral,
cette recherche met a jour les différents niveaux de médiation de cet objet muséal devenu ceuvre
d’art. Comme nous avons pu le souligner a travers divers exemples, I’identité de 1’énonciateur
et du destinataire dépend des différentes données de la situation de communication, mais il est
toutefois possible d’avoir un apercu global des strates médiatiques qui en découlent. De
I’interview exposée a I’intervention de I’artiste, un nouvel usage se dessine et mérite d’étre

appréhendé¢ d’un point de vue théorique, ce que nous proposons ici.

Premier niveau de médiation : le témoin donne son récit

Le témoignage est, a son origine, un objet doublement médiatique dans le sens ou il intervient
apres un processus de mise en mémoire et qu’il est la formulation verbale de ce souvenir. Cette
mise en discours intervient dans un cadre de communication précis : la sollicitation du témoin
par I’institution, ou I’artiste, sous la forme d’une interview. Le sujet destinataire est a cette étape

déja deéfini.

Deuxiéme niveau de médiation : le montage

Car elle est avant tout filmée, cette étape discursive fait ensuite 1’objet d’'un montage. DeS
passages plus ou moins longs sont supprimés, et les transitions peuvent étre soulignées a 1’écran
par divers moyens : ces choix éditoriaux ajoutent un nouveau niveau discursif. C’est a travers
cette étape que le témoignage passe de son statut d’archive a celui de document, prét a étre

diffusé ou utilisé dans un dispositif artistique.

Troisieme niveau : [ artification

En se saisissant du témoignage, les artistes ne cherchent pas a transcrire une histoire de vie telle
que le ferait un musée par le biais d'un document audiovisuel. lls se servent du témoignage
comme un matériau malléable dont ils peuvent révéler ou occulter les qualités. Le sujet
destinataire n’est plus celui qui doit étre éduqué, mais celui qui opere une réflexion sur la portée
de la mémoire de I’Holocauste au temps présent. Par ailleurs, si 1’on peut penser que
I’énonciateur se déplace de la figure du survivant a celle de Dartiste, il s’agit plutdt, dans la

plupart des cas, d’une négociation entre ces deux poles. L’objectif de 1’artiste étant souvent de

73



superposer son propre discours a celui déja présent, et s’il le modifie, il ne I’efface pas pour

autant.

Quatrieme niveau : [’exposition

L’institution produit son propre discours énonciatif a partir de 1’ceuvre-témoignage. En tant
qu’énonciateur, elle s’autolégitime comme lieu adéquat pour la représentation de la mémoire
sensible. Cette mise en sceéne s’opére grace a des choix narratifs et scénographiques qui peuvent
orienter la lecture des ceuvres d’art, ce qui vient, encore une fois, ajouter une strate discursive

au témoignage.

Cette proposition théorique autour du modéle communicationnel et des niveaux de
médiation de I’ceuvre-témoignage ancre cette nouvelle pratique dans la recherche en
muséologie. Elle donne également des pistes pour envisager son historiographie, et par la méme
occasion permet de comprendre les nouvelles orientations du travail sur la mémoire sensible.
Si le témoignage en tant que document s’inscrit dans un espace politique et institutionnel et s’y
voit conformé, le témoignage en tant qu’ceuvre vient modifier I’espace d’exposition pour créer
une autre forme d’espace-temps propice a appréhender la mémoire de 1’Holocauste.

En décentrant les regards, en faisant appel a d’autres sources, en créant des ponts entre
I’expérience et la science, les artistes font aujourd’hui du musée un espace de remémoration.
Cette recherche se fait alors le point de départ pour penser le potentiel de I’art contemporain
dans ces pratiques actuelles de remise en question des discours sur les collections, pratiques qui

participent a faire du musée un milieu de mémoire.

74



Bibliographie
Interview :

Meyer, Zoe. Interview avec Julia Polujanenkova, 9 février 2022.
Sources textuelles :

Alphen, Ernst van. « The Performativity of Provocation: The Case of Artur Zmijewski ». Journal
of Visual Culture 18, n° 1 (1 avril 2019): 81-96. https://doi.org/10.1177/1470412918811240.

Amishai-Maisels, Ziva. Depiction and interpretation: the influence of the Holocaust on the visual
arts. 1st ed. Holocaust series. Oxford ; New York: Pergamon Press, 1993.

Ardenne, Paul. « Subversions multiples et raffinées ». Inter, n° 107 (Hiver 2011): 2-10.

Art Gallery of Ontario. « Yael Bartana: ...And Europe Will Be Stunned ». Consulté le 1 février
2022. https://ago.ca/exhibitions/yael-bartana-...and-europe-will-be-stunned.

Artel, Rael et Tartu Kunstimuuseum. Minu Poola: Maletamisest ja unustamisest 07.02. -
29.03.2015. My Poland. On recalling and forgetting, 2015. Catalogue d’une exposition tenue
au Musée d’art, Tartu, du 7 février au 29 mars 2015.

Balsom, Erika. Exhibiting Cinema in Contemporary Art. Amsterdam University Press, 2013.
https://doi.org/10.1515/9789048517763.

Berthet, Frédérique. « « ... je suis vivante ! » — Marceline Loridan-lvens (1928-2018) ».
Intermédialités : histoire et théorie des arts, des lettres et des techniques / Intermediality:
History and Theory of the Arts, Literature and Technologies, n® 36 (2020): 1-26.
https://doi.org/10.7202/1080957ar.

Biot, Doriane. « Remédiation de la parole au musée : une étude intermédiale du témoignage filmé-
exposé dans I’exposition C’est notre histoire : Premiére Nations et Inuit du XXIe siecle ».
Travail dirigé de M.A., Université de Montréal, ao(t 2020.

Blanchet-Robitaille, Ariane. « Le mentefact au musée : la mémoire mise en scéne ». Muséologies
6, n° 1 (31 juillet 2012): 55-75. https://doi.org/10.7202/1011532ar.

Bohm-Duchen, Monica, et Northern Centre for Contemporary Art (Sunderland, Tyne and Wear,
England), éd. After Auschwitz: responses to the Holocaust in contemporary art. Sunderland :
London: Northern Centre for Contemporary Art ; Lund Humphries, 1995. Catalogue d’une
exposition tenue au Royal Festival Hall, Londres, du 26 février au 17 avril 1995 ; a la
Manchester City Art Gallery, Manchester, du 13 mai au 2 juillet, a I’Angel Row Gallery,
Nottingham, juillet-aoGt 1995, au Northern Centre for Contemporary Art, Sunderland,
automne 1995 ; au Edinburgh City Art Gallery, Edimbourg, hiver 1995 ; installation After
Auschwitz a I’Imperial War Museul, Londres, du 23 février au 29 mai 1995.

Bopp, Petra. « Parler, écouter, voir. L’image du silence dans I’ceuvre d’Esther Shalev-Gerz ».
Presses Universitaires de France, « Guerres mondiales et conflits contemporains » 4, n® 276
(2019): 47-52.

75



Bouton, Christophe. Le devoir de mémoire comme responsabilité envers le passé. Editions de
I’Eclat, 2014. https://www.cairn.info/devoir-de-memaoire--9782841623549-page-53.htm.

Brulon Soares, Bruno. « Rupture and continuity: the future of tradition in museology ». ICOFOM
Study Series, n° 48-1 (1 aoGt 2020): 15-27. https://doi.org/10.4000/iss.1961.

Bunch, Lonnie. « Embracing Controversy: Museum Exhibitions and the Politics of Change ».
University of California Press and National Council on Public History 14, n° 3 (Summer
1992): 63-65.

Cambone, Marie. « La mise en récit et la construction de mémoires collectives par les institutions
patrimoniales ». Muséologies 7, n° 2 (7 mai 2015): 33-52. https://doi.org/10.7202/1030249ar.

Cendoya-Lafleur, Jessica, Marie Lavorel, et Jean Davallon. « Patrimonialiser la mémoire de la
guerre au musée : entre Histoire et témoignage ». Dans Mémoire et nouveaux patrimoines,
sous la direction de Cécile Tardy et Vera Dodebei, OpenEdition Press., 2015.

Charaudeau, Patrick et Dominique Maingueneau. « Enonciateur ». Dans Dictionnaire d’analyse du
discours, Patrick Charaudeau, Dominique Maingueneau, et Jean-Michel Adam, 224-228.
Paris: Seuil, 2002.

. « Enonciation ». Dans Dictionnaire d’analyse du discours, Patrick Charaudeau,
Dominique Maingueneau, et Jean-Michel Adam, 228-231. Paris: Seuil, 2002.

. « Récepteur ». Dans Dictionnaire d’analyse du discours, Patrick Charaudeau, Dominique
Maingueneau, et Jean-Michel Adam, 482-484. Paris: Seuil, 2002.

Charlebois, Catherine, et Jean-Francois Leclerc. « Les sources orales au coeur de 1’exposition
muséale. L expérience du Centre d’histoire de Montréal ». Revue d histoire de I’ Amérique

francaise 69, n° 1-2 (19 janvier 2016): 99-136. https://doi.org/10.7202/1034591ar.

« Collection - Zbigniew Libera - Museum of Modern Art in Warsaw ». Consulté le 6 janvier 2022.
https://artmuseum.pl/en/kolekcja/artysci/zbigniew-libera.

Coulter, Peter. « Use of immersive sound in a museum exhibition ». The Journal of the Acoustical
Society of America 105, n° 2 (1999): 943. https://doi.org/10.1121/1.425716.

Crownshaw, Richard, et Jane Kilby Rowland, Antony. The Future of Memory, 2014.
Debono, Emmanuel. « Le recueil et la valorisation des témoignages de survivants a I’age du
numérique: La collection de I’'USC Shoah Foundation ». Etudes arméniennes

contemporaines, n° 5 (15 juin 2015): 211-29. https://doi.org/10.4000/eac.845.

Delage, Christian. « Les récits d’un survivant de la Shoah, Simon Srebnik ». Vingtieme Siecle.
Revue d’histoire - Sciences Po University Press, n° 132 (décembre 2016): 61-76.

Deleuze, Gilles, Felix Guattari, et Gilles Deleuze. Mille plateaux. Collection « Critique », t. 2.
Paris: Editions de minuit, 1980.

76


https://artmuseum.pl/en/kolekcja/artysci/zbigniew-libera
https://doi.org/10.1121/1.425716
https://doi.org/10.4000/eac.845

Dubois, Marie-Dominique. « Démarches participatives : fondements et pratiques actuelles dans les
institutions muséales ». In Situ, n°® 41 (11 décembre 2019).
https://doi.org/10.4000/insitu.27176.

Duclert, Vincent. « Archives orales et recherche contemporaine: Une histoire en cours ». Sociétés
& Représentations 13, n° 1 (2002): 69. https://doi.org/10.3917/sr.013.0069.

Duclos, Jean-Claude. « Pour des musées de I’homme et de la société ». Le Débat 70, n° 3 (1992):
164. https://doi.org/10.3917/deba.070.0164.

« Editorial ». Réle du musée dans I’Amérique latine, Museum 25, n° 3 (1972): 202.

Féral, Josette. « De la performance a la performativité ». Communications 92, n° 1 (2013): 205.
https://doi.org/10.3917/commu.092.0205.

Girault, Yves, et Isabel Orellana Rivera. « Introduction ». Actas Coloquio Internacional,
Museologia Social, Participativa, y Critica, novembre 2020, 42.

Greenberg, Reesa. « Jews, Museums, and National Identities ». Ethnologies 24, n° 2 (13 juin
2003): 125-37. https://doi.org/10.7202/006642ar.

. « La représentation muséale des génocides: Guérison ou traumatisme réactualisé ? »
Gradhiva, n° 5 (1 mai 2007). https://doi.org/10.4000/gradhiva.758.

Heinich, Nathalie. « Le témoignage, entre autobiographie et roman : la place de la fiction dans les
récits de déportation ». Mots 56, n® 1 (1998): 33-49. https://doi.org/10.3406/mots.1998.2364.

Idjéraoui-Ravez, Linda. Le témoignage exposé: du document a | ‘objet médiatique. Communication
et civilisation. Paris: I’Harmattan, 2012.

Jong, Steffi de. The witness as object: video testimony in memorial museums. Museums and
collections, volume 10. New York ; Oxford: Berghahn, 2018.

Katz Thor, Rebecka. Beyond the witness: Holocaust representation and the testimony of images:
three films by Yael Hersonski, Harun Farocki and Eyal Sivan. Sédertérn doctoral
dissertations 153. Stockholm: Art and Theory Publishing, 2018.

Kékesi, Zoltan. Agents of liberation: Holocaust memory in contemporary art and documentary
film. Budapest ; New York: Central European University Press, 2015.

L’Officiel de la Couture et de la Mode - Paris. « Mémorial de la Shoah : comprendre pour ne
jamais oublier ». Consulté le 2 février 2022. https://www.lofficiel.com/art/memorial-de-la-
shoah-comprendre-pour-ne-jamais-oublier.

Larocque, Gabrielle. « Musée et objet vivant : réflexion sur la conservation et la mise en valeur du
patrimoine dansant ». Travail dirigé de M.A., Université du Quebec a Montréal, septembre
2014.

77



Lavorel, Marie. « Patrimonialiser les mémoires sensibles ». These de Ph. D., Université du Québec
a Montréal et Université d’Avignon et des Pays de Vaucluse, mars 2014.
http://books.openedition.org/oep/411.

Leblanc, Véronique, Artur Zmijewski, et Université du Québec a Montréal, éd. Artur Zmijewski:
Scenarios of Dissidence,; [Catalogue d’Une Exposition Tenue a La Galerie de ’'UQUAM,
Montréal, Du 22 Oct. Au 20 Nov. 2010]. Montreal, Quebec: Galerie de 'UQUAM, 2011.

Lefebvre, Maude. « Des problématiques de présentation de 1’art vidéo a I’agentivité créatrice :
sous-titrage et articulation des temps chez Anri Sala et Vera Frenkel ». Intermédialités, n° 27
(4 mai 2017). https://doi.org/10.7202/1039813ar.

Mémorial de la Shoah. « Musée de la Shoah, 1’exposition permanente ». Consulté le 26 janvier
2022. https://www.memorialdelashoah.org/evenements-et-expositions/expositions/exposition-
permanente.html.

Mielson, Helen. « Exhibition Angers Jewish Community », Estonian news - news.postimees.ee, 11
février 2015. https://news.postimees.ee/3088355/exhibition-angers-jewish-community.

Miller, Dr Yvette Alt. « Mocking the Holocaust ». aishcom, 14 février 2015.
https://www.aish.com/jw/s/Mocking-the-Holocaust.html.

Mondloch, Kate. Screens: viewing media installation art. Electronic mediations, v. 30.
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2010.

Musée d’art et d’histoire (Belfort, France), éd. Retour sur [’abime: I’art a [’épreuve du génocide.
Paris: Mare & Martin Arts, 2015. Catalogue d’une exposition tenue au Musée d’art et
d’histoire de Belfort, au Musée des beaux-arts de Belfort, a Tour 46, & Tour 41, a la Cantine,
Ecole d’art de Belfort, Belfort, a Le 19, Crac, Montbéliard, du 10 oct. 2015 au 11 janvier
2016.

Napoli, Gabrielle. « POETIQUE DU TEMOIGNAGE, Le retour spectral de I’'Hiostoire comme
condition éthique du récit ». Société Roman 20-50 2, n® 52 (2011): 141-54.

Nochlin, Linda. « Linda Nochlin on “Mirroring Evil: Nazi Imagery/Recent Art” ». Consulté le 6
janvier 2022. https://www.artforum.com/print/reviews/200206/mirroring-evil-nazi-imagery-
recent-art-2911.

Nouss, Alexis. « La ruine et le ttmoignage ». Dans Définitions de la culture visuelle 1V: mémoire
et archive, Collogue Définitions de la culture visuelle, sous la direction de Chantal
Charbonneau, et Musée d’art contemporain de Montréal, 103-117. Montréal: Musée d’art
contemporain, 2000.

O’Doherty, Brian. White cube: I’espace de la galerie et de son idéologie. Traduit par Patricia
Falguiéres, et Catherine VVasseur Lectures. Maison rouge. Zurich Paris: JRP Ringier La
Maison rouge, 2008.

Poli, Marie-Sylvie. « EXPOSER LES SUJETS sensibles : comment et pour qui ? » La lettre de
[’OCIM, n° 183 (1 mai 2019). https://doi.org/10.4000/0cim.2435.

78



Paini, Dominique. Le temps exposé: le cinéma, de la salle au musée. Essais. Paris: Cahiers du
cinéma, 2002.

Pirlot, Barbara. « Apreés la catastrophe : mémoire, transmission et vérité dans les témoignages de
rescapés des camps de concentration et d’extermination nazis ». Civilisations, n° 56 (1
décembre 2007): 21-41. https://doi.org/10.4000/civilisations.86.

Poli, Marie-Sylvie. « Exposer les sujets sensibles : comment et pour qui ? » La Lettre de [’OCIM,
n° 183 (1 mai 2019): 10-17. https://doi.org/10.4000/0cim.2435.

Pollak, Michael, et Nathalie Heinich. « Le témoignage ». Actes de la recherche en sciences
sociales 62, n° 1 (1986): 3-29. https://doi.org/10.3406/arss.1986.2314.

Pollock, Griselda. « Dangerous Places: Ponar: An Installation by Pam Skelton ». Third Text 10, n°
36 (septembre 1996): 45-53. https://doi.org/10.1080/09528829608576624.

Ranciére, Jacques. « Le travail de I’image ». Dans Esther Shalev-Gerz, Esther Shalev-Gerz, Lisa
Le Feuvre, Marta Gili, et Jacques Ranciére, 9-25 Lyon : Paris: Fage ; Jeu de paume, 2010.
Catalogue d’une exposition tenue au Jeu de Paume, Paris, du 9 février au 6 juin 2010.

« Regards d’artistes, exposition d’ceuvres contemporaines sur la Shoah ». Consulté le 2 février
2022. https://billetterie.memorialdelashoah.org/fr/evenement/regards-dartistes.

Réra, Nathan, Emmanuel Finkiel, Liliane Rovére, et Esther Gorintin. De Paris a Drancy, ou, Les
possibilités de ’art aprés Auschwitz. Collection « Débords ». Pertuis: Rouge profond, 2009.

Riceeur, Paul. « Mémoire, Histoire, Oubli ». Esprit Mars/avril, n° 3 (2006): 20.
https://doi.org/10.3917/espri.0603.0020.

Robin, Régine. « Lieux de mémoire, lieux de deuil, institutions et commémoration ». Dans Arts de
mémoire: matériaux, médias, mythologies, sous la direction de Philippe Despoix, Christine
Bernier, et Centre canadien d’études allemandes et européennes, 185-211. Collogue
international Max et Iris Stern, Montréal: Musée d’art contemporain de Montréal, 2007.

Saladin, Catherine. « Témoigner aujourd’hui ». ERES « Figures de la psychanalyse » 1, n° 8
(2003): 15-29.

Sanchez-Biosca, Vincente. « Représenter I’irreprésentable, des abus de la rhétorique ». Dans Les
institutions de ['image, sous la direction de Jean Pierre Bertin-Maghit, Béatrice Fleury-
Vilatte, et Centre culturel international de Cerisy-la-Salle, 169-178. L’histoire et ses
représentations 4. Paris: Ecole des hautes études en sciences sociales, 2001.

Stillman, Norman A., et Claire Drevon. « Les Juifs du Maghreb confrontés a la Shoah : syntheése
historique ». Revue d’Histoire de la Shoah 205, n° 2 (2016): 37-77.

The Museum of Modern Art. « Oral History | MOMA ». Consulté le 29 novembre 2021.

https://www.moma.org/research-and-learning/archives/oral-history#institutional-oral-history-
program.

79



The Jerusalem Post | JPost.com. « Estonian Art Museum Asked to Remove Exhibit That
“Shamefully Parodies the Holocaust” ». Consulté le 25 novembre 2021.
https://www.jpost.com/diaspora/estonian-art-museum-asked-to-remove-exhibit-that-
shamefully-parodies-the-holocaust-390536.

Théofilakis, Fabien. « Esther Shalev-Gerz, Entretien. Entretien réalisé en juillet 2019 par Fabien
Théofilakis ». Presses Universitaires de France, « Guerres mondiales et conflits
contemporains » 4, n° 276 (2019): 53 a 62.

Tendborg, Britta. « The Dangerous Museum. Participatory practices and controversy in museums
today ». Nordisk Museologi, n° 2 (2013): 3-16.

UNESCO. « Texte de la Convention pour la sauvegarde du patrimoine culturel immatériel », 2003.
https://ich.unesco.org/fr/convention.

Van Imschoot, Myriam. « Rests in Pieces : partitions, notation et trace dans la danse ». Dans
Chorégraphier [’exposition, sous la direction de Mathieu Copeland. 33-39. Dijon: les Presses
du réel, 2013.

Wieviorka, Annette. L ’ére du témoin. Nouvelle éd. Paris: Pluriel, 2013.

80



Annexe A : les t¢émoignages au Musée de I’Holocauste de Montréal

pendant que les Nazis
exterminent les Juifs,

Les témoignages font référence a un passé
réactualisé par le récit, mais aussi par les images
d’archives qui viennent les compléter. Si chacun
d’entre eux est considéré comme un objet de premier
plan, ils s’inscrivent parfaitement dans le discours
expositionnel et sont ainsi légitimés par le processus
d’authentification narrative.

Photographies de 1’autrice.

81



Annexe B : les témoignages au Mémorial de la Shoah de Paris

Vivette Baharlia née Politi

Vivette Politi est née le 29 avril 1926 a Paris.
Elle a 17 ans quand elle est arrétée
a Nice le 8 octobre 1943.

Elle est déportée 3 Auschwitz
le 30 juin 1944 par le convoi 76.

Les témoignages deviennent des icones du trauma par leur place
privilégiée au sein du parcours, leur scénographie qui encourage
I’écoute et par le fait qu’ils ne font référence a aucun autre
artefact. Leur symbolique intemporelle et universelle est
également mise en avant par les différents niveaux de médiation
dans lesquels ils s’inscrivent. Le générique de début apporte un
contexte au récit et permet d’individualiser le témoin.

Photographies de 1’autrice.

82



Annexe C : Les témoignages au Jidisches Museum de Francfort

Les témoignages sont légitimés dans 1’exposition
grace au processus d’authentification de 1’objet. Ils
complétent 1’information sur les autres artefacts et
s’y réfeérent parfois. Ils s’inscrivent par ailleurs dans
le processus d’authentification narrative en
répondant au discours sur la diversité de la
communauté et son impact sur la ville.

Photographies de 1’autrice.




Annexe D : My Poland. On recalling and forgetting, Musée d’art de Tartu (Estonie), 2015

Tk b oot
s »

g
H
§

A la suite de la polémique engendrée par les deux ceuvres d’ Artur Zmijewski, le Musée d’art de Tartu
a cessé de les exposer. Ci-dessus a gauche 1’écran de projection de Game of Tag éteint, et & droite un
texte expliquant la raison de ce dispositif et présentant des excuses a toute personne s’étant sentie
offensée par les ceuvres. Ci-dessous le dispositif de médiation mis en place afin de documenter la
polémique : des classeurs regroupant des articles de presse, et une télévision diffusant les reportages
réalisés sur 1’exposition. Ici, une employée du musée donne une interview au média estonien ERR.

© Marika Agu pour le Musée d’art de Tartu

84



EKSPONEERITUD TEOSTE NIMESTIK

Yael Bartana. “Unistused ja dudusuneniiod”.
2007. Video, 10 min 50 s. Kunstniku, Annet Gelink
Gallery (Amsterdam) ja Foksal Gallery Foundationi
(Varssani) loal

Zbigniew Libera. “Residendid”. 2003. Mustvalge
foto, 120 x 180 cm. Atlas Sztuki (Lodz) loal

]ﬂmm'_h?uw

LIST OF EXHIBITED WORKS

Yael Bartana. Dreams and Nightmares. 2007.
Video, 10 min 50 s. Courtesy of the artist and Annet
Gelink Gallery, Amsterdam and Foksal Gallery
Foundation, Warsaw

Zbigniew Libera. Residents. 2003. Black and white
photograph, 120 x 180 em. Courtesy of Atas Sztuki, Lod#

Joanna Rajkowska. Documentation of
from

2002 — té Varssavi
Kunstniku loal
John Smith Mietamm ja Kaido Ole).

“Holocaust”. 2001 . Ol Iduendi, 160 x 200 cm.
Eesti Kunstimuuseumi (Tallinn) loal

Wilhelm Sasnal. “Warsaw". 2005, Installatsioon

Avenue. 2002-
present. Installation in the urban space of Warsaw.
Courtesy of the artist

2001. Oil en canvas, 180 x 200 em.
Courtesy of At Museum of Estania, Tallinn

Wilhelm Sasnal. Warsaw. 2005. Installation

), mbstmed Van
(Eindhaven) loal

Art Spiegelman. “Kokkuvarisemised:
kunstnikust kui noorest %@?*1st”. 2008. Teos
raamatust “Co-Mix: A Retrospective of Comics,
Graphics, and Scraps”. Drawn & Quarterly, New York,
2013. Kunstniku loal

Artur “B0O06G4". 2004. Video,
11 min & s. Kunstniku, Foksal Gallery Foundationi
(Varssavi) ja Galerie Peter Kilchmanni (Z0rich) loal

Artur Zmijewski ' 1998, Video,
3 min 50 s. Kunstniku, Foksal Gallery Foundationi
ja Galerie Peter Kilchmanni (Zirich) loal

d wire),
Courtesy of Van Abbemuseum, Eindhoven

Art Breakdowns: Portrait of the
Artist as a Young %@7?*!. 2008. In: Art Spiegelman
~ Co-Mix: A Retrospective of Comics, Graphics, and
Scraps. Drawn & Quartery, New York, 2013. Courtesy
of the artist

Artur Zmijewski. 80064. 2004. Video, 11 min 5 5.
Courtesy of the artist, Foksal Gallery Foundation,
Warsaw, and Galerie Peter Kilehmann, Zurich

Artur The Game of Tag. 1996. Video,
3 min 50 s. Courtesy of the artist, Foksal Gallery
Foundation, Warsaw, and Galerie Peter Kilchmann, Zurich

Esikaanel: Vaade Wilhelm Sasnali installatsioonile “Warsaw™. Foto: Peter Cox

On the frant cover: View of the i

ebadigluse kompenseerimine, ajaloo
kaubastamine ja turustamine, labielatu
taaselustamine — need on vaid
méningad strateegiad, mida kunstnikud
on kasutanud, et kisitleda ldhimineviku
kurbi ja ebameeldivaid teemasid.

Muuseum on méluasutus ning
meie 66 on méletamine. Ehkki méni
ajaloostindmus on uskumatu ja hibi-
vadrne, on selle toimumise fakt siiski
paratamatus — 2015. aastal méodub
inimkonna ajaloo koige brutaalsema
konflikti, Teise maailmasdja I6pust
70 aastat. Just neil pdevil 70 aastat
tagasi vapustasid maailma avalik-
kust hirmuératavad fotod 4sja
koonduslaagritest vabanenud
vangidega. Ajakirjandusse joudnud
pildid olid tlimalt $okeerivad ning
oli raske uskuda, et selline asi keset
Euroopat téesti juhtus. Maailm
pidi selle teadmisega aga edasi
elama ning poolakad tosiasjaga, et
enamik suurematest Natsi-Saksa
koonduslaagritest, kus tapeti rohkem
kui viis miljonit inimest, asus Natsi-
Saksamaa poolt okupeeritud Poola
aladel. Koletud siindmused ei ole
unustatud ning tdidavad meele
ja ruumi.

Sel sigisel kiis Tartu Kunsti-
muuseumi kollektiiv tutvumas Poola
kunstieluga. Kiilastades tdhtsamaid
kunstiinstitutsioone, vaadates
muuseumide piisiekspositsioone ja
tutvudes kunstnikega tostatatus ikka
ja jdlle kiisimus, kuidas koneleda
siindmustest, mis toimusid Natsi-
Saksamaa poolt okupeeritud Poolas
viimase sdja ajal. Millist retoorikat ja
sdnavara on sobilik kasutada? Kuidas

y Wilheim Sasnal,

by Pater Cax

Commemerating the tragic events,
perceiving history through the prism
of humour, proposing measures to
compensate the injustices done,
branding and marketing history,
re-enacting it — these are just a few
strategies artists have used to touch
on the painful and unpleasant topics of
recent history.

The museum is a memory
institution and our job is to remember.
Although some historical events are
painful and shameful, they still exist —in
2015, seventy years will have passed
since the end of the Second World
War, the most brutal conflict in human
history. During these very days seventy
years ago, the global community was
shocked by the horrific images that
leaked into the world press of the
situation in the concentration camps
in the first moments of their liberation.
These images were incredibly shocking
and it was difficult to believe that the
events they showed had really been
happening in the centre of Europe. The
majority of the larger concentration
camps operated by Nazi Germany,
where more than five million people
were killed, were located in the
territories of Poland, then occupied by
Nazi Germany. The global community
had to take a position on what had
happened and Poland had to live on
with the fact that it was in their city
centers and backyards that it had all
happened. The horrific events are not
forgotten and still occupy both space
and minds.

Last autumn, the team of Tartu
Art Museum made a research trip to

4

85

Minu Poola.
Maéletamisest ja
unustamisest

Néitusel “Minu Poola. Miletamisest ja
unustamisest” eksponeeritakse valikut
kaasaegsest kunstist, mis tegeleb ihel
vbi teisel moel Teises maailmasdjas
lébielatuga, eriti holokausti teemaga
tanapdeva Poolas. Kuigi Teine
maailmasdda ja Poola vdivad méjuda
kaugena, on oluline radkida sel
teemal ainuliksi seetdttu, et moista
paremini omaenda ajalugu, mérgata
meie (hiskonnas elavaid vihemusi
ning tulla toime kasvava d4rmusluse
ja ksenofoobiaga. Maailm, kus elame,
on vélja kasvanud minevikust ning
sageli mdjutavad ajaloos aset leidnud
siindmused meid rohkemgi kui meie
enda soovid ja teod. Naituse eesmirk
on luua side ajaloo ja praeguse
tegelikkuse vahel, vaadeldes seda
kibedat ajaloosiindmust ténapéevasest
perspektiivist. “Minu Poola. Méletami-
sest ja unustamisest” jatkab Tartu
Kunstimuuseumis vilja kujunenud
traditsiooni eksponeerida naaberriikide
kaasaegset kunsti ja arutleda selle
kultuurilise konteksti iile.
Eksponeeritud teoseid iihenda-
vaks mérksonaks on méletamine ja
trauma. Naitus toob kokku kiimmekond
teost, mida voib kisitleda kui valikut
kunsti keeles tehtud ettepanekutest
rédkida valusast minevikust ning
tegeleda selle traumaatilise
kogemusega. Traagilises siindmuses
hukkunute mélestamine, ajaloo
vaatlemine labi huumoriprisma,

peaksime ridkima koonduslaagritest?
Kas meil jtkub huvi ja kaastunnet
voora kannatuse vastu, kui meie
enda minevik meid niigi réhub? Voi
oleme omaenda rahvusliku traumaga
sedavdrd haivatud, et teiste kanna-
tused meid ei puuduta ning see lubab
meil holokausti teemaga mugavalt
mitte tegeleda?

Kunstnikel, kelle teoseid
néitusel “Minu Poola. Méletamisest ja
unustamisest” niha saab, on olemas
keel ja héél valusast ajaloosiindmusest
radkimiseks. Kasutagem vaimalust
kuulata ja kaasa moeldal

Tere tulemast!

Rael Artel

Annexe E : Texte d’introduction au catalogue de 1’exposition My Poland. On recalling and
forgetting, Musée d’art de Tartu (Estonie), 2015, par la commissaire Rael Artel.

My Poland.
On Recalling and
Forgetting

The show My Poland. On Recalling
and Forgetting presents the

audience with a selection of works of
contemporary art that deal in one way
or another with the aftermath of the
Second World War in today's Poland.
Although both the war and Poland
seem to be so far away from our

daily reality and ourselves, we should
discuss it in order to better understand
our own history, to acknowledge

the minorities in our society and to
address growing extremism and
xenophobia. The world we live in
today is rooted in the past and, often,
historical events influence the present
more strongly than the will and wishes
of the current day. The exhibition aims
to draw a link between history and
present reality and rethink that bitter
historical event from the point of view
of today. My Poland. On Recalling and
Forgetting continues the tradition of
Tartu Art Museum in presenting and
discussing contemporary art from
neighboring countries and cultural
contexts.

The main feature that character-
ises the set of artworks on display are
the notions of recalling and trauma.
The exhibition brings together works
that could be seen as a number of
artistic proposals to talk about a
painful episode from the past and
to deal with this particular traumatic
experience in contemporary reality.

Poland and, while visiting the major
leading art institutions in the country,
viewing their permanent displays
and meeting the artists, the question
of how to discuss the historical
events that happened during the
war in occupied Poland were raised.
What kind of rhetoric is it relevant to
use? How should we talk about the
concentration camps? Do we have
eyes and ears to learn about the
suffering of Others while our own past
is so much closer to us? Or we are so
occupied with our own national trauma
that the suffering of the Other does
not concern us and allows us to push
the issue of the Holocaust to subtle
unconsciousness?

These visual artists whose
works are exhibited in My Poland.
On Recalling and Forgetting, have a
language and voice to talk about it.
Let's use the opportunity to listen to
and follow them!|

Welcome!

Rael Artel



Annexe F : Artur Zmijewski (né en 1966), 80064, 2004, projection vidéo, couleur, son, 11
min 5s, Musée d’art contemporain de Cracovie.

R ’%
x_cﬁg: B

Rt

| was put in Auschwitz for no reason

-

.,»' : -

é i T A A
' 5 IAY

g ()

xV’ \.\h( o\ ”
L \"\l-ii\k--’m' " (ol
Sure it looks nicer now. FRE—.
It's more visible, more eye-catching

Le survivant d’ Auschwitz Josef Tarnawa se fait retatouer le numéro qu’il porte sur le

bras a la demande pressante de I’artiste.

© Artur Zmijewski

86



Annexe G : Vera Frenkel (née en 1938), ...from the Transit Bar, 1992, reconstituée en 2014,
sculpture, 120 m2, structure de bar et équipements, tables et chaise, piano mécanique, plantes,
journaux, manteaux de pluie, tabourets, pancarte de bar, éclairages, tapis, 6 moniteurs vidéos,
6 laser discs, logiciel, National Gallery of Canada.

...from the Transit Bar de Vera
Frenkel invite les visiteurs a faire
I’expérience déconcertante d’une
spatialit¢ et d’une temporalité¢ en
décalage, comme en transit entre
deux étapes. En travaillant le
matériau du langage, I’artiste génere
une situation d’énonciation qui place
le sujet idéal dans une situation
d’inconfort, a I’image des personnes
exilées ou déportées qu’il écoute.

© Vera Frenkel

Annexe H : Esther Shalev-Gerz (née en 1948), Entre I’écoute et la parole : Derniers témoins.
Auschwitz 1945-2005, 2005, installation, 4 tables de 15m, 60 lecteurs DVD, 60 videos de
durées variables, de 120min a 480min, 1 triptyque vidéo couleur non sonore, 40min,
collection de I’artiste.

Cette installation d’Esther Shalev-
Gerz a été concue pour répondre a
un appel a projets du Mémorial de
la Shoah et de I’Hotel de Ville de
Paris en vue de la commémoration
des 60 ans de la libération des
camps. En  proposant  cette
installation, 1’artiste a souhaité
rendre accessibles a tous ces
témoignages qui fondent notre
mémoire commune de
I’Holocauste, mais aussi isoler les
silences, ces espaces-temps qui
sortent de la logique discursive.

© Esther Shalev-Gerz ADAGP
Paris 2010

87



Annexe H : Pam Skelton (née en 1949), Dangerous places: Ponar, 1994-1995, installation
vidéo a 7 canaux, 17 min, 4 structures en planches de bois, collection de I’artiste.

Dans cette ceuvre, Pam Skelton invite le spectateur a devenir le témoin du
témoin en assemblant des fragments de mémoire. Les six structures de bois
semblables a des cercueils rendent hommage aux 6 millions de vies détruites
par I’Holocauste et nous renvoient la responsabilité de ne pas les oublier.

© Peter White

88



Annexe | : Tableau d’analyse d’exposition selon la méthode de Steffi de Jong

Tableau visant & permettre I’analyse des témoignages de la Shoah exposés, inspiré par la méthode en deux temps de Steffi de Jong

Les témoignages vidéos et les objets de musées

A) Les moyens d’authentification du témoignage

B) Relation intermédiale entre témoignage et
objet, témoignage et exposition

Analyser la relation aux autres

L’authentification de j "une vi fo rmai id . rel
Les objets sont les porteurs d’une vie passée, mais aussi d’un objets : positionnement dans

Est-ce que les objets s identifient mutuellement ? (Ils
représentent dans ce cas ce que les autres ne peuvent

représenter)

Plus précisément, est-ce que le témoignage dé-
authentifie les photographies en montrant 1’absent, ou en
montrant qu’il y a plusieurs couches au passé que ce qui
y est représenté ?

1’objet combat pour la survie. Ils sont originaux et authentifiés. N N Est-ce que le témoignage est subsidiaire par rapport aux
v P'espace, mise en scéne. photos ? (En cela il apporte des informations
complémentaires)
Est-ce que le témoignage ajoute a |'auratisation d’un
objet ? (Lorsque le témoignage raconte 1"histoire d'un
objet)
Est-ce que le témoignage authentific une narration basée
Le musée n’identifie pas seulement I’objet comme original, il Identifier le discours de sur les victimes ou sur les intentions des persécuteurs ?
L’authentification certifie que I’objet est un représentant adéquat de cette I’exposition qui découle des
narrative histoire. Quel est le discours expositionnel ? (par ex : combattre relations entre les différents Les objets et les témoignages sont-ils présentés comme
le négationnisme) expits. des « icones » du trauma, ou sont-ils plutét considérés de

second plan ?

Analyser I’esthétique des
témoignages vidéos et leur
Le musée légitime les choix scénographiques de I’exposition | relation aux autres objets (ex : le
comme étant les plus adéquats pour représenter ce sujet. Quelle | témoignage peut souligner une
est I’atmosphére de 1'exposition ? recherche de vérité dans
I’esthétique contrairement a une
esthétisation de I’horreur)

L’authentification de
I’exposition

Est-ce qu’il y a un espace vide entre les témoignages ?
(Cela montre les écarts de représentation qui
apparaissent dans tout essai de représenter I’histoire de
I’Holocauste ou du lieu de mémoire sensible)

Aré, &

L’exposition est-clle par des ignages, ou
finit-elle avec un témoignage ? (Cela ancre le discours
dans le présent et donne une note positive)

Est-ce que le témoignage apporte un c6té humain & un
lieu ? Montre ses différents usages ? (Cela permet
d’échapper a une réponse claire et univoque quant a
I’identification du lieu)

Est-ce que le témoignage authentifie une scénographie
qui parait inauthentique ? (Dans le sens ou elle ne
correspond pas aux attentes des visiteurs quant a une «
esthétisation de I’horreur »)

s . . 11 s’agit de sections d’expositions « in-situ » dans lesquelles le Identifier la présence de
L’authentification de | .~ S 2 3% : S o ;
I o it visiteur est invité a avoir de§ expériences a\;thcnthues. Amsn. il reconstitutions, de « period
CXPIIENC s’immerge dans ’histoire et devient lui-méme témoin. rooms ».

Est-ce que le témoignage fait partie de la reconstitution ?

Est-ce que le témoignage dé-authentifie une expérience
qui se voulait authentique (in situ) ? (Cela fait
comprendre que le passé est terminé. La vidéo a donc un
effet correctif et I'immersion totale est évitée)

Le témoignage vidéo comme objet de musée

De quelle maniére le témoignage correspond-il aux trois notions de représentation ?

Le témoin représentatif d’un large groupe d’individus dans lequel il Y a-t-il une absence de détails biographiques ? Les noms et prénoms sont-ils
s’inscrit. mentionnés ?

Le témoignage représentatif d’un passé qui est évoqué, et qui est rendu Quels sont les extraits du témoignage choisis pour I’exposition ? Quels événements
présent via le récit. cherche-t-on & communiquer ?

Le témoignage donne la représentation d’une image mentale de ce passé Comment faire comprendre que le témoignage est une représentation qui cherche a
aux visiteurs. Il transmet une symbolique. véhiculer une image, une sensation, dans le but d’éduquer ? Les cuts sont-ils rendus

visibles par un écran noir dans la vidéo ?
Y a-t-il des images ou vidéos insérées dans le témoignage ?
La démarche scientifique de sélection et de montage est-elle explicitée ?

89




	I. Introduction
	A. Présentation du sujet de recherche
	B. Méthodologie et cadre théorique
	C. Le témoignage comme objet de musée : définition et enjeux

	II. Première partie. Appréhender, exposer, et transmettre le sensible au musée
	A. Les spécificités du témoignage de la Shoah
	1. Transmettre l’intransmissible
	2. Parler pour l’absent
	3. Engager une réflexion sur les droits de la personne

	B. Le musée : de lieu de mémoire à milieu de mémoire
	1. La mémoire comme savoir
	2. Le musée comme lieu du souvenir
	3. De la commémoration à la participation

	C. Comment exposer ce patrimoine sensible ?
	1. L’exposition de type documentaire
	2. Portraits d’expositions
	a) Exposition permanente du Musée de l’Holocauste de Montréal
	b) L’exposition permanente du  Mémorial de la Shoah de Paris
	c) Exposition permanente du Jüdisches Museum de Francfort



	III. Deuxième partie. Quand le témoignage fait œuvre : vers une nouvelle dynamique mémorielle
	A. Analyse théorique d’un objet interdisciplinaire
	1. Le témoignage oral : du document à l’œuvre
	1. Propositions pour un rapprochement avec des disciplines artistiques
	a) La notion de « corps-archive vivant »
	b) La transmission de l’expérience par l’oralité
	c) Le caractère performatif


	B. La pratique artistique à partir des témoignages oraux de la Shoah : l’exemple de l’œuvre vidéo 80064 d’Artur Żmijewski et de sa présentation dans l’exposition My Poland. On recalling and forgetting au musée d’art de Tartu (Estonie)
	1. Quand l’art dépasse des limites, quelle exposition pour l’ultra-sensible ?
	a) Présentation de l’œuvre et de l’exposition
	b) Rupture de l’éthique : quelles légitimations pour l’œuvre d’art ?
	c) Le musée comme lieu de controverse

	2. Retracer une généalogie : la Shoah et ses témoignages dans l’art contemporain
	a) Un champ encore à explorer
	b) Regards d’artiste, exposition d’œuvres contemporaines sur la Shoah au Mémorial de la Shoah de Paris, 2018-2019

	3. Bilan : quels changements dans la dynamique mémorielle du musée ?
	4. Le « temps exposé » : de la black box au white cube


	IV. Conclusion : proposition de théorisation des différents niveaux de médiation du témoignage
	Bibliographie
	Annexe A : les témoignages au Musée de l’Holocauste de Montréal
	Annexe B : les témoignages au Mémorial de la Shoah de Paris
	Annexe C : Les témoignages au Jüdisches Museum de Francfort
	Annexe D : My Poland. On recalling and forgetting, Musée d’art de Tartu (Estonie), 2015
	Annexe E : Texte d’introduction au catalogue de l’exposition My Poland. On recalling and forgetting, Musée d’art de Tartu (Estonie), 2015, par la commissaire Rael Artel.
	Annexe F : Artur Żmijewski (né en 1966), 80064, 2004, projection vidéo, couleur, son, 11 min 5s, Musée d’art contemporain de Cracovie.
	Annexe G : Vera Frenkel (née en 1938), …from the Transit Bar, 1992, reconstituée en 2014, sculpture, 120 m², structure de bar et équipements, tables et chaise, piano mécanique, plantes, journaux, manteaux de pluie, tabourets, pancarte de bar, éclairag...
	Annexe H : Esther Shalev-Gerz (née en 1948), Entre l’écoute et la parole : Derniers témoins. Auschwitz 1945-2005, 2005, installation, 4 tables de 15m, 60 lecteurs DVD, 60 vidéos de durées variables, de 120min à 480min, 1 triptyque vidéo couleur non so...
	Annexe H : Pam Skelton (née en 1949), Dangerous places: Ponar, 1994-1995, installation vidéo à 7 canaux, 17 min, 4 structures en planches de bois, collection de l’artiste.
	Annexe I : Tableau d’analyse d’exposition selon la méthode de Steffi de Jong


