
Refugio:​
Om Namo Amitabhaya​

Buddhaya, Dharmaya, Sanghaya​
En Amitabha y en la Triple Joya tomo refugio hasta la iluminación​

para el beneficio de todos los seres​
​

Mantra Amitayus:​
Om Amarani Jivan Taye Soha​

​
Recitación Amitabha:​

Namo Amitabhaya Buddhaya​
Namo Amitabha / Namo Amitabha​

​
Sukhavati Vyuha Dharani:​

Namo Amitabhaya, Tatahagataya​
Tadyata Amrito Dbhave​

Amrita Siddhambhave Amrita Vikrante​
Amrita Vikranta Gamine Gagana​

Kirta Kare Svaha​
​

Transferencia de méritos:​
Que el mérito y la virtud de esta práctica del Dharma​

pueda aliviar el sufrimiento de todos los seres​
y brindarles protección camino al despertar​

 

 

El Reino Puro de Gran Gozo 

EMAHO! 

En la dirección donde el sol se pone, más allá de los incontables mundos, sutilmente 
elevada, está la tierra de los seres nobles, el reino celestial de Sukhavati, perfecto y 
puro. No es visible con la vista ordinaria, pero es claramente visible para la mente que 
está dotada con una visión pura. Es en este reino donde reside el Bhagavan 
Amitabha, de color rojo rubí con un brillo deslumbrante. 

Él tiene las 32 marcas de superioridad y las 80 perfecciones, el moño protuberante 
encima de su cabeza y las ruedas en sus pies y todo el resto. Él tiene un rostro y las 

1 



dos manos en el mudra de la contemplación sosteniendo el cuenco de mendigo. Está 
vestido con 3 piezas de ropa del Dharma y está sentado con las piernas cruzadas en 
la postura vajra, encima de un loto de 1000 pétalos y un disco lunar como asiento, 
detrás de su espalda está el árbol Bodhi. A través de su mirada compasiva me 
contempla desde lejos. 

A su lado derecho está el Bodhisattva Avalokiteshvara, de color blanco, sosteniendo 
en su mano izquierda una flor de loto blanca. A su lado izquierdo está el Bodhisattva 
Vajrapani de color azul, en su mano izquierda sostiene una flor de loto marcada con el 
símbolo del vajra; Ambos bodhisattvas tienen sus manos derechas extendidas hacia 
mí, con el mudra de otorgar refugio. 

Estas tres deidades principales aparecen con un esplendor como el del inmenso 
monte Sumeru, inamovible e indestructible. Alrededor de ellos hay millones y billones 
de Bodhisattvas mendicantes, todos de complexión dorada, adornados con las marcas 
y perfecciones, y vestidos con las tres ropas del Dharma de color amarillo brillante. 
Como ellos no discriminan entre la devoción cercana o lejana, yo me postro aquí 
mismo con devoción . 

Reconozco al Dharmakäya Amitabha como el Buda del linaje, de su mano derecha 
irradia luz, que se transforma en su emanación de Avalokiteshvara, y de ahí aparecen 
un billón de emanaciones secundarias de Avalokiteshvara; de su mano izquierda 
irradia luz que se transforma en su emanación de Tara; de ahí aparecen 1000 millones 
de emanaciones de Tara secundarias; y desde su corazón irradia luz, que se 
transforma en su emanación de Padmasambhava y de ahí aparecen 1000 millones de 
emanaciones de Padmasambhava secundarias. Yo me postro ante el Dharmakäya 
Amitabha. 

Durante los seis períodos del día y la noche su ojo de Buda continuamente observa a 
todos los seres con afecto. Él siempre sabe lo que ocurre en la mente de cada ser 
sintiente, Él siempre escucha, distinguiendo sin confusión cualquier palabra dicha por 
cada ser sensible. Yo me postro ante Amitabha, el Conocedor de todo. 

Cualquiera que ofrezca esta oración de aspiración con gran fe, la estará ofreciendo 
para renacer en Sukhavati, y va a ser atraído hacia este reino cuando entre en el 
bardo. Yo me postro ante el Guía Amitabha. 

Está declarado que la vitalidad de Amitabha va a permanecer por incontables eones 
sin pasar más allá del sufrimiento y ahora aparece abiertamente; y cualquiera que 
suplique con una devoción concentrada obtendrá el poder sobre la vida (excepto por 
tendencias ya maduradas) y la capacidad de vivir 100 años, y va a ser protegido de 
todo tipo de muerte prematura. Yo me postro ante el protector Amitayus 

2 



Está declarado que, aunque uno pueda llenar un billón de mundos miríadas de veces 
con joyas y ofrecerlas como regalo, con sólo escuchar el nombre de Amitabha y 
Sukhavati y unir las manos con devoción, tiene el mérito mucho más grande. Por eso 
yo me postro con toda mi devoción ante Amitabha. 

Cualquiera que escuche una sola vez el nombre de Amitabha y sintonice con él, 
desarrolla una devoción espontánea desde el fondo de su corazón y huesos.  Esa 
persona nunca va a ser apartada del sendero Bodhi. Yo me postro ante el protector 
Amitabha. 

Cualquiera que escuche el nombre del Buda Amitabha siempre va a nacer en una 
familia superior y va a ser dotado con pura moralidad hasta que su corazón se 
despierte. Yo me postro ante el Sugata Amitabha. 

Mi cuerpo, mi riqueza, todas las raíces de mi virtud, y todas las ofrendas que yo pueda 
imaginar, de la riqueza material y creación mental, los cuatro continentes, el sol y la 
luna como aparecen en la creación primordial de los billones de mundos, todas las 
riquezas de los devas, los nagas y los humanos,y todo a lo que mi mente se aferra yo 
lo ofrezco a Amitabha. Ante tu compasión acepta todas estas ofrendas por mi 
beneficio.  

Matar, robar y mi conducta impura , las tres no virtudes del cuerpo yo confieso; mentir, 
criticar, palabras bruscas y cotillear, las cuatro no virtudes de la palabra yo confieso; 
avaricia, malicia y tener visiones erróneas , las tres no virtudes de la mente yo 
confieso.  

También confieso ahora mis fracasos en el cumplimiento de los votos de refugio, 
empoderamientos o compromisos que no supe mantener y como la confesión sin 
arrepentimiento es incompleta, me arrepiento y me comprometo a partir de ahora a no 
matar ni realizar ninguna de las acciones no virtuosas. Que por la bendición del 
Sugata Amitabha y sus herederos pueda ahora ser completamente purificado 

Desarrollar deleite cordial cuando uno escucha sobre las acciones virtuosas hechas 
por otros y abandonar la no virtud de los celos hacia los otros está declarado ser una 
fuente de mérito. Por eso me regocijo en toda virtud llevada a cabo por los seres 
nobles así como por los seres ordinarios. Yo me regocijo en todas las muchas 
acciones por el beneficio de los seres sensibles realizada y generada desde la mente 
Bodhi más elevada. 

Yo me regocijo en la transformación de las diez no virtudes en las diez virtudes : 
salvando las vidas de otros, rindiéndome a la caridad, manteniendo el propio 
compromiso, diciendo la verdad , conciliando conflictos , hablando directa y 
suavemente, hablando con significado, teniendo escasa ambición , meditando en 

3 



bondad amorosa y compasión y practicando las actividades del Dharma . En todas 
estas virtudes me regocijo. 

Suplico a todos los Budas y Bodhisattvas de los innumerables mundos de las diez 
direcciones que giren sin demora la rueda del Dharma revelando a todos los seres su 
propósito y que  por favor no pasen al Nirvana hasta que el samsara se extinga por 
completo. 

Mi virtud acumulada por esta devoción y todas las virtudes de los tres tiempos yo las 
dedico para el beneficio de los seres sensibles. Puedan todos los seres alcanzar 
rápidamente la iluminación más elevada y pueda el samsara de los tres mundos ser 
vaciado desde su profundidad. 

Que esta virtud madure rápidamente para que la muerte prematura no me afecte. Que 
pueda permanecer libre de enfermedades, pueda tener mi cuerpo la fuerza de un 
adolescente y que mi esplendor nunca se agote. Que pueda realizar las actividades 
liberadoras del Dharma sin estar en peligro por los seres hostiles; que todas las 
intenciones de mi mente sean completamente cumplidas en el modo del Dharma; Que 
pueda yo alcanzar grandes beneficios por la exposición del Dharma para todos los 
seres y  cumplir el propósito de esta existencia humana. 

En el momento en que yo y todos los seres conectados a mi salgamos de esta vida, 
pueda la emanación del Buda Amitabha rodeado por su sangha mendicante aparecer 
abiertamente ante nosotros. Satisfechos con la felicidad de contemplarlo, que no 
experimentemos el sufrimiento de la muerte.​
​
Ell sufrimiento de los reinos inferiores es insoportable y la felicidad de los seres 
humanos es impermanente, Que de solo imaginar mis vidas futuras pasando una y 
otra vez por los ciclos de nacimiento, envejecimiento y muerte me invada tal  tristeza 
que pueda derivar en un ferviente anhelo de liberación 

Esta era funesta está afectada por la impureza y muchos obstáculos. La felicidad y el 
contento de seres humanos y dioses por igual son como la comida mezclada con 
veneno. Pueda yo estar sin el más mínimo deseo por ello. Todos los familiares, 
comida, riqueza y compañeros son ilusorios como un sueño. Pueda yo estar sin el 
más mínimo deseo por ello. Todos los países, lugares y hogares son como las tierras 
y casas de un sueño. Pueda yo reconocer su falta de realidad. 

Alcanzar el reino puro de Sukhavati desde el ineludible océano del samsara es como 
ser liberado de una maligna prisión. Pueda yo no mirar más atrás en el samsara. 
Cortar todas las trampas del apego es como un buitre siendo liberado de una red. 
Pueda yo de este modo echar a volar hacia el cielo del oeste. 

4 



Habiendo viajado más allá de innumerables universos en un instante, pueda yo 
alcanzar el reino de Sukhavati. Y allí pueda contemplar abiertamente el rostro del 
Buda Amitabha y puedan todos mis velos ser purificados. Pueda yo tomar el más 
elevado de los modos de nacimiento, el milagroso nacimiento en el corazón de una 
flor de loto. Pueda yo instantáneamente obtener un cuerpo perfecto con todos los 
signos y perfecciones 

Para aquellos que tienen dudas o vacilación aquí en esta vida, la flor no se abrirá en 
quinientos años y permanecerán dentro de ella, disfrutando todo el gozo y el contento 
y escuchando las palabras de Buda, pero incapaces de contemplar su rostro. Pueda 
yo no desarrollar este fallo. Pueda mi flor abrirse instantáneamente en el momento de 
mi nacimiento, y pueda contemplar el rostro del Buda Amitabha. 

Por el poder de mi mérito y habilidad mágica, puedan nubes de ofrendas que 
sobrepasan toda la imaginación emanar de mis manos como ofrendas al Buda 
Amitabha y su séquito. En ese momento, que pueda el Tathagata estirar su mano 
derecha, tocar mi cabeza y otorgarme la profecía de mi iluminación. 

Por escuchar sus profundas y extensas enseñanzas del Dharma, pueda madurar mi 
naturaleza y ser liberada. Puedan Avalokiteshvara y Vajrapani, los dos Bodhisattvas 
principales, aceptarme dentro de sus bendiciones. 

Cada día, innumerables Budas y Bodhisattvas de las diez direcciones se acercan al 
Buda Amitabha para hacer ofrendas y contemplar su reino, pueda yo a través de la 
propiciación de todo esto, obtener su néctar del Dharma. 

A través de la proyección ininterrumpida pueda yo cada mañana visitar los reinos 
búdicos  de Avalokisteshvara, Tara, Vajrapani y Padmasambhava, obtener 
empoderamientos y bendiciones, tomar votos y hacer muchas ofrendas, y por la 
noche volver sin ningún esfuerzo o dificultad a Sukhavati. 

Que con mi asombrosa visión pueda yo claramente contemplar a familiares, amigos 
cercanos y estudiantes que he dejado atrás, concederles protección y bendiciones, y 
guiarlos hacia este reino en el momento de su muerte.   

Todas las cualidades de los 81 reinos búdicos de los cien mil millones de Budas se 
unen en Sukhavati.- por eso es insuperable, el más noble de todos los reinos 
celestiales-. El terreno adornado con joyas es tan suave como la palma de la mano, 
espacioso y radiante con rayos de luz. Pueda yo renacer en este reino elevado de 
amable felicidad. 

Allí abundan los árboles que conceden los deseos hechos de materiales preciosos, 
con hojas de brocado y frutos de joyas ornamentales, bandadas de emanaciones de 

5 



pájaros posados en ellos, cantando las enseñanzas del profundo y extenso Dharma. 
Pueda yo renacer en este reino de gran maravilla 

Allí los ríos fluyen con aguas perfumadas. Hay estanques cubiertos de azulejos con 
piedras preciosas con aguas rebosantes de flores de loto produciendo fragantes 
frutos. Los lotos florecen irradiando luz más allá de todos los límites, y cada rayo tiene 
su punta adornada con una emanación de Buda. Pueda yo renacer en este reino de 
gran maravilla. 

Allí las condiciones desfavorables y la miseria de los reinos inferiores son 
desconocidas. Los tres venenos de las emociones, enfermedades, demonios, 
enemigos, indigentes, enfrentamientos, disputas y todo tipo de sufrimientos son 
desconocidos. Pueda yo renacer en este reino de gran dicha. No existe hombre ni 
mujer y nadie nace de un útero- todos nacen de una flor de loto y tienen cuerpos 
perfectos de complexión dorada con todos los signos y perfecciones. 

Allí hay palacios hechos con materiales preciosos que surgen por sí mismos; todos los 
gozos deseables surgen por el poder del pensamiento de la mente. No es necesario 
ningún esfuerzo, todas las necesidades se satisfacen espontáneamente.No hay 
distinción entre “tu” y “yo” debido a que no hay egoísmo. 

Cualquier cosa que uno quiera aparece sobre nubes de ofrendas en la palma de su 
propia mano. Todos actúan de acuerdo con el Dharma del más elevado Mahayana. 
Pueda yo renacer en este reino totalmente impregnado de deleite y contento. 

Allí las fragantes brisas llevan lluvias de flores. Los árboles, los ríos y las flores de loto 
tienen incomparable hermosura de formas, sonidos, olores, gustos y tactos. Nubes de 
ofrendas con todo tipo de placeres surgen continuamente. No hay mujeres ni hombres 
que moren en este reino pero allí hay abundantes emanaciones de dioses y diosas. 
Estos dioses y diosas de muchas excelencias están continuamente otorgando 
ofrendas. Por el deseo de descansar, aparece un palacio de joyas. Por el deseo de 
tumbarse, aparece un trono enjoyado con cojines y almohadas de variados brocados. 
Por el deseo de escuchar, el canto de los pájaros. Los árboles que cumplen todos los 
deseos y los ríos todos ofrecen plegarias del Dharma. Por el deseo del silencio, 
ningún sonido se escucha. Los estanques y ríos de néctar se vuelven calientes o fríos 
tras el deseo de uno. Pueda yo renacer en este reino que cumple los deseos y ofrecer 
continuamente mis servicios y por mis ofrendas ser capaz de sustentar el Dharma 
liberador. 

Durante este tiempo pueda yo ofrecer continuamente mi servicio y conciliación sin 
fallos manteniendo el Dharma liberador. Y habiendo alcanzado el perfecto estado 
búdico, pueda yo igual que Amitayus ser capaz de madurar y liberar a todos los seres 

6 



sólamente por escuchar mi nombre y guiarlos durante incontables emanaciones sin 
esfuerzo y de manera espontánea. 

Oh Amitabha, Dharmakäya de resplandor infinito, de ilimitada vitalidad, mérito, 
calidad, conciencia y luminosidad, está declarado que cualquiera que tome refugio en 
tu nombre permanecerá protegido de todas las amenazas del fuego, agua, veneno, 
armas, etc., excepto por tendencias acumuladas ya maduradas. 

Mientras yo me postro ante el refugio de tu nombre, por favor concédeme tu 
protección contra todo temor y sufrimiento. Por favor otorga tu bendición para todo lo 
favorable en abundancia. Por la bendición de la certeza de los tres kayas de Buda, por 
la bendición de la verdad inmutable del Dharma y por la bendición de la guía de la 
infalible sangha, puedan estas aspiraciones ser alcanzadas de la misma manera que 
han sido ofrecidas. 

 

Namo Amitabha Buddha 

 

Esta aspiración fue compuesta por el monje Raga Asya 
 
Que pueda ser la causa para que muchos seres sensibles renazcan en Sukhavati. 
¡Pueda la santidad incrementar! 

La traducción al inglés fue realizada bajo la dirección del Venerable Saljay Rinpoché a través de la 
guía de Shastri Tennam y con el consejo de Danna Chubb, publicado por Jens Hansen en 2012. 
Traducido al castellano por Drikung Spain sangha, 2015. 

 

 

7 


