\ UNIVERSIDADE CATOLICA DE PERNAMBUCO
UNICAP‘ p ESCOLA DE EDUCACAO E HUMANIDADES

CURSO DE FILOSOFIA (BACHARELADO)

INACIO JOSE BUONAFINA CALLADO FILHO

A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL DE EDMUND HUSSERL COMO
SUPERACAO DO DUALISMO CARTESIANO

RECIFE
2025



INACIO JOSE BUONAFINA CALLADO FILHO

A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL DE EDMUND HUSSERL COMO
SUPERACAO DO DUALISMO CARTESIANO

Monografia apresentada ao Curso de Filosofia
da Universidade Catdlica de Pernambuco como
requisito parcial para a obtencdo do titulo de
Bacharel em Filosofia.

Area de Concentracdo: Ciéncias Humanas.

Orientador: Prof. Dr. Diogo Villas Boas

RECIFE
2025



INACIO JOSE BUONAFINA CALLADO FILHO

A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL DE EDMUND HUSSERL COMO
SUPERACAO DO DUALISMO CARTESIANO

Monografia aprovada como requisito parcial a obtencédo do titulo de Bacharel em Filosofia pela
Universidade Catdlica de Pernambuco, por uma comissdo examinadora formada pelos

seguintes avaliadores:

Prof. Dr. Diogo Villas Boas Aguiar. — UNICAP
Orientador

Prof. Dr. / Ms. — UNICAP

Avaliador

RECIFE
2025



A Maria Santissima, a Méae das Dores, a

Senhora da Graga, a Consoladora dos aflitos.



AGRADECIMENTOS

Agradeco primeiramente a Deus, Luz e Origem da Luz; & minha familia, por todo o apoio, em
especial a meus pais e avos; a Santa Igreja Catolica, de modo especial a Arquidiocese de Olinda
e Recife, na pessoa do senhor arcebispo Dom Paulo Jackson, e ao Seminério de Olinda, na
pessoa do reitor Pe. Lenildo Santana, por todo o apoio material e espiritual, proporcionando um
ambiente em que a escrita deste trabalho monogréafico pudesse ser levada a cabo. Agradeco aos
sacerdotes que me incentivaram a dizer sim a vocacao, de modo especial ao Pe. Jurandir Dias.
Enfim, agradeco ao meu orientador, Prof. Dr. Diogo Villas Boas. A todos que me ajudaram

direta ou indiretamente, muito obrigado.



RESUMO

Considerando um dos problemas centrais da gnosiologia, a saber, os limites ou mesmo a
possibilidade de um conhecimento verdadeiramente apoditico, o presente trabalho busca
compreender como a fenomenologia transcendental, proposta por Edmund Husserl, ao assumir
0 ego puro como fonte absoluta de sentido e de ser, busca superar a aporia da correlagdo entre
consciéncia e mundo. Tal aporia € consequéncia do dualismo mente-corpo proposto por René
Descartes, que tem sua raiz no problema da interagdo entre as duas substancias: res cogitans e
res extensa. Com efeito, o conhecimento, para Descartes, era garantido pela veracitas Dei, ou
seja, Deus, sendo bom e soberano, ndo permitiria que os homens se enganassem sempre;
abandonada tal doutrina, coube aos fil6sofos buscarem uma garantia que ndo pudesse ser
refutada. Assim, por meio de pesquisa bibliografica, foi possivel concluir que o dualismo
cartesiano € superado na medida em a fenomenologia transcendental conclui ser contrassenso
qualquer transcendéncia externa a consciéncia, dado que a multiplicidade infinita de vivéncias
possiveis se da e € constituida na imanéncia da subjetividade transcendental.

Palavras-chave:  fenomenologia transcendental; dualismo cartesiano;  consciéncia
transcendental; ego transcendental.



ABSTRACT

Considering one of the central problems of gnoseology, namely, the limits or even the very
possibility of truly apodictic knowledge, this paper seeks to understand how transcendental
phenomenology, as proposed by Edmund Husserl, by positing the pure ego as the absolute
source of meaning and being, attempts to overcome the aporia of the correlation between
consciousness and world, a consequence of the mind-body dualism proposed by René
Descartes, which has its roots in the problem of interaction between the two substances: res
cogitans and res extensa. Indeed, for Descartes, knowledge was guaranteed by the veracitas
Dei, that is, God, being good and sovereign, would not allow human beings to be perpetually
deceived; once this doctrine was abandoned, it became the task of philosophers to seek a
guarantee that could not be refuted. Thus, through bibliographic research, it was possible to
conclude that Cartesian dualism is overcome insofar as transcendental phenomenology holds
that any transcendence external to consciousness is a contradiction, given that the infinite
multiplicity of possible experiences occurs within and is constituted in the immanence of
transcendental subjectivity.

Keywords: transcendental phenomenology; Cartesian dualism; transcendental consciousness;
transcendental ego.



SUMARIO

LINTRODUGAO ..ottt 8
2 RENE DESCARTES E A CISAO DO REAL ..., 11
2.1 Breve introducéo e contextualizagdo hiStOrica...........ccovvvvieiiiiiiiiieie e 11
2.2 Meditagcdes metafisicas e a descoberta do COQIt0.........ccvvvrierieriiiieiieiie e 13
2.3 O espirito como fundamento fontal do conhecimento.............ccccevvveiie e, 15
2.4 Dualismo entre res cogitans e res extensa e a aporia da correlagao ...............cccocvennenn 18
2.5 Deus como fundamento da VErdade............ccuveeieeeeiiie e see e 19
2.6 CoNCIUSAD dO CAPTLUIO..... .ot 20

3 EDMUND HUSSERL E A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL ................... 22
3.1 Introducéo ao capitulo e breve contextualizaglo ............cccevvvveiiireiiiie e 22
3.2 O TracasS0 08 DESCAIMES .......uveeireeeeetiee ettt e eie e et e e e stie e e s e e staeesteeeesrbeeesnsaeesneaeesnneeeas 24
3.3 A epoché fenomenoldgica e a consciéncia transcendental ...........cc.cccccvveviveeiiieeiinnnn, 26
3.4 A consCIENCIa tranSCENUENTAL ...........coiviiiieiiie et 30
3.4.1 A intencionalidade da CONSCIENCIA .........cvieiiiiiieiiieiie e 31

3.4.2 Estruturas sintéticas da consciéncia transcendental .............ccccoocevvieiiinniieiinennn, 33

3.4.3 A vida intencional da consciéncia e seu horizonte de potencialidades................. 36

3.5 O ego transcendental e sua autOCONSTITUICAD .........eeecuvreeiieeesiie e 38
3.6 A guisa de conclus&o do capitulo: o ego transcendental como ménada....................... 40

4 CONCLUSAO ..ottt 43

REFERENCIAS ..o oottt ee et e et et et e et e et e et et e et e et e ee et e s e st e eeee e e eneeeeerareeerens 45



1 INTRODUCAO

O presente trabalho monografico tem como objetivo geral mostrar como a
fenomenologia transcendental consegue superar o aporético dualismo cartesiano, garantindo a
possibilidade do conhecimento do mundo e das coisas mesmas que o compdem. Para alcangar
tal objetivo, o trabalho pretende analisar o caminho filoséfico percorrido por René Descartes,
compreendendo sua davida metddica e o dualismo que dela se seguiu; também pretende analisar
o caminho filoséfico percorrido por Edmund Husserl, compreendendo seu método da reducao
fenomenoldgica e a conquista da consciéncia transcendental. A metodologia utilizada foi a
pesquisa bibliogréafica.

A histéria da Filosofia sempre foi marcada, explicita ou implicitamente, pela busca da
Verdade: mesmo aqueles que negavam a possibilidade de se alcancar uma verdade absoluta néo
se abstinham de fazer afirmacGes que se pretendiam verdadeiras, ainda que fosse sobre tal
impossibilidade. Inegavel é que, desde o inicio da Filosofia, os primeiros filosofos sempre
tiveram como certo o fato de poderem pensar 0 mundo, descrevé-lo e conhecer-lhe as causas,
uma vez que, como sintetizou Parménides, “pensar e ser ¢ 0 mesmo”.

Tal unidade entre o0 pensamento e o ser, isto é, entre a cogni¢do humana e 0 mundo como
é em si mesmo, foi posta em xeque no fim da Idade Média. Consequentemente, pode-se
gradativamente perceber que “o pensar nao pode ser tratado como um objeto entre outros, uma
vez que ele se manifesta como condi¢ao de possibilidade de toda objetivagao” (Oliveira, 2006,
p. 35). A pergunta passa assim a ndo ser mais sobre Deus, ou sobre 0 mundo e suas causas, mas
sobre como é possivel conhecé-los, e o que torna possivel tal conhecimento. E René Descartes
(1596-1650) que, ao pdr metodicamente em duvida a objetividade das representacdes mentais,
isto é, sua correspondéncia com o mundo externo, redireciona definitivamente o olhar para o
sujeito e sua interioridade. Consequentemente, ocorreu uma cisao na realidade, cisdo aporética
jamais vista na histdria da Filosofia: de um lado, a subjetividade imanente da res cogitans; do
outro, a objetividade transcendente da res extensa.

Quando, em suas MeditacGes metafisicas, Descartes examina o0 conhecimento que
possui do pedaco de cera que tem em sua mdo, ele vé-se obrigado a ir além do conhecimento
fisico e meramente empirico, obtido atraves dos sentidos, concluindo que conhece a cera nao
por uma representacao direta do que fora captado pelos sentidos, mas sim por uma “inspe¢ao
do espirito”. Com efeito, ao ser posta proxima ao fogo, todas as caracteristicas que a cera
apresentava aos cinco sentidos se modificaram; no entanto, Descartes ndo deixou de reconhecer

gue o que tinha em sua mao era a mesma cera de antes. Como é possivel tal permanéncia no



sentido do ente que esta sendo percebido, quando sua aparéncia e modo de manifestar-se €
completamente distinto? Esse questionamento aparentemente simples estava intimamente
relacionado a grande questdo cientifica da época: é possivel conhecer as leis que regem a
realidade, se ela sempre se manifesta inabarcavel na totalidade de sua multiplicidade em
constante vir-a-ser? E se sim, como fundamentar tal conhecimento?

E nessa esteira de busca pelo apoditico que, mais de trés séculos depois, Edmund
Husserl (1859-1938) da inicio a fenomenologia, perseguindo sempre, a exemplo de Descartes,
o “ideal de uma ciéncia verdadeiramente fundamentada em bases ultimas e absolutas, por assim
dizer, que possam valer de uma vez por todas” (Zitkoski, 1994, p. 17). Em verdade, Husserl,
como Kant, lamenta que a Filosofia, “a grande representante da aspiracdo imperecivel da
Humanidade para o conhecimento puro e absoluto” (Husserl, 1952, p. 2), ndo possa ser tida
como uma ciéncia verdadeira, ndo apenas por faltar-lhe um contetdo teorico objetivamente
fundamentado, mas também por constituir-se de conceitos e sistemas que vao se sucedendo ao
longo da historia, recebendo louvores e criticas, mas sem a clareza de sentido e objetividade
que a Modernidade tanto requereu das ciéncias.

E no método da reducio fenomenoldgica que Husserl encontra o caminho para superar
a contingéncia dos fatos empiricos, a partir dos quais nada é possivel extrair além de dados
contingentes; dessa forma, Husserl busca conquistar a consciéncia como campo em que se
manifestam os fenbmenos em seu carater puro e absoluto, livre de qualquer causa relativa. O
estudo e a pesquisa desse novo campo empreendidos por Husserl permitiu que ele
gradativamente compreendesse e descrevesse a forma como a consciéncia esta estruturada, isto
é, as condicdes a priori a partir das quais qualquer consciéncia concreta se torna possivel.

Com a publicagdo das Investigacbes Logicas (1900), Husserl buscou refutar o
psicologismo vigente, fundamentando a matematica e a logica estritamente na razdo. Depois,
com A Ideia da Fenomenologia (1907), A Filosofia como Ciéncia de Rigor (1911), e Ideas |
(1913), Husserl prossegue seu caminho sempre em busca de uma fundamentacéo absoluta da
ciéncia, fazendo movimento semelhante ao de Descartes, isto €, buscando no eu, na consciéncia,
o fundamento apoditico que procurava, uma vez que 0s conhecimentos vindos das ciéncias
naturais, que examinam o mundo, sempre se mostraram imperfeitos, falhos e passiveis de
revisdo (realidade profundamente sentida por Descartes em seu tempo). Tal processo
culminaria com as Conferéncias de Paris (1929), publicadas posteriormente sob o titulo de
MeditacOes Cartesianas. Assim, a fenomenologia foi se delineando cada vez mais como uma

filosofia transcendental, que encontra no ego puro o fundamento Gltimo que procurava.



10

Este trabalho esta estruturado em dois capitulos, relativos aos dois autores que intenta
analisar. O primeiro capitulo visa desenvolver o pensamento de René Descartes, analisando
seus argumentos no decorrer das Meditacfes metafisicas, a fim de mostrar como ele aprofunda
a separacdo das substdncias, de modo a necessitar de um garantidor externo para o
conhecimento cientifico; o segundo capitulo visa desenvolver o pensamento de Edmund
Husserl, analisando seu percurso argumentativo nas Meditacdes cartesianas até conquistar o

ego transcendental e a esfera absoluta de ser.



11

2 RENE DESCARTES E A CISAO DO REAL

2.1 Breve introdugdo e contextualizacéo historica

O século XVII marcou a histéria da humanidade por suas revolugdes na forma de
conceber o mundo. Neste século floresceram grandes nomes como René Descartes, Baruch de
Espinoza, John Locke, Francis Bacon, Gottfried Leibniz, Johannes Kepler, Galileu Galilei,
Isaac Newton e tantos outros que marcaram profundamente a Ciéncia e a Filosofia, com
abordagens mais metodicas e voltadas para a empiria, uma vez que instrumentos como 0
telescopio e o microscépio comecavam a se aperfeicoar, permitindo que o homem tivesse
acesso a coisas com as quais os antigos filésofos jamais sonharam. Nesse seculo de grandes
efervescéncias, a revolucdo cientifica foi responsavel pela queda dos grandes sistemas e das
grandes “verdades” cientificas: a fisica aristotélica e a astronomia ptolomaica ruiram
completamente, embora tenham ainda sido defendidas por muitos, como se se tratassem de
dogmas de fé.

Dentre esses grandes homens, René Descartes teve especial importancia, sendo
considerado tanto o pai da Filosofia moderna, com a descoberta do cogito, quanto da
Matematica moderna, gracas a suas contribuicdes para a geometria e para a algebra. Uma de
suas grandes contribuicBes para a Filosofia foi propor a davida como método para se alcangar
verdades apoditicas: ndo uma duvida leviana e generalizada, como a de alguns céticos, mas uma
duvida metodica e rigorosa, que buscava questionar os fundamentos daqueles conhecimentos
tidos como verdade incontestavel, mas que se mostravam frageis, porque apoiados mais na
autoridade de quem os defendia, que em demonstracdes e experimentos, até que se pudesse
encontrar algo de que fosse impossivel duvidar.

Importante perceber que tal método ndo veio ao acaso, mas refletia o contexto historico
e intelectual no qual Descartes estava imerso. O homem ndo mais se encontrava no centro de
um universo formado por corpos celestes incorruptiveis, em suas Orbitas perfeitamente
circulares, movendo-se ao redor da terra em velocidade uniforme, reflexo da eternidade divina;
na verdade, o sol é que se encontrava no centro de um sistema de planetas corruptiveis, girando
em Orbitas elipticas com velocidade variavel, em um universo que ndo possuia centro... Se tudo
em que se cria parecia estar errado, em que se poderia crer? Se se duvidava da fisica, muito
mais se duvidava de toda a metafisica. Afinal, estava claro que a filosofia “tinha sido cultivada

por muitas eras pelos homens mais distintos, e que ainda ndo ha uma Unica questdo dentro de



12

sua esfera que nédo esteja ainda em disputa, e nada entdo que ndo esteja sob divida” (Descartes,
2008, p. 18).

O espirito desse tempo apontava para novos horizontes, porquanto crencas milenares
embasadas na autoridade de grandes pensadores cairam por terra. Dado que “a base de nossas
opiniGes € muito mais 0 costume e o exemplo que qualquer conhecimento certo” (Descartes,
2008, p. 24), René Descartes buscava, duvidando metodicamente de tudo o que ele um dia
acreditou, de tudo o que aprendeu ao longo de sua vida, encontrar aquele ‘“ponto de
Arquimedes”, aquela verdade fundamental e indubitavel, livre de quaisquer preconceitos, da
qual conseguiria derivar outras verdades igualmente indubitaveis, almejando edificar um
conjunto de conhecimentos cientificos e filosoficos que jamais pudesse ser refutado. Eis o ponto
de partida cartesiano: “devo rejeitar como absolutamente falsas todas as opinides com respeito
as quais poderia supor a menor base para divida, para depois averiguar se la permaneceu algo
em minha convic¢do que seria completamente indubitavel” (Descartes, 2008, p. 36).

A partir disso, fica claro que a davida metddica ndo &, como muitos erroneamente
julgaram, uma posicao cética perante 0 mundo, mas um método para se encontrar a0 menos
uma verdade que ndo fosse passivel de duvida, de modo a combater a tentacdo de se enveredar
por um ceticismo radical, e que pudesse servir de fundamento fontal para um novo tipo de
conhecimento relacionado aos anseios da modernidade, visando a contrapor-se aos principios
aristotélicos e escolasticos que ainda imperavam.

Descartes considerava a estrutura do conhecimento analoga a uma arvore: as raizes sao
o fundamento sobre o qual o tronco se ergue firme, ramificando-se em varias direcdes; assim a
metafisica fundamentaria a fisica, e essa se ramificaria nas diversas ciéncias. Ele percebeu que,
porquanto as ciéncias “tomam emprestado seus principios da filosofia, (...) nenhuma
superestrutura solida poderia ser criada em fundagdes tao fracas” (Descartes, 2008, p. 18). Com
base nisso, viu a necessidade de lancar bases solidas para o conhecimento, isto é, bases
metafisicas apoditicas, em contraponto ao que vinha sendo cultivado pela escolastica: uma
miriade de opiniGes que se contradiziam e para as quais ndo havia método seguro pelo qual
poderiam ser demonstradas e comprovadas.

Em vista das incertezas que imperavam, Descartes encontrou na matematica o ideal de
certeza e de clareza nos raciocinios, uma vez que, a partir de alguns poucos axiomas, 0
matematico conseguia deduzir todo um conjunto de verdades que se mostravam necessarias, e
que valiam independentemente de qualquer fato empirico e contingente, pois que ja estariam
impressas na estrutura da mente. Essa crenga em ideias a priori foi decisiva para que ele pudesse

iniciar um voltar-se para a subjetividade como fundamento de um conhecimento apoditico. Tal



13

crenca se manifesta plenamente quando, em suas Meditacbes metafisicas, ele afirma que
“somos advertidos de que tudo aquilo que se pode saber a respeito de Deus pode ser mostrado
por razdes que nao precisamos procurar em outro lugar sendo em ndés mesmos e que Nosso

espirito por si s6 nos pode fornecer” (Descartes, 2022, p. 8).

2.2 Medita¢Bes metafisicas e a descoberta do cogito

“Jé& faz algum tempo que me dei conta de que, desde minha infancia, eu admitira como
verdadeiras muitas opiniGes falsas, e de que aquilo que desde entdo construi sobre principio tdo
pouco seguros sO podia ser muito duvidoso e incerto” (Descartes, 2022, p. 25). Com essas
palavras, as quais expressam o drama que os intelectuais do inicio da era moderna estavam
vivendo, Descartes inicia suas Meditacdes metafisicas. Com efeito, essa questdo ja estava
presente no desejo de Francis Bacon de destruir todos os idolos que impediam o progresso da
razdo e das ciéncias.

Diante de tal drama, Descartes propde seu famoso método da duvida hiperbolica, que
possui como primeiro passo de sua jornada considerar tudo como absolutamente falso, e, pelo
exame cuidadoso e atento de suas préprias ideias, conseguir encontrar a0 menos uma coisa da
qual ndo pudesse duvidar, isto €, que se lhe impusesse como necessariamente verdadeira.
Assim, ele propde que em vez de um Deus bom e soberano, que lhe da a capacidade de conhecer
verdadeiramente as coisas, ha um génio maligno e enganador, que gera nele toda sorte de
ilusBes, de modo que o céu, o ar, as cores e as figuras ndo passariam de quimeras. Descartes
chega ao 4apice de sua ddvida metddica ao questionar o fato de possuir corpo;
consequentemente, da veracidade de tudo que lhe chega pelos sentidos. Aparentemente, nada
Ihe resta de confiavel, porquanto, neste primeiro momento, isto €, nos primeiros passos de seu
método, percebe-se capaz de por tudo em divida. Assim, conclui que, se “ndo esta em meu
poder chegar ao conhecimento de nenhuma verdade, pelo menos esta em meu poder suspender
o juizo” (Descartes, 2022, p. 31).

Realizada a davida hiperbélica, Descartes comeca a elencar aquilo que julgava ser (um
ser humano) e aquilo que julgava ter (um corpo, com rosto, maos, 0sso0s...), além das acdes que
realizava, como alimentar-se, mover-se etc., operacGes que ele atribuia a alma. Mas logo
percebe que aquelas operacGes atribuidas & alma, tanto as vegetativas quanto as sensitivas,
também estavam em suspensao de juizo, dado que, por serem exercidas no corpo ou através
dele, poderiam ser ilusdes do génio maligno. De todas as operagdes, alguma restaria? Sim, o

pensamento. “O pensamento ¢ um atributo que me pertence: ¢ o Unico que ndo pode ser



14

separado de mim. Eu sou, eu existo: isto € certo. (...) ndo sou, portanto, falando com preciséo,
sendo uma coisa que pensa, ou seja, um espirito, um entendimento ou uma razao” (Descartes,
2022, p. 37).

Descartes encontra o ponto de Arquimedes que tanto buscava: aquela verdade
fundamental apoditica, grandiosa em seu alcance, mas humilde em sua formulacéo, que ndo
cede a qualquer suspensdo de juizo, e que tanto influenciaria os filésofos que o sucederiam na
historia do pensamento humano: cogito. Se pode suspender o juizo, entdo pensa; se pensa, entao
é algo; se é algo, entdo existe. Reconhece-se, pois, como uma res cogitans, isto €, uma coisa
que pensa, e assim duvida, concebe, afirma, nega, sente, ama... Dessa maneira, apos conquistar
uma verdade fundamental, ele d& mais um passo em suas MeditacGes: compreende que,
conquanto possa suspender 0 juizo acerca de possuir 6rgdos dos sentidos, ndo pode duvidar que
sente. “Ha em tudo isso algo que ndo seja tdo verdadeiro como € certo que eu sou € que existo,
ainda que eu dormisse sempre, e que aquele que me deu o ser empregasse todas as suas forgas
para sempre me enganar?” (Descartes, 2022, p. 38).

Descartes, por conseguinte, conquista o carater apoditico do sentir, uma vez que
independentemente de haver entes externos captados por 6rgaos dos sentidos presentes no corpo
proprio — tudo isso ja esta abarcado pela duvida hiperbodlica —, ou de ele realmente estar
acordado em contato com o mundo, ele sente. Mas Descartes ndo para na apoditicidade do
sentir, pois ele percebe algo ainda mais profundo, o verdadeiro motivo de que o sentir seja
indubitavel: “é certissimo que me parece que Vejo, que OUCO € que me agueco; e isso &
propriamente o que em mim se denomina sentir; e isto, entendido assim precisamente, ndo é
outra coisa sendo pensar” (Descartes, 2022, p. 39). Mais um passo ¢ dado nas Meditacfes: as
sensacOes sdo, na verdade, pensamentos. O pensar € reafirmado como a operacao propria e
indubitavel daquilo que Descartes reconhece ser na realidade: uma res cogitans.

Ao conceber-se dessa forma, ele promove um voltar-se para a propria interioridade, um
aprofundar-se na prépria subjetividade, pois vé que apenas nela conseguird encontrar as
verdades que procura. Os sentidos, com efeito, sdo traicoeiros; e 0 homem pode enganar-se
profundamente se apenas se fiar neles. Nesse inicio do percurso das Meditacbes, porém,
Descartes ja é capaz de pisar no firme solo do cogito: pode duvidar que vé, pode duvidar daquilo
que é visto; ndo pode, todavia, duvidar que pensa que vé. Tudo o0 que vivencia enquanto res
cogitans, desde o puro raciocinio matematico, passando pelas emogdes e sentimentos, até as
sensacOes e a representacdo de supostos objetos externos, sdo pensamentos, cogitationes: isso

é apoditico.



15

2.3 O espirito como fundamento fontal do conhecimento

Cumpre continuar a seguir o itinerario filosofico de Descartes em suas MeditacOes
metafisicas e aprofundar o que foi dito en passant na introducdo a respeito do espirito como
fonte e fundamento do conhecimento. Em verdade, a emblematica passagem em que o fildsofo
analisa 0 pedaco de cera é decisiva: sua falta de confianca nos sentidos chega ao extremo
quando percebe que, através deles, sdo transmitidas informacdes ndo apenas duvidosas e
incertas, mas também completamente conflitantes e contraditérias. Em um primeiro momento,
os cinco sentidos captam determinadas caracteristicas da cera, a saber, sua cor, seu tamanho,
sua aparéncia, seu cheiro, sua textura, 0 som que produz ao ser percutida etc. Apds ser exposta
ao fogo, porém, nada resta das caracteristicas que antes apresentava. Como € possivel que ela
ainda seja reconhecida como a mesma cera? “E necessario, portanto, que eu concorde que nio
poderia sequer conceber pela imaginacdo 0 que € esta cera, e que unicamente o0 meu
entendimento o concebe” (Descartes, 2022, p. 41).

Para além das mais diversas, contraditorias, duvidosas e questionaveis informacdes
captadas pelos sentidos, unicamente o espirito é capaz de conhecer a verdade. Mesmo que a
linguagem ordinaria dé a entender que a mesma cera € vista — ou melhor, apreendida pelos
sentidos — antes, durante e depois de ser aquecida, é claro que o que Descartes tinha em sua
mao se apresentava de um modo completamente distinto de como se apresentava anteriormente,
donde se percebe que ndo sdo os sentidos a fonte do conhecimento seguro. Da mesma forma, o
filosofo conclui que, ao afirmar que vé homens transitando na rua, nada mais faz que julgar que
sdo seres humanos, dado que poderiam ser fantasmas. Descartes percebe que ao julgar que sdo
homens, fa-lo ndo pelos sentidos ou pela imagina¢do, mas unicamente pelo espirito, e ndo
porque “v&€” homens, porquanto poderia estar vendo simulacros, ou, indo além, poderia estar
imerso em meras ilusdes causadas pelo génio maligno.

Neste ponto, 0 cogito como verdade fundamental é novamente reafirmado, mas dessa
vez de uma forma muito mais segura. Passadas as fases das grandes dlvidas generalizadas,
Descartes pode reconhecer em paz a delusdo de crer que o conhecimento dos entes externos é
certo e facil de captar (opinido que, em um primeiro momento, parece ser mais acertada),
quando na realidade esta eivado de profundas contradicGes e incertezas, como se pode
facilmente concluir da analise da cera. Uma vez que ndo pode mais haurir conhecimento dos
sentidos e que esta claro que os juizos verdadeiros sdo obras do espirito, Descartes volta-se

ainda mais para a prépria subjetividade e pode, enfim, chegar a uma verdade basilar: o



16

conhecimento apoditico mais evidente e facil, é, na verdade, aquele que o espirito tem de si
proprio:

Com efeito, visto ser uma coisa que presentemente me é conhecida o fato de que,
propriamente falando, sé concebemos os corpos pela faculdade de entender que existe
em nds e nao pela imaginagdo nem pelos sentidos, e que nao as conhecemos pelo fato
de as vermos ou pelo fato de as tocarmos, mas somente pelo fato de as concebermos
pelo pensamento, sei evidentemente que ndo ha nada que me seja tao facil de conhecer
do que meu espirito. (Descartes, 2022, p. 44)

Chega-se a um ponto de inflexdo que, a principio, poderia soar contraditorio a tendéncia
do Renascimento e da Modernidade para a experimentacao e para o estudo empirico do mundo
(tendéncia essa que ganharia grande expressao com os empiristas britanicos): o conhecimento
certo do mundo é consequéncia, ou melhor, depende do conhecimento de si mesmo. Dito de
outra forma: o que se pode conhecer de verdadeiro e necessario no mundo é fruto do espirito, e
estd de certa maneira presente a priori no espirito. Por conseguinte, 0 sujeito passa a ser
considerado como o polo irradiador da certeza e do conhecimento.

Tal posicéo racionalista fica clara quando Descartes, antes de refletir sobre se ha ou ndo
coisas materiais exteriores, busca saber quais das ideias que ele tem dessas coisas em seu
espirito sdo claras e quais sdo confusas. Ao considerar claras e distintas as qualidades
“matematizaveis”, como a quantidade continua, e assim o que ¢ relativo aos nimeros, as
grandezas, Descartes (2022, p. 78) afirma: “ndo me parece que aprendo nada de novo, mas antes
que me recordo daquilo que eu ja sabia antes, ou seja, que entrevejo coisas que ja estavam em
meu espirito, embora ainda ndo tivesse voltado para elas o meu pensamento”. O fil6sofo
defendia que tais ideias claras e distintas eram inatas, isto é, estavam como que virtualmente
presentes no espirito, e apenas se manifestavam nas experiéncias singulares. Essas ideias
diferiam das chamadas ideias “adventicias”, causadas pela experiéncia a partir dos sentidos, e
das ideias “ficticias”, constru¢oes da imaginacao.

Assim, a ideia de triangulo, por exemplo, independe de tridngulos existentes
materialmente, pois que é verdadeira e imutavel, a priori no espirito: ela ndo foi aprendida a
partir da experiéncia de triangulos singulares, antes é a prépria condi¢cdo de possibilidade dessa
experiéncia. Também sdo ideias inatas as leis universais da fisica; consequentemente, o
conhecimento de leis universais ndo viria do método indutivo, mas seria extraido do proprio
espirito, a partir de suas proprias potencialidades. Isso implica que tais ideias a priori
condicionariam a experiéncia dos entes do mundo: 0 que se percebe neles de necessario e
imutavel é o que o sujeito ja possui em si mesmo. A experiéncia apenas ofereceria ocasides

para que essas ideias se manifestassem. Em verdade, as consequéncias mais profundas de tal



17

posicdo so seriam alcancadas pela filosofia critica de Immanuel Kant que, como se percebe, j&
estd em gérmen no racionalismo cartesiano.

Descartes, em seu voltar-se para a propria interioridade, ao mergulhar na propria
subjetividade para encontrar o solo firme no qual poderd construir o novo edificio de
conhecimento que atendesse aos anseios da Modernidade, volta-se definitivamente para o
préprio espirito como sede da verdade: ao questionar-se sobre as coisas que, por intermédio dos
sentidos, admitia como evidentes, e que mais tarde reconheceu como sendo duvidosas em si
mesmas, ele se pergunta sobre o que € que nelas era concebido clara e distintamente, e conclui:
“certamente nenhuma outra coisa sendo as ideias e os pensamentos destas coisas que se
apresentavam ao meu espirito. E ainda agora ndo nego que estas ideias se encontram em mim”
(Descartes, 2022, p. 46).

Ja se entreveé a cisdo que o cartesianismo operara entre 0s sentidos e 0 espirito: as ideias
dos entes externos que “se apresentam” ao espirito podem ndo ter nenhuma causa real, mas ¢
indubitavel que tais ideias estdo presentes no espirito. A suspensdo do juizo chega a seu apice
quando o filosofo d& mais um passo na desconfianca que sente para com 0s sentidos: as
informacGes que eles captam dos entes externos ndo s@o apenas contraditorias e incertas, mas
podem ser em si mesmas falsas, dado que, em verdade, poderia ndo haver corpo exterior algum.
A certeza esta no pensamento, em seu contetdo imanente, podendo aquilo a que ele se refere

para além de si mesmo ser inexistente, ou ser algo totalmente distinto do que se representa.

Embora as coisas que sinto e que imagino talvez ndo sejam absolutamente nada fora
de mim e em si mesmas, estou seguro, no entanto, de que estas maneiras de pensar,
que denomino sentimentos e imaginagdes, pelo simples fato de serem maneiras de
pensar, residem e se encontram certamente em mim. (Descartes, 2022, p. 45)

A falsidade, assim, ndo pode ser atribuida as ideias ou aos pensamentos enquanto tais,
pois se é possivel duvidar do objeto em si mesmo captado pelos sentidos, ndo é possivel duvidar
do pensamento que se tem dele. “No que concerne as ideias, se sdo consideradas somente em
si mesmas (...), elas ndo podem, propriamente falando, ser falsas, porque quer eu imagine uma
cabra ou uma quimera, ndo ¢ menos verdadeiro que imagino tanto uma quanto a outra”
(Descartes, 2022, p. 48). Este raciocinio pode muito bem ser aplicado aos afetos e a vontade:
independente de para onde eles se dirijam (mesmo que para algo falso ou mau), ainda é
verdadeiro que se tem tais afetos ou vontade. Descartes assim conquista mais uma certeza a
partir de seu espirito: a indubitabilidade das vivéncias, ou melhor, das cogitationes. Os objetos
corporeos externos ainda permanecem na suspensdo de juizo, ja que a apoditicidade ndo os

alcanga em si mesmos, importando apenas a cogitatio, a vivéncia que o espirito tem deles.



18

2.4 Dualismo entre res cogitans e res extensa e a aporia da correlacéo

Seguindo o caminho tragado por Descartes, o dualismo se impunha como consequéncia
necessaria. O filosofo reconhece-se como uma coisa que pensa, uma substancia espiritual, mas
que esta de certa forma intimamente relacionada a uma coisa extensa, uma substancia material,
recebendo dela, nela e por ela, informac6es de outras coisas extensas, outros corpos que estao
no mundo e lhe sdo exteriores. Tal relacdo entre corpo e alma é manifesta pelas sensacfes que
aquele provocaria nesta, e nos comandos que esta exerceria sobre aquele. Importante frisar a
centralidade do espirito, denotada no fato de que Descartes nunca tenha deixado de reconhecer
que “todas essas sensagdes de fome, de sede, de dor etc. ndo sdo outra coisa Sendo certas
maneiras confusas de pensar, que provém e dependem da unido e como que mescla do espirito
com o corpo” (Descartes, 2022, p. 97)

Descartes, atraves de sua duvida hiperbdlica, que pds tudo em suspensédo de juizo, ao
conquistar o cogito como primeira certeza apoditica, e ao manter na suspensédo tudo aquilo que
Ihe transcendesse 0 pensamento, como que cindiu a realidade, pondo um abismo entre a alma e
0 corpo, abismo que ele mesmo tentara superar e que serd uma questdo central no pensamento
de filésofos como Malebranche, Espinoza e Geulincx. Com efeito, tal abismo é consequéncia
natural da ideia que Descartes desenvolve da res cogitans (ideia considerada mais clara e
distinta que a ideia de qualquer objeto corporeo): substéncia cujo atributo essencial € o
pensamento e que é completamente independente de um corpo.

Sua insisténcia em ser “apenas” uma coisa que pensa dissociada do corpo o levou para
longe da ideia de homem cultivada até entdo. Com efeito, na filosofia escolastica de cunho
aristotélico, o homem era considerado uma unidade, cOvoAov, entre corpo ¢ alma (matéria e
forma), sendo esta ndo apenas a mente ou intelecto, mas também o principio vital que anima o
corpo, fundamentando suas faculdades bioldgicas e sensitivas. No cartesianismo, porém, essa
unidade é completamente desfeita: a alma € puro pensamento e o corpo € uma maquina
independente regida pelas leis fisicas, ambos interagindo misteriosamente, em uma relacéo
analoga aquela entre o timoneiro e a embarcacdo. Essa concepc¢do ontoldgica, que nunca deixou
de ressoar na gnosiologia que se lhe seguiu, esta claramente descrita na decisiva passagem

abaixo:

E, portanto, pelo simples fato de saber com certeza que existo, e que, no entanto, ndo
noto que nenhuma outra coisa pertence necessariamente & minha natureza ou & minha
esséncia sendo o fato [de] eu ser uma coisa que pensa, ou uma substancia cuja esséncia
total ou natureza consiste apenas em pensar. E, embora talvez (ou melhor, com
certeza, como logo direi) eu tenha um corpo ao qual estou muito estreitamente unido,
apesar disso, porque tenho por um lado uma ideia clara e distinta de mim mesmo, na



19

medida em que sou apenas uma coisa que pensa e ndo uma coisa extensa e, por outro,
tenho uma ideia distinta do corpo, na medida em que ele é apenas uma coisa extensa
e que ndo pensa, € certo que esse eu, ou seja, minha alma, pela qual sou o que sou, é
total e verdadeiramente distinta do meu corpo e pode ser ou existir sem ele. (Descartes,
2022, p. 94).

Em verdade, fica claro o intuito de Descartes de fundamentar racionalmente, contra os
céticos e materialistas, a existéncia do espirito, valendo-se da evidéncia de sua manifestacao
enquanto pensamento, buscando tanto quanto lhe foi possivel afastar-se das abstracGes
metafisicas escolasticas, conquanto ainda utilizasse os termos de substancia, esséncia, natureza
etc.; até mesmo a de fundamentar sua crenca na vida apds a morte, ao defender a plena
independéncia do espirito para com o corpo. Todavia, essa radical diferenciacdo proposta entre
a res cogitans e a res extensa culminou na grande aporia do pensamento cartesiano, que ja fora
delineada e pressentida, mas que agora se apresenta clara e distintamente: o que garante a
perfeita relacdo entre as ideias que estdo “no sujeito” e os objetos que estdo “no mundo”, ou,
dito de outra forma, entre os objetos representados na subjetividade e 0s objetos eles mesmos —
se é que existem — enquanto entes no mundo? Afinal, “o principal erro € 0 mais comum que se
pode encontrar nos juizos consiste no fato de eu julgar que as ideias que estdo em mim sao

semelhantes, ou conformes, as coisas que estao fora de mim” (Descartes, 2022, p. 48).

2.5 Deus como fundamento da verdade

Sendo um catdlico sincero, Descartes encontra em Deus a garantia da verdade, donde
se vé como o pai da Modernidade ainda estava preso a formacao que recebeu dos jesuitas de La
Fleche. O caminho da verdade, segundo o giro antropolégico moderno, inicia-se na consciéncia
gue o sujeito tem de si mesmo, no cogito, na prépria existéncia, no proprio ser, e, a0 Menos em
Descartes, desagua necessariamente na ideia de Deus. Deus é, em suma, a condicdo de
possibilidade de todo conhecimento, pois é a partir da ideia da substancia infinita e eterna que
o homem € capaz de conceber-se a si como substéncia finita e temporal, e posteriormente

conceber outras substancias igualmente finitas.

Embora a ideia de substancia esteja em mim, pelo proprio fato de eu ser uma
substancia, eu ndo teria, no entanto, a ideia de uma substancia infinita — eu que sou
um ser finito — se ela ndo tivesse sido posta em mim por alguma substancia que fosse
verdadeiramente infinita.

(...) Vejo manifestamente que se encontra mais realidade na substancia infinita do que
na substancia finita e, portanto, que de algum modo tenho em mim primeiramente a
nogdo do infinito e depois a do finito, ou seja, primeiramente a no¢do de Deus e depois
a nocdo de mim mesmo. (Descartes, 2022, p. 57)



20

Uma vez que se parte da ideia de que o homem foi criado por um deus bom e soberano,
forca é considerar que ele ndo fique abandonado em opinides instaveis ou falsas. Essa crenga
na bondade de Deus é o que permite Descartes acalmar-se diante da possibilidade de um génio
maligno que sempre o iludia, ou de um deus enganador que o criara sem a real capacidade de
fazer juizos verdadeiros. Assim, pelo simples fato de Deus ndo ser um impostor e ndo permitir
“que possa haver alguma falsidade em minhas opinides sem dar-me também, alguma faculdade
capaz de corrigi-las, creio poder concluir seguramente que tenho em mim os meios de conhecé-
las com certeza” (Descartes, 2022, p. 96)

Com efeito, ao considerar determinadas ideias, elas podem parecer verdadeiras; mas, ao
se apresentarem novas razdes, novas perspectivas, elas podem parecer falsas — a exemplo das
estrelas ou de outros objetos longinquos, que sdo muito maiores do que aparentam —, e € neste
mundo de incertezas que o homem se encontra: “assim, reconheco muito claramente que a
certeza e a verdade de toda ciéncia dependem unicamente do conhecimento do Deus verdadeiro,
de modo que, antes de conhecé-lo, eu ndo podia saber perfeitamente nenhuma outra coisa”
(Descartes, 2022, p. 85).

E nesse contexto de certeza e tranquilidade gerada pela ideia de um deus bom que a
aporia da correlagdo entre as substancias se desfaz para Descartes, e ele pode declarar a
indubitabilidade da existéncia dos objetos corpdreos, a partir de um raciocinio que suspende a
suspensao de juizo e retoma uma posi¢ao ingénua e confiante diante do mundo: “se sentimos
0s objetos, de alguma maneira eles nos afetam fisicamente, e esta sensacdo faz com que nossa
alma conceba uma ideia a respeito” (Souza, 2020, p. 214).

Por conseguinte, o que dentro da davida hiperbdlica era considerado mera ilusdo que
gerava falsas representacbes no espirito, a partir da certeza gerada por Deus pode ser
considerado apoditico: tenho um corpo e existem corpos materiais que transcendem o espirito
e comele se relacionam, e é possivel conhecé-los. Como se vé, Descartes ndo percebeu a grande
peticdo de principio em que seu pensamento se fundamentou: o que garante a correlacdo entre
as ideias e as coisas, ou, de forma mais ampla, entre as representacdes imanentes e 0s entes
transcendentes, € justamente uma representacdo imanente de um ente transcendente: a ideia que

se tem de Deus.

2.6 Conclusao do capitulo

A partir do percurso tracado, foi possivel perceber como o espirito de um tempo pbde

gerar grandes pensadores avidos por novidades. Descartes, de forma inovadora, busca



21

fundamentar a Filosofia em uma verdade apoditica, isto €, na plena evidéncia do cogito, de
modo a poder fundamentar as demais ciéncias, e assim usa de um ceticismo metddico para
alcancgar certezas indubitdveis: em primeiro lugar, que “eu sou, eu existo”, e em segundo lugar,
que Deus é. A partir desses fundamentos, ele seguiu um caminho de meditacGes até conseguir
afastar de forma — ao menos para ele — satisfatoria qualquer davida quanto a possibilidade das
ciéncias e do conhecimento em geral, podendo, sob tais bases metafisicas apoditicas, edificar o
saber cientifico com aquela clareza e certeza que ele via ha matematica.

E curioso notar como Descartes nunca parece querer levar as ultimas consequéncias
seus préprios pressupostos, ou que ainda nao estava em condicGes de fazé-lo, pois tendia a, com
frequéncia, voltar atras e acolher algo do pensamento no qual fora formado: ao deparar-se com
o dificil dualismo em que desaguara, ele insiste em considerar o homem um complexo ou uma
unidade de corpo e alma (bem aos moldes do aristotelismo e da escolastica que tanto buscou
superar); ao deparar-se com a dramatica aporia gnosiolégica do seu dualismo, recorre a ideia
do Deus bom e soberano, que em sua bondade ndo poderia deixa-lo no erro, caindo em peticao
de principio, pois o fundamento da veracidade das ideias é uma ideia supostamente veraz.

Assim, o que dentro da ddvida hiperbdlica era considerado meras ilusdes ou falsas
representacdes no espirito, a partir da certeza gerada por Deus pdde ser considerado apoditico:
Deus existe, eu existo e existe algo para além do meu préprio espirito, isto &, coisas materiais
que sdo captadas pelos sentidos do meu corpo e transmitidas ao meu espirito, no qual séo
pensadas e representadas, e assim podem ser conhecidas.

O pensamento filos6fico posterior a Descartes continuou a explorar a ideia de Deus
para resolver a aporia cartesiana. Mas com a critica de Immanuel Kant, Deus ndo mais seria
acolhido no ambito da razdo pura: o fundamento da correlacdo entre as substancias estava
perdido e, como bem disse Moura (2006, p. 21), “¢ muito dura a vida de um ‘cartesiano’ que
quer economizar a passagem por Deus”. Pode-se dizer que Descartes inaugura o caminho que

Husserl, quase trés séculos depois, percorreria para desvelar a fenomenologia transcendental.



22

3 EDMUND HUSSERL E A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL

3.1 Introducao ao capitulo e breve contextualizacéo

Edmund Husserl, nasceu em 1859, na cidade de Proznitz, na Mordvia; fez seus estudos
em Leipzig, Berlim e Viena, dedicando-se a matematica. Seu contato com a Filosofia se deu
quando comecou a assistir as aulas de Franz Brentano, no ano de 1884. Foi sua formagéo
matematica e o consequente gosto pelo rigor dedutivo que lhe proporcionaram a meta que
buscou incansavelmente realizar: dar consisténcia cientifica a Filosofia, e assim poder
fundamentar todas as demais ciéncias. Este ideal, como visto, j& estava presente no pensamento
de Descartes.

Nesse contexto de rigor cientifico do século XIX, Husserl abraga uma perspectiva
empirica de retorno as coisas mesmas, um convite aos pesquisadores de se voltarem para o puro
dado, interrogando-o e analisando aquilo que se manifesta na pura evidéncia, livre de teorias e
de preconceitos. “A visdo de esséncia €, portanto, intuicao, e se € visao no sentido forte, e ndo
uma mera e talvez vaga presentificacéo, ela é uma intuicdo doadora originaria que apreende a
esséncia em sua ipseidade ‘de carte e osso’” (Husserl, 2006, p. 37). Pode-se dizer que a grande
novidade que o pensamento husserliano trouxe em um primeiro momento foi essa reconquista
da fé no conhecimento das coisas como elas séo, da sua esséncia, algo que, para o pensamento
kantiano, por exemplo, ficaria restrito apenas ao intelecto divino. Afinal, para tal modo de
pensar, 0 conhecimento dos homens & “apenas conhecimento humano, ligado as formas
intelectuais humanas, incapaz de atingir a natureza das préprias coisas, as coisas em si.”
(Husserl, 1989, p. 44).

As Unicas conclusdes aceitas sdo aquelas verificaveis e validas para todos, em todas as
épocas e lugares, de modo que a fenomenologia pretendera sempre tratar do ser absoluto das
coisas, de sua esséncia. “Ja que o absoluto s6 pode ser o ser essencial da coisa tal como se
apresenta na sua realidade, toda a orientacdo da fenomenologia consistird em dirigir o
conhecimento para esse essencial” (Giles, 1989, p. 57). Consequentemente, a Filosofia ndo
pode se ater aos fatos contingentes, mas a idealidades inteligiveis, porquanto, como bem
observou Hume, os meros fatos sdo incapazes de transmitir verdades que os transcendam, de
modo que a mera analise da realidade ndo seria capaz de fundamentar um conhecimento
universal.

Husserl empreendeu seus esforgos contra toda forma de naturalismo e de psicologismo,

correntes que, a seus modos, negavam a possibilidade de um conhecimento absoluto e universal,



23

defendendo que apenas o empirico é real ou que o conhecimento é fruto de processos
psicoldgicos contingentes, relativos a cada consciéncia empirica. Com efeito, ambas as
correntes levam a um profundo ceticismo, postura essencialmente anticientifica e em si mesma
contraditoria. Sua vitoria sobre essas correntes se deu pela (re)descoberta da esséncia, do sidoc.
Husserl busca ndo se valer de afirmacgdes e teorias metafisicas, a exemplo da abstracdo da
esséncia pelo intelecto ativo, ou da reminiscéncia das ideias com as quais a alma ja tivera
contato no vepovpdviog, para explicar a esséncia, mas convida aquele que medita a sua simples
constatacdo: o objeto concreto € real e contingente, mutavel ao longo do tempo, mas seu sentido
expressa a esséncia, que permanece e nao se limita ao singular.

A fenomenologia ndo pretende explicar as leis naturais ou psicolégicas que estdo por
trds do conhecimento (isso cabe as ciéncias naturais). “A critica do conhecimento quer antes
elucidar, clarificar, ilustrar a esséncia do conhecimento e a pretensdo de validade que pertence
a sua esséncia; que outra coisa significa isso sendo trazé-la a dar-se a si mesma
(Selbstgegebenheit) directamente?”” (Husserl, 1989, p. 57). Indo além, a clareza e distingdo da
esséncia fica patente ao se considerar que o triangulo independe dos desenhos feitos pelos
professores, o principio da identidade independe dos objetos e fatos do mundo, também os
nameros independem de macas ou de pedrinhas. VVé-se claramente como para além do objeto
contingente, hd uma esséncia ideal vista pelo espirito, sendo tarefa do filésofo-fenomendlogo
conhecer as leis que regem esse “mundo de esséncias”.

O filésofo moravio, porém, para a surpresa de seus discipulos, empreendeu uma
reviravolta em seu pensamento: aquele primeiro impulso de retorno as coisas mesmas que havia
se traduzido em uma ciéncia de esséncias, terminaria por culminar em um voltar-se a
subjetividade, ja que ela “¢ a unica fonte (transcendental) de todo conhecimento, absoluto e
objetivamente valido, pois é na subjetividade da consciéncia e apenas |4, que encontramos a
objetividade absoluta” (Giles, 1989, p. 67). Nasce assim a fenomenologia transcendental, que
busca compreender a estrutura da consciéncia e 0s objetos como fenémenos puros a ela
revelados, ou seja, independentes de qualquer objeto exterior. Essa separacao entre objeto em
si (transcendente a consciéncia) e fendmeno puro (imanente a consciéncia puramente
considerada), analoga ao dualismo cartesiano, sé se sustentara enquanto aquele que medita
permanecer na atitude natural e ingénua perante 0 mundo, porquanto, ao assumir uma atitude
fenomenoldgica, compreenderd o papel da consciéncia na constituicdo de seus respectivos
objetos.

Essa € a grande aparente contradi¢do do pensamento de Edmund Husserl: ele buscou

com toda forga mostrar o erro do psicologismo, restabelecendo a verdade como absoluta e



24

independente dos atos psicologicos, mas parece cair em uma nova forma de psicologismo, ao

fundamentar todo seu pensamento na consciéncia.

Mas eis que, chegado ao cume da vertente objetiva do conhecimento, o fildsofo ndo
se instala definitivamente ali, sendo que desce a vertente oposta e afirma que esta
verdade transcendente ndo nos é acessivel sendo pelo desenvolvimento de nossas
energias cognitivas e que, por conseguinte, o caminho até ela deve ser percorrido pelo
sujeito que nds somos. Mas esse sujeito ja ndo é o eu empirico do psicologismo, e sim
0 eu transcendental que, constituindo-se a si mesmo, constitui a0 mesmo tempo o
sentido da verdade e o proprio sentido do mundo?® (Colomer, 1990, p. 398, traducdo
nossa).

A fim de ndo cair na corrente filosofica que tanto combateu, Husserl ndo cessou de
afirmar a necessidade da conquista do campo da consciéncia transcendental, ou seja, da vida
absoluta e doadora Gltima de sentido, fonte originaria de toda possibilidade cientifica ou
cognitiva. Nao a consciéncia empirica do homem natural e historico, mas a que esta para além
de toda contingéncia. Assim, para a fenomenologia, o filosofo deve voltar-se as coisas mesmas,
buscando a evidéncia maxima de sua manifestacdo, ndo como objetos independentes da

consciéncia, mas sim como fenémenos constituidos pela mesma consciéncia.

3.2 O fracasso de Descartes

Como visto acima, o ideal filosofico de René Descartes era estabelecer fundamentos
solidos e apoditicos para 0 conhecimento, de modo que fosse possivel erigir o edificio da ciéncia
moderna. Ao fundamentar a ciéncia fisica em bases metafisicas indubitaveis, Descartes
acreditava poder alcancar conhecimentos que nao fossem passiveis de duvidas, e assim uma
ciéncia que fosse absolutamente verdadeira, e que ndo ruiria com novas descobertas e avancos
tecnoldgicos. Através do método da ddvida hiperbolica, este fundamento indubitavel foi
conquistado: ego cogito. E a partir dele, também a apoditicidade das cogitationes e de seus
contetdos imanentes.

Descartes, porém, cometeu um desvio na linha do seu pensamento e ndo conseguiu ir as
Gltimas consequéncias dos seus pressupostos, isto é, da viragem transcendental que inaugurara:
0 ego cogito, ao invés de fundamento fontal das vivéncias ou de condicao de possibilidade das

proprias ideias que se manifestavam no interior das vivéncias, foi considerado apenas um

! No original: Mas he aqui que, llegado a la cumbre de la vertiente objetiva del conocimiento, el filésofo
no se instala definitivamente alli, sino que desciende a la vertiente opuesta y afirma que esta verdad trascendente
no nos es accesible sino por el desarrollo de nuestras energias cognoscitivas y que, por consiguiente, el camino
hacia ella ha de ser recorrido por el sujeto que nosotros somos. Pero este sujeto no es ya el yo empirico del
psicologismo, sino el yo trascendental que, constituyéndose a si mismo, constituye a la vez el sentido de la verdad
y el sentido mismo del mundo.



25

axioma a partir do qual seria possivel deduzir uma ciéncia do mundo, uma ciéncia ordine
geometrico. “Tal desvio ocorre devido a uma paixdo pelas ciéncias matematicas que
desvirtuaram as meditacOes de Descartes no momento em que estas se nortearam por uma
atitude ingénua e anti-filosofica” (Zitkoski, 1994, p. 42).

A dura critica que Husserl faz a Descartes em suas MeditacOes cartesianas deve-se ao
fato de Descartes ndo ter conseguido captar o sentido auténtico da grande descoberta que
realizara, isto é, aquilo que Husserl considerava como o sentido verdadeiro da subjetividade
transcendental. Descartes permanece no mundo, permanece na atitude natural, e sua duvida
hiperbdlica foi tdo somente um método para encontrar algo de que ndo se poderia duvidar,

alcancando o fato de que era

uma substancia finita que por sua vez requer a existéncia de uma substancia infinita,
pela qual é continuamente recriada. Descartes deduz em primeiro lugar a existéncia e
veracidade de Deus, e dele a garantia da natureza objetiva, a dualidade das substancias
finitas, o terreno objetivo da metafisica e das ciéncias positivas (Conceicéo, 2012, p.
109).

Ele ndo percebeu o contrassenso em que caira, ao inaugurar a virada para a
subjetividade em busca de fundamentos apoditicos, ao ver com clareza tanto o carater a priori
e necessario das verdades contidas no espirito, quanto o carater fenoménico das coisas materiais
enquanto representacdes do espirito; mas, a0 mesmo tempo, permanecer tdo ligado a um mundo
transcendente, que, gracas a Deus, pode ser captado e conhecido como ele € em si mesmo.
Husserl afirma que Descartes €, assim, o pai do contrassenso do realismo transcendental,

corrente filos6fica que Kant descreve nos seguintes termos:

O realista transcendental, portanto, se representa os fendmenos externos (caso se
admita a sua realidade) como coisas em si mesmas que existem independentemente
de nds e de nossa sensibilidade, e, portanto, estariam fora de nés mesmo segundo 0s
conceitos puros do entendimento. E este realista transcendental quem realmente
desempenhard o papel de idealista empirico e, depois, de ter equivocadamente
pressuposto que os objetos dos sentidos, para ser externos, teriam de possuir sua
existéncia em si mesmos, ainda que sem os sentidos, achard todas as nossas
representagdes dos sentidos insuficientes para tornar certa a sua existéncia? (Kant,
2015, pp. 331-332).

Em verdade, Descartes capta de forma brilhante o fato de que todas as vivéncias sao
pensamentos, mas nunca vai além, nunca vai até as ultimas consequéncias de suas premissas,
permanecendo no pré-conceito da existéncia do mundo e de res extense como entes
independentes de suas proprias vivéncias, como coisas em si que sdo representadas de forma
mais ou menos fiel pelo espirito. Ele intuiu 0 caminho para a subjetividade transcendental, mas

ndo o trilhou, permanecendo nos pré-conceitos de que tentou livrar-se e combater.

2 A 369.



26

Em conexdo com isto, ndo pode de modo nenhum admitir-se como algo ébvio que
nés, N0 Nosso ego puro e apoditico, tenhamos salvado um pedacinho do mundo, como
se fosse a Uinica coisa inquestionavel para o eu que filosofa e como se se tratasse agora,
através de cadeias dedutivas bem conduzidas a partir dos principios inatos ao ego, de
inferir o restante do mundo. (Husserl, 2013, p. 62).

Com efeito, Decartes creu ter abrangido todas as ciéncias mundanas em sua ddvida
hiperbdlica, mas ndo percebeu que a matematica, e assim, uma parte do mundo natural, ficaram
de fora. Ao fim e ao cabo, o ser do mundo nunca foi realmente posto em duvida ou suspenso e
0 ego nada foi além de uma substantia cogitans integrante do mundo. Descartes naturaliza a
consciéncia e abandona seu radicalismo inicial, adotando um modelo cientifico relativo, a

matematica, como modelo absoluto.

3.3 A epoché fenomenoldgica e a consciéncia transcendental

No inicio de suas Meditacdes cartesianas, Husserl busca refletir sobre 0 método de
Descartes e como ele deveria ter sido seguido para alcangar a subjetividade transcendental, “a
volta para 0 ego cogito como terreno ultimo e apoditicamente certo de juizos, no qual toda e
qualquer Filosofia radical deve ser fundamentada™ (Husserl, 2013, p. 56). Para isso, Husserl
pde fora de validade toda e qualquer ciéncia (inclusive a matematica) e o préprio mundo. Tudo
se torna mera pretensao ou fenémeno de ser. Ele logo percebe que, embora possa abster-se de
fazer juizos sobre o ser do mundo, o abster-se ainda é o que é, juntamente com a vida de
experiéncia. “E certamente que esta vida esta para mim constantemente ai enquanto ela propria
estd constantemente consciente de modo perceptivo, num campo presente, na mais primitiva
originalidade” (Husserl, 2013, p. 57), seja enquanto percepgao presente, de algo que se mostra
evidentemente, seja enquanto recordacdo de algo que se torna consciente enguanto coisa
passada. O mundo continua a aparecer como antes, mas a atitude do sujeito que filosofa é
completamente diferente.

Na “atitude natural”, o sujeito se considera integrante do mundo, e assim ¢ capaz de
capta-lo, seja abstraindo pelo intelecto as esséncias dos entes que o compdem, seja
representando-o como ele é em si mesmo. Tal atitude pressupBe a crenca a respeito da
transcendéncia do ser do mundo. Os homens, 0s animais, as coisas estdo ai, podem ser vistos,
tocados, sentidos, percepcionados de maneira geral; “também estdo disponiveis como
efetividades em meu campo intuitivo, mesmo quando eu ndo lhes preste aten¢do” (Husserl,
2006, p. 73), pois independem do sujeito que os percebe, ou melhor, que os vivencia. E a este
mundo independente que se refere todo o complexo de atos e estados da consciéncia, tais como

os atos intelectivos e volitivos, ou os estados afetivos. Todos esses atos e estados da consciéncia



27

em orientacdo natural pelos quais o sujeito esta referido ao mundo sdo abrangidos pelo termo
cartesiano cogito.

O mundo segundo a orientacdo natural € o mundo que as ciéncias buscam estudar e
compreender. “Conhecé-lo de maneira mais abrangente, mais confidvel e, sob todos os
aspectos, mais perfeito do que o conhecimento empirico ingénuo € capaz de fazé-lo (...), eis a
meta das ciéncias de orientacédo natural” (Husserl, 2006, p. 78). Ele também se apresenta como
mundo de valores, mundo de bens e mundo pratico: cada coisa pode ser vista segundo sua
utilidade, pode ser considerada bela ou feia, boa ou ma; também as pessoas sao superiores e
inferiores, parentes, amigos ou inimigos. “Embora o mundo possa variar de conteido em nossa
percepcao, conforme a fenomenologia descritiva busca aprofundar, em atitude natural o mundo
é sempre um mundo mesmo: o conteddo de nossas habituais impressdes, o dado referencial
virtualmente disponivel.” (Dantas, 2023, p. 131).

A orientacdo natural perante 0 mundo € a atitude ingénua do cotidiano: eu, pessoa
natural contingente, condicionado por questdes fisicas, biologicas e culturais, com minha vida
e minha historia, sonhos e perspectivas, faco parte de um mundo que se impde a mim e sou
capaz de capta-lo conhecé-lo como ele é em si mesmo. Nada ha que duvidar do conhecimento
que tenho das coisas: as ciéncias podem mergulhar cada vez mais profundo nos segredos da
matéria, dos atomos, do féton, das leis fisicas que regem todas essas realidades, porque o
cientista, observador empirico, é capaz de observar e conhecer os objetos que estuda, e fica
limitado apenas pelas suas préprias limitacdes fisicas, que podem ser superadas, como de fato
vem acontecendo, pelo avanco da tecnologia. Todavia, a reflexdo filoséfica ndo pode se
contentar com essa fé ingénua, e a critica do conhecimento se impde: “como pode o
conhecimento estar certo da sua consonancia com os objetos conhecidos, como pode ir aléem de
si e atingir fidedignamente os objectos?”” (Husserl, 1989, p. 42) A veracitas Dei o garante,
respondeu Descartes.

Husserl, na busca pelos dados absolutos, propde outra atitude: a “atitude
fenomenolégica™. Ela exige que se “ponha entre parénteses” ou que se “tire de circuito” a tese
da orientacdo natural, isto é, que se suspenda toda valoracdo positiva do aspecto éntico do

mundo natural. A essa suspensdo de juizo, da-se 0 nome ja usado no ceticismo antigo: epoché,

% A atitude fenomenoldgica consiste em uma atitude reflexiva e analitica, a partir da qual se busca
fundamentalmente elucidar, determinar e distinguir o sentido intimo das coisas, a coisa em sua “doagdo originaria”,
tal como se mostra & consciéncia. Trata-se de descrevé-la enquanto objeto de pensamento. Analisar 0 seu sentido
atualizado no ato de pensar, explicitando as significagdes que se encontram ali virtualmente implicadas, bem como
os seus diferentes modos de aparecimento na prépria consciéncia intencional (Tourinho, 2009, p. 94).



28

gnoyn. Através de tal atitude, o fildsofo ndo toma um posicionamento negacionista ou negativo,
mas abstém-se de emitir juizos: “nao nego este 'mundo’, como se eu fosse sofista, ndo duvido
de sua existéncia, como se fosse cético, mas efetuo a emoyn 'fenomenologica', que me impede
totalmente de fazer qualquer juizo sobre existéncia espago-temporal” (Husserl, 2006, p. 81).

O “por entre parénteses” nao nega a vivéncia que se tem do mundo, mas pde fora de
validade o seu ser em si, sua transcendéncia: ele é tomado enquanto fendbmeno puro, que se da
na consciéncia pura, ou seja, ndo como fendmeno de um ser em si numénico e transcendente,
mas como manifestacdo originaria na propria consciéncia. Importante salientar a diferenca entre
fendbmeno puro e fendbmeno psicolégico: este diz respeito a cogitatio do homem empirico que
pensa em atitude natural, na ingenuidade do cotidiano, que reflete sobre o préprio pensamento,
dado no tempo objetivo: “o eu como pessoa, como coisa no mundo, e a vivéncia como vivéncia
desta pessoa, inseridos — ainda que seja de um modo totalmente indeterminado — no tempo
objectivo: tudo isso sdo transcendéncias e, enquanto tais, gnoseologicamente zero” (Husserl,
1989, p. 70).

O fendmeno puro, por sua vez, nada diz respeito ao mundo transcendente, aos “entes
exteriores”’; tampouco se da em um eu empirico ou psicologico: sdo “dados absolutos captados
no ver puramente imanente” (Husserl, 1989, p. 72), isto ¢, sdo os fendmenos que se manifestam
na consciéncia, propriamente considerados apés a reducdo fenomenoldgica: de forma absoluta
e indubitavel. O homem pode p6r em divida o mundo que o cerca, e efetivamente o faz em
uma atitude reflexiva, mas ndo pode pér em ddvida a vivéncia que dele tem. Indo além, ele
pode por em duvida toda a sua historia e situagcdo espago-temporal, até a si mesmo enquanto eu
psicoldgico. Tudo isso, porém, fica suspenso pela émoyn fenomenologica: enquanto €go puro,
ndo ha possibilidade de se duvidar da vivéncia, da cogitatio em que tudo isso, considerado como
simples fendmeno, se manifesta. “A tese do mundo, que é uma tese ‘contingente’, contrapde-se,
portanto a tese de meu eu puro e da vida do eu, que € uma tese 'necessaria’, pura e simplesmente
indubitavel” (Husserl, 2006, p. 109).

“Através da émoyr fenomenologica, reduzo o meu eu natural humano e a minha vida
animica — o dominio da minha autoexperiéncia psicolégica — ao meu eu fenomenologico-
transcendental, a0 dominio da autoexperiéncia fenomenoldgico-transcendental” (Husserl,
2013, p. 63). Este ego ndo pode mais ser considerado parte do mundo, tampouco o mundo pode
ser considerado parte dele. Ndo se fala, pois, de um eu psicolégico cujo mundo esta
representado em sua consciéncia, de um homem que reflete sobre o fluxo de seus pensamentos.
Apos tal reducdo, o proprio eu psicologico também é posto entre parénteses, e assim se

conquista o ego puro ou transcendental. Este ego ndo € qualquer parte integrante do mundo: é,



29

antes, a fonte de todo sentido e validade de ser, € o campo onde o mundo é constituido enquanto
tal, uma vez que o ser “mundano” retira seu sentido do ego (ao ser representado, pensado,
valorado etc.): é, enfim, o terreno onde todo o conhecimento objetivo se desenvolve.

Ao comparar 0 método proposto por Husserl da redugdo ou da énoyr; fenomenoldgica
com o método da davida hiperbdlica, fica claro que Descartes nunca abandonou a atitude
natural, porquanto nunca se voltou radicalmente para a imanéncia das suas cogitationes,
considerando-se sempre integrante do mundo, como “eu psicologico”, resguardando alguns
principios e verdades “do mundo”, e mantendo a correlacao, ainda que duvidosa e incerta, entre
0 que representava no espirito e os entes externos: dai que a res cogitans, quando nao pensava
puramente a partir de ideias inatas, necessariamente estava referida a res extensa, sempre
imputando-lhe uma “verdade fisica”, independente do espirito. Vé-se que “a cogitatio
cartesiana necessita da reducdo fenomenologica. O fendomeno psicologico na apercepgéo e na
objectivacdo psicologicas ndo é realmente um dado absoluto, mas s6 o é o fenémeno puro, 0
fendmeno reduzido” (Husserl, 1989 p. 26).

Husserl defende que esta éroyn fenomenoldgica nao pde o sujeito que medita perante o
nada, mas perante a vida pura de sua consciéncia, isto &, o fluxo das cogitationes, com todas as
vivéncias e as respectivas coisas visadas, em uma palavra, o universo infinito dos fenémenos*
no sentido dado pela fenomenologia. Tais fenbmenos ndo séo abstracdes ou imaginacgdes, mas
se dao de forma clara e evidente na consciéncia, podendo ser experienciados e descritos de
forma minuciosa: a consciéncia assim se abre como uma esfera infinita de ser, e a experiéncia

que se pode ter dela é chamada experiéncia transcendental.

A experiéncia assim modificada, a transcendental, consiste entdo, podemos dizé-lo,
em que olhamos para 0 respectivo cogito transcendentalmente reduzido e o
descrevemos, mas sem que, enquanto sujeitos que refletem, consumemos
conjuntamente aquela posicdo natural de ser que a percepcdo originariamente
realizada de modo direto (ou outro qualquer cogito) contém em si, ou seja, aquela
posicao que foi efetivamente consumada pelo eu que diretamente se entrega a vida no
mundo (Husserl, 2013, p. 72).

Com efeito, a vivéncia originaria é tornada consciente por outra vivéncia intencional,
que a ela se refere. Assim, torna-se possivel examina-la, ndo mais como vivéncia do mundo,
mas como objeto intencional da vivéncia reduzida, isto é, do cogito transcendentalmente
considerado. “A émoyn € (...) o método radical e universal por via do qual eu me capto
puramente como eu, com a vida de consciéncia que me é propria, na qual e através da qual o

mundo objetivo no seu todo é para mim e, desse modo, precisamente tal como ele é para mim”

4 Fenomeno, nessa perspectiva, pode ser definido como “o sentido que, uma vez constituido, se revela,
de forma imediata, em sua doagdo originaria, como um dado absolutamente evidente para a prépria consciéncia
que o apreende (e o constitui) intuitivamente” (Tourinho, 2009, p. 96).



30

(Husserl, 2013, p. 58). Dessa forma, é possivel conquistar, enfim, ndo uma certeza apoditica
para ser usada como fundamento de um saber ordine geometrico, mas toda uma esfera de ser
que é absoluta: a consciéncia transcendental, cujo ser precede o ser do mundo, e cujas
cogitationes estdo sempre referidas a um ego transcendental.

Através da reducdo fenomenoldgica, a vida pura da consciéncia aberta e infinita
permanece para nds noeticamente, enquanto o mundo, agora visado puramente, permanece
noematicamente. O eu que medita fenomenologicamente torna-se espectador de si mesmo e de
toda objetividade que é para ele. Basta a mudanca de atitude para captar-se enquanto ego
transcendental, e imergir na esfera de ser absoluta da consciéncia transcendental. Husserl
percebe assim que “qualquer ente mundano € apenas para mim, com o seu sentido respectivo,
enquanto para mim valendo, enquanto cogitatum das minhas cogitationes mutantes e
interconectadas na mudanga, e apenas enquanto tal o mantenho eu em validade” (Husserl, 2013,
p. 75).

3.4 A consciéncia transcendental

Realizada a émoyn fenomenologica, através da qual todo o mundo empirico e
psicoldgico foi posto entre parénteses, suspenso em sua validade de ser, 0 campo da consciéncia
transcendental pode ser enfim acessado. Uma vez que “a consciéncia tem em si mesma um ser
proprio, o qual ndo é atingido em sua esséncia propria absoluta pela exclusao fenomenolégica”
(Husserl, 2006, p. 84), ela é exatamente o “residuo fenomenoldgico”, ou seja, aquilo que sobra,
que permanece como indubitavel apds a suspensdo de juizo, de forma analoga ao cogito
cartesiano: permanece inabalavel perante toda davida. A atitude fenomenoldgica aclara o fato
de a consciéncia ndo necessitar do mundo para existir, e que este, enquanto fendmeno puro,
enquanto ser intencional, dela depende inteiramente. “O ser imanente é, portanto,
indubitavelmente ser absoluto no sentido de que ele, por principio, nulla ‘re’ indiget ad
existendum” (Husserl, 2006, p. 115). E essa consciéncia que constitui o campo de trabalho e de

pesquisa da fenomenologia.

A fenomenologia quer apropriar-se da consciéncia enquanto intencionalidade efetiva,
analisando, para este fim, a corrente intencional que se forma a partir da
multiplicidade infinita de atos de consciéncia (cogitationes) e os objetos intencionais
(cogitata) que correlativamente se constituem a partir dos atos (Zitkoski, 1994, p. 55).

Insista-se ainda no fato de que, para Husserl, a reducdo fenomenoldgica ndo significa
uma autorreflexdo do eu psicoldgico, que embarca em uma investigacdo antropologica da vida

do espirito em suas vivéncias contingentes: os conteldos observados na atitude fenomenoldgica



31

sdo, em verdade, iguais aos da atitude natural; mas, insista-se: nesta, os dados séo considerados
estados animicos do homem (isto é, contingentes, relativos, pertencentes a um eu psicoldgico),
enquanto naquela, o ser do mundo € posto fora de validade, sendo considerado fenbmeno puro,
cogitatum qua cogitatum (isto é, dado absoluto manifestado na consciéncia e por ela
constituido). As duas atitudes, como acima ficou claro, sdo profundamente distintas, e é apenas

a segunda que interessa para a analise fenomenoldgica.

3.4.1 A intencionalidade da consciéncia

De suma importancia para a reflexdo sobre a consciéncia é a intencionalidade, sua
principal marca distintiva. Husserl a herdou do filosofo Franz Brentano, que fora seu professor
em Viena, e que exerceu grande influéncia em seu pensamento. Dizer que a consciéncia é
intencional significa dizer que ela nunca esta vazia, mas que € de sua estrutura ser sempre
transitiva, isto é, estar sempre relacionada a um objeto. “A intencionalidade é aquilo que torna
possivel a propria €moyr|, pois perceber o livro na mesa, por exemplo, ndo significa ter uma
reprodu¢dao em miniatura desse livro no espirito e, sim, visar ao proprio objeto” (Giles, 1989,
p. 75). Tal relagdo possui dois polos: de um lado, o eu doador de sentido; do outro, 0 objeto
intencional que tem sentido para o eu. Importante deixar claro que o significado usual, na
linguagem cotidiana, de intencionalidade — como o proposito de realizar algo, por exemplo,
alguém estuda com a intencdo de aprender — difere completamente do sentido que lhe atribui a
fenomenologia, qual seja, a relacdo necessaria entre a consciéncia e seu respectivo objeto.

Assim, “todo e qualquer cogito, toda e qualquer vivéncia de consciéncia, como também
dizemos, visa qualquer coisa e € em si mesma portadora, neste modo do visado, do seu
cogitatum respectivo, e cada vivéncia fa-lo a sua maneira” (Husserl, 2013, p. 71). Importante
frisar que ndo € possivel, como ficara claro a partir das explicagdes que se seguirdo, a existéncia

de cogito sem cogitatum e vice-versa: ambos estdo necessariamente unidos e relacionados.

Ambos os polos dessa relacdo se tornam inconcebiveis um sem 0 outro: se, por um
lado, esse mesmo objeto que se revela na consciéncia requer, enquanto objeto de
pensamento (cogitatum), uma atribuicdo de sentido, de um sentido constituido através
dos atos intencionais que partem da consciéncia transcendental, do préprio eu
originario (Ur-ich), por outro lado, como fonte doadora de sentido, polo continuo e
permanente que acompanha todos os vividos, o eu puro somente é concebido por
relacdo aos objetos que constitui. (Tourinho, 2016, p. 91.)

Antes, porém, de seguir o pensamento de Husserl a respeito da intencionalidade, importa
analisar brevemente o pensamento de Franz Brentano a esse respeito. E no livro Psicologia de

um ponto de vista empirico, de 1874, que ele estabelece a intencionalidade como a marca



32

caracteristica da consciéncia. A nocdo de intencionalidade desenvolvida por Brentano,
inspirada na filosofia aristotélico-tomista, diz respeito ao fato de que a consciéncia ndo € um
“portador substancial de representagdes e outras propriedades™® (Brentano, 1874, p. 6, traducéo
nossa), rejeitando a nocdo substancial da alma, uma vez que, buscando pautar suas
investigacOes pelo ideal positivista, ndo poderia considerar como objeto de ciéncia algo que se
ndo da aos sentidos.

Fazendo eco a mentalidade cientificista da época, Brentano abdica da pretenséo de um
conhecimento transcendente, trans-empirico, porquanto “a realidade para além dos fen6menos
fisicos deve ser rejeitada a partir da perspectiva empirica e seu alcance” (Brito, 2016, p. 44). A
consciéncia assim passa a ser estudada ndo mais em sua esséncia substancial metafisica, mas
no modo em que se d& na empiria: a partir dos fendmenos psiquicos. Para Brentano, na esteira
do positivismo de Comte, fendmeno € o que se manifesta, 0 que aparece, rejeitando a ideia de
Kant, que, embora tivesse ja rompido com a substancialidade do sujeito, ainda postula uma
dimensdo numénica, transcendente da realidade.

O fendbmeno psiquico enquanto ato mental (ato no sentido aristotélico de atualidade)
garante a possibilidade de um estudo cientifico da mente. Diga-se, ainda, que tais fendmenos
garantem que a consciéncia ndo pode ser reduzida a questdes fisicas ou biologicas, como
queriam os empiristas naturalistas ingleses: os atos mentais ndo séo, pois, meras associacdes
contingentes de ideias, meros fenémenos fisicos causados pelos entes exteriores, mas possuem
em si mesmos, de forma imanente, a objetividade a qual estdo direcionados, ou seja, possuem
uma estrutura a priori que os caracteriza.

Com efeito, todo fenbmeno psiquico é caracterizado por sempre se referir a um
conteddo, isto é, estar direcionado a um objeto intencional. A consciéncia nunca se manifesta
vazia, mas sempre em sua operacgdo, preenchida por uma objetividade que lhe é imanente, isto
€, 0s atos psiquicos estdo sempre direcionados ao seu objeto segundo os diversos modos em

que se apresentam, donde se conclui que

todo fendmeno psiquico inclui algo como objeto em si mesmo, embora eles ndo o
fagam todos do mesmo modo. Na representacéo algo é representado, no juizo algo é
afirmado ou negado, no amor amado, no 6dio odiado, no desejo desejado, e assim por
diante.5 (Brentano, 1874, p. 115, traducdo nossa)

5 No original: Substantiellen Trager von Vorstellungen und andern Eigenschaften.

& No original: Jedes enthalt etwas als Object in sich, obwohl nicht jedes in gleicher Weise. In der
Vorstellung ist etwas vorgestellt, in dem Urtheile ist etwas anerkannt oder verworfen, in der Liebe geliebt, in dem
Hasse gehasst, in dem Begehren begehrt u. s. w.



33

Brentano vai além, ndo se limitando a conceber o objeto do fendmeno psicologico
apenas como 0 objeto que se representa, mas afirma serem 0s atos mentais objetos de si
mesmos, conquanto de forma secundaria. VVé-se como a autoconsciéncia esta presente em cada
um de seus atos, como que iluminando-os, porquanto cada ato € consciente tanto do objeto

representado quanto de si mesmo.

Todo ato psicoldgico é consciente; inclui dentro de si a consciéncia de si mesmo.
Assim, todo ato psicoldgico, ndo importa quao simples, tem um duplo objeto, um
primario e um secundario. O mais simples ato, por exemplo, o ato de ouvir, tem como
seu objeto primario o som, e como seu objeto secundario, a si mesmo, o fenémeno
psicoldgico no qual o som é ouvido.” (Brentano, 1874, p. 202, traducéo nossa)

Conquanto Brentano “tenha permanecido ainda longe do solo fenomenologico”
(Husserl, 2006, p. 196), percebe-se claramente a partir do que foi dito, a grande influéncia que
seu pensamento exerceu na filosofia de Husserl, especialmente na sua forma de conceber a
consciéncia a partir da intencionalidade, isto €, ao reconhecer que toda consciéncia € sempre
consciéncia de alguma coisa, ou que todo cogito traz em si 0 seu cogitatum. Tal forma de
descrever a consciéncia, principalmente a ideia da imanéncia do objeto intencional no ato
mental, j& possui em si as sementes da virada transcendental que Husserl, a contragosto do

mestre, levaria a cabo.

3.4.2 Estruturas sintéticas da consciéncia transcendental

A partir do que foi dito, fica clara a estrutura fundamental da consciéncia como ego
cogito cogitatum, isto é, todo ato mental estd intencionalmente direcionado para um objeto e
estd necessariamente referido a um eu, como polo unificador das cogitationes. Surge logo a
questdo da identidade do objeto intencional, ou seja, é possivel falar de um objeto idéntico como
cogitatum de multiplas e diversas cogitationes? Deveras, a questdo € pertinente, porquanto
cogito significa todas as formas através das quais a consciéncia se dirige para seu objeto
intencional: vendo-o0, imaginando-o, julgando-o, amando-o, odiando-0, ouvindo-o0, tocando-o,
recordando-o etc. Assim, 0s modos de aparicao distintos ndo implicariam objetos distintos?

Husserl, para tratar do tema, parte do famoso exemplo do cubo: “tomo como tema de
descricdo a percepcdo deste cubo, vejo entdo, na reflexdo pura, que este cubo esta

continuamente dado como unidade objetiva numa multiplicidade, mutavel e multiforme, de

" No original: Jeder psychische Act ist bewusst; ein Bewusstsein von ihm ist in ihm selbst gegeben. Jeder
auch noch so einfache psychische Act hat darum ein doppeltes Object, ein priméres und ein secundéres. Der
einfachste Act, in welchem wir horen, z. B. hat als priméres Object den Ton, als secundéres Object aber sich selbst,
das psychische Phanomen, in welchem der Ton gehort wird.



34

modos de apari¢do que determinadamente lhe pertencem” (Husserl, 2013, pp. 77-78). Percebe-
se claramente que os modos de apari¢cdo do cubo n&o séo vivéncias desconectadas umas das
outras, mas estdo unidas por essa estrutura de sintese. Ha, em verdade, infinitas possibilidades
de atos intencionais que podem estar dirigidos ao mesmo objeto: é possivel vé-lo aqui ou ali,
em diversas posicdes, dele recordar, ou imagina-lo; também pode-se tocar nele, percuti-lo para
ouvir o som que produz, ficar feliz ao vé-lo etc.

Aprofundando ainda mais a reflexdo, vé-se que cada variagdo, por menor e mais
insignificante que seja, naquilo que o cubo doa de si préprio, seja por mudanca de posi¢éo ou
de lugar, seja por manifestacdo de novas faces que estavam escondidas, enfim, cada variagéo
pressupde uma nova cogitatio, dado que, conquanto 0 modo de apari¢do se mantenha 0 mesmo,
a exemplo da autodoacéo originaria da pura visao, ha uma variacdo do contetido doado, isto é,
novas partes do objeto manifestam-se no campo da consciéncia, enquanto outras desaparecem.
O objeto intencional continua sendo o mesmo, independente das infinitas cogitationes
possiveis. A razdo disso € que cogito algum tem seu respectivo cogitatum de forma aleatoria e
indiferenciada, mas o tem em uma estrutura a priori totalmente determinada de multiplicidades
que podem ser descritas e analisadas, e que pertencem a um mesmo cogitatum idéntico, a um
mesmo objeto intencional: “unidade idéntica de cambiantes modos noético-noematicos de
consciéncia” (Husserl, 2013, p. 79).

Com efeito, tal conclusao ja esta presente na analise da cera operada por Descartes: qual
a garantia de que a mesma cera € vista, se nada restou do que se via antes? (Ou, dito de outra
forma, qual a garantia de que o que € percepcionado agora € idéntico ao que fora percepcionado
antes, se o conteido da percepcdo é totalmente outro?) Essa garantia ndo vem das qualidades
que sdo vistas, mas unicamente, conclui Descartes, da inspecdo do espirito. Husserl leva essa
conclusdo as ultimas consequéncias: “o objeto da consciéncia, na sua identidade consigo
mesmo durante o viver fluente, ndo chega de fora a essa mesma consciéncia, mas reside antes
nela enquanto sentido nela contido, isto é, enquanto realizacdo intencional da sintese da
consciéncia” (Husserl, 2013, p. 80).

Indo além, Husserl busca tratar da sintese que abarca toda a vida da consciéncia: a
sintese do tempo transcendental. Com efeito, o percepcionar o cubo possui uma temporalidade
que lhe é interna, formada pelas fases temporais, nas quais 0 mesmo cubo aparece de forma
continua, ndo como um picotado de vivéncias, mas de forma que cada vivéncia como que ecoa
no fluxo da consciéncia: a retencéo é a consciéncia do passado que ainda ressoa no presente, e
a protencdo € o ressoar do presente no futuro, que é sempre pré-anunciado. Dessa forma, a

consciéncia do tempo sempre se mostra como uma continuidade, um fluxo estruturado, e ndo



35

como sucessdo desconexa. Tal constatacdo € possivel pela mera observagdo dos proprios
fenbmenos no seu suceder: sua exsurgéncia sempre se da na légica imanente do fluxo da vida
da consciéncia. “E nessa imanéncia que se constitui a unidade do objeto intencional sintetizado
a partir de varias fases temporais que fluem e, por isso mesmo, atingem a variedade de aspectos
do mesmo objeto na duragdo interna do tempo transcendental” (Zitkoski, 1994, p. 65).

Dessa forma, 0 mesmo cubo pode ser intuido na plena evidéncia, que se da no presente®;
pode ser recordado, tornando-se presente uma percepc¢ao que se deu no passado; ou ainda pode
ser imaginado de determinada forma, antecipando uma percepgéo futura (como quando aquele
que tenta resolver o cubo de Rubik j& o imagina resolvido: ndo imagina um cubo qualquer, mas
aquele mesmo que tem em maos). Cada momento temporal estd de certa forma interligado,
permitindo a percepcdo do cubo “que comprei ano passado”, ou “que estou tentando resolver
ha dez minutos”; “que tenho agora em minhas maos”, bem como do cubo “que tentarei resolver
amanhi”, ou “que emprestarei a um amigo”. E essa interrelacio temporal do fluxo da
consciéncia que permite a percep¢do da continuidade vivencial.

Importante salientar que a unidade de tais fases temporais “é unidade da sintese, ndo
uma ligacéo continua de cogitationes em geral (de certo modo, um estar exteriormente grudadas
umas as outras), mas antes ligacdo numa consciéncia em que se constitui a unidade de uma
objetividade intencional” (Husserl, 2013, p. 80), ou seja, a identidade do objeto intencional ndo
¢ “imposta de fora” (como se o objeto em si, exterior a consciéncia ¢ dela independente,
estivesse sendo constantemente captado pelos sentidos), tampouco é resultado de um
emparelhamento de multiplas cogitationes: a identidade do objeto intencional é constituida pela
consciéncia, e € pela consciéncia que ela se mantém ao longo do fluxo de cogitationes.
Consequentemente, retoma-se o fato de a consciéncia transcendental ser a fonte Gltima de
sentido, constituindo a partir de si 0 objeto intencional enquanto unidade sintética.

O carater essencialmente sintético da consciéncia vai muito além: a sintese operada pelo
tempo ndo se limita a vivéncias singulares — nas quais se pode ver o tempo presente, 0 agora,
como aquilo que marca a essencial correlacdo noético-noematica, isto é, esta noesis direcionada
para este seu respectivo noema, ou a unir vivéncias singulares em um fluxo temporal. Na
verdade, toda a vida da consciéncia esta unificada sinteticamente: é um cogito universal, que
abarca ja todas as vivéncias singulares, com seu respectivo cogitatum universal, fundado nos

cogitata singulares. Husserl chama atencdo para o fato de que o cogitatum universal ndo é

8 Isto é, em um presente atual com seu horizonte de passado retido e de futuro protendido, que
caracterizam o eterno fluir atualizador e renovador do instante minimo e essencial da vida da consciéncia enquanto
sintese universal operada pelo tempo: a cogitatio singular atual ou o agora absoluto.



36

resultado de um acimulo de cogitata singulares que se sucedem no tempo, ja que “cada vivéncia
singular que possamos pensar é apenas algo que se destaca de uma consciéncia total unitéaria
sempre ja pressuposta. O cogitatum universal é a propria vida universal na sua unidade e
totalidade aberta e infinita” (Husserl, 2013, p. 81). A consciéncia do tempo, enfim, é que
possibilita essa sintese universal, consequentemente sendo condi¢do de possibilidade de todas
as demais sinteses efetuadas pela consciéncia.

Dessa forma quase mistica, Husserl procura explicitar como a consciéncia
transcendental, desvelada a partir da émoyn| fenomenoldgica, é o campo infinito e aberto de
manifestacdo dos fendmenos, ela é sua condicdo de possibilidade e seu fundamento fontal. O
mundo, enquanto cogitatum universal, enquanto totalidade de sentido, ndo pode existir
independente ou separado da consciéncia, mas a pressupdoe. O mundo “¢ um ser de que a
consciéncia pde a existéncia em suas experiéncias, que por principio sO é intuivel e
determinavel como idéntico de multiplicidades de aparicbes motivadas de modo coerente —
mas, além disso, um nada” (Husserl, 2006, p. 116). Tudo o que ¢ —ou pode ser — visto, pensado,
manipulado, valorado, julgado, recordado, tocado, sentido nas mais variadas formas, e que
permanece idéntico ao longo das infinitas multiplicidades noéticas, tudo isso se da na imanéncia
da consciéncia transcendental, ainda que o que esta imanentemente dado, efetivamente
percepcionado, como contetdo da autodoacdo do fenbmeno, sempre aponte para além de si,

para uma esfera infinita e aberta de transcendéncia. Insista-se, porém, que

A transcendéncia, em todas as suas formas, é um carater de ser imanente, que se
constitui no interior do ego. Todo sentido que se possa conceber, todo ser concebivel,
chame-se ele imanente ou transcendente, cai no dominio da subjetividade
transcendental, enquanto constituinte de sentido e ser (Husserl, 2013, p. 122).

Com efeito, essa citacdo € a consequéncia necessaria do caminho percorrido por
Husserl, uma vez que a transcendéncia, isto é, o para-além-do-efetivamente-dado, todos os
horizontes infinitos de vivéncias possiveis ja estdo pré-delineados no ego-cogito-cogitatum
universal. Neste ponto de zénite do pensamento husserliano, em que o carater metafisico
resplandece, um passo em falso fora da émoyn fenomenoldgica enquanto método pode levar
aquele que reflete a concluir que Husserl adotou um idealismo absoluto, conclusao que, embora

tentadora, trairia as intencdes do fildsofo moravio.

3.4.3 A vida intencional da consciéncia e seu horizonte de potencialidades

Em verdade, toda vivéncia, com seu cogitatum atual, isto é, o visado nos limites do

imanentemente dado, ndo se exaure em si mesma, mas implica necessariamente um horizonte



37

infinito de potencialidades que pertencem a prdpria vida da consciéncia: tais potencialidades
ndo sdo vazias ou mesmo aleatdrias, mas ja estdo pré-delineadas intencionalmente na vivéncia
atual. Gragas a essa “logica interna” da sintese universal, fruto da temporalidade imanente, e
que age como sustentaculo do fluxo das vivéncias, é possivel perceber de forma clara a
coeréncia e a ordem da vida da consciéncia. Isso fica patente ao se considerar o exemplo

paradigmaético do cubo:

A cada percepcdo externa pertence a remissdo dos lados propriamente
percepcionados do objeto perceptivo para os lados covisados, ndo ainda
percepcionados, mas apenas antecipados na expectativa e, desde logo, num vazio
intuitivo; enquanto lados que virdo perceptivamente a partir de agora, trata-se de uma
constante protenséo, que adquire um novo sentido com cada fase perceptiva (Husserl,
2013, p. 82).

Tal dindmica caracteriza essa tensdo entre a imanéncia do percepcionado e a
transcendéncia do covisado, que permanece ao longo de todo o fluxo da consciéncia. O
horizonte de possibilidades nédo se limita ao que é covisado, mas diz respeito também a outras
possibilidades de percepc¢édo, a exemplo de mover os olhos de outra forma, ou andar para um
lado ou para o0 outro enquanto se percepciona o objeto. Somado a isso, Husserl ainda se refere
a possibilidade de, na recordacdo de uma determinada percepcéo do cubo, aquele que medita
considerar que poderia ter percepcionado outras faces, além das que de fato o foram, ou seja,
cada percepcdo possui um horizonte de passado enquanto horizonte de possiveis recordacoes,
cada um com seu horizonte proprio de modificacbes possiveis. “Os horizontes sdo
potencialidades pré-delineadas. Dizemos também que se pode interrogar todo e qualquer
horizonte acerca do que nele reside, explicita-lo, desvendar as potencialidades correspondentes
da vida da consciéncia” (Husserl, 2013, p. 83).

Destarte, 0 cogitatum nunca se manifesta de forma inteira e acabada, mas ele se
esclarece a partir da reflexdo a respeito do seu horizonte de vivéncias possiveis. Embora ja seja
apreendido como um cubo, isto é, como algo cubico, colorido, sélido, liso etc., sempre havera
possiveis particularizacBes no horizonte pré-delineado do objeto, que, ao fim e ao cabo, é 0
“polo de identidade” das infinitas vivéncias possiveis. Isso se da porque a consciéncia, enquanto
consciéncia de alguma coisa, tem o poder de transitar ndo somente para novos modos de
consciéncia, “enquanto consciéncia do mesmo objeto, que nela reside intencionalmente na
unidade da sintese, enquanto sentido objetivo idéntico, mas de o poder e de apenas o poder
fazer neste modo da intencionalidade de horizonte” (Husserl, 2013, p. 84).

Cabe a analise intencional desvendar as potencialidades implicadas, covisadas, nas
atualidades da consciéncia, uma vez que € da sua propria esséncia um visar-para-além-de-si-

mesma, desde as infinitas possibilidades envolvendo o presente atual, passando pelas infinitas



38

possibilidades de recordacBes e variagbes conscientes de recordacles, até as infinitas
possibilidades de antecipacOes e previsdes, com variagdes conscientes. “Cada objeto (...)
designa uma estrutura regular do ego transcendental. (...) 0 objeto designa, de imediato, uma
regra universal de outras consciéncias possiveis do mesmo, possiveis segundo uma tipica de
esséncia pré-delineada” (Husserl, 2013, p. 91). Com efeito, a consciéncia interna do tempo ¢é
responsavel por operar essa grande sintese que permite implicar, a partir do presente imediato
e vivo, o passado e o futuro. Destarte, é possivel perceber claramente ndo s6 a infinita riqueza
da vida da consciéncia, mas também o fato de, nesse infindavel fluxo heraclitiano de atualidades
e inatualidades, ser a prépria consciéncia que constitui as unidades objetivas estaveis, sendo a
fonte Ultima de sentido objetivo.

Deveras, para Husserl, € ilusdo considerar que a identidade dos objetos intencionais se
daria, analogamente a dos objetos naturais, a partir da experiéncia e da consideracdo de
elementos idénticos e fixos, donde a identidade se daria por se percepcionar mesmas Cores,
extensao ou outras coisas que constituiriam uma como que matéria do cogitatum. Em verdade,
a consciéncia, a priori, nao tem “quaisquer elementos e relagdes que sejam ultimos, que possam
ajustar-se a ideia de uma determinabilidade conceitual fixa” (Husserl, 2013, p. 88). O objeto
assim € considerado enquanto cogitatum, objeto intencional, polo de identidade, sentido
objetivo constituido pela consciéncia, e que gracas a sintese operada pela propria consciéncia,

permanece como 0 mesmo ao longo do fluxo das cogitationes.

3.5 O ego transcendental e sua autoconstitui¢ao

Apos a analise da consciéncia transcendental, esfera absoluta de ser e campo originario
de manifestacdo dos fendmenos, e do objeto intencional, unidade sintética ou polo idéntico de
infinitas cogitationes atuais e possiveis, a reflexdo volta-se naturalmente para o ego. Com efeito,
também o ego é um polo idéntico, dado que sintetiza em si todas as cogitationes: os objetos
intencionais variam no fluxo da consciéncia, bem como os modos de doacdo dos fen6menos,
mas 0 ego permanece 0 mesmo: as vivéncias estdo sempre e necessariamente referidas a ele e
é nele que possuem sua fonte ultima, como facilmente se percebe do seguinte exemplo: “eu
vejo a casa onde morei na infancia; ela estd muito diferente, mas permanece bela e acolhedora”.

A partir desse exemplo, pode-se perceber como diversas cogitationes se entrelagam
concomitante e sucessivamente no fluxo vivencial: a evidéncia efetiva da casa, a recordacéo, a
percepcdo da mudancga na aparéncia, o0 juizo a respeito de sua beleza no passado e no presente,

a sensacdo de acolhimento etc., cada uma com seu horizonte infinito de possibilidades pre-



39

delineadas. A casa, enquanto objeto intencional, permanece a mesma, ou seja, € a unidade
sintética de todas as vivéncias atuais e possiveis dentro de seu horizonte; mas também o ego, o
eu que V&, que sente, que recorda, que acha belo e acolhedor, é um polo idéntico, sintetizando
em si todas as vivéncias possiveis de cada objeto intencional possivel: o ego é a unidade
sintética fundamental, é horizonte infinito de infinitos horizontes. Dessa maneira, 0 pensamento
de Husserl se estabelece como uma forma de idealismo transcendental, poder-se-ia dizer um
“idealismo transcendental fenomenoldgico”, ja que o mundo e os fendmenos, ou melhor, o
mundo enquanto fendmeno depende inteiramente da consciéncia, e, em Ultima andlise, do ego.

Tal posicéo ja esta presente em Kant, e é retomada por Husserl.

O eu penso tem de poder acompanhar todas as minhas representacdes; pois, do
contrario, seria em mim representado algo que nao pode ser pensado de modo algum,
0 que significa simplesmente que: ou a representacdo seria impossivel, ou ao menos
nao seria nada para mim® (Kant, 2015, p. 129).

Como ja foi dito, o sentido objetivo é constituido pelo ato da consciéncia, e tais atos
possuem seu fundamento no ego que os efetua. Chega-se assim a maxima subjetividade, pois
que o ego transcendental é a fonte de ser e de sentido do mundo. Intencionalmente constituido,
0 mundo depende da consciéncia, € um ser para a consciéncia, consequentemente, em ultima
instancia, um ser para o ego. E nele que as grandes sinteses ja referidas sdo operadas, é nele
que os infinitos horizontes de possibilidades das vivéncias e dos vividos ganham sua referéncia
altima. “Pode-se dizer que Husserl compreendeu o cogito como realmente absoluto, afinal, o
filosofo moravio percebeu que existe apenas uma ordenacdo ontoldgica valida: aquela na qual
0 ego é efetivamente o primeiro, aquela na qual o mundo € dado por ele” (Fausto, 2018, p. 318).

Indo além, € possivel perceber que, dado o carater essencialmente intencional da
consciéncia, “o ego transcendental (ou a alma, no paralelismo psicologico) s6 € o que é em
relagdo com objetividades transcendentais” (Husserl, 2013, p. 103), ou seja, ele ndo pode ser
considerado como um ente a parte de suas vivéncias, um absoluto vazio, dado que a vivéncia
mais profunda e original e sempre atual, que permanece, € a vivéncia de si mesmo, donde se
poder dizer que o0 ego € evidente para si préprio, esta intencionalmente direcionado para si
proprio, constituindo-se a si mesmo enguanto ser. Durante todo o fluxo das vivéncias — toda a
vida fluente da consciéncia —, 0 ego permanece 0 mesmo em cada cogito, como unidade
sintética, que unifica as vivéncias “enquanto cogitationes do eu idéntico, que vive em todas as
vivéncias, enquanto consciéncia ativa ou enquanto afetado, e que, através e ao longo das

vivéncias, esta referido a todos os polos-objeto” (Husserl, 2013, p. 104).

9 §§131-132.



40

O ego idéntico ndo é vazio, como uma sucessao desconexa de vivéncias independentes,
mas constitui-se a si mesmo, determina-se a Si mesmo em suas cogitationes: “com cada ato que
dele irradia com um novo sentido objetivo, este eu adquire uma propriedade nova permanente”
(Husserl, 2013, p. 104), isto &, cada cogito permanece em sua validade, como quando se toma
uma deciséo: a partir deste momento, eu sou 0 eu que decidiu desta maneira. A vivéncia deflui,
mas a decisdo permanece valida, como habito. Mesmo se vier a ser cancelada por nova deciséo,
0 eu permanece como aquele que se decidiu de tal forma antes, estando essencialmente
retrorreferido ao fluxo de consciéncia com tais determinacGes. Essa possibilidade de alteracéo
das decisdes, bem como das convicgOes, na qual 0 ego sempre se mostra como aquele que
permanece, como uma unidade de identidade que a elas subjaz, mostra, para Husserl, um caréater

pessoal.

A essa génese constitutiva do ego Husserl chama de habitus, pois cada vivéncia
intencional passa a integrar o ‘mundo proprio’ do eu como pertenca do seu ser. Na
multiplicidade de suas cogitationes, o0 ego passa a determinar-se de uma ou de outra
forma, mas continuamente vai transformando-se porque suprime suas proprias
determinac0es. (Zitkoski, 1994, p. 81)

Destarte, 0 ego constitui-se como “substrato idéntico de propriedades egoicas
permanentes, ele constitui-se também, subsequentemente, como eu-pessoal estavel e
permanente” (Husserl, 2013, p. 105). Dito de outra forma, o €go € um centro de habitualidades,
isto é, tendéncias, estilos, convicgdes, maneiras de perceber e de lidar, que vao se sedimentando

ao longo das vivéncias, e permanecem no fluxo da consciéncia.

3.6 O ego transcendental como moénada

A partir do percurso tracado, pdde-se perceber a grande reviravolta que o pensamento
de Husserl gerou na Filosofia, ndo apenas com seu retorno as coisas mesmas, mas especialmente
com sua virada transcendental. O método da émoyn fenomenologica permitiu ao filésofo
moravio alcancar a apoditicidade das proprias vivéncias, desconsiderando sua relacdo com um
mundo exterior que, doravante, ficaria “entre parénteses”, suspenso em sua validade ontologica.
Posto o mundo fora de circuito, resta como indubitavel a consciéncia, ndo enquanto consciéncia
de um homem, de um eu psicoldgico, mas a consciéncia transcendental, campo de manifestacédo
dos fenémenos, isto é, dos vividos.

Pela analise metddica de descricdo das vivéncias, foi possivel captar a estrutura que as
constitui, a saber, ego-cogito-cogitatum: toda vivéncia se da na relacdo entre um ego que se

dirige intencionalmente a um cogitatum, dando-lhe sentido, e constituindo-se a si mesmo



41

enquanto o constitui. Dessa forma, o ego é o polo no qual todas as vivéncias possiveis
convergem, em um fluxo temporalmente ordenado, relacionando-se de modo concomitante e
sucessivo. O ego é também substrato de habitualidades, determinando-se ao longo dos atos de
consciéncia, decidindo, escolhendo, assumindo esta ou aquela convic¢do, alterando ou
anulando as decisdes ja tomadas etc., de modo que todas as vivéncias permanecem de alguma
forma, imprimindo no ego alguma disposi¢do duradoura. Em tudo isso, porém, ele permanece
idéntico, como unidade sintética, e continua a ser 0 mesmo ego de onde tudo procede e para
onde tudo converge.

Husserl, apds conquistar o ego como unidade sintética abstrata, conquista-o como
concregdo deste ego puro, singularizado a partir de sua historialidade imanente: “ele s6 pode
ser um eu concreto na pluriformidade fluente da sua vida intencional e dos objetos que s&o, com
isso, visados, e que, eventualmente, se constituem para ele como objetos que sdo” (Husserl,
2013, p. 106). Destarte, ao considerar o ego concreto, Husserl se afasta totalmente de um ego
absoluto, e se refere a ele usando o termo ménada, termo cunhado por Gottfried Leibniz para
designar as substancias simples que comporiam toda a realidade. As ménadas tirariam de si
mesmas todas as suas representacdes, dado que possuem em si mesmas a totalidade dos infinitos
horizontes: “cada substancia ¢ como um mundo a parte, independentemente de qualquer outra
coisa fora de Deus; assim, todos 0s nossos fendmenos, quer dizer, tudo o que nos possa alguma
vez acontecer sdo apenas consequéncias do nosso ser” (Leibniz, 2024, p. 51).

O ego ménada, enquanto concrecdo ou singularizacao do ego transcendental, € o elo que
permite a fenomenologia abrir-se para a intersubjetividade, ja que infinitas sdo as possiveis
singularizac@es, infinitos sdo 0s possiveis egos monadicos, com suas préprias historias e
habitualidades: algo que, em um primeiro momento, poderia parecer impossivel, sem
importancia, ou contraditorio, pelo percurso das reflexdes husserlianas, que, como se viu acima,
dado o progressivo aprofundamento nas estruturas a priori da consciéncia transcendental,
parecia querer desaguar no idealismo absoluto.

Por ndo terem “portas nem janelas”, isto &, por estarem causalmente fechadas, “as
mudancas naturais das Monadas vém de um principio interno, ja que uma causa externa nao
poderia influenciar o seu interior” (Leibniz, 2016, p. 41), embora todas reflitam sob seu ponto
de vista especifico todo o universo e todas as outras monadas. A fim de superar a aporética
consequéncia de suas monadas serem fechadas em si mesmas, qual seja, a impossibilidade da
interacdo entre elas — claro eco do problema cartesiano da interacdo entre as substancias —,
Leibniz precisou postular, como Descartes, a existéncia de Deus para justificar a aparente

relacdo entre elas, a partir da ideia de uma harmonia universal pré-determinada. Tal problema



42

enfrentado por Leibniz é certamente andlogo ao problema da intersubjetividade dos infinitos
egos mdnadas, e todas as questdes histérico-socio-culturais que dele decorrem. Diga-se, porém,
que tal reflexdo extrapolaria o escopo deste trabalho monogréafico.

Enfim, este ego-mdnada é o ego tomado em sua plena concrecao, integrando tanto o ego
como polo-idéntico, quanto como substrato de habitualidades. Dai que o ego concreto esta
essencialmente relacionado a pluriformidade fluente da vida intencional e dos objetos por ele
constituidos, ou seja, do mundo que é para mim. “Esta minha atividade de posi¢do e de
explicitacdo do ser institui uma habitualidade do meu eu, em virtude da qual este objeto &, agora,
por mim permanentemente apropriado como tendo as suas proprias determinagdes” (Husserl,
2013, p. 106). Dessa forma, tais habitualidades constituem o mundo circundante bem conhecido
com seus objetos familiares, cada um com um sentido proprio, reflexo de vivéncias ja passadas
e que permanecem como memoria viva, mas com um horizonte aberto infinito de

possibilidades.



43

4 CONCLUSAO

O presente trabalho buscou mostrar como a fenomenologia transcendental, proposta por
Edmund Husserl, apresenta-se como superacdo da aporia da correlagdo entre as substancias,
que o pensamento dualista de René Descartes legou para a Filosofia. De fato, o método da
davida hiperbdlica, aplicado por Descartes para alcancar uma verdade que fosse indubitavel e
que serviria de fundamento para a deducdo ordine geometrico de outras verdades que nao
poderiam ser abaladas pelas descobertas cientificas futuras, culminou na total separacdo entre
a mente-espirito (a substancia pensante, ou res cogitans) e a matéria-corpo (res extensa), uma
vez que a indubitabilidade s6 alcanca 0 ego cogito, ego sum, e suas ideias enquanto cogitationes.
Tudo o que transcende esse campo, tudo o que € exterior a mente, permanece em suspensao de
juizo, ja que, em um primeiro momento, sé se poderia fazer afirmagdes verdadeiras daquilo que
0 espirito vivencia em si mesmo. Consequentemente, ndo mais se poderia garantir que as
representacdes mentais equivaleriam ao mundo como é realmente e a equivaléncia mente-
mundo se desfez.

Descartes argumenta que, pela mera observacdo do mundo, pode-se perceber como 0s
sentidos sé@o falhos para captar a realidade, e como, a exemplo da cera, 0 mesmo ente é capaz
de se mostrar de formas completamente distintas. Dai conclui que o verdadeiro conhecimento
ndo vem através dos sentidos, isto €, das qualidades por ele percebidas ou de formas
substanciais abstraidas, mas sim do proprio espirito. A desconfianca quanto aos sentidos e
quanto a correlacdo entre as ideias presentes neste e 0 mundo em si mesmo s6 pdde ser superada
por Descartes quando ele postulou a veracitas Dei, isto €, Deus como garantidor do
conhecimento: porquanto sei que ha um Deus bom e todo-poderoso, posso confiar no
conhecimento que tenho do mundo, dado que Deus ndo permitiria que eu me enganasse sempre
e tdo profundamente.

Edmund Husserl, por sua vez, ao refletir sobre o caminho filoséfico seguido por
Descartes, lamenta profundamente o fato de este ter feito a maior de todas as descobertas, isto
é, a apoditicidade do ego cogito, mas ndo ter conseguido adentrar no campo transcendental,
talvez sequer vislumbrado seus umbrais. Para conquistar esse campo, Husserl, inspirado pela
duvida metodica, desenvolve o método da érnoyn fenomenoldgica, cujo objetivo ¢, ao tirar de
circuito tudo a respeito do ser do mundo como algo em si mesmo e abster-se de qualquer juizo
valorativo positivo a respeito do mundo “real”, captar a consciéncia transcendental como
residuo dessa suspensao, e assim ter acesso as estruturas a priori que permitem ndo apenas o

conhecimento, mas a manifestacdo do mundo enquanto ser dotado de sentido.



44

Assim, ao colocar o mundo e a si mesmo — enquanto eu psicolégico — entre parénteses,
aquele que medita fenomenologicamente capta-se como ego transcendental, capta sua vida pura
de consciéncia onde os fenémenos se manifestam: o fluxo continuo de vivéncias em que se
dirige intencionalmente para os objetos, percepcionando-os dos mais variados modos. Tais
objetos se manifestam e se constituem como polos idénticos, unidades sintéticas de um
horizonte infinito de vivéncias. O ego também percebe como estéa vivo em cada cogitatio, sendo
ele mesmo um polo idéntico, uma unidade que sintetiza todas as vivéncias atuais e possiveis,
dado que todas elas séo sempre para o ego. O ego transcendental capta-se assim como o polo
irradiador da vida da consciéncia, fonte do sentido que constitui 0s objetos intencionais,
determinando-se a si préprio a cada vivéncia, adquirindo habitualidades que permanecem,
moldam e determinam sua prépria vida imanente, toda ela sintetizada sob a forma da sintese
universal do tempo. Capta-se assim como ego concreto, ego mdnada, com sua vida intencional
concreta: é o polo idéntico que permanece e se determina em suas habitualidades ao longo do
fluxo das cogitationes efetivamente vividas.

A partir disso, percebe-se como a transcendéncia se da necessariamente na imanéncia,
dado que € constituida no interior do ego, nos seus infinitos horizontes de horizontes infinitos,
que se entrelagcam, se sucedem ou ocorrem concomitantemente na fluéncia da vida da
consciéncia. Tudo o que é concebivel esta a priori, pré-delineado no dominio da subjetividade
transcendental, uma vez que ela é a fonte do sentido e do ser. Consequentemente, caem por
terra todas as questdes a respeito da realidade em sua dimensdo numénica ou incognoscivel, e
pode-se dizer que a célebre frase de Parménides volta a valer: pensar e ser sdo sim o0 mesmo,
uma vez que todo o ser possivel, todo o sentido concebivel se constitui na esfera imanente e
absoluta da consciéncia transcendental.

Dessa forma, € possivel concluir que a superacdo do aporético dualismo cartesiano pela
fenomenologia transcendental, garantindo, por conseguinte, a certeza do conhecimento do
mundo, se da pelo fato de que o universo de ser verdadeiro é o universo da consciéncia
transcendental; por conseguinte, é contrassenso conceber esfera de ser que transcenda, que
transborde a consciéncia. Em verdade, a cisdo que Descartes causou na realidade e sua
consequente aporia sdo insuperaveis se se ndo reconhece de forma clara a conquista que

Edmund Husserl realizou do auténtico campo transcendental, através da éxoyn fenomenoldgica.



45

REFERENCIAS

BRITO, Evandro Oliveira de. Franz Brentano e a psicologia empirica: um projeto de filosofia
cientifica, com Comte, contra Comte. Revista Guairaca de Filosofia. Guarapuava-PR, v. 31,
n. 1, pp. 40-54, junho, 2015.

BRENTANO, Franz. Psychologie vom empirischen Standpunkte. Leipzig: Verlag von
Duncker & Humblot, 1874. Disponivel em
https://archive.org/details/psychologievome02brengoog. Acesso em 05 nov. 2025.
CONCEICAO, Adelar. A evolucio da concepcao de ego transcendental na fenomenologia de
Husserl. Thaumazein, Santa Maria, n. 10, pp. 100-117, dezembro, 2012. Disponivel em
https://periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein/article/view/105/pdf. Acesso em 29 out.
2025.

COLOMER, Eusebi. El pensamiento aleman de Kant a Heidegger. t. 3. Barcelona:
Editorial Herder, 1990. Disponivel em https://archive.org/details/colomer-eusebio-el-
pensamiento-aleman-tomo-iii_202401. Acesso em 16 nov. 2025.

DANTAS, Caio Livio Sulpino. Descartes, Husserl e a epoché como fundamento existencial.
Agora Filosofica, Recife, v. 23, n. 3, p.129-147, set./dez. 2023. Disponivel em
https://www1.unicap.br/ojs/index.php/agora/article/view/2360/2257. Acesso em 15 out. 2025.
DESCARTES, René. Discurso sobre o0 método. Petrépolis: Vozes, 2008.

DESCARTES, René. Meditacdes metafisicas. 1. ed. Petropolis: Vozes, 2022.

FAUSTO, Estanislau. Uma breve analise sobre a relacdo consciéncia-mundo: o0 ego como
fundamento absoluto. Ideacéo: Revista do Nucleo Interdisciplinar de Estudos e Pesquisas
Filosoficas da Universidade Estadual de Feira de Santana. Feira de Santana, v. 1, n. 1 (1997-),
pp. 308-319, Edicdo Especial 2018. Disponivel em
https://periodicos.uefs.br/index.php/revistaideacao/article/view/3016/2386. Acesso em 15 out.
2025.

GILES, Thomas Ransom. Histdria do existencialismo e da fenomenologia. Sdo Paulo: EPU,
1989.

HUSSERL, Edmund. A Filosofia como ciéncia de rigor. Coimbra: Atlantida, 1952.
HUSSERL, Edmund. A Ideia da Fenomenologia. Lisboa: Edi¢cdes 70, 1989.

HUSSERL, Edmund. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia
fenomenoldgica: introdugdo geral a fenomenologia pura. Prefacio de Carlos Alberto Ribeiro
de Moura. Aparecida: ldeias & Letras, 2006.



46

HUSSERL, Edmund. Meditagdes cartesianas e Conferéncias de Paris: de acordo com o
texto de Husserliana I. 1. ed. Rio de Janeiro: Forense, 2013.

KANT, Immanuel. Critica da razéo pura. 4. ed. Petropolis, RJ: Vozes; Braganca Paulista,
SP: Editora Universitaria Sdo Francisco, 2015.

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Discurso de metafica. Petropolis: Vozes, 2024.

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Monadologia. Lisboa: Edigdes Colibri, 2016.

MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Prefacio. In: HUSSERL, Edmund. Ideias para uma
fenomenologia pura e para uma filosofia fenomenoldgica: introducéo geral a
fenomenologia pura. Prefacio de Carlos Alberto Ribeiro de Moura. Aparecida: ldeias &
Letras, 2006.

OLIVEIRA, Manfredo Araujo. Reviravolta linguistico-pragmatica na Filosofia
Contemporanea. 3. ed. Sdo Paulo: Edicbes Loyola, 2006.

SOUZA, Felini de. Dualismo cartesiano: a relagéo entre a Res Cogitans e Res Extensa em
René Descartes. Profanacdes, [S. I.], v. 7, p. 207220, 2020. DOI: 10.24302/prof.v7i0.2737.
Disponivel em: https://www.periodicos.unc.br/index.php/prof/article/view/2737. Acesso em:
15 out. 2025.

TOURINHO, Carlos Diogenes Cortes. O Problema da Autoconstituicdo do Eu Transcendental
na Fenomenologia de Husserl: de Ideias | a MeditacGes Cartesianas. Trans/Form/Acao.
Marilia, v. 39, n. 3, p.87-100, Jul./Set., 2016. Disponivel em
https://www.scielo.br/j/trans/a/C3m7HLkpz46 BWC6DXRSwChn/?format=pdf&lang=pt.
Acesso em 18 nov. 2025.

TOURINHO, Carlos Didgenes Cortes. A consciéncia e 0 mundo: o projeto da Fenomenologia
Transcendental de Edmund Husserl. Rev. abordagem gestalt. Goiania, v. 15, n. 2, p. 93-98,
dez. 2009. Disponivel em https://pepsic.bvsalud.org/pdf/rag/v15n2/v15n2a03.pdf. Acesso
em 05 nov. 2025.

ZITKOSKI, Jaime José. O método fenomenoldgico de Husserl. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1994,



	1 INTRODUÇÃO
	2 RENÉ DESCARTES E A CISÃO DO REAL
	2.1 Breve introdução e contextualização histórica
	2.2 Meditações metafísicas e a descoberta do cogito
	2.3 O espírito como fundamento fontal do conhecimento
	2.4 Dualismo entre res cogitans e res extensa e a aporia da correlação
	2.5 Deus como fundamento da verdade
	2.6 Conclusão do capítulo

	3 EDMUND HUSSERL E A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL
	3.1 Introdução ao capítulo e breve contextualização
	3.2 O fracasso de Descartes
	3.3 A epoché fenomenológica e a consciência transcendental
	3.4 A consciência transcendental
	3.4.1 A intencionalidade da consciência
	3.4.2 Estruturas sintéticas da consciência transcendental
	3.4.3 A vida intencional da consciência e seu horizonte de potencialidades

	3.5 O ego transcendental e sua autoconstituição
	3.6 O ego transcendental como mônada

	4 CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS

