
UNIVERSIDADE CATÓLICA DE PERNAMBUCO 

ESCOLA DE EDUCAÇÃO E HUMANIDADES 

CURSO DE FILOSOFIA (BACHARELADO) 

 

 

 

 

 

INACIO JOSÉ BUONAFINA CALLADO FILHO 

 

 

 

 

 

 

 

 

A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL DE EDMUND HUSSERL COMO 

SUPERAÇÃO DO DUALISMO CARTESIANO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 



INACIO JOSÉ BUONAFINA CALLADO FILHO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL DE EDMUND HUSSERL COMO 

SUPERAÇÃO DO DUALISMO CARTESIANO 

 

 

Monografia apresentada ao Curso de Filosofia 

da Universidade Católica de Pernambuco como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

Bacharel em Filosofia. 

 

Área de Concentração: Ciências Humanas.  

 

Orientador: Prof. Dr. Diogo Villas Boas 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 



INACIO JOSÉ BUONAFINA CALLADO FILHO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL DE EDMUND HUSSERL COMO 

SUPERAÇÃO DO DUALISMO CARTESIANO 

 

 

 

Monografia aprovada como requisito parcial à obtenção do título de Bacharel em Filosofia pela 

Universidade Católica de Pernambuco, por uma comissão examinadora formada pelos 

seguintes avaliadores: 

 

 

__________________________________________________________________ 

 

Prof. Dr. Diogo Villas Boas Aguiar.  – UNICAP 

Orientador 

 

 

Prof. Dr. / Ms. – UNICAP 

Avaliador 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Maria Santíssima, a Mãe das Dores, a 

Senhora da Graça, a Consoladora dos aflitos. 

 



AGRADECIMENTOS 

Agradeço primeiramente a Deus, Luz e Origem da Luz; à minha família, por todo o apoio, em 

especial a meus pais e avós; à Santa Igreja Católica, de modo especial à Arquidiocese de Olinda 

e Recife, na pessoa do senhor arcebispo Dom Paulo Jackson, e ao Seminário de Olinda, na 

pessoa do reitor Pe. Lenildo Santana, por todo o apoio material e espiritual, proporcionando um 

ambiente em que a escrita deste trabalho monográfico pudesse ser levada a cabo. Agradeço aos 

sacerdotes que me incentivaram a dizer sim à vocação, de modo especial ao Pe. Jurandir Dias. 

Enfim, agradeço ao meu orientador, Prof. Dr. Diogo Villas Boas. A todos que me ajudaram 

direta ou indiretamente, muito obrigado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 

Considerando um dos problemas centrais da gnosiologia, a saber, os limites ou mesmo a 

possibilidade de um conhecimento verdadeiramente apodítico, o presente trabalho busca 

compreender como a fenomenologia transcendental, proposta por Edmund Husserl, ao assumir 

o ego puro como fonte absoluta de sentido e de ser, busca superar a aporia da correlação entre 

consciência e mundo. Tal aporia é consequência do dualismo mente-corpo proposto por René 

Descartes, que tem sua raiz no problema da interação entre as duas substâncias: res cogitans e 

res extensa. Com efeito, o conhecimento, para Descartes, era garantido pela veracitas Dei, ou 

seja, Deus, sendo bom e soberano, não permitiria que os homens se enganassem sempre; 

abandonada tal doutrina, coube aos filósofos buscarem uma garantia que não pudesse ser 

refutada. Assim, por meio de pesquisa bibliográfica, foi possível concluir que o dualismo 

cartesiano é superado na medida em a fenomenologia transcendental conclui ser contrassenso 

qualquer transcendência externa à consciência, dado que a multiplicidade infinita de vivências 

possíveis se dá e é constituída na imanência da subjetividade transcendental. 

 
Palavras-chave: fenomenologia transcendental; dualismo cartesiano; consciência 

transcendental; ego transcendental.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

Considering one of the central problems of gnoseology, namely, the limits or even the very 

possibility of truly apodictic knowledge, this paper seeks to understand how transcendental 

phenomenology, as proposed by Edmund Husserl, by positing the pure ego as the absolute 

source of meaning and being, attempts to overcome the aporia of the correlation between 

consciousness and world, a consequence of the mind-body dualism proposed by René 

Descartes, which has its roots in the problem of interaction between the two substances: res 

cogitans and res extensa. Indeed, for Descartes, knowledge was guaranteed by the veracitas 

Dei, that is, God, being good and sovereign, would not allow human beings to be perpetually 

deceived; once this doctrine was abandoned, it became the task of philosophers to seek a 

guarantee that could not be refuted. Thus, through bibliographic research, it was possible to 

conclude that Cartesian dualism is overcome insofar as transcendental phenomenology holds 

that any transcendence external to consciousness is a contradiction, given that the infinite 

multiplicity of possible experiences occurs within and is constituted in the immanence of 

transcendental subjectivity. 

 

Keywords: transcendental phenomenology; Cartesian dualism; transcendental consciousness; 

transcendental ego. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO ................................................................................................................. 8 

2 RENÉ DESCARTES E A CISÃO DO REAL ................................................................ 11 

2.1 Breve introdução e contextualização histórica ............................................................ 11 

2.2 Meditações metafísicas e a descoberta do cogito ........................................................ 13 

2.3 O espírito como fundamento fontal do conhecimento ................................................. 15 

2.4 Dualismo entre res cogitans e res extensa e a aporia da correlação ............................. 18 

2.5 Deus como fundamento da verdade............................................................................ 19 

2.6 Conclusão do capítulo ................................................................................................ 20 

3 EDMUND HUSSERL E A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL ................... 22 

3.1 Introdução ao capítulo e breve contextualização ........................................................ 22 

3.2 O fracasso de Descartes ............................................................................................. 24 

3.3 A epoché fenomenológica e a consciência transcendental .......................................... 26 

3.4 A consciência transcendental ..................................................................................... 30 

3.4.1 A intencionalidade da consciência ...................................................................... 31 

3.4.2 Estruturas sintéticas da consciência transcendental ............................................. 33 

3.4.3 A vida intencional da consciência e seu horizonte de potencialidades ................. 36 

3.5 O ego transcendental e sua autoconstituição ............................................................... 38 

3.6 À guisa de conclusão do capítulo: o ego transcendental como mônada ....................... 40 

4 CONCLUSÃO ................................................................................................................. 43 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................. 45 

 

 

 

 

 



8 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O presente trabalho monográfico tem como objetivo geral mostrar como a 

fenomenologia transcendental consegue superar o aporético dualismo cartesiano, garantindo a 

possibilidade do conhecimento do mundo e das coisas mesmas que o compõem. Para alcançar 

tal objetivo, o trabalho pretende analisar o caminho filosófico percorrido por René Descartes, 

compreendendo sua dúvida metódica e o dualismo que dela se seguiu; também pretende analisar 

o caminho filosófico percorrido por Edmund Husserl, compreendendo seu método da redução 

fenomenológica e a conquista da consciência transcendental. A metodologia utilizada foi a 

pesquisa bibliográfica. 

A história da Filosofia sempre foi marcada, explícita ou implicitamente, pela busca da 

Verdade: mesmo aqueles que negavam a possibilidade de se alcançar uma verdade absoluta não 

se abstinham de fazer afirmações que se pretendiam verdadeiras, ainda que fosse sobre tal 

impossibilidade. Inegável é que, desde o início da Filosofia, os primeiros filósofos sempre 

tiveram como certo o fato de poderem pensar o mundo, descrevê-lo e conhecer-lhe as causas, 

uma vez que, como sintetizou Parmênides, “pensar e ser é o mesmo”. 

Tal unidade entre o pensamento e o ser, isto é, entre a cognição humana e o mundo como 

é em si mesmo, foi posta em xeque no fim da Idade Média. Consequentemente, pôde-se 

gradativamente perceber que “o pensar não pode ser tratado como um objeto entre outros, uma 

vez que ele se manifesta como condição de possibilidade de toda objetivação” (Oliveira, 2006, 

p. 35). A pergunta passa assim a não ser mais sobre Deus, ou sobre o mundo e suas causas, mas 

sobre como é possível conhecê-los, e o que torna possível tal conhecimento. É René Descartes 

(1596-1650) que, ao pôr metodicamente em dúvida a objetividade das representações mentais, 

isto é, sua correspondência com o mundo externo, redireciona definitivamente o olhar para o 

sujeito e sua interioridade. Consequentemente, ocorreu uma cisão na realidade, cisão aporética 

jamais vista na história da Filosofia: de um lado, a subjetividade imanente da res cogitans; do 

outro, a objetividade transcendente da res extensa. 

Quando, em suas Meditações metafísicas, Descartes examina o conhecimento que 

possui do pedaço de cera que tem em sua mão, ele vê-se obrigado a ir além do conhecimento 

físico e meramente empírico, obtido através dos sentidos, concluindo que conhece a cera não 

por uma representação direta do que fora captado pelos sentidos, mas sim por uma “inspeção 

do espírito”. Com efeito, ao ser posta próxima ao fogo, todas as características que a cera 

apresentava aos cinco sentidos se modificaram; no entanto, Descartes não deixou de reconhecer 

que o que tinha em sua mão era a mesma cera de antes. Como é possível tal permanência no 



9 

 

sentido do ente que está sendo percebido, quando sua aparência e modo de manifestar-se é 

completamente distinto? Esse questionamento aparentemente simples estava intimamente 

relacionado à grande questão científica da época: é possível conhecer as leis que regem a 

realidade, se ela sempre se manifesta inabarcável na totalidade de sua multiplicidade em 

constante vir-a-ser? E se sim, como fundamentar tal conhecimento? 

É nessa esteira de busca pelo apodítico que, mais de três séculos depois, Edmund 

Husserl (1859-1938) dá início à fenomenologia, perseguindo sempre, a exemplo de Descartes, 

o “ideal de uma ciência verdadeiramente fundamentada em bases últimas e absolutas, por assim 

dizer, que possam valer de uma vez por todas” (Zitkoski, 1994, p. 17). Em verdade, Husserl, 

como Kant, lamenta que a Filosofia, “a grande representante da aspiração imperecível da 

Humanidade para o conhecimento puro e absoluto” (Husserl, 1952, p. 2), não possa ser tida 

como uma ciência verdadeira, não apenas por faltar-lhe um conteúdo teórico objetivamente 

fundamentado, mas também por constituir-se de conceitos e sistemas que vão se sucedendo ao 

longo da história, recebendo louvores e críticas, mas sem  a clareza de sentido e objetividade 

que a Modernidade tanto requereu das ciências.  

É no método da redução fenomenológica que Husserl encontra o caminho para superar 

a contingência dos fatos empíricos, a partir dos quais nada é possível extrair além de dados 

contingentes; dessa forma, Husserl busca conquistar a consciência como campo em que se 

manifestam os fenômenos em seu caráter puro e absoluto, livre de qualquer causa relativa. O 

estudo e a pesquisa desse novo campo empreendidos por Husserl permitiu que ele 

gradativamente compreendesse e descrevesse a forma como a consciência está estruturada, isto 

é, as condições a priori a partir das quais qualquer consciência concreta se torna possível. 

Com a publicação das Investigações Lógicas (1900), Husserl buscou refutar o 

psicologismo vigente, fundamentando a matemática e a lógica estritamente na razão. Depois, 

com A Ideia da Fenomenologia (1907), A Filosofia como Ciência de Rigor (1911), e Ideas I 

(1913), Husserl prossegue seu caminho sempre em busca de uma fundamentação absoluta da 

ciência, fazendo movimento semelhante ao de Descartes, isto é, buscando no eu, na consciência, 

o fundamento apodítico que procurava, uma vez que os conhecimentos vindos das ciências 

naturais, que examinam o mundo, sempre se mostraram imperfeitos, falhos e passíveis de 

revisão (realidade profundamente sentida por Descartes em seu tempo). Tal processo 

culminaria com as Conferências de Paris (1929), publicadas posteriormente sob o título de 

Meditações Cartesianas. Assim, a fenomenologia foi se delineando cada vez mais como uma 

filosofia transcendental, que encontra no ego puro o fundamento último que procurava. 



10 

 

Este trabalho está estruturado em dois capítulos, relativos aos dois autores que intenta 

analisar. O primeiro capítulo visa desenvolver o pensamento de René Descartes, analisando 

seus argumentos no decorrer das Meditações metafísicas, a fim de mostrar como ele aprofunda 

a separação das substâncias, de modo a necessitar de um garantidor externo para o 

conhecimento científico; o segundo capítulo visa desenvolver o pensamento de Edmund 

Husserl, analisando seu percurso argumentativo nas Meditações cartesianas até conquistar o 

ego transcendental e a esfera absoluta de ser.  

 

 

  



11 

 

2 RENÉ DESCARTES E A CISÃO DO REAL 

 

2.1 Breve introdução e contextualização histórica 

 

O século XVII marcou a história da humanidade por suas revoluções na forma de 

conceber o mundo. Neste século floresceram grandes nomes como René Descartes, Baruch de 

Espinoza, John Locke, Francis Bacon, Gottfried Leibniz, Johannes Kepler, Galileu Galilei, 

Isaac Newton e tantos outros que marcaram profundamente a Ciência e a Filosofia, com 

abordagens mais metódicas e voltadas para a empiria, uma vez que instrumentos como o 

telescópio e o microscópio começavam a se aperfeiçoar, permitindo que o homem tivesse 

acesso a coisas com as quais os antigos filósofos jamais sonharam. Nesse século de grandes 

efervescências, a revolução científica foi responsável pela queda dos grandes sistemas e das 

grandes “verdades” científicas: a física aristotélica e a astronomia ptolomaica ruíram 

completamente, embora tenham ainda sido defendidas por muitos, como se se tratassem de 

dogmas de fé. 

Dentre esses grandes homens, René Descartes teve especial importância, sendo 

considerado tanto o pai da Filosofia moderna, com a descoberta do cogito, quanto da 

Matemática moderna, graças a suas contribuições para a geometria e para a álgebra. Uma de 

suas grandes contribuições para a Filosofia foi propor a dúvida como método para se alcançar 

verdades apodíticas: não uma dúvida leviana e generalizada, como a de alguns céticos, mas uma 

dúvida metódica e rigorosa, que buscava questionar os fundamentos daqueles conhecimentos 

tidos como verdade incontestável, mas que se mostravam frágeis, porque apoiados mais na 

autoridade de quem os defendia, que em demonstrações e experimentos, até que se pudesse 

encontrar algo de que fosse impossível duvidar.  

Importante perceber que tal método não veio ao acaso, mas refletia o contexto histórico 

e intelectual no qual Descartes estava imerso. O homem não mais se encontrava no centro de 

um universo formado por corpos celestes incorruptíveis, em suas órbitas perfeitamente 

circulares, movendo-se ao redor da terra em velocidade uniforme, reflexo da eternidade divina; 

na verdade, o sol é que se encontrava no centro de um sistema de planetas corruptíveis, girando 

em órbitas elípticas com velocidade variável, em um universo que não possuía centro... Se tudo 

em que se cria parecia estar errado, em que se poderia crer? Se se duvidava da física, muito 

mais se duvidava de toda a metafísica. Afinal, estava claro que a filosofia “tinha sido cultivada 

por muitas eras pelos homens mais distintos, e que ainda não há uma única questão dentro de 



12 

 

sua esfera que não esteja ainda em disputa, e nada então que não esteja sob dúvida” (Descartes, 

2008, p. 18). 

O espírito desse tempo apontava para novos horizontes, porquanto crenças milenares 

embasadas na autoridade de grandes pensadores caíram por terra. Dado que “a base de nossas 

opiniões é muito mais o costume e o exemplo que qualquer conhecimento certo” (Descartes, 

2008, p. 24), René Descartes buscava, duvidando metodicamente de tudo o que ele um dia 

acreditou, de tudo o que aprendeu ao longo de sua vida, encontrar aquele “ponto de 

Arquimedes”, aquela verdade fundamental e indubitável, livre de quaisquer preconceitos, da 

qual conseguiria derivar outras verdades igualmente indubitáveis, almejando edificar um 

conjunto de conhecimentos científicos e filosóficos que jamais pudesse ser refutado. Eis o ponto 

de partida cartesiano: “devo rejeitar como absolutamente falsas todas as opiniões com respeito 

às quais poderia supor a menor base para dúvida, para depois averiguar se lá permaneceu algo 

em minha convicção que seria completamente indubitável” (Descartes, 2008, p. 36). 

A partir disso, fica claro que a dúvida metódica não é, como muitos erroneamente 

julgaram, uma posição cética perante o mundo, mas um método para se encontrar ao menos 

uma verdade que não fosse passível de dúvida, de modo a combater a tentação de se enveredar 

por um ceticismo radical, e que pudesse servir de fundamento fontal para um novo tipo de 

conhecimento relacionado aos anseios da modernidade, visando a contrapor-se aos princípios 

aristotélicos e escolásticos que ainda imperavam.  

Descartes considerava a estrutura do conhecimento análoga a uma árvore: as raízes são 

o fundamento sobre o qual o tronco se ergue firme, ramificando-se em várias direções; assim a 

metafísica fundamentaria a física, e essa se ramificaria nas diversas ciências. Ele percebeu que, 

porquanto as ciências “tomam emprestado seus princípios da filosofia, (...) nenhuma 

superestrutura sólida poderia ser criada em fundações tão fracas” (Descartes, 2008, p. 18). Com 

base nisso, viu a necessidade de lançar bases sólidas para o conhecimento, isto é, bases 

metafísicas apodíticas, em contraponto ao que vinha sendo cultivado pela escolástica: uma 

miríade de opiniões que se contradiziam e para as quais não havia método seguro pelo qual 

poderiam ser demonstradas e comprovadas. 

Em vista das incertezas que imperavam, Descartes encontrou na matemática o ideal de 

certeza e de clareza nos raciocínios, uma vez que, a partir de alguns poucos axiomas, o 

matemático conseguia deduzir todo um conjunto de verdades que se mostravam necessárias, e 

que valiam independentemente de qualquer fato empírico e contingente, pois que já estariam 

impressas na estrutura da mente. Essa crença em ideias a priori foi decisiva para que ele pudesse 

iniciar um voltar-se para a subjetividade como fundamento de um conhecimento apodítico. Tal 



13 

 

crença se manifesta plenamente quando, em suas Meditações metafísicas, ele afirma que 

“somos advertidos de que tudo aquilo que se pode saber a respeito de Deus pode ser mostrado 

por razões que não precisamos procurar em outro lugar senão em nós mesmos e que nosso 

espírito por si só nos pode fornecer” (Descartes, 2022, p. 8).  

 

2.2 Meditações metafísicas e a descoberta do cogito  

 

“Já faz algum tempo que me dei conta de que, desde minha infância, eu admitira como 

verdadeiras muitas opiniões falsas, e de que aquilo que desde então construí sobre princípio tão 

pouco seguros só podia ser muito duvidoso e incerto” (Descartes, 2022, p. 25). Com essas 

palavras, as quais expressam o drama que os intelectuais do início da era moderna estavam 

vivendo, Descartes inicia suas Meditações metafísicas. Com efeito, essa questão já estava 

presente no desejo de Francis Bacon de destruir todos os ídolos que impediam o progresso da 

razão e das ciências. 

Diante de tal drama, Descartes propõe seu famoso método da dúvida hiperbólica, que 

possui como primeiro passo de sua jornada considerar tudo como absolutamente falso, e, pelo 

exame cuidadoso e atento de suas próprias ideias, conseguir encontrar ao menos uma coisa da 

qual não pudesse duvidar, isto é, que se lhe impusesse como necessariamente verdadeira. 

Assim, ele propõe que em vez de um Deus bom e soberano, que lhe dá a capacidade de conhecer 

verdadeiramente as coisas, há um gênio maligno e enganador, que gera nele toda sorte de 

ilusões, de modo que o céu, o ar, as cores e as figuras não passariam de quimeras. Descartes 

chega ao ápice de sua dúvida metódica ao questionar o fato de possuir corpo; 

consequentemente, da veracidade de tudo que lhe chega pelos sentidos. Aparentemente, nada 

lhe resta de confiável, porquanto, neste primeiro momento, isto é, nos primeiros passos de seu 

método, percebe-se capaz de pôr tudo em dúvida. Assim, conclui que, se “não está em meu 

poder chegar ao conhecimento de nenhuma verdade, pelo menos está em meu poder suspender 

o juízo” (Descartes, 2022, p. 31).  

Realizada a dúvida hiperbólica, Descartes começa a elencar aquilo que julgava ser (um 

ser humano) e aquilo que julgava ter (um corpo, com rosto, mãos, ossos...), além das ações que 

realizava, como alimentar-se, mover-se etc., operações que ele atribuía à alma. Mas logo 

percebe que aquelas operações atribuídas à alma, tanto as vegetativas quanto as sensitivas, 

também estavam em suspensão de juízo, dado que, por serem exercidas no corpo ou através 

dele, poderiam ser ilusões do gênio maligno. De todas as operações, alguma restaria? Sim, o 

pensamento. “O pensamento é um atributo que me pertence: é o único que não pode ser 



14 

 

separado de mim. Eu sou, eu existo: isto é certo. (...) não sou, portanto, falando com precisão, 

senão uma coisa que pensa, ou seja, um espírito, um entendimento ou uma razão” (Descartes, 

2022, p. 37). 

Descartes encontra o ponto de Arquimedes que tanto buscava: aquela verdade 

fundamental apodítica, grandiosa em seu alcance, mas humilde em sua formulação, que não 

cede a qualquer suspensão de juízo, e que tanto influenciaria os filósofos que o sucederiam na 

história do pensamento humano: cogito. Se pode suspender o juízo, então pensa; se pensa, então 

é algo; se é algo, então existe. Reconhece-se, pois, como uma res cogitans, isto é, uma coisa 

que pensa, e assim duvida, concebe, afirma, nega, sente, ama... Dessa maneira, após conquistar 

uma verdade fundamental, ele dá mais um passo em suas Meditações: compreende que, 

conquanto possa suspender o juízo acerca de possuir órgãos dos sentidos, não pode duvidar que 

sente. “Há em tudo isso algo que não seja tão verdadeiro como é certo que eu sou e que existo, 

ainda que eu dormisse sempre, e que aquele que me deu o ser empregasse todas as suas forças 

para sempre me enganar?” (Descartes, 2022, p. 38).  

Descartes, por conseguinte, conquista o caráter apodítico do sentir, uma vez que 

independentemente de haver entes externos captados por órgãos dos sentidos presentes no corpo 

próprio – tudo isso já está abarcado pela dúvida hiperbólica –, ou de ele realmente estar 

acordado em contato com o mundo, ele sente. Mas Descartes não para na apoditicidade do 

sentir, pois ele percebe algo ainda mais profundo, o verdadeiro motivo de que o sentir seja 

indubitável: “é certíssimo que me parece que vejo, que ouço e que me aqueço; e isso é 

propriamente o que em mim se denomina sentir; e isto, entendido assim precisamente, não é 

outra coisa senão pensar” (Descartes, 2022, p. 39). Mais um passo é dado nas Meditações: as 

sensações são, na verdade, pensamentos. O pensar é reafirmado como a operação própria e 

indubitável daquilo que Descartes reconhece ser na realidade: uma res cogitans.  

Ao conceber-se dessa forma, ele promove um voltar-se para a própria interioridade, um 

aprofundar-se na própria subjetividade, pois vê que apenas nela conseguirá encontrar as 

verdades que procura. Os sentidos, com efeito, são traiçoeiros; e o homem pode enganar-se 

profundamente se apenas se fiar neles. Nesse início do percurso das Meditações, porém, 

Descartes já é capaz de pisar no firme solo do cogito: pode duvidar que vê, pode duvidar daquilo 

que é visto; não pode, todavia, duvidar que pensa que vê. Tudo o que vivencia enquanto res 

cogitans, desde o puro raciocínio matemático, passando pelas emoções e sentimentos, até as 

sensações e a representação de supostos objetos externos, são pensamentos, cogitationes: isso 

é apodítico. 

 



15 

 

2.3 O espírito como fundamento fontal do conhecimento  

 

Cumpre continuar a seguir o itinerário filosófico de Descartes em suas Meditações 

metafísicas e aprofundar o que foi dito en passant na introdução a respeito do espírito como 

fonte e fundamento do conhecimento. Em verdade, a emblemática passagem em que o filósofo 

analisa o pedaço de cera é decisiva: sua falta de confiança nos sentidos chega ao extremo 

quando percebe que, através deles, são transmitidas informações não apenas duvidosas e 

incertas, mas também completamente conflitantes e contraditórias. Em um primeiro momento, 

os cinco sentidos captam determinadas características da cera, a saber, sua cor, seu tamanho, 

sua aparência, seu cheiro, sua textura, o som que produz ao ser percutida etc. Após ser exposta 

ao fogo, porém, nada resta das características que antes apresentava. Como é possível que ela 

ainda seja reconhecida como a mesma cera? “É necessário, portanto, que eu concorde que não 

poderia sequer conceber pela imaginação o que é esta cera, e que unicamente o meu 

entendimento o concebe” (Descartes, 2022, p. 41). 

Para além das mais diversas, contraditórias, duvidosas e questionáveis informações 

captadas pelos sentidos, unicamente o espírito é capaz de conhecer a verdade. Mesmo que a 

linguagem ordinária dê a entender que a mesma cera é vista – ou melhor, apreendida pelos 

sentidos – antes, durante e depois de ser aquecida, é claro que o que Descartes tinha em sua 

mão se apresentava de um modo completamente distinto de como se apresentava anteriormente, 

donde se percebe que não são os sentidos a fonte do conhecimento seguro. Da mesma forma, o 

filósofo conclui que, ao afirmar que vê homens transitando na rua, nada mais faz que julgar que 

são seres humanos, dado que poderiam ser fantasmas. Descartes percebe que ao julgar que são 

homens, fá-lo não pelos sentidos ou pela imaginação, mas unicamente pelo espírito, e não 

porque “vê” homens, porquanto poderia estar vendo simulacros, ou, indo além, poderia estar 

imerso em meras ilusões causadas pelo gênio maligno. 

Neste ponto, o cogito como verdade fundamental é novamente reafirmado, mas dessa 

vez de uma forma muito mais segura. Passadas as fases das grandes dúvidas generalizadas, 

Descartes pode reconhecer em paz a delusão de crer que o conhecimento dos entes externos é 

certo e fácil de captar (opinião que, em um primeiro momento, parece ser mais acertada), 

quando na realidade está eivado de profundas contradições e incertezas, como se pode 

facilmente concluir da análise da cera. Uma vez que não pode mais haurir conhecimento dos 

sentidos e que está claro que os juízos verdadeiros são obras do espírito, Descartes volta-se 

ainda mais para a própria subjetividade e pode, enfim, chegar a uma verdade basilar: o 



16 

 

conhecimento apodítico mais evidente e fácil, é, na verdade, aquele que o espírito tem de si 

próprio: 

Com efeito, visto ser uma coisa que presentemente me é conhecida o fato de que, 

propriamente falando, só concebemos os corpos pela faculdade de entender que existe 

em nós e não pela imaginação nem pelos sentidos, e que não as conhecemos pelo fato 

de as vermos ou pelo fato de as tocarmos, mas somente pelo fato de as concebermos 
pelo pensamento, sei evidentemente que não há nada que me seja tão fácil de conhecer 

do que meu espírito. (Descartes, 2022, p. 44) 

Chega-se a um ponto de inflexão que, a princípio, poderia soar contraditório à tendência 

do Renascimento e da Modernidade para a experimentação e para o estudo empírico do mundo 

(tendência essa que ganharia grande expressão com os empiristas britânicos): o conhecimento 

certo do mundo é consequência, ou melhor, depende do conhecimento de si mesmo. Dito de 

outra forma: o que se pode conhecer de verdadeiro e necessário no mundo é fruto do espírito, e 

está de certa maneira presente a priori no espírito. Por conseguinte, o sujeito passa a ser 

considerado como o polo irradiador da certeza e do conhecimento.  

Tal posição racionalista fica clara quando Descartes, antes de refletir sobre se há ou não 

coisas materiais exteriores, busca saber quais das ideias que ele tem dessas coisas em seu 

espírito são claras e quais são confusas. Ao considerar claras e distintas as qualidades 

“matematizáveis”, como a quantidade contínua, e assim o que é relativo aos números, às 

grandezas, Descartes (2022, p. 78) afirma: “não me parece que aprendo nada de novo, mas antes 

que me recordo daquilo que eu já sabia antes, ou seja, que entrevejo coisas que já estavam em 

meu espírito, embora ainda não tivesse voltado para elas o meu pensamento”. O filósofo 

defendia que tais ideias claras e distintas eram inatas, isto é, estavam como que virtualmente 

presentes no espírito, e apenas se manifestavam nas experiências singulares. Essas ideias 

diferiam das chamadas ideias “adventícias”, causadas pela experiência a partir dos sentidos, e 

das ideias “fictícias”, construções da imaginação. 

Assim, a ideia de triângulo, por exemplo, independe de triângulos existentes 

materialmente, pois que é verdadeira e imutável, a priori no espírito: ela não foi aprendida a 

partir da experiência de triângulos singulares, antes é a própria condição de possibilidade dessa 

experiência. Também são ideias inatas as leis universais da física; consequentemente, o 

conhecimento de leis universais não viria do método indutivo, mas seria extraído do próprio 

espírito, a partir de suas próprias potencialidades. Isso implica que tais ideias a priori 

condicionariam a experiência dos entes do mundo: o que se percebe neles de necessário e 

imutável é o que o sujeito já possui em si mesmo. A experiência apenas ofereceria ocasiões 

para que essas ideias se manifestassem. Em verdade, as consequências mais profundas de tal 



17 

 

posição só seriam alcançadas pela filosofia crítica de Immanuel Kant que, como se percebe, já 

está em gérmen no racionalismo cartesiano. 

Descartes, em seu voltar-se para a própria interioridade, ao mergulhar na própria 

subjetividade para encontrar o solo firme no qual poderá construir o novo edifício de 

conhecimento que atendesse aos anseios da Modernidade, volta-se definitivamente para o 

próprio espírito como sede da verdade: ao questionar-se sobre as coisas que, por intermédio dos 

sentidos, admitia como evidentes, e que mais tarde reconheceu como sendo duvidosas em si 

mesmas, ele se pergunta sobre o que é que nelas era concebido clara e distintamente, e conclui: 

“certamente nenhuma outra coisa senão as ideias e os pensamentos destas coisas que se 

apresentavam ao meu espírito. E ainda agora não nego que estas ideias se encontram em mim” 

(Descartes, 2022, p. 46). 

Já se entrevê a cisão que o cartesianismo operará entre os sentidos e o espírito: as ideias 

dos entes externos que “se apresentam” ao espírito podem não ter nenhuma causa real, mas é 

indubitável que tais ideias estão presentes no espírito. A suspensão do juízo chega a seu ápice 

quando o filósofo dá mais um passo na desconfiança que sente para com os sentidos: as 

informações que eles captam dos entes externos não são apenas contraditórias e incertas, mas 

podem ser em si mesmas falsas, dado que, em verdade, poderia não haver corpo exterior algum. 

A certeza está no pensamento, em seu conteúdo imanente, podendo aquilo a que ele se refere 

para além de si mesmo ser inexistente, ou ser algo totalmente distinto do que se representa. 

Embora as coisas que sinto e que imagino talvez não sejam absolutamente nada fora 

de mim e em si mesmas, estou seguro, no entanto, de que estas maneiras de pensar, 

que denomino sentimentos e imaginações, pelo simples fato de serem maneiras de 

pensar, residem e se encontram certamente em mim. (Descartes, 2022, p. 45) 

A falsidade, assim, não pode ser atribuída às ideias ou aos pensamentos enquanto tais, 

pois se é possível duvidar do objeto em si mesmo captado pelos sentidos, não é possível duvidar 

do pensamento que se tem dele. “No que concerne às ideias, se são consideradas somente em 

si mesmas (...), elas não podem, propriamente falando, ser falsas, porque quer eu imagine uma 

cabra ou uma quimera, não é menos verdadeiro que imagino tanto uma quanto a outra” 

(Descartes, 2022, p. 48). Este raciocínio pode muito bem ser aplicado aos afetos e à vontade: 

independente de para onde eles se dirijam (mesmo que para algo falso ou mau), ainda é 

verdadeiro que se tem tais afetos ou vontade. Descartes assim conquista mais uma certeza a 

partir de seu espírito: a indubitabilidade das vivências, ou melhor, das cogitationes. Os objetos 

corpóreos externos ainda permanecem na suspensão de juízo, já que a apoditicidade não os 

alcança em si mesmos, importando apenas a cogitatio, a vivência que o espírito tem deles. 

 



18 

 

2.4 Dualismo entre res cogitans e res extensa e a aporia da correlação 

 

Seguindo o caminho traçado por Descartes, o dualismo se impunha como consequência 

necessária. O filósofo reconhece-se como uma coisa que pensa, uma substância espiritual, mas 

que está de certa forma intimamente relacionada a uma coisa extensa, uma substância material, 

recebendo dela, nela e por ela, informações de outras coisas extensas, outros corpos que estão 

no mundo e lhe são exteriores. Tal relação entre corpo e alma é manifesta pelas sensações que 

aquele provocaria nesta, e nos comandos que esta exerceria sobre aquele. Importante frisar a 

centralidade do espírito, denotada no fato de que Descartes nunca tenha deixado de reconhecer 

que “todas essas sensações de fome, de sede, de dor etc. não são outra coisa senão certas 

maneiras confusas de pensar, que provêm e dependem da união e como que mescla do espírito 

com o corpo” (Descartes, 2022, p. 97) 

Descartes, através de sua dúvida hiperbólica, que pôs tudo em suspensão de juízo, ao 

conquistar o cogito como primeira certeza apodítica, e ao manter na suspensão tudo aquilo que 

lhe transcendesse o pensamento, como que cindiu a realidade, pondo um abismo entre a alma e 

o corpo, abismo que ele mesmo tentará superar e que será uma questão central no pensamento 

de filósofos como Malebranche, Espinoza e Geulincx. Com efeito, tal abismo é consequência 

natural da ideia que Descartes desenvolve da res cogitans (ideia considerada mais clara e 

distinta que a ideia de qualquer objeto corpóreo): substância cujo atributo essencial é o 

pensamento e que é completamente independente de um corpo.  

Sua insistência em ser “apenas” uma coisa que pensa dissociada do corpo o levou para 

longe da ideia de homem cultivada até então. Com efeito, na filosofia escolástica de cunho 

aristotélico, o homem era considerado uma unidade, σύνoλον, entre corpo e alma (matéria e 

forma), sendo esta não apenas a mente ou intelecto, mas também o princípio vital que anima o 

corpo, fundamentando suas faculdades biológicas e sensitivas. No cartesianismo, porém, essa 

unidade é completamente desfeita: a alma é puro pensamento e o corpo é uma máquina 

independente regida pelas leis físicas, ambos interagindo misteriosamente, em uma relação 

análoga àquela entre o timoneiro e a embarcação. Essa concepção ontológica, que nunca deixou 

de ressoar na gnosiologia que se lhe seguiu, está claramente descrita na decisiva passagem 

abaixo: 

E, portanto, pelo simples fato de saber com certeza que existo, e que, no entanto, não 
noto que nenhuma outra coisa pertence necessariamente à minha natureza ou à minha 

essência senão o fato [de] eu ser uma coisa que pensa, ou uma substância cuja essência 

total ou natureza consiste apenas em pensar. E, embora talvez (ou melhor, com 

certeza, como logo direi) eu tenha um corpo ao qual estou muito estreitamente unido, 

apesar disso, porque tenho por um lado uma ideia clara e distinta de mim mesmo, na 



19 

 

medida em que sou apenas uma coisa que pensa e não uma coisa extensa e, por outro, 

tenho uma ideia distinta do corpo, na medida em que ele é apenas uma coisa extensa 

e que não pensa, é certo que esse eu, ou seja, minha alma, pela qual sou o que sou, é 

total e verdadeiramente distinta do meu corpo e pode ser ou existir sem ele. (Descartes, 

2022, p. 94). 

Em verdade, fica claro o intuito de Descartes de fundamentar racionalmente, contra os 

céticos e materialistas, a existência do espírito, valendo-se da evidência de sua manifestação 

enquanto pensamento, buscando tanto quanto lhe foi possível afastar-se das abstrações 

metafísicas escolásticas, conquanto ainda utilizasse os termos de substância, essência, natureza 

etc.; até mesmo a de fundamentar sua crença na vida após a morte, ao defender a plena 

independência do espírito para com o corpo. Todavia, essa radical diferenciação proposta entre 

a res cogitans e a res extensa culminou na grande aporia do pensamento cartesiano, que já fora 

delineada e pressentida, mas que agora se apresenta clara e distintamente: o que garante a 

perfeita relação entre as ideias que estão “no sujeito” e os objetos que estão “no mundo”, ou, 

dito de outra forma, entre os objetos representados na subjetividade e os objetos eles mesmos – 

se é que existem – enquanto entes no mundo? Afinal, “o principal erro e o mais comum que se 

pode encontrar nos juízos consiste no fato de eu julgar que as ideias que estão em mim são 

semelhantes, ou conformes, às coisas que estão fora de mim” (Descartes, 2022, p. 48). 

 

2.5 Deus como fundamento da verdade  

 

Sendo um católico sincero, Descartes encontra em Deus a garantia da verdade, donde 

se vê como o pai da Modernidade ainda estava preso à formação que recebeu dos jesuítas de La 

Flèche. O caminho da verdade, segundo o giro antropológico moderno, inicia-se na consciência 

que o sujeito tem de si mesmo, no cogito, na própria existência, no próprio ser, e, ao menos em 

Descartes, deságua necessariamente na ideia de Deus. Deus é, em suma, a condição de 

possibilidade de todo conhecimento, pois é a partir da ideia da substância infinita e eterna que 

o homem é capaz de conceber-se a si como substância finita e temporal, e posteriormente 

conceber outras substâncias igualmente finitas.  

Embora a ideia de substância esteja em mim, pelo próprio fato de eu ser uma 

substância, eu não teria, no entanto, a ideia de uma substância infinita – eu que sou 

um ser finito – se ela não tivesse sido posta em mim por alguma substância que fosse 

verdadeiramente infinita. 

(...) Vejo manifestamente que se encontra mais realidade na substância infinita do que 

na substância finita e, portanto, que de algum modo tenho em mim primeiramente a 

noção do infinito e depois a do finito, ou seja, primeiramente a noção de Deus e depois 

a noção de mim mesmo. (Descartes, 2022, p. 57) 



20 

 

Uma vez que se parte da ideia de que o homem foi criado por um deus bom e soberano, 

força é considerar que ele não fique abandonado em opiniões instáveis ou falsas. Essa crença 

na bondade de Deus é o que permite Descartes acalmar-se diante da possibilidade de um gênio 

maligno que sempre o iludia, ou de um deus enganador que o criara sem a real capacidade de 

fazer juízos verdadeiros. Assim, pelo simples fato de Deus não ser um impostor e não permitir 

“que possa haver alguma falsidade em minhas opiniões sem dar-me também, alguma faculdade 

capaz de corrigi-las, creio poder concluir seguramente que tenho em mim os meios de conhecê-

las com certeza” (Descartes, 2022, p. 96) 

Com efeito, ao considerar determinadas ideias, elas podem parecer verdadeiras; mas, ao 

se apresentarem novas razões, novas perspectivas, elas podem parecer falsas – a exemplo das 

estrelas ou de outros objetos longínquos, que são muito maiores do que aparentam –, e é neste 

mundo de incertezas que o homem se encontra: “assim, reconheço muito claramente que a 

certeza e a verdade de toda ciência dependem unicamente do conhecimento do Deus verdadeiro, 

de modo que, antes de conhecê-lo, eu não podia saber perfeitamente nenhuma outra coisa” 

(Descartes, 2022, p. 85). 

É nesse contexto de certeza e tranquilidade gerada pela ideia de um deus bom que a 

aporia da correlação entre as substâncias se desfaz para Descartes, e ele pode declarar a 

indubitabilidade da existência dos objetos corpóreos, a partir de um raciocínio que suspende a 

suspensão de juízo e retoma uma posição ingênua e confiante diante do mundo: “se sentimos 

os objetos, de alguma maneira eles nos afetam fisicamente, e esta sensação faz com que nossa 

alma conceba uma ideia a respeito” (Souza, 2020, p. 214).  

Por conseguinte, o que dentro da dúvida hiperbólica era considerado mera ilusão que 

gerava falsas representações no espírito, a partir da certeza gerada por Deus pode ser 

considerado apodítico: tenho um corpo e existem corpos materiais que transcendem o espírito 

e com ele se relacionam, e é possível conhecê-los. Como se vê, Descartes não percebeu a grande 

petição de princípio em que seu pensamento se fundamentou: o que garante a correlação entre 

as ideias e as coisas, ou, de forma mais ampla, entre as representações imanentes e os entes 

transcendentes, é justamente uma representação imanente de um ente transcendente: a ideia que 

se tem de Deus. 

 

2.6 Conclusão do capítulo 

 

A partir do percurso traçado, foi possível perceber como o espírito de um tempo pôde 

gerar grandes pensadores ávidos por novidades. Descartes, de forma inovadora, busca 



21 

 

fundamentar a Filosofia em uma verdade apodítica, isto é, na plena evidência do cogito, de 

modo a poder fundamentar as demais ciências, e assim usa de um ceticismo metódico para 

alcançar certezas indubitáveis: em primeiro lugar, que “eu sou, eu existo”, e em segundo lugar, 

que Deus é. A partir desses fundamentos, ele seguiu um caminho de meditações até conseguir 

afastar de forma – ao menos para ele – satisfatória qualquer dúvida quanto à possibilidade das 

ciências e do conhecimento em geral, podendo, sob tais bases metafísicas apodíticas, edificar o 

saber científico com aquela clareza e certeza que ele via na matemática.  

É curioso notar como Descartes nunca parece querer levar às últimas consequências 

seus próprios pressupostos, ou que ainda não estava em condições de fazê-lo, pois tendia a, com 

frequência, voltar atrás e acolher algo do pensamento no qual fora formado: ao deparar-se com 

o difícil dualismo em que desaguara, ele insiste em considerar o homem um complexo ou uma 

unidade de corpo e alma (bem aos moldes do aristotelismo e da escolástica que tanto buscou 

superar); ao deparar-se com a dramática aporia gnosiológica do seu dualismo, recorre à ideia 

do Deus bom e soberano, que em sua bondade não poderia deixá-lo no erro, caindo em petição 

de princípio, pois o fundamento da veracidade das ideias é uma ideia supostamente veraz.  

Assim, o que dentro da dúvida hiperbólica era considerado meras ilusões ou falsas 

representações no espírito, a partir da certeza gerada por Deus pôde ser considerado apodítico: 

Deus existe, eu existo e existe algo para além do meu próprio espírito, isto é, coisas materiais 

que são captadas pelos sentidos do meu corpo e transmitidas ao meu espírito, no qual são 

pensadas e representadas, e assim podem ser conhecidas. 

 O pensamento filosófico posterior a Descartes continuou a explorar a ideia de Deus 

para resolver a aporia cartesiana. Mas com a crítica de Immanuel Kant, Deus não mais seria 

acolhido no âmbito da razão pura: o fundamento da correlação entre as substâncias estava 

perdido e, como bem disse Moura (2006, p. 21), “é muito dura a vida de um ‘cartesiano’ que 

quer economizar a passagem por Deus”.  Pode-se dizer que Descartes inaugura o caminho que 

Husserl, quase três séculos depois, percorreria para desvelar a fenomenologia transcendental. 

  



22 

 

3 EDMUND HUSSERL E A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL 

 

3.1 Introdução ao capítulo e breve contextualização 

 

Edmund Husserl, nasceu em 1859, na cidade de Proznitz, na Morávia; fez seus estudos 

em Leipzig, Berlim e Viena, dedicando-se à matemática. Seu contato com a Filosofia se deu 

quando começou a assistir as aulas de Franz Brentano, no ano de 1884. Foi sua formação 

matemática e o consequente gosto pelo rigor dedutivo que lhe proporcionaram a meta que 

buscou incansavelmente realizar: dar consistência científica à Filosofia, e assim poder 

fundamentar todas as demais ciências. Este ideal, como visto, já estava presente no pensamento 

de Descartes. 

Nesse contexto de rigor científico do século XIX, Husserl abraça uma perspectiva 

empírica de retorno às coisas mesmas, um convite aos pesquisadores de se voltarem para o puro 

dado, interrogando-o e analisando aquilo que se manifesta na pura evidência, livre de teorias e 

de preconceitos. “A visão de essência é, portanto, intuição, e se é visão no sentido forte, e não 

uma mera e talvez vaga presentificação, ela é uma intuição doadora originária que apreende a 

essência em sua ipseidade ‘de carte e osso’” (Husserl, 2006, p. 37). Pode-se dizer que a grande 

novidade que o pensamento husserliano trouxe em um primeiro momento foi essa reconquista 

da fé no conhecimento das coisas como elas são, da sua essência, algo que, para o pensamento 

kantiano, por exemplo, ficaria restrito apenas ao intelecto divino. Afinal, para tal modo de 

pensar, o conhecimento dos homens é “apenas conhecimento humano, ligado às formas 

intelectuais humanas, incapaz de atingir a natureza das próprias coisas, as coisas em si.” 

(Husserl, 1989, p. 44). 

As únicas conclusões aceitas são aquelas verificáveis e válidas para todos, em todas as 

épocas e lugares, de modo que a fenomenologia pretenderá sempre tratar do ser absoluto das 

coisas, de sua essência. “Já que o absoluto só pode ser o ser essencial da coisa tal como se 

apresenta na sua realidade, toda a orientação da fenomenologia consistirá em dirigir o 

conhecimento para esse essencial” (Giles, 1989, p. 57). Consequentemente, a Filosofia não 

pode se ater aos fatos contingentes, mas a idealidades inteligíveis, porquanto, como bem 

observou Hume, os meros fatos são incapazes de transmitir verdades que os transcendam, de 

modo que a mera análise da realidade não seria capaz de fundamentar um conhecimento 

universal. 

Husserl empreendeu seus esforços contra toda forma de naturalismo e de psicologismo, 

correntes que, a seus modos, negavam a possibilidade de um conhecimento absoluto e universal, 



23 

 

defendendo que apenas o empírico é real ou que o conhecimento é fruto de processos 

psicológicos contingentes, relativos a cada consciência empírica. Com efeito, ambas as 

correntes levam a um profundo ceticismo, postura essencialmente anticientífica e em si mesma 

contraditória. Sua vitória sobre essas correntes se deu pela (re)descoberta da essência, do εἶδος. 

Husserl busca não se valer de afirmações e teorias metafísicas, a exemplo da abstração da 

essência pelo intelecto ativo, ou da reminiscência das ideias com as quais a alma já tivera 

contato no ὑπερουράνιος, para explicar a essência, mas convida aquele que medita à sua simples 

constatação: o objeto concreto é real e contingente, mutável ao longo do tempo, mas seu sentido 

expressa a essência, que permanece e não se limita ao singular.  

A fenomenologia não pretende explicar as leis naturais ou psicológicas que estão por 

trás do conhecimento (isso cabe às ciências naturais). “A crítica do conhecimento quer antes 

elucidar, clarificar, ilustrar a essência do conhecimento e a pretensão de validade que pertence 

à sua essência; que outra coisa significa isso senão trazê-la a dar-se a si mesma 

(Selbstgegebenheit) directamente?” (Husserl, 1989, p. 57). Indo além, a clareza e distinção da 

essência fica patente ao se considerar que o triângulo independe dos desenhos feitos pelos 

professores, o princípio da identidade independe dos objetos e fatos do mundo, também os 

números independem de maçãs ou de pedrinhas. Vê-se claramente como para além do objeto 

contingente, há uma essência ideal vista pelo espírito, sendo tarefa do filósofo-fenomenólogo 

conhecer as leis que regem esse “mundo de essências”. 

O filósofo morávio, porém, para a surpresa de seus discípulos, empreendeu uma 

reviravolta em seu pensamento: aquele primeiro impulso de retorno às coisas mesmas que havia 

se traduzido em uma ciência de essências, terminaria por culminar em um voltar-se à 

subjetividade, já que ela “é a única fonte (transcendental) de todo conhecimento, absoluto e 

objetivamente válido, pois é na subjetividade da consciência e apenas lá, que encontramos a 

objetividade absoluta” (Giles, 1989, p. 67). Nasce assim a fenomenologia transcendental, que 

busca compreender a estrutura da consciência e os objetos como fenômenos puros a ela 

revelados, ou seja, independentes de qualquer objeto exterior. Essa separação entre objeto em 

si (transcendente à consciência) e fenômeno puro (imanente à consciência puramente 

considerada), análoga ao dualismo cartesiano, só se sustentará enquanto aquele que medita 

permanecer na atitude natural e ingênua perante o mundo, porquanto, ao assumir uma atitude 

fenomenológica, compreenderá o papel da consciência na constituição de seus respectivos 

objetos. 

Essa é a grande aparente contradição do pensamento de Edmund Husserl: ele buscou 

com toda força mostrar o erro do psicologismo, restabelecendo a verdade como absoluta e 



24 

 

independente dos atos psicológicos, mas parece cair em uma nova forma de psicologismo, ao 

fundamentar todo seu pensamento na consciência. 

Mas eis que, chegado ao cume da vertente objetiva do conhecimento, o filósofo não 

se instala definitivamente ali, senão que desce à vertente oposta e afirma que esta 

verdade transcendente não nos é acessível senão pelo desenvolvimento de nossas 

energias cognitivas e que, por conseguinte, o caminho até ela deve ser percorrido pelo 
sujeito que nós somos. Mas esse sujeito já não é o eu empírico do psicologismo, e sim 

o eu transcendental que, constituindo-se a si mesmo, constitui ao mesmo tempo o 

sentido da verdade e o próprio sentido do mundo1 (Colomer, 1990, p. 398, tradução 

nossa). 

A fim de não cair na corrente filosófica que tanto combateu, Husserl não cessou de 

afirmar a necessidade da conquista do campo da consciência transcendental, ou seja, da vida 

absoluta e doadora última de sentido, fonte originária de toda possibilidade científica ou 

cognitiva. Não a consciência empírica do homem natural e histórico, mas a que está para além 

de toda contingência. Assim, para a fenomenologia, o filósofo deve voltar-se às coisas mesmas, 

buscando a evidência máxima de sua manifestação, não como objetos independentes da 

consciência, mas sim como fenômenos constituídos pela mesma consciência. 

 

3.2 O fracasso de Descartes  

 

Como visto acima, o ideal filosófico de René Descartes era estabelecer fundamentos 

sólidos e apodíticos para o conhecimento, de modo que fosse possível erigir o edifício da ciência 

moderna. Ao fundamentar a ciência física em bases metafísicas indubitáveis, Descartes 

acreditava poder alcançar conhecimentos que não fossem passíveis de dúvidas, e assim uma 

ciência que fosse absolutamente verdadeira, e que não ruiria com novas descobertas e avanços 

tecnológicos. Através do método da dúvida hiperbólica, este fundamento indubitável foi 

conquistado: ego cogito. E a partir dele, também a apoditicidade das cogitationes e de seus 

conteúdos imanentes. 

Descartes, porém, cometeu um desvio na linha do seu pensamento e não conseguiu ir às 

últimas consequências dos seus pressupostos, isto é, da viragem transcendental que inaugurara: 

o ego cogito, ao invés de fundamento fontal das vivências ou de condição de possibilidade das 

próprias ideias que se manifestavam no interior das vivências, foi considerado apenas um 

                                                
1 No original: Mas he aquí que, llegado a la cumbre de la vertiente objetiva del conocimiento, el filósofo 

no se instala definitivamente allí, sino que desciende a la vertiente opuesta y afirma que esta verdad trascendente 

no nos es accesible sino por el desarrollo de nuestras energías cognoscitivas y que, por consiguiente, el camino 

hacia ella ha de ser recorrido por el sujeto que nosotros somos. Pero este sujeto no es ya el yo empírico del 

psicologismo, sino el yo trascendental que, constituyéndose a sí mismo, constituye a la vez el sentido de la verdad 

y el sentido mismo del mundo. 



25 

 

axioma a partir do qual seria possível deduzir uma ciência do mundo, uma ciência ordine 

geometrico. “Tal desvio ocorre devido a uma paixão pelas ciências matemáticas que 

desvirtuaram as meditações de Descartes no momento em que estas se nortearam por uma 

atitude ingênua e anti-filosófica” (Zitkoski, 1994, p. 42). 

A dura crítica que Husserl faz a Descartes em suas Meditações cartesianas deve-se ao 

fato de Descartes não ter conseguido captar o sentido autêntico da grande descoberta que 

realizara, isto é, aquilo que Husserl considerava como o sentido verdadeiro da subjetividade 

transcendental. Descartes permanece no mundo, permanece na atitude natural, e sua dúvida 

hiperbólica foi tão somente um método para encontrar algo de que não se poderia duvidar, 

alcançando o fato de que era 

uma substância finita que por sua vez requer a existência de uma substância infinita, 

pela qual é continuamente recriada. Descartes deduz em primeiro lugar a existência e 

veracidade de Deus, e dele a garantia da natureza objetiva, a dualidade das substâncias 
finitas, o terreno objetivo da metafísica e das ciências positivas (Conceição, 2012, p. 

109). 

 Ele não percebeu o contrassenso em que caíra, ao inaugurar a virada para a 

subjetividade em busca de fundamentos apodíticos, ao ver com clareza tanto o caráter a priori 

e necessário das verdades contidas no espírito, quanto o caráter fenomênico das coisas materiais 

enquanto representações do espírito; mas, ao mesmo tempo, permanecer tão ligado a um mundo 

transcendente, que, graças a Deus, pode ser captado e conhecido como ele é em si mesmo. 

Husserl afirma que Descartes é, assim, o pai do contrassenso do realismo transcendental, 

corrente filosófica que Kant descreve nos seguintes termos: 

O realista transcendental, portanto, se representa os fenômenos externos (caso se 

admita a sua realidade) como coisas em si mesmas que existem independentemente 

de nós e de nossa sensibilidade, e, portanto, estariam fora de nós mesmo segundo os 

conceitos puros do entendimento. É este realista transcendental quem realmente 

desempenhará o papel de idealista empírico e, depois, de ter equivocadamente 

pressuposto que os objetos dos sentidos, para ser externos, teriam de possuir sua 
existência em si mesmos, ainda que sem os sentidos, achará todas as nossas 

representações dos sentidos insuficientes para tornar certa a sua existência2 (Kant, 

2015, pp. 331-332). 

Em verdade, Descartes capta de forma brilhante o fato de que todas as vivências são 

pensamentos, mas nunca vai além, nunca vai até às últimas consequências de suas premissas, 

permanecendo no pré-conceito da existência do mundo e de res extensæ como entes 

independentes de suas próprias vivências, como coisas em si que são representadas de forma 

mais ou menos fiel pelo espírito. Ele intuiu o caminho para a subjetividade transcendental, mas 

não o trilhou, permanecendo nos pré-conceitos de que tentou livrar-se e combater. 

                                                
2 A 369. 



26 

 

Em conexão com isto, não pode de modo nenhum admitir-se como algo óbvio que 

nós, no nosso ego puro e apodítico, tenhamos salvado um pedacinho do mundo, como 

se fosse a única coisa inquestionável para o eu que filosofa e como se se tratasse agora, 

através de cadeias dedutivas bem conduzidas a partir dos princípios inatos ao ego, de 

inferir o restante do mundo. (Husserl, 2013, p. 62). 

Com efeito, Decartes creu ter abrangido todas as ciências mundanas em sua dúvida 

hiperbólica, mas não percebeu que a matemática, e assim, uma parte do mundo natural, ficaram 

de fora. Ao fim e ao cabo, o ser do mundo nunca foi realmente posto em dúvida ou suspenso e 

o ego nada foi além de uma substantia cogitans integrante do mundo. Descartes naturaliza a 

consciência e abandona seu radicalismo inicial, adotando um modelo científico relativo, a 

matemática, como modelo absoluto. 

 

3.3 A epoché fenomenológica e a consciência transcendental  

 

No início de suas Meditações cartesianas, Husserl busca refletir sobre o método de 

Descartes e como ele deveria ter sido seguido para alcançar a subjetividade transcendental, “a 

volta para o ego cogito como terreno último e apoditicamente certo de juízos, no qual toda e 

qualquer Filosofia radical deve ser fundamentada” (Husserl, 2013, p. 56). Para isso, Husserl 

põe fora de validade toda e qualquer ciência (inclusive a matemática) e o próprio mundo. Tudo 

se torna mera pretensão ou fenômeno de ser. Ele logo percebe que, embora possa abster-se de 

fazer juízos sobre o ser do mundo, o abster-se ainda é o que é, juntamente com a vida de 

experiência. “E certamente que esta vida está para mim constantemente aí enquanto ela própria 

está constantemente consciente de modo perceptivo, num campo presente, na mais primitiva 

originalidade” (Husserl, 2013, p. 57), seja enquanto percepção presente, de algo que se mostra 

evidentemente, seja enquanto recordação de algo que se torna consciente enquanto coisa 

passada. O mundo continua a aparecer como antes, mas a atitude do sujeito que filosofa é 

completamente diferente.  

Na “atitude natural”, o sujeito se considera integrante do mundo, e assim é capaz de 

captá-lo, seja abstraindo pelo intelecto as essências dos entes que o compõem, seja 

representando-o como ele é em si mesmo. Tal atitude pressupõe a crença a respeito da 

transcendência do ser do mundo. Os homens, os animais, as coisas estão aí, podem ser vistos, 

tocados, sentidos, percepcionados de maneira geral; “também estão disponíveis como 

efetividades em meu campo intuitivo, mesmo quando eu não lhes preste atenção” (Husserl, 

2006, p. 73), pois independem do sujeito que os percebe, ou melhor, que os vivencia. É a este 

mundo independente que se refere todo o complexo de atos e estados da consciência, tais como 

os atos intelectivos e volitivos, ou os estados afetivos. Todos esses atos e estados da consciência 



27 

 

em orientação natural pelos quais o sujeito está referido ao mundo são abrangidos pelo termo 

cartesiano cogito. 

O mundo segundo a orientação natural é o mundo que as ciências buscam estudar e 

compreender. “Conhecê-lo de maneira mais abrangente, mais confiável e, sob todos os 

aspectos, mais perfeito do que o conhecimento empírico ingênuo é capaz de fazê-lo (...), eis a 

meta das ciências de orientação natural” (Husserl, 2006, p. 78). Ele também se apresenta como 

mundo de valores, mundo de bens e mundo prático: cada coisa pode ser vista segundo sua 

utilidade, pode ser considerada bela ou feia, boa ou má; também as pessoas são superiores e 

inferiores, parentes, amigos ou inimigos. “Embora o mundo possa variar de conteúdo em nossa 

percepção, conforme a fenomenologia descritiva busca aprofundar, em atitude natural o mundo 

é sempre um mundo mesmo: o conteúdo de nossas habituais impressões, o dado referencial 

virtualmente disponível.” (Dantas, 2023, p. 131). 

 A orientação natural perante o mundo é a atitude ingênua do cotidiano: eu, pessoa 

natural contingente, condicionado por questões físicas, biológicas e culturais, com minha vida 

e minha história, sonhos e perspectivas, faço parte de um mundo que se impõe a mim e sou 

capaz de captá-lo conhecê-lo como ele é em si mesmo. Nada há que duvidar do conhecimento 

que tenho das coisas: as ciências podem mergulhar cada vez mais profundo nos segredos da 

matéria, dos átomos, do fóton, das leis físicas que regem todas essas realidades, porque o 

cientista, observador empírico, é capaz de observar e conhecer os objetos que estuda, e fica 

limitado apenas pelas suas próprias limitações físicas, que podem ser superadas, como de fato 

vem acontecendo, pelo avanço da tecnologia. Todavia, a reflexão filosófica não pode se 

contentar com essa fé ingênua, e a crítica do conhecimento se impõe: “como pode o 

conhecimento estar certo da sua consonância com os objetos conhecidos, como pode ir além de 

si e atingir fidedignamente os objectos?” (Husserl, 1989, p. 42) A veracitas Dei o garante, 

respondeu Descartes. 

Husserl, na busca pelos dados absolutos, propõe outra atitude: a “atitude 

fenomenológica”3. Ela exige que se “ponha entre parênteses” ou que se “tire de circuito” a tese 

da orientação natural, isto é, que se suspenda toda valoração positiva do aspecto ôntico do 

mundo natural. A essa suspensão de juízo, dá-se o nome já usado no ceticismo antigo: epoché, 

                                                
3 A atitude fenomenológica consiste em uma atitude reflexiva e analítica, a partir da qual se busca 

fundamentalmente elucidar, determinar e distinguir o sentido íntimo das coisas, a coisa em sua “doação originária”, 

tal como se mostra à consciência. Trata-se de descrevê-la enquanto objeto de pensamento. Analisar o seu sentido 

atualizado no ato de pensar, explicitando as significações que se encontram ali virtualmente implicadas, bem como 

os seus diferentes modos de aparecimento na própria consciência intencional (Tourinho, 2009, p. 94). 

 



28 

 

ἐποχή. Através de tal atitude, o filósofo não toma um posicionamento negacionista ou negativo, 

mas abstém-se de emitir juízos: “não nego este 'mundo', como se eu fosse sofista, não duvido 

de sua existência, como se fosse cético, mas efetuo a επογη 'fenomenológica', que me impede 

totalmente de fazer qualquer juízo sobre existência espaço-temporal” (Husserl, 2006, p. 81).  

O “pôr entre parênteses” não nega a vivência que se tem do mundo, mas põe fora de 

validade o seu ser em si, sua transcendência: ele é tomado enquanto fenômeno puro, que se dá 

na consciência pura, ou seja, não como fenômeno de um ser em si numênico e transcendente, 

mas como manifestação originária na própria consciência. Importante salientar a diferença entre 

fenômeno puro e fenômeno psicológico: este diz respeito à cogitatio do homem empírico que 

pensa em atitude natural, na ingenuidade do cotidiano, que reflete sobre o próprio pensamento, 

dado no tempo objetivo: “o eu como pessoa, como coisa no mundo, e a vivência como vivência 

desta pessoa, inseridos – ainda que seja de um modo totalmente indeterminado – no tempo 

objectivo: tudo isso são transcendências e, enquanto tais, gnoseologicamente zero” (Husserl, 

1989, p. 70).  

O fenômeno puro, por sua vez, nada diz respeito ao mundo transcendente, aos “entes 

exteriores”; tampouco se dá em um eu empírico ou psicológico: são “dados absolutos captados 

no ver puramente imanente” (Husserl, 1989, p. 72), isto é, são os fenômenos que se manifestam 

na consciência, propriamente considerados após a redução fenomenológica: de forma absoluta 

e indubitável. O homem pode pôr em dúvida o mundo que o cerca, e efetivamente o faz em 

uma atitude reflexiva, mas não pode pôr em dúvida a vivência que dele tem. Indo além, ele 

pode pôr em dúvida toda a sua história e situação espaço-temporal, até a si mesmo enquanto eu 

psicológico. Tudo isso, porém, fica suspenso pela ἐποχή fenomenológica: enquanto ego puro, 

não há possibilidade de se duvidar da vivência, da cogitatio em que tudo isso, considerado como 

simples fenômeno, se manifesta. “À tese do mundo, que é uma tese 'contingente', contrapõe-se, 

portanto a tese de meu eu puro e da vida do eu, que é uma tese 'necessária', pura e simplesmente 

indubitável” (Husserl, 2006, p. 109). 

“Através da ἐποχή fenomenológica, reduzo o meu eu natural humano e a minha vida 

anímica – o domínio da minha autoexperiência psicológica – ao meu eu fenomenológico-

transcendental, ao domínio da autoexperiência fenomenológico-transcendental” (Husserl, 

2013, p. 63). Este ego não pode mais ser considerado parte do mundo, tampouco o mundo pode 

ser considerado parte dele. Não se fala, pois, de um eu psicológico cujo mundo está 

representado em sua consciência, de um homem que reflete sobre o fluxo de seus pensamentos. 

Após tal redução, o próprio eu psicológico também é posto entre parênteses, e assim se 

conquista o ego puro ou transcendental. Este ego não é qualquer parte integrante do mundo: é, 



29 

 

antes, a fonte de todo sentido e validade de ser, é o campo onde o mundo é constituído enquanto 

tal, uma vez que o ser “mundano” retira seu sentido do ego (ao ser representado, pensado, 

valorado etc.): é, enfim, o terreno onde todo o conhecimento objetivo se desenvolve. 

Ao comparar o método proposto por Husserl da redução ou da ἐποχή fenomenológica 

com o método da dúvida hiperbólica, fica claro que Descartes nunca abandonou a atitude 

natural, porquanto nunca se voltou radicalmente para a imanência das suas cogitationes, 

considerando-se sempre integrante do mundo, como “eu psicológico”, resguardando alguns 

princípios e verdades “do mundo”, e mantendo a correlação, ainda que duvidosa e incerta, entre 

o que representava no espírito e os entes externos: daí que a res cogitans, quando não pensava 

puramente a partir de ideias inatas, necessariamente estava referida à res extensa, sempre 

imputando-lhe uma “verdade física”, independente do espírito. Vê-se que “a cogitatio 

cartesiana necessita da redução fenomenológica. O fenómeno psicológico na apercepção e na 

objectivação psicológicas não é realmente um dado absoluto, mas só o é o fenómeno puro, o 

fenómeno reduzido” (Husserl, 1989 p. 26). 

Husserl defende que esta ἐποχή fenomenológica não põe o sujeito que medita perante o 

nada, mas perante a vida pura de sua consciência, isto é, o fluxo das cogitationes, com todas as 

vivências e as respectivas coisas visadas, em uma palavra, o universo infinito dos fenômenos4 

no sentido dado pela fenomenologia. Tais fenômenos não são abstrações ou imaginações, mas 

se dão de forma clara e evidente na consciência, podendo ser experienciados e descritos de 

forma minuciosa: a consciência assim se abre como uma esfera infinita de ser, e a experiência 

que se pode ter dela é chamada experiência transcendental.  

A experiência assim modificada, a transcendental, consiste então, podemos dizê-lo, 

em que olhamos para o respectivo cogito transcendentalmente reduzido e o 

descrevemos, mas sem que, enquanto sujeitos que refletem, consumemos 

conjuntamente aquela posição natural de ser que a percepção originariamente 

realizada de modo direto (ou outro qualquer cogito) contém em si, ou seja, aquela 

posição que foi efetivamente consumada pelo eu que diretamente se entrega à vida no 

mundo (Husserl, 2013, p. 72). 

Com efeito, a vivência originária é tornada consciente por outra vivência intencional, 

que a ela se refere. Assim, torna-se possível examiná-la, não mais como vivência do mundo, 

mas como objeto intencional da vivência reduzida, isto é, do cogito transcendentalmente 

considerado. “A ἐποχή é (...) o método radical e universal por via do qual eu me capto 

puramente como eu, com a vida de consciência que me é própria, na qual e através da qual o 

mundo objetivo no seu todo é para mim e, desse modo, precisamente tal como ele é para mim” 

                                                
4 Fenômeno, nessa perspectiva, pode ser definido como “o sentido que, uma vez constituído, se revela, 

de forma imediata, em sua doação originária, como um dado absolutamente evidente para a própria consciência 

que o apreende (e o constitui) intuitivamente” (Tourinho, 2009, p. 96). 



30 

 

(Husserl, 2013, p. 58). Dessa forma, é possível conquistar, enfim, não uma certeza apodítica 

para ser usada como fundamento de um saber ordine geometrico, mas toda uma esfera de ser 

que é absoluta: a consciência transcendental, cujo ser precede o ser do mundo, e cujas 

cogitationes estão sempre referidas a um ego transcendental. 

Através da redução fenomenológica, a vida pura da consciência aberta e infinita 

permanece para nós noeticamente, enquanto o mundo, agora visado puramente, permanece 

noematicamente. O eu que medita fenomenologicamente torna-se espectador de si mesmo e de 

toda objetividade que é para ele. Basta a mudança de atitude para captar-se enquanto ego 

transcendental, e imergir na esfera de ser absoluta da consciência transcendental. Husserl 

percebe assim que “qualquer ente mundano é apenas para mim, com o seu sentido respectivo, 

enquanto para mim valendo, enquanto cogitatum das minhas cogitationes mutantes e 

interconectadas na mudança, e apenas enquanto tal o mantenho eu em validade” (Husserl, 2013, 

p. 75).  

 

3.4 A consciência transcendental 

 

Realizada a ἐποχή fenomenológica, através da qual todo o mundo empírico e 

psicológico foi posto entre parênteses, suspenso em sua validade de ser, o campo da consciência 

transcendental pode ser enfim acessado. Uma vez que “a consciência tem em si mesma um ser 

próprio, o qual não é atingido em sua essência própria absoluta pela exclusão fenomenológica” 

(Husserl, 2006, p. 84), ela é exatamente o “resíduo fenomenológico”, ou seja, aquilo que sobra, 

que permanece como indubitável após a suspensão de juízo, de forma análoga ao cogito 

cartesiano: permanece inabalável perante toda dúvida. A atitude fenomenológica aclara o fato 

de a consciência não necessitar do mundo para existir, e que este, enquanto fenômeno puro, 

enquanto ser intencional, dela depende inteiramente. “O ser imanente é, portanto, 

indubitavelmente ser absoluto no sentido de que ele, por princípio, nulla ‘re’ indiget ad 

existendum” (Husserl, 2006, p. 115). É essa consciência que constitui o campo de trabalho e de 

pesquisa da fenomenologia. 

A fenomenologia quer apropriar-se da consciência enquanto intencionalidade efetiva, 

analisando, para este fim, a corrente intencional que se forma a partir da 

multiplicidade infinita de atos de consciência (cogitationes) e os objetos intencionais 

(cogitata) que correlativamente se constituem a partir dos atos (Zitkoski, 1994, p. 55). 

Insista-se ainda no fato de que, para Husserl, a redução fenomenológica não significa 

uma autorreflexão do eu psicológico, que embarca em uma investigação antropológica da vida 

do espírito em suas vivências contingentes: os conteúdos observados na atitude fenomenológica 



31 

 

são, em verdade, iguais aos da atitude natural; mas, insista-se: nesta, os dados são considerados 

estados anímicos do homem (isto é, contingentes, relativos, pertencentes a um eu psicológico), 

enquanto naquela, o ser do mundo é posto fora de validade, sendo considerado fenômeno puro, 

cogitatum qua cogitatum (isto é, dado absoluto manifestado na consciência e por ela 

constituído). As duas atitudes, como acima ficou claro, são profundamente distintas, e é apenas 

a segunda que interessa para a análise fenomenológica. 

 

3.4.1 A intencionalidade da consciência 

 

De suma importância para a reflexão sobre a consciência é a intencionalidade, sua 

principal marca distintiva. Husserl a herdou do filósofo Franz Brentano, que fora seu professor 

em Viena, e que exerceu grande influência em seu pensamento. Dizer que a consciência é 

intencional significa dizer que ela nunca está vazia, mas que é de sua estrutura ser sempre 

transitiva, isto é, estar sempre relacionada a um objeto. “A intencionalidade é aquilo que torna 

possível a própria ἐποχή, pois perceber o livro na mesa, por exemplo, não significa ter uma 

reprodução em miniatura desse livro no espírito e, sim, visar ao próprio objeto” (Giles, 1989, 

p. 75). Tal relação possui dois polos: de um lado, o eu doador de sentido; do outro, o objeto 

intencional que tem sentido para o eu. Importante deixar claro que o significado usual, na 

linguagem cotidiana, de intencionalidade – como o propósito de realizar algo, por exemplo, 

alguém estuda com a intenção de aprender – difere completamente do sentido que lhe atribui a 

fenomenologia, qual seja, a relação necessária entre a consciência e seu respectivo objeto. 

Assim, “todo e qualquer cogito, toda e qualquer vivência de consciência, como também 

dizemos, visa qualquer coisa e é em si mesma portadora, neste modo do visado, do seu 

cogitatum respectivo, e cada vivência fá-lo à sua maneira” (Husserl, 2013, p. 71). Importante 

frisar que não é possível, como ficará claro a partir das explicações que se seguirão, a existência 

de cogito sem cogitatum e vice-versa: ambos estão necessariamente unidos e relacionados. 

Ambos os pólos dessa relação se tornam inconcebíveis um sem o outro: se, por um 

lado, esse mesmo objeto que se revela na consciência requer, enquanto objeto de 
pensamento (cogitatum), uma atribuição de sentido, de um sentido constituído através 

dos atos intencionais que partem da consciência transcendental, do próprio eu 

originário (Ur-ich), por outro lado, como fonte doadora de sentido, polo contínuo e 

permanente que acompanha todos os vividos, o eu puro somente é concebido por 

relação aos objetos que constitui. (Tourinho, 2016, p. 91.) 

Antes, porém, de seguir o pensamento de Husserl a respeito da intencionalidade, importa 

analisar brevemente o pensamento de Franz Brentano a esse respeito. É no livro Psicologia de 

um ponto de vista empírico, de 1874, que ele estabelece a intencionalidade como a marca 



32 

 

característica da consciência. A noção de intencionalidade desenvolvida por Brentano, 

inspirada na filosofia aristotélico-tomista, diz respeito ao fato de que a consciência não é um 

“portador substancial de representações e outras propriedades”5 (Brentano, 1874, p. 6, tradução 

nossa), rejeitando a noção substancial da alma, uma vez que, buscando pautar suas 

investigações pelo ideal positivista, não poderia considerar como objeto de ciência algo que se 

não dá aos sentidos.  

Fazendo eco à mentalidade cientificista da época, Brentano abdica da pretensão de um 

conhecimento transcendente, trans-empírico, porquanto “a realidade para além dos fenômenos 

físicos deve ser rejeitada a partir da perspectiva empírica e seu alcance” (Brito, 2016, p. 44). A 

consciência assim passa a ser estudada não mais em sua essência substancial metafísica, mas 

no modo em que se dá na empiria: a partir dos fenômenos psíquicos. Para Brentano, na esteira 

do positivismo de Comte, fenômeno é o que se manifesta, o que aparece, rejeitando a ideia de 

Kant, que, embora tivesse já rompido com a substancialidade do sujeito, ainda postula uma 

dimensão numênica, transcendente da realidade.  

O fenômeno psíquico enquanto ato mental (ato no sentido aristotélico de atualidade) 

garante a possibilidade de um estudo científico da mente. Diga-se, ainda, que tais fenômenos 

garantem que a consciência não pode ser reduzida a questões físicas ou biológicas, como 

queriam os empiristas naturalistas ingleses: os atos mentais não são, pois, meras associações 

contingentes de ideias, meros fenômenos físicos causados pelos entes exteriores, mas possuem 

em si mesmos, de forma imanente, a objetividade à qual estão direcionados, ou seja, possuem 

uma estrutura a priori que os caracteriza.  

Com efeito, todo fenômeno psíquico é caracterizado por sempre se referir a um 

conteúdo, isto é, estar direcionado a um objeto intencional. A consciência nunca se manifesta 

vazia, mas sempre em sua operação, preenchida por uma objetividade que lhe é imanente, isto 

é, os atos psíquicos estão sempre direcionados ao seu objeto segundo os diversos modos em 

que se apresentam, donde se conclui que  

todo fenômeno psíquico inclui algo como objeto em si mesmo, embora eles não o 

façam todos do mesmo modo. Na representação algo é representado, no juízo algo é 
afirmado ou negado, no amor amado, no ódio odiado, no desejo desejado, e assim por 

diante.6 (Brentano, 1874, p. 115, tradução nossa)  

                                                
5 No original: Substantiellen Träger von Vorstellungen und andern Eigenschaften. 
6 No original: Jedes enthält etwas als Object in sich, obwohl nicht jedes in gleicher Weise. In der 

Vorstellung ist etwas vorgestellt, in dem ürtheile ist etwas anerkannt oder verworfen, in der Liebe geliebt, in dem 

Hasse gehasst, in dem Begehren begehrt u. s. w. 



33 

 

Brentano vai além, não se limitando a conceber o objeto do fenômeno psicológico 

apenas como o objeto que se representa, mas afirma serem os atos mentais objetos de si 

mesmos, conquanto de forma secundária. Vê-se como a autoconsciência está presente em cada 

um de seus atos, como que iluminando-os, porquanto cada ato é consciente tanto do objeto 

representado quanto de si mesmo.  

Todo ato psicológico é consciente; inclui dentro de si a consciência de si mesmo. 
Assim, todo ato psicológico, não importa quão simples, tem um duplo objeto, um 

primário e um secundário. O mais simples ato, por exemplo, o ato de ouvir, tem como 

seu objeto primário o som, e como seu objeto secundário, a si mesmo, o fenômeno 

psicológico no qual o som é ouvido.7 (Brentano, 1874, p. 202, tradução nossa) 

Conquanto Brentano “tenha permanecido ainda longe do solo fenomenológico” 

(Husserl, 2006, p. 196), percebe-se claramente a partir do que foi dito, a grande influência que 

seu pensamento exerceu na filosofia de Husserl, especialmente na sua forma de conceber a 

consciência a partir da intencionalidade, isto é, ao reconhecer que toda consciência é sempre 

consciência de alguma coisa, ou que todo cogito traz em si o seu cogitatum. Tal forma de 

descrever a consciência, principalmente a ideia da imanência do objeto intencional no ato 

mental, já possui em si as sementes da virada transcendental que Husserl, a contragosto do 

mestre, levaria a cabo. 

 

3.4.2 Estruturas sintéticas da consciência transcendental 

 

A partir do que foi dito, fica clara a estrutura fundamental da consciência como ego 

cogito cogitatum, isto é, todo ato mental está intencionalmente direcionado para um objeto e 

está necessariamente referido a um eu, como polo unificador das cogitationes. Surge logo a 

questão da identidade do objeto intencional, ou seja, é possível falar de um objeto idêntico como 

cogitatum de múltiplas e diversas cogitationes? Deveras, a questão é pertinente, porquanto 

cogito significa todas as formas através das quais a consciência se dirige para seu objeto 

intencional: vendo-o, imaginando-o, julgando-o, amando-o, odiando-o, ouvindo-o, tocando-o, 

recordando-o etc. Assim, os modos de aparição distintos não implicariam objetos distintos? 

Husserl, para tratar do tema, parte do famoso exemplo do cubo: “tomo como tema de 

descrição a percepção deste cubo, vejo então, na reflexão pura, que este cubo está 

continuamente dado como unidade objetiva numa multiplicidade, mutável e multiforme, de 

                                                
7 No original: Jeder psychische Act ist bewusst; ein Bewusstsein von ihm ist in ihm selbst gegeben. Jeder 

auch noch so einfache psychische Act hat darum ein doppeltes Object, ein primäres und ein secundäres. Der 

einfachste Act, in welchem wir hören, z. B. hat als primäres Object den Ton, als secundäres Object aber sich selbst, 

das psychische Phänomen, in welchem der Ton gehört wird. 



34 

 

modos de aparição que determinadamente lhe pertencem” (Husserl, 2013, pp. 77-78). Percebe-

se claramente que os modos de aparição do cubo não são vivências desconectadas umas das 

outras, mas estão unidas por essa estrutura de síntese. Há, em verdade, infinitas possibilidades 

de atos intencionais que podem estar dirigidos ao mesmo objeto: é possível vê-lo aqui ou ali, 

em diversas posições, dele recordar, ou imaginá-lo; também pode-se tocar nele, percuti-lo para 

ouvir o som que produz, ficar feliz ao vê-lo etc.  

Aprofundando ainda mais a reflexão, vê-se que cada variação, por menor e mais 

insignificante que seja, naquilo que o cubo doa de si próprio, seja por mudança de posição ou 

de lugar, seja por manifestação de novas faces que estavam escondidas, enfim, cada variação 

pressupõe uma nova cogitatio, dado que, conquanto o modo de aparição se mantenha o mesmo, 

a exemplo da autodoação originária da pura visão, há uma variação do conteúdo doado, isto é, 

novas partes do objeto manifestam-se no campo da consciência, enquanto outras desaparecem. 

O objeto intencional continua sendo o mesmo, independente das infinitas cogitationes 

possíveis. A razão disso é que cogito algum tem seu respectivo cogitatum de forma aleatória e 

indiferenciada, mas o tem em uma estrutura a priori totalmente determinada de multiplicidades 

que podem ser descritas e analisadas, e que pertencem a um mesmo cogitatum idêntico, a um 

mesmo objeto intencional: “unidade idêntica de cambiantes modos noético-noemáticos de 

consciência” (Husserl, 2013, p. 79). 

Com efeito, tal conclusão já está presente na análise da cera operada por Descartes: qual 

a garantia de que a mesma cera é vista, se nada restou do que se via antes? (Ou, dito de outra 

forma, qual a garantia de que o que é percepcionado agora é idêntico ao que fora percepcionado 

antes, se o conteúdo da percepção é totalmente outro?) Essa garantia não vem das qualidades 

que são vistas, mas unicamente, conclui Descartes, da inspeção do espírito. Husserl leva essa 

conclusão às últimas consequências: “o objeto da consciência, na sua identidade consigo 

mesmo durante o viver fluente, não chega de fora a essa mesma consciência, mas reside antes 

nela enquanto sentido nela contido, isto é, enquanto realização intencional da síntese da 

consciência” (Husserl, 2013, p. 80). 

Indo além, Husserl busca tratar da síntese que abarca toda a vida da consciência: a 

síntese do tempo transcendental. Com efeito, o percepcionar o cubo possui uma temporalidade 

que lhe é interna, formada pelas fases temporais, nas quais o mesmo cubo aparece de forma 

contínua, não como um picotado de vivências, mas de forma que cada vivência como que ecoa 

no fluxo da consciência: a retenção é a consciência do passado que ainda ressoa no presente, e 

a protenção é o ressoar do presente no futuro, que é sempre pré-anunciado. Dessa forma, a 

consciência do tempo sempre se mostra como uma continuidade, um fluxo estruturado, e não 



35 

 

como sucessão desconexa. Tal constatação é possível pela mera observação dos próprios 

fenômenos no seu suceder: sua exsurgência sempre se dá na lógica imanente do fluxo da vida 

da consciência. “É nessa imanência que se constitui a unidade do objeto intencional sintetizado 

a partir de várias fases temporais que fluem e, por isso mesmo, atingem a variedade de aspectos 

do mesmo objeto na duração interna do tempo transcendental” (Zitkoski, 1994, p. 65).  

Dessa forma, o mesmo cubo pode ser intuído na plena evidência, que se dá no presente8; 

pode ser recordado, tornando-se presente uma percepção que se deu no passado; ou ainda pode 

ser imaginado de determinada forma, antecipando uma percepção futura (como quando aquele 

que tenta resolver o cubo de Rubik já o imagina resolvido: não imagina um cubo qualquer, mas 

aquele mesmo que tem em mãos). Cada momento temporal está de certa forma interligado, 

permitindo a percepção do cubo “que comprei ano passado”, ou “que estou tentando resolver 

há dez minutos”; “que tenho agora em minhas mãos”, bem como do cubo “que tentarei resolver 

amanhã”, ou “que emprestarei a um amigo”. É essa interrelação temporal do fluxo da 

consciência que permite a percepção da continuidade vivencial. 

Importante salientar que a unidade de tais fases temporais “é unidade da síntese, não 

uma ligação contínua de cogitationes em geral (de certo modo, um estar exteriormente grudadas 

umas às outras), mas antes ligação numa consciência em que se constitui a unidade de uma 

objetividade intencional” (Husserl, 2013, p. 80), ou seja, a identidade do objeto intencional não 

é “imposta de fora” (como se o objeto em si, exterior à consciência e dela independente, 

estivesse sendo constantemente captado pelos sentidos), tampouco é resultado de um 

emparelhamento de múltiplas cogitationes: a identidade do objeto intencional é constituída pela 

consciência, e é pela consciência que ela se mantém ao longo do fluxo de cogitationes. 

Consequentemente, retoma-se o fato de a consciência transcendental ser a fonte última de 

sentido, constituindo a partir de si o objeto intencional enquanto unidade sintética. 

O caráter essencialmente sintético da consciência vai muito além: a síntese operada pelo 

tempo não se limita a vivências singulares – nas quais se pode ver o tempo presente, o agora, 

como aquilo que marca a essencial correlação noético-noemática, isto é, esta noesis direcionada 

para este seu respectivo noema, ou a unir vivências singulares em um fluxo temporal. Na 

verdade, toda a vida da consciência está unificada sinteticamente: é um cogito universal, que 

abarca já todas as vivências singulares, com seu respectivo cogitatum universal, fundado nos 

cogitata singulares. Husserl chama atenção para o fato de que o cogitatum universal não é 

                                                
8 Isto é, em um presente atual com seu horizonte de passado retido e de futuro protendido, que 

caracterizam o eterno fluir atualizador e renovador do instante mínimo e essencial da vida da consciência enquanto 

síntese universal operada pelo tempo: a cogitatio singular atual ou o agora absoluto. 



36 

 

resultado de um acúmulo de cogitata singulares que se sucedem no tempo, já que “cada vivência 

singular que possamos pensar é apenas algo que se destaca de uma consciência total unitária 

sempre já pressuposta. O cogitatum universal é a própria vida universal na sua unidade e 

totalidade aberta e infinita” (Husserl, 2013, p. 81). A consciência do tempo, enfim, é que 

possibilita essa síntese universal, consequentemente sendo condição de possibilidade de todas 

as demais sínteses efetuadas pela consciência. 

Dessa forma quase mística, Husserl procura explicitar como a consciência 

transcendental, desvelada a partir da ἐποχή fenomenológica, é o campo infinito e aberto de 

manifestação dos fenômenos, ela é sua condição de possibilidade e seu fundamento fontal. O 

mundo, enquanto cogitatum universal, enquanto totalidade de sentido, não pode existir 

independente ou separado da consciência, mas a pressupõe. O mundo “é um ser de que a 

consciência põe a existência em suas experiências, que por princípio só é intuível e 

determinável como idêntico de multiplicidades de aparições motivadas de modo coerente – 

mas, além disso, um nada” (Husserl, 2006, p. 116). Tudo o que é – ou pode ser – visto, pensado, 

manipulado, valorado, julgado, recordado, tocado, sentido nas mais variadas formas, e que 

permanece idêntico ao longo das infinitas multiplicidades noéticas, tudo isso se dá na imanência 

da consciência transcendental, ainda que o que está imanentemente dado, efetivamente 

percepcionado, como conteúdo da autodoação do fenômeno, sempre aponte para além de si, 

para uma esfera infinita e aberta de transcendência. Insista-se, porém, que 

A transcendência, em todas as suas formas, é um caráter de ser imanente, que se 

constitui no interior do ego. Todo sentido que se possa conceber, todo ser concebível, 

chame-se ele imanente ou transcendente, cai no domínio da subjetividade 

transcendental, enquanto constituinte de sentido e ser (Husserl, 2013, p. 122). 

Com efeito, essa citação é a consequência necessária do caminho percorrido por 

Husserl, uma vez que a transcendência, isto é, o para-além-do-efetivamente-dado, todos os 

horizontes infinitos de vivências possíveis já estão pré-delineados no ego-cogito-cogitatum 

universal. Neste ponto de zênite do pensamento husserliano, em que o caráter metafísico 

resplandece, um passo em falso fora da ἐποχή fenomenológica enquanto método pode levar 

aquele que reflete a concluir que Husserl adotou um idealismo absoluto, conclusão que, embora 

tentadora, trairia as intenções do filósofo morávio. 

 

3.4.3 A vida intencional da consciência e seu horizonte de potencialidades 

 

Em verdade, toda vivência, com seu cogitatum atual, isto é, o visado nos limites do 

imanentemente dado, não se exaure em si mesma, mas implica necessariamente um horizonte 



37 

 

infinito de potencialidades que pertencem à própria vida da consciência: tais potencialidades 

não são vazias ou mesmo aleatórias, mas já estão pré-delineadas intencionalmente na vivência 

atual. Graças a essa “lógica interna” da síntese universal, fruto da temporalidade imanente, e 

que age como sustentáculo do fluxo das vivências, é possível perceber de forma clara a 

coerência e a ordem da vida da consciência. Isso fica patente ao se considerar o exemplo 

paradigmático do cubo: 

A cada percepção externa pertence a remissão dos lados propriamente 

percepcionados do objeto perceptivo para os lados covisados, não ainda 

percepcionados, mas apenas antecipados na expectativa e, desde logo, num vazio 
intuitivo; enquanto lados que virão perceptivamente a partir de agora, trata-se de uma 

constante protensão, que adquire um novo sentido com cada fase perceptiva (Husserl, 

2013, p. 82). 

Tal dinâmica caracteriza essa tensão entre a imanência do percepcionado e a 

transcendência do covisado, que permanece ao longo de todo o fluxo da consciência. O 

horizonte de possibilidades não se limita ao que é covisado, mas diz respeito também a outras 

possibilidades de percepção, a exemplo de mover os olhos de outra forma, ou andar para um 

lado ou para o outro enquanto se percepciona o objeto. Somado a isso, Husserl ainda se refere 

à possibilidade de, na recordação de uma determinada percepção do cubo, aquele que medita 

considerar que poderia ter percepcionado outras faces, além das que de fato o foram, ou seja, 

cada percepção possui um horizonte de passado enquanto horizonte de possíveis recordações, 

cada um com seu horizonte próprio de modificações possíveis. “Os horizontes são 

potencialidades pré-delineadas. Dizemos também que se pode interrogar todo e qualquer 

horizonte acerca do que nele reside, explicitá-lo, desvendar as potencialidades correspondentes 

da vida da consciência” (Husserl, 2013, p. 83). 

Destarte, o cogitatum nunca se manifesta de forma inteira e acabada, mas ele se 

esclarece a partir da reflexão a respeito do seu horizonte de vivências possíveis. Embora já seja 

apreendido como um cubo, isto é, como algo cúbico, colorido, sólido, liso etc., sempre haverá 

possíveis particularizações no horizonte pré-delineado do objeto, que, ao fim e ao cabo, é o 

“polo de identidade” das infinitas vivências possíveis. Isso se dá porque a consciência, enquanto 

consciência de alguma coisa, tem o poder de transitar não somente para novos modos de 

consciência, “enquanto consciência do mesmo objeto, que nela reside intencionalmente na 

unidade da síntese, enquanto sentido objetivo idêntico, mas de o poder e de apenas o poder 

fazer neste modo da intencionalidade de horizonte” (Husserl, 2013, p. 84). 

Cabe à análise intencional desvendar as potencialidades implicadas, covisadas, nas 

atualidades da consciência, uma vez que é da sua própria essência um visar-para-além-de-si-

mesma, desde as infinitas possibilidades envolvendo o presente atual, passando pelas infinitas 



38 

 

possibilidades de recordações e variações conscientes de recordações, até as infinitas 

possibilidades de antecipações e previsões, com variações conscientes. “Cada objeto (...) 

designa uma estrutura regular do ego transcendental. (...) o objeto designa, de imediato, uma 

regra universal de outras consciências possíveis do mesmo, possíveis segundo uma típica de 

essência pré-delineada” (Husserl, 2013, p. 91). Com efeito, a consciência interna do tempo é 

responsável por operar essa grande síntese que permite implicar, a partir do presente imediato 

e vivo, o passado e o futuro. Destarte, é possível perceber claramente não só a infinita riqueza 

da vida da consciência, mas também o fato de, nesse infindável fluxo heraclitiano de atualidades 

e inatualidades, ser a própria consciência que constitui as unidades objetivas estáveis, sendo a 

fonte última de sentido objetivo. 

Deveras, para Husserl, é ilusão considerar que a identidade dos objetos intencionais se 

daria, analogamente à dos objetos naturais, a partir da experiência e da consideração de 

elementos idênticos e fixos, donde a identidade se daria por se percepcionar mesmas cores, 

extensão ou outras coisas que constituiriam uma como que matéria do cogitatum. Em verdade, 

a consciência, a priori, não tem “quaisquer elementos e relações que sejam últimos, que possam 

ajustar-se à ideia de uma determinabilidade conceitual fixa” (Husserl, 2013, p. 88). O objeto 

assim é considerado enquanto cogitatum, objeto intencional, polo de identidade, sentido 

objetivo constituído pela consciência, e que graças à síntese operada pela própria consciência, 

permanece como o mesmo ao longo do fluxo das cogitationes. 

 

3.5 O ego transcendental e sua autoconstituição 

 

Após a análise da consciência transcendental, esfera absoluta de ser e campo originário 

de manifestação dos fenômenos, e do objeto intencional, unidade sintética ou polo idêntico de 

infinitas cogitationes atuais e possíveis, a reflexão volta-se naturalmente para o ego. Com efeito, 

também o ego é um polo idêntico, dado que sintetiza em si todas as cogitationes: os objetos 

intencionais variam no fluxo da consciência, bem como os modos de doação dos fenômenos, 

mas o ego permanece o mesmo: as vivências estão sempre e necessariamente referidas a ele e 

é nele que possuem sua fonte última, como facilmente se percebe do seguinte exemplo: “eu 

vejo a casa onde morei na infância; ela está muito diferente, mas permanece bela e acolhedora”.  

A partir desse exemplo, pode-se perceber como diversas cogitationes se entrelaçam 

concomitante e sucessivamente no fluxo vivencial: a evidência efetiva da casa, a recordação, a 

percepção da mudança na aparência, o juízo a respeito de sua beleza no passado e no presente, 

a sensação de acolhimento etc., cada uma com seu horizonte infinito de possibilidades pré-



39 

 

delineadas. A casa, enquanto objeto intencional, permanece a mesma, ou seja, é a unidade 

sintética de todas as vivências atuais e possíveis dentro de seu horizonte; mas também o ego, o 

eu que vê, que sente, que recorda, que acha belo e acolhedor, é um polo idêntico, sintetizando 

em si todas as vivências possíveis de cada objeto intencional possível: o ego é a unidade 

sintética fundamental, é horizonte infinito de infinitos horizontes. Dessa maneira, o pensamento 

de Husserl se estabelece como uma forma de idealismo transcendental, poder-se-ia dizer um 

“idealismo transcendental fenomenológico”, já que o mundo e os fenômenos, ou melhor, o 

mundo enquanto fenômeno depende inteiramente da consciência, e, em última análise, do ego. 

Tal posição já está presente em Kant, e é retomada por Husserl.  

O eu penso tem de poder acompanhar todas as minhas representações; pois, do 

contrário, seria em mim representado algo que não pode ser pensado de modo algum, 

o que significa simplesmente que: ou a representação seria impossível, ou ao menos 

não seria nada para mim9 (Kant, 2015, p. 129). 

Como já foi dito, o sentido objetivo é constituído pelo ato da consciência, e tais atos 

possuem seu fundamento no ego que os efetua. Chega-se assim à máxima subjetividade, pois 

que o ego transcendental é a fonte de ser e de sentido do mundo. Intencionalmente constituído, 

o mundo depende da consciência, é um ser para a consciência, consequentemente, em última 

instância, um ser para o ego. É nele que as grandes sínteses já referidas são operadas, é nele 

que os infinitos horizontes de possibilidades das vivências e dos vividos ganham sua referência 

última. “Pode-se dizer que Husserl compreendeu o cogito como realmente absoluto, afinal, o 

filósofo morávio percebeu que existe apenas uma ordenação ontológica válida: aquela na qual 

o ego é efetivamente o primeiro, aquela na qual o mundo é dado por ele” (Fausto, 2018, p. 318). 

Indo além, é possível perceber que, dado o caráter essencialmente intencional da 

consciência, “o ego transcendental (ou a alma, no paralelismo psicológico) só é o que é em 

relação com objetividades transcendentais” (Husserl, 2013, p. 103), ou seja, ele não pode ser 

considerado como um ente à parte de suas vivências, um absoluto vazio, dado que a vivência 

mais profunda e original e sempre atual, que permanece, é a vivência de si mesmo, donde se 

poder dizer que o ego é evidente para si próprio, está intencionalmente direcionado para si 

próprio, constituindo-se a si mesmo enquanto ser. Durante todo o fluxo das vivências – toda a 

vida fluente da consciência –, o ego permanece o mesmo em cada cogito, como unidade 

sintética, que unifica as vivências “enquanto cogitationes do eu idêntico, que vive em todas as 

vivências, enquanto consciência ativa ou enquanto afetado, e que, através e ao longo das 

vivências, está referido a todos os polos-objeto" (Husserl, 2013, p. 104). 

                                                
9 §§131-132. 



40 

 

O ego idêntico não é vazio, como uma sucessão desconexa de vivências independentes, 

mas constitui-se a si mesmo, determina-se a si mesmo em suas cogitationes: “com cada ato que 

dele irradia com um novo sentido objetivo, este eu adquire uma propriedade nova permanente” 

(Husserl, 2013, p. 104), isto é, cada cogito permanece em sua validade, como quando se toma 

uma decisão: a partir deste momento, eu sou o eu que decidiu desta maneira. A vivência deflui, 

mas a decisão permanece válida, como hábito. Mesmo se vier a ser cancelada por nova decisão, 

o eu permanece como aquele que se decidiu de tal forma antes, estando essencialmente 

retrorreferido ao fluxo de consciência com tais determinações. Essa possibilidade de alteração 

das decisões, bem como das convicções, na qual o ego sempre se mostra como aquele que 

permanece, como uma unidade de identidade que a elas subjaz, mostra, para Husserl, um caráter 

pessoal.  

A essa gênese constitutiva do ego Husserl chama de habitus, pois cada vivência 

intencional passa a integrar o ‘mundo próprio’ do eu como pertença do seu ser. Na 

multiplicidade de suas cogitationes, o ego passa a determinar-se de uma ou de outra 

forma, mas continuamente vai transformando-se porque suprime suas próprias 

determinações. (Zitkoski, 1994, p. 81) 

Destarte, o ego constitui-se como “substrato idêntico de propriedades egoicas 

permanentes, ele constitui-se também, subsequentemente, como eu-pessoal estável e 

permanente” (Husserl, 2013, p. 105). Dito de outra forma, o ego é um centro de habitualidades, 

isto é, tendências, estilos, convicções, maneiras de perceber e de lidar, que vão se sedimentando 

ao longo das vivências, e permanecem no fluxo da consciência. 

 

3.6 O ego transcendental como mônada 

 

A partir do percurso traçado, pôde-se perceber a grande reviravolta que o pensamento 

de Husserl gerou na Filosofia, não apenas com seu retorno às coisas mesmas, mas especialmente 

com sua virada transcendental. O método da ἐποχή fenomenológica permitiu ao filósofo 

morávio alcançar a apoditicidade das próprias vivências, desconsiderando sua relação com um 

mundo exterior que, doravante, ficaria “entre parênteses”, suspenso em sua validade ontológica. 

Posto o mundo fora de circuito, resta como indubitável a consciência, não enquanto consciência 

de um homem, de um eu psicológico, mas a consciência transcendental, campo de manifestação 

dos fenômenos, isto é, dos vividos.  

Pela análise metódica de descrição das vivências, foi possível captar a estrutura que as 

constitui, a saber, ego-cogito-cogitatum: toda vivência se dá na relação entre um ego que se 

dirige intencionalmente a um cogitatum, dando-lhe sentido, e constituindo-se a si mesmo 



41 

 

enquanto o constitui. Dessa forma, o ego é o polo no qual todas as vivências possíveis 

convergem, em um fluxo temporalmente ordenado, relacionando-se de modo concomitante e 

sucessivo. O ego é também substrato de habitualidades, determinando-se ao longo dos atos de 

consciência, decidindo, escolhendo, assumindo esta ou aquela convicção, alterando ou 

anulando as decisões já tomadas etc., de modo que todas as vivências permanecem de alguma 

forma, imprimindo no ego alguma disposição duradoura. Em tudo isso, porém, ele permanece 

idêntico, como unidade sintética, e continua a ser o mesmo ego de onde tudo procede e para 

onde tudo converge. 

Husserl, após conquistar o ego como unidade sintética abstrata, conquista-o como 

concreção deste ego puro, singularizado a partir de sua historialidade imanente: “ele só pode 

ser um eu concreto na pluriformidade fluente da sua vida intencional e dos objetos que são, com 

isso, visados, e que, eventualmente, se constituem para ele como objetos que são” (Husserl, 

2013, p. 106). Destarte, ao considerar o ego concreto, Husserl se afasta totalmente de um ego 

absoluto, e se refere a ele usando o termo mônada, termo cunhado por Gottfried Leibniz para 

designar as substâncias simples que comporiam toda a realidade. As mônadas tirariam de si 

mesmas todas as suas representações, dado que possuem em si mesmas a totalidade dos infinitos 

horizontes: “cada substância é como um mundo à parte, independentemente de qualquer outra 

coisa fora de Deus; assim, todos os nossos fenômenos, quer dizer, tudo o que nos possa alguma 

vez acontecer são apenas consequências do nosso ser” (Leibniz, 2024, p. 51). 

O ego mônada, enquanto concreção ou singularização do ego transcendental, é o elo que 

permite à fenomenologia abrir-se para a intersubjetividade, já que infinitas são as possíveis 

singularizações, infinitos são os possíveis egos monádicos, com suas próprias histórias e 

habitualidades: algo que, em um primeiro momento, poderia parecer impossível, sem 

importância, ou contraditório, pelo percurso das reflexões husserlianas, que, como se viu acima, 

dado o progressivo aprofundamento nas estruturas a priori da consciência transcendental, 

parecia querer desaguar no idealismo absoluto.  

Por não terem “portas nem janelas”, isto é, por estarem causalmente fechadas, “as 

mudanças naturais das Mónadas vêm de um princípio interno, já que uma causa externa não 

poderia influenciar o seu interior” (Leibniz, 2016, p. 41), embora todas reflitam sob seu ponto 

de vista específico todo o universo e todas as outras mônadas. A fim de superar a aporética 

consequência de suas mônadas serem fechadas em si mesmas, qual seja, a impossibilidade da 

interação entre elas – claro eco do problema cartesiano da interação entre as substâncias –, 

Leibniz precisou postular, como Descartes, a existência de Deus para justificar a aparente 

relação entre elas, a partir da ideia de uma harmonia universal pré-determinada. Tal problema 



42 

 

enfrentado por Leibniz é certamente análogo ao problema da intersubjetividade dos infinitos 

egos mônadas, e todas as questões histórico-sócio-culturais que dele decorrem. Diga-se, porém, 

que tal reflexão extrapolaria o escopo deste trabalho monográfico. 

Enfim, este ego-mônada é o ego tomado em sua plena concreção, integrando tanto o ego 

como polo-idêntico, quanto como substrato de habitualidades. Daí que o ego concreto está 

essencialmente relacionado à pluriformidade fluente da vida intencional e dos objetos por ele 

constituídos, ou seja, do mundo que é para mim. “Esta minha atividade de posição e de 

explicitação do ser institui uma habitualidade do meu eu, em virtude da qual este objeto é, agora, 

por mim permanentemente apropriado como tendo as suas próprias determinações” (Husserl, 

2013, p. 106). Dessa forma, tais habitualidades constituem o mundo circundante bem conhecido 

com seus objetos familiares, cada um com um sentido próprio, reflexo de vivências já passadas 

e que permanecem como memória viva, mas com um horizonte aberto infinito de 

possibilidades. 

 

  



43 

 

4 CONCLUSÃO 

 

O presente trabalho buscou mostrar como a fenomenologia transcendental, proposta por 

Edmund Husserl, apresenta-se como superação da aporia da correlação entre as substâncias, 

que o pensamento dualista de René Descartes legou para a Filosofia. De fato, o método da 

dúvida hiperbólica, aplicado por Descartes para alcançar uma verdade que fosse indubitável e 

que serviria de fundamento para a dedução ordine geometrico de outras verdades que não 

poderiam ser abaladas pelas descobertas científicas futuras, culminou na total separação entre 

a mente-espírito (a substância pensante, ou res cogitans) e a matéria-corpo (res extensa), uma 

vez que a indubitabilidade só alcança o ego cogito, ego sum, e suas ideias enquanto cogitationes. 

Tudo o que transcende esse campo, tudo o que é exterior à mente, permanece em suspensão de 

juízo, já que, em um primeiro momento, só se poderia fazer afirmações verdadeiras daquilo que 

o espírito vivencia em si mesmo. Consequentemente, não mais se poderia garantir que as 

representações mentais equivaleriam ao mundo como é realmente e a equivalência mente-

mundo se desfez. 

Descartes argumenta que, pela mera observação do mundo, pode-se perceber como os 

sentidos são falhos para captar a realidade, e como, a exemplo da cera, o mesmo ente é capaz 

de se mostrar de formas completamente distintas. Daí conclui que o verdadeiro conhecimento 

não vem através dos sentidos, isto é, das qualidades por ele percebidas ou de formas 

substanciais abstraídas, mas sim do próprio espírito. A desconfiança quanto aos sentidos e 

quanto à correlação entre as ideias presentes neste e o mundo em si mesmo só pôde ser superada 

por Descartes quando ele postulou a veracitas Dei, isto é, Deus como garantidor do 

conhecimento: porquanto sei que há um Deus bom e todo-poderoso, posso confiar no 

conhecimento que tenho do mundo, dado que Deus não permitiria que eu me enganasse sempre 

e tão profundamente. 

Edmund Husserl, por sua vez, ao refletir sobre o caminho filosófico seguido por 

Descartes, lamenta profundamente o fato de este ter feito a maior de todas as descobertas, isto 

é, a apoditicidade do ego cogito, mas não ter conseguido adentrar no campo transcendental, 

talvez sequer vislumbrado seus umbrais. Para conquistar esse campo, Husserl, inspirado pela 

dúvida metódica, desenvolve o método da ἐποχή fenomenológica, cujo objetivo é, ao tirar de 

circuito tudo a respeito do ser do mundo como algo em si mesmo e abster-se de qualquer juízo 

valorativo positivo a respeito do mundo “real”, captar a consciência transcendental como 

resíduo dessa suspensão, e assim ter acesso às estruturas a priori que permitem não apenas o 

conhecimento, mas a manifestação do mundo enquanto ser dotado de sentido.  



44 

 

Assim, ao colocar o mundo e a si mesmo – enquanto eu psicológico – entre parênteses, 

aquele que medita fenomenologicamente capta-se como ego transcendental, capta sua vida pura 

de consciência onde os fenômenos se manifestam: o fluxo contínuo de vivências em que se 

dirige intencionalmente para os objetos, percepcionando-os dos mais variados modos. Tais 

objetos se manifestam e se constituem como polos idênticos, unidades sintéticas de um 

horizonte infinito de vivências. O ego também percebe como está vivo em cada cogitatio, sendo 

ele mesmo um polo idêntico, uma unidade que sintetiza todas as vivências atuais e possíveis, 

dado que todas elas são sempre para o ego. O ego transcendental capta-se assim como o polo 

irradiador da vida da consciência, fonte do sentido que constitui os objetos intencionais, 

determinando-se a si próprio a cada vivência, adquirindo habitualidades que permanecem, 

moldam e determinam sua própria vida imanente, toda ela sintetizada sob a forma da síntese 

universal do tempo. Capta-se assim como ego concreto, ego mônada, com sua vida intencional 

concreta: é o polo idêntico que permanece e se determina em suas habitualidades ao longo do 

fluxo das cogitationes efetivamente vividas. 

A partir disso, percebe-se como a transcendência se dá necessariamente na imanência, 

dado que é constituída no interior do ego, nos seus infinitos horizontes de horizontes infinitos, 

que se entrelaçam, se sucedem ou ocorrem concomitantemente na fluência da vida da 

consciência. Tudo o que é concebível está a priori, pré-delineado no domínio da subjetividade 

transcendental, uma vez que ela é a fonte do sentido e do ser. Consequentemente, caem por 

terra todas as questões a respeito da realidade em sua dimensão numênica ou incognoscível, e 

pode-se dizer que a célebre frase de Parmênides volta a valer: pensar e ser são sim o mesmo, 

uma vez que todo o ser possível, todo o sentido concebível se constitui na esfera imanente e 

absoluta da consciência transcendental. 

Dessa forma, é possível concluir que a superação do aporético dualismo cartesiano pela 

fenomenologia transcendental, garantindo, por conseguinte, a certeza do conhecimento do 

mundo, se dá pelo fato de que o universo de ser verdadeiro é o universo da consciência 

transcendental; por conseguinte, é contrassenso conceber esfera de ser que transcenda, que 

transborde a consciência. Em verdade, a cisão que Descartes causou na realidade e sua 

consequente aporia são insuperáveis se se não reconhece de forma clara a conquista que 

Edmund Husserl realizou do autêntico campo transcendental, através da ἐποχή fenomenológica. 

 

  



45 

 

REFERÊNCIAS 

 

BRITO, Evandro Oliveira de. Franz Brentano e a psicologia empírica: um projeto de filosofia 

científica, com Comte, contra Comte. Revista Guairacá de Filosofia. Guarapuava-PR, v. 31, 

n. 1, pp. 40-54, junho, 2015.  

BRENTANO, Franz. Psychologie vom empirischen Standpunkte. Leipzig: Verlag von 

Duncker & Humblot, 1874. Disponível em 

https://archive.org/details/psychologievome02brengoog. Acesso em 05 nov. 2025. 

CONCEIÇÃO, Adelar. A evolução da concepção de ego transcendental na fenomenologia de 

Husserl. Thaumazein, Santa Maria, n. 10, pp. 100-117, dezembro, 2012. Disponível em 

https://periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein/article/view/105/pdf. Acesso em 29 out. 

2025. 

COLOMER, Eusebi. El pensamiento alemán de Kant a Heidegger. t. 3. Barcelona: 

Editorial Herder, 1990. Disponível em https://archive.org/details/colomer-eusebio-el-

pensamiento-aleman-tomo-iii_202401. Acesso em 16 nov. 2025. 

DANTAS, Caio Lívio Sulpino. Descartes, Husserl e a epoché como fundamento existencial. 

Ágora Filosófica, Recife, v. 23, n. 3, p.129-147, set./dez. 2023. Disponível em 

https://www1.unicap.br/ojs/index.php/agora/article/view/2360/2257. Acesso em 15 out. 2025.  

DESCARTES, René. Discurso sobre o método. Petrópolis: Vozes, 2008. 

DESCARTES, René. Meditações metafísicas. 1. ed. Petrópolis: Vozes, 2022. 

FAUSTO, Estanislau. Uma breve análise sobre a relação consciência-mundo: o ego como 

fundamento absoluto. Ideação: Revista do Núcleo Interdisciplinar de Estudos e Pesquisas 

Filosóficas da Universidade Estadual de Feira de Santana. Feira de Santana, v. 1, n. 1 (1997-), 

pp. 308-319, Edição Especial 2018. Disponível em 

https://periodicos.uefs.br/index.php/revistaideacao/article/view/3016/2386. Acesso em 15 out. 

2025.    

GILES, Thomas Ransom. História do existencialismo e da fenomenologia. São Paulo: EPU, 

1989. 

HUSSERL, Edmund. A Filosofia como ciência de rigor. Coimbra: Atlântida, 1952. 

HUSSERL, Edmund. A Ideia da Fenomenologia. Lisboa: Edições 70, 1989. 

HUSSERL, Edmund. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia 

fenomenológica: introdução geral à fenomenologia pura. Prefácio de Carlos Alberto Ribeiro 

de Moura. Aparecida: Ideias & Letras, 2006. 



46 

 

HUSSERL, Edmund. Meditações cartesianas e Conferências de Paris: de acordo com o 

texto de Husserliana I. 1. ed. Rio de Janeiro: Forense, 2013. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. 4. ed. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, 

SP: Editora Universitária São Francisco, 2015. 

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Discurso de metafíca. Petrópolis: Vozes, 2024. 

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Monadologia. Lisboa: Edições Colibri, 2016. 

MOURA, Carlos Alberto Ribeiro de. Prefácio. In: HUSSERL, Edmund. Ideias para uma 

fenomenologia pura e para uma filosofia fenomenológica: introdução geral à 

fenomenologia pura. Prefácio de Carlos Alberto Ribeiro de Moura. Aparecida: Ideias & 

Letras, 2006. 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo. Reviravolta linguístico-pragmática na Filosofia 

Contemporânea. 3. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2006. 

SOUZA, Felini de. Dualismo cartesiano: a relação entre a Res Cogitans e Res Extensa em 

René Descartes. Profanações, [S. l.], v. 7, p. 207–220, 2020. DOI: 10.24302/prof.v7i0.2737. 

Disponível em: https://www.periodicos.unc.br/index.php/prof/article/view/2737. Acesso em: 

15 out. 2025. 

TOURINHO, Carlos Diógenes Côrtes. O Problema da Autoconstituição do Eu Transcendental 

na Fenomenologia de Husserl: de Ideias I a Meditações Cartesianas. Trans/Form/Ação. 

Marília, v. 39, n. 3, p.87-100, Jul./Set., 2016. Disponível em 

https://www.scielo.br/j/trans/a/C3m7HLkpz46BWC6DXRSwCbn/?format=pdf&lang=pt.  

Acesso em 18 nov. 2025. 

TOURINHO, Carlos Diógenes Côrtes. A consciência e o mundo: o projeto da Fenomenologia 

Transcendental de Edmund Husserl. Rev. abordagem gestalt. Goiânia ,  v. 15, n. 2, p. 93-98,  

dez.  2009.   Disponível em https://pepsic.bvsalud.org/pdf/rag/v15n2/v15n2a03.pdf. Acesso 

em 05 nov. 2025. 

ZITKOSKI, Jaime José. O método fenomenológico de Husserl. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

1994. 

 


	1 INTRODUÇÃO
	2 RENÉ DESCARTES E A CISÃO DO REAL
	2.1 Breve introdução e contextualização histórica
	2.2 Meditações metafísicas e a descoberta do cogito
	2.3 O espírito como fundamento fontal do conhecimento
	2.4 Dualismo entre res cogitans e res extensa e a aporia da correlação
	2.5 Deus como fundamento da verdade
	2.6 Conclusão do capítulo

	3 EDMUND HUSSERL E A FENOMENOLOGIA TRANSCENDENTAL
	3.1 Introdução ao capítulo e breve contextualização
	3.2 O fracasso de Descartes
	3.3 A epoché fenomenológica e a consciência transcendental
	3.4 A consciência transcendental
	3.4.1 A intencionalidade da consciência
	3.4.2 Estruturas sintéticas da consciência transcendental
	3.4.3 A vida intencional da consciência e seu horizonte de potencialidades

	3.5 O ego transcendental e sua autoconstituição
	3.6 O ego transcendental como mônada

	4 CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS

