
 
 
 

FACULDADE CATÓLICA DE ANÁPOLIS  
EXTRAORDINÁRIO APROVEITAMENTO EM FILOSOFIA  

 
 
 
 
 
 
 
 

O ENTE E SUA RELAÇÃO COM OS TRANSCENDENTAIS 
EM SANTO TOMÁS DE AQUINO 

 
Lucas Daniel Tomáz de Aquino  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ANÁPOLIS-GO  
2022 

 
 



 
Lucas Daniel Tomáz de Aquino 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O ENTE E SUA RELAÇÃO COM OS TRANSCENDENTAIS 
EM SANTO TOMÁS DE AQUINO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Trabalho apresentado como requisito 
parcial à obtenção de Licenciatura Plena 
em Filosofia pelo programa de 
Extraordinário Aproveitamento da 
Faculdade Católica de Anápolis.  

 
 
 
 
 
 

Anápolis-GO​
2022 

 



 
 

DEDICATÓRIA 
 
 

Dedico este trabalho Àquele que tem me dado a mim mesmo, sendo Ele 
princípio e fim de todas as coisas. E à minha mãe, Maria Conceição do Carmo, que 
do céu me cobre hoje com suas orações. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
RESUMO 

 
 

O presente trabalho investiga o ente e os transcendentais em Santo Tomás 
de Aquino. Daremos início com a problemática que surgiu, a partir da tradução no 
séc. XIV, dos termos ens e esse, bem como suas diferenças, além da distinção 
entre ente e substância. Em seguida daremos as propriedades e noções análogas 
de ente e também suas relações com os transcendentais, apoiando-nos na filosofia 
antiga e medieval. Por fim, investigaremos a doutrina tomista que sistematizou, de 
modo definitivo, os transcendentais, isto é, os aspectos co-extensivos e convertíveis 
com o próprio ente. 
 
Palavras-chave: Filosofia Medieval, Lógica, Metafísica, Ente, Ser, Transcendentais, 
Tomás de Aquino. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
ABSTRACT 

 
 

The present work investigate the being and the transcedentals in St. Thomas 
Aquinas. We will begin with the problematic that have appeared from the translation, 
in the fourteenth century, of the the terms ens and esse, as well as its diferences, 
besides the distinction between being and substance. Then we shall give the 
proprieties e analogical notions of being and their relations with the transcedentals 
also, supporting ourselves in the antique and medieval philosophy. Finally, we will 
investigate the thomist doctrine that sistematized in a definitive way the 
transcedentals, that is, the co-extensives and convertibles aspects with the same 
being. 
 
Keywords: Being, Transcendentals, Logic, Metaphysics, Thomas Aquinas. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
O estudo da filosofia não tem por objeto saber o 
que os homens pensaram, mas sim qual é a 
verdade das coisas. 
 
Santo Tomás de Aquino 
 
 
— Quem dizes que são, perguntou, os 
verdadeiros  filósofos?  
— Aqueles que amam contemplar a verdade,  
respondeu.  
 
Platão, República, V,  475 e-476  a. 
 

 
 
 
 



 
SUMÁRIO 
 
Introdução. 
 
1. O ente. 
 
1.1 A problemática entre ser e ente. 
1.2 Diferença entre ente e substância. 
1.3 O ente: primo cognitum.  
1.4 As propriedades do ente. 
1.5 A noção análoga do ente. 
 
2. Os transcendentais 
 
2.1 Os transcendentais na Filosofia Antiga e Medieval. 
2.2 Os transcendentais em Santo Tomás de Aquino. 
2.3 Relação do ente com os transcendentais. 
2.4. A exposição de Santo Tomás no De veritate. 
 
Conclusão. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
INTRODUÇÃO 

 
 

Neste trabalho, buscou-se investigar o ente em si mesmo e sua relação com 
os transcendentais sob a égide da doutrina de Santo Tomás de Aquino, filósofo e 
teólogo dominicano (Ordem dos Pregadores) que viveu no século XIII. Seguindo as 
pegadas de Aristóteles, o Aquinate sustenta que o ente é o nosso primeiro 
conhecido do intelecto (primo cognitum) e dele se predicam as categorias ou 
predicamentos, expostos no livro das Categorias de Aristóteles.  

Para o pensamento tomista, os transcendentais, por sua vez, são 
propriedades co-extensíveis e também convertíveis ao ente, comum também a 
todas as categorias. Daí a necessidade de uma investigação filosófica acerca 
destas propriedades e sua relação com o ente em si mesmo, a fim de penetrar com 
mais rigor todas as coisas da realidade que nos cerca.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

1.​ O ENTE 
 
 
1.1 A problemática entre ser e ente. 

 
A problemática do ser e do ente surge na Grécia Clássica, entre os filósofos, 

e se estende até os nossos dias. Confundido muitas vezes com o ser, o ente não é 
o ser, mas o recebe, pois este último é tudo aquilo pelo qual algo é. É ainda, para 
Santo Tomás, ato de ser (actus essendi), a raiz de tudo o que é. Acerca desta 
distinção, resguardada a devida necessidade de ambos, diz Santo Tomás: “É 
impossível que algum ente seja [algo] sem ter o ser”1. Essa confusão entre ser e 
ente tem raízes nas traduções feitas a partir do século XIV, em grande parte por 
correntes escotistas e nominalistas2.  

Traduziu-se erroneamente a palavra grega ὄν (ente) por εἶναι, que quer dizer 
ser. O erro se torna ainda pior porque ambos são temas caros à Filosofia. A partir do 
equívoco desses conceitos, cuja sucessão acabou em um descarrilamento 
metafísico, assistimos, por exemplo, à negação do evidente no pós-cartesianismo, o 
nôumenon kantiano ou ainda caímos no “esquecimento do ser” em Heidegger — 
este último também gerado a partir da contraposição entre essência e existência3.  

Ente não pode significar o mesmo que ser. Se se diz que ente é o ser, é a 
mesma coisa que dizer que ser é o que tem ser ou ser é o que tem que ser, o que 
não faz sentido. Assim, ὄν (em latim: ens, entis) significa ente e εἶναι (em latim esse) 
significa ser4. A palavra ens (no genitivo: entis) é derivada do verbo latino esse ao 
modo de particípio presente neutro. O verbo esse é correspondente na língua 
portuguesa ao verbo ser e ambos são irregulares e defectivos, isto é, que não 
possuem todas as formas verbais.  

Por seu turno, um particípio presente (p. ex.: amante, andante, ruminante) 
caracteriza o sujeito mediante a ação que o define como tal: amante é o que ama, 

4 Daniel Scherer, A raiz antitomista da modernidade filosófica, p. 23. De modo que “o ato de ser 
constitui o ente enquanto ente, posto que ao dizer ‘ente’ se chama  o que é enquanto é, na medida 
em que tem ser, pelo qual é, a seu modo, algo”, explica Delia María Albisu em Acerca de los 
trascendentales, Instituto Immaculada Concepción, p. 5. Em suma: ens designa o sujeito que exerce 
o ato de ser, enquanto esse designa o ato mesmo. 

3 Para Heidegger, o ser não pode ser definido, pois, ao defini-lo, essa mesma definição o faria 
tornar-se ente; logo, o que resta, é uma tentativa de exprimir o ser por metáforas e pela linguagem 
poética. Além disso, o Dasein representa o a priori ou transcendental que desvela o ser no ente. Esta 
característica apriorística em Heidegger não se dá ao modo kantiano de pressuposição naquele que 
é sujeito e que apreende o objeto extramental. O Dasein, que tem o ser do ente como constitutivo da 
existência, é o ser-no-mundo que possui basicamente sua "mundanidade" nas características 
espaço-temporais: “Sem o Dasein não há desvelamento ou ser no ente”, explicará Nicolás Octavio 
Derisi em El último Heidegger - Aproximaciones y diferencias entre la fenomenología existencial de 
M. Heidegger y la ontología de Santo Tomás,  Editorial Universitaria de Buenos Aires 1968, p. 23-24. 

2 Época a qual a metafísica começa a se distanciar da teologia dentro das universidades. O que não 
faz sentido, já que a partir do livro IX da Metafísica Aristóteles trata da doutrina do ato e da potência 
que culmina no primeiro motor imóvel, aquilo que Santo Tomás chamará de Ipsum Esse Subsistens. 

1 De veritate, q. 21, a. 2, in c.  



ruminante é o que rumina, ser é o que é5. Por isso que, gramaticalmente falando, 
dizemos que amante é o que ama, ruminante é o que rumina, ser é o que é e ente é 
o que é. Está aí uma parte do problema. 
 

1.2  Diferença entre ente e substância. 
 

​ Tal como existe composição real de essência e existência nas criaturas, há 
também o composto da substância. Essa combinação, segundo Édouard Hugon 
“não poderá ser compreendida se o ente não está recebido realmente numa 
essência distinta dele”6. Substância é aquilo que subsiste por si mesmo e é suporte 
de acidentes, aquilo que sub-stat. O ato próprio da substância é ser por si, isto é, 
ser pela e na própria substância.  
​ A substância, em grego οὐσία, é o primeiro aspecto essencial que nós  
conseguimos apreender nas coisas. Já os aspectos que podem modificar-se e estão 
como que apoiados na substância mesma são chamados acidentes, já que os 
acidentes só podem se dar na substância e não por si mesmos7. A substância, no 
entanto, não se confunde com o ente de forma alguma, pois o ente é tudo que há, 
ou seja, a substância e os nove acidentes: quantidade, qualidade, relação etc. A 
substância é um gênero supremo (generalissimus), ao passo que o ente, como 
princípio ontológico absoluto, não pode ser gênero8.   
​ Quanto à substância, há uma substância primeira e uma substância segunda.  
A primeira noção é esta que explicamos: ser por si mesma e ser suporte de 
acidentes, como em “homem alto”, cuja palavra “homem” corresponde à substância 
(sujeito) e a palavra “alto” corresponde ao acidente (predicado)9. A substância 
primeira é aquela que é ou tem o ser e exerce a ação de ser, o ato de ser (actus 
essendi), porque é ente e se dá por si mesmo, não por outro e nem em outro.  

Já a substância segunda, designa a quididade ou essência de algo. Diz-se 
que esta também é ente porque, conquanto não signifique algo que exista no sujeito 
como os acidentes, dela se predica de um sujeito. Da substância segunda diz-se 
ente ao modo de predicação de um sujeito. Por exemplo: “animal racional”, cuja 
partícula “racional” indica a essência do homem, isto é, sua razão ou intelecto, 
aquilo que o difere dos outros animais como o cão, o gato ou o morcego.  

A diferença específica indica a quididade ou essência do homem. Neste 
exemplo, predicamos da substância segunda. A substância primeira é aquilo que é 
concreto: eu, você, os minerais, a esponja-do-mar, o aracnídeo, as plantas. Todavia, 
não podemos predicar, por exemplo, “eu sou eu”. Deve-se predicar pela substância 

9 Ir. Miriam Joseph, O Trivium - As Artes Liberais da Lógica, da Gramática e da Retórica, É 
Realizações, 2008, p. 50. Por isso que na morfologia gramatical da Língua Portuguesa denominamos 
a palavra “homem” como um substantivo, porquanto designa justamente uma substância, ao passo 
que predicamos “alto” deste sujeito porquanto designa um adjetivo (qualidade) aplicado ao sujeito. O 
qualificador “alto” indica, no caso em tela, uma qualidade, isto é, uma categoria e um acidente 
daquela substância. 

8 Santo Tomás de Aquino, Comentário à Metafísica de Aristóteles, Vide Editorial, 2016, p. 277 
7 ​Álvaro Calderón, Curso de Física, texto esotérico, p.24 
6 Édouard Hugon O.P., Os princípios da filosofia de Santo Tomás de Aquino, EdiPuc-RS, 1998, p. 61 
5 Carlos Nougué, Suma Gramatical da Língua Portuguesa, É Realizações, 2015, p. 355 



segunda: “homem é um animal racional”, isto é, a partir da essência deste gênero, 
dada pela diferença específica10. 
 

1.3. O ente: primo cognitum.  
 
​Assim como o objeto da visão é a cor e o objeto da audição é o som, o sujeito 

do intelecto é o ente11. A palavra ente significa aquilo que é. Pelo intelecto nós 
podemos conhecer a realidade e pela linguagem comunicamos tudo o que 
conhecemos, a começar pela pergunta “o que é isto?” (quid est), a primeira 
pergunta da Filosofia. A realidade é exatamente o que é conhecido por nosso 
intelecto e o ente é o primo cognitum, isto é, o primeiro inteligido12. Deste modo, 
através do conhecimento das coisas, por abstração dos entes, exprimimos 
idealmente e linguisticamente os objetos da realidade13. 

Todo conhecimento começa com a experiência sensível, pelos sentidos 
externos: tato, paladar, olfato, audição e visão, sobre o qual podem ser desdobrados 
vários graus de abstração. O mundo sensível nasce da realidade pura e existe 
independente de nós. Se houvesse um cataclisma natural ou um ataque biológico 
que eliminasse toda e somente a humanidade, o resto do mundo permaneceria 
como antes. As árvores, por exemplo, farfalhariam ao influxo do vento da mesma 
forma, logo prescindem, a priori, de intervenção humana.  

Assim, a noção de ente como primeiro na ordem do conhecer, distingue ‘algo’ 
de ‘nada’. O nada, nada é, não será e jamais seria. O ente então é aquele algo que 
primeiro captamos no espírito; aquilo que tem ser, mas que não é o ser. Ente é 
aquilo que, podemos dizer, “exerce” o ser, tal como o ouvinte gera o ouvir, o carente, 
o carecer; o ente exerce o ato de ser (actus essendi). Há o ente porque há o ser, 
logo o ser precede o ente14.  

O ente se divide em dez gêneros ou categorias, acepção a qual significa a 
substância e os nove acidentes15. Categorias ou predicamentos são os gêneros 
mais universais de todas as coisas, ou seja, tudo aquilo que se pode predicar de 
algum sujeito, começando pelo gênero supremo, isto é, a substância (como sujeito), 
e os demais acidentes: quantidade, qualidade, relação, lugar, tempo, posição, 
posse, ação e paixão. 

Sobre o ente nas Categorias, convém então que a essência signifique algo 
comum a todas as naturezas pelas quais os distintos entes se ordenem em gêneros 
distintos e em espécies distintas, como a humanidade é a essência (ou quididade) 
do homem16. 

16 Santo Tomás de Aquino, El ente y la esencia (De ente et essentia opusculum - 1252-1256), 4ª 
edición, M. Aguillar Editor, Biblioteca de iniciación filosófica,  Buenos Aires, 1963. 

15 Zeferino González, Filosofía Elemental, Imprenta de Policarpo López, Madrid, 1876 . p. 31 
14 Daniel Scherer, A raiz antitomista da modernidade filosófica (conferir página 

13 Pe. Matteo Liberatore, Compendio di Logica e Metafisica, Stab. Tipografico di francesco Giannini, 
Museo Nacionale, 1871, p. 11 

12 Iosephus Gredt O.S.B, Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae, Sumtibus Herder, 1961, p. 
16: “Primum quod in intellectum cadit, est ens”. 

11 Suma Teológica, I q. 5, a.2: “primo autem in conceptione intellectus cadit ens […]. Unde ens est 
proprium obiectum intellectus: et sic est primum intelligibile, sicut sonus est primum audibile”. 

10 Álvaro Calderón, Lógica 06 - Ars Logica - Transcendentales, texto esotérico, p. 4 



O vocábulo quididade é empregado pela tradução latina da definição 
aristotélica de essência, em grego το τη εν είναι vertida para o latim como Quod quid 
erat esse, a qual responde a pergunta “o que é?”, a primeira pergunta da Filosofia, 
cuja resposta é o próprio ente: aquilo que é.  

Portanto, se o ente é aquilo pelo qual alguma coisa é e tem o ser, então sua 
definição está expressa na essência. E se isto é assim, a primeira pergunta a se 
fazer, evidentemente, é “o que é esta coisa?” ou mais precisamente “Quais os 
aspectos essenciais sem os quais não se pode conhecer tal ou qual coisa?”.  

Em latim diz-se “quid est” ou “quid sit” a esta pergunta que distingue os 
aspectos essenciais dos aspectos acidentais, da qual decorre sua resposta: a 
quididade (ou essência).  

A noção de quidditas e essentia relaciona-se também com a problemática 
medieval da distinção entre essência e existência. Santo Tomás emprega a noção 
de essência entendida como forma que determina a matéria e a essência constitui, 
primeiramente, o polo oposto ao da existência. Tal como a existência responde a 
questão “se” um ente existe (an sit), a essência responde a “o que é” um ente (quid 
sit), e é por isso que uma essência se chama também quididade.  

Já a palavra ‘quididade’ vem de quod quid est, e representa aquilo que a 
coisa é: quidditas, quid, quididade17. Essência vem de essentialis que por seu turno 
vem de esse (ser) e é aquilo em que consiste ser tal ou qual coisa18. A essência 
pertence ao ente tal como o ente participa do ser, pois a essência está relacionada 
com o ser e se deve justamente a ele, na medida em que os entes participam no ser 
através de sua mediação19. 

Os aspectos dos entes ou são entes per se, dos quais decorrem a quididade 
ou essência própria e una — como em, por exemplo, “homem” — ou são entes per 
accidens dotados de quididades ou essências distintas — como em, por exemplo, 
“homem músico”. Os aspectos da essência, conquanto esta seja una, se desdobram 
em um processo pelo qual o intelecto elucida seu conhecimento das essências e 
chama-se divisão, daí que o termo deste processo se chame mesmo divisão. 

Assim, ao responder a quid sit ou quid est devemos levar em consideração 
certos fatores dos quais resulta em abandonarmos os aspectos acidentais do ente e 
ficarmos somente com seus aspectos essenciais. Isso porque, na Metafísica, o ente 
é tratado enquanto tal (ente enquanto ente), ao passo que na Lógica o ente é 
tratado enquanto disposto nas operações da razão20. 

A apreensão de qualquer objeto da realidade, e que posteriormente derive 
um conceito da coisa, implica o conhecimento do ente, daquilo que é, pois o espírito 
está conhecendo o ente em ato — momento em que na simples apreensão (ou 
intelecção dos indivisíveis ou incomplexos), na primeira operação do intelecto, 

20 Pe. Álvaro Calderón, Umbrales a la Filosofía: cuatro introducciones tomistas, 1ª ed., Moreno, 
edição do autor, 2011, p. 87 

19 Johannes B. Lotz, Transcendentale Erfahrung, Herder, Freiburg, Alemanha,1978, p. 97 

18 Entretanto, há nuances que as diferenciam secundum rationem, em todo e em parte, 
respectivamente: a essência refere-se ao abstrato, ao passo que a quididade ao concreto. Por 
conseguinte, se considera a essência uma parte constitutiva e principal do ente, como que um 
“núcleo”, enquanto a quididade significa todo o ente, mas por referência ao essencial. 

17 Álvaro Calderón, La naturaleza y sus causas, tomo I, Ed. Corredentora, 2016, p.175. 



elabora-se um ente de razão21 (gênero, espécie, diferença específica, próprio ou 
propriedade e acidente). Portanto, nenhuma ciência pode prescindir da apreensão 
do ente22. 

 
1.4 As propriedades do ente 

 
Chamam-se propriedades certas noções que influem diretamente da noção 

de ente, dada por determinações que emanam imediatamente ao ens. Neste 
sentido, podemos dizer que elas não acrescentam nada ao ente, porém o ente 
necessariamente as possui23, e sob este aspecto não se constitui tautologia, pois 
elas esclarecem os aspectos do ens24. Estas propriedades chamam-se 
transcendentais e são co-extensíveis ao ente e convertíveis a ele. 

A expressão “transcendentais”, porém, não foi usada nem pelos gregos nem 
pelos medievais. Foi apenas no século XVI, todavia, que os filósofos tomistas 
começaram a usá-la, apesar de já posta a doutrina formal durante o Alto Medievo25.  

Então, para entender o que são estas propriedades per se do ente, devemos 
antes saber que os transcendentais são considerados análogos supremos26, 
justamente porque eles possuem universalidade máxima em relação a outras 
noções que lhes são análogas. 

 
1.5 A noção análoga do ente. 
 
No Órganon, antes de dar as categorias propriamente ditas, Aristóteles nos 

apresenta os chamados antepredicamentos: a equivocidade, a univocidade e a 
analogia. Uma predicação análoga é uma síntese entre o semelhante e o diverso, 
ou seja, quando coisas diferentes possuem algo em comum, um ponto de 
intersecção. Santo Tomás dirá ainda que a analogia carrega uma diferenciação que 
é dada por sua natureza e definição27. 

Por exemplo, a palavra “saudável” tem como analogante a “saúde”. Deste 
modo podemos dizer que uma pessoa está com o “rosto saudável”. A analogia é um 
modo de atribuição de predicados usando formas iguais e diferentes a muitos 
sujeitos. 
​ O ens é análogo (ens  non  est  univocum,  sed  analogum,  alioquin 
diversificari  non  posset). Esta analogia do ente28 dar-se-á, então, de dois modos: 

28 A analogia entis tomista será posta à prova mais adiante na História da Filosofia, sem sucesso, 
todavia, por ninguém menos que Duns Scot e sua doutrina da univocidade do ente.  

27 Santo Tomás de Aquino, Os princípios da realidade natural, Porto Editora, 2003, p. 46.  
26 Álvaro Calderón La naturaleza y sus causas, Tomo II, Ediciones Corredentora, 2016 p. 44 

25 Álvaro Calderón apud Delia Maria Albisu, Acerca de los transcendentales, in Lógica Maior - Los 
transcendentales, p. 1 

24 Regis Jolivet, Curso de Filosofia, Agir, 1970, p. 268. 
23 Enrique Collin, Manual de Filosofia Tomista, Luis Gili Editor, 1943, p. 178 

22 Juan José Sanguineti, La filosofía de la ciencia según Santo Tomás, Ediciones Universidad de 
Navarra, Pamplona, 1977, p. 71 

21 Santo Tomás de Aquino (atribuído a Thomas de Sutton), De natura generis. Retirado do Corpus 
Thomisticum. Acessado em 02/09/2021. 



em primeiro lugar por proporcionalidade, tal como se dá na matemática, guardando 
certa proporção entre os analogados, tal quando dizemos “isto está para aquilo 
assim como o outro está para aquele outro”.  

O segundo modo se dá por atribuição, quando tomamos a substância como 
analogado principal (ou primeiro analogado), dando a esta noção um sentido mais 
forte, e deixamos os demais entes como derivados da substância, isto é, o tomamos 
por denominação extrínseca29. 

Esta última analogia, no entanto, diz mais profundamente acerca do ente, 
porquanto ela assinala a relação entre todos os modos ou maneiras de se dizer 
‘ente’. Deste modo, ao fundir ambos os modos — a analogia de atribuição 
extrínseca com a de proporcionalidade — em uma analogia só, os filósofos criaram 
uma classificação especial de analogia chamada de atribuição intrínseca30. 

A analogia se estende aos transcendentais porque dizemos que essas 
propriedades possuem extensão e conversibilidade com o ente quando este não 
pode ser expresso pelo nome mesmo de ‘ente’. Por isso também que nele há esta 
coisa sem que, contudo, lhe seja estranho à natureza mesma do ente31. 

O ente é o análogo supremo e fundamental, o primeiro dos transcendentais, 
e todas as demais concepções do intelecto são reduzíveis, de algum modo, a ele. 
No caso das propriedades transcendentais, se diz que elas são convertíveis com o 
ens justamente porque elas, as propriedades transcendentais, podem assumir 
posições como sujeito ou predicado. Por isso dizemos, por exemplo, que “o ser é 
uno” e “uno é o ser”32. 
 

2.​ OS TRANSCENDENTAIS 
 

2.1 Os transcendentais na Filosofia Antiga e Medieval. 
 

​ Antes do século XIII, não havia uma ordenação metódica dos 
transcendentais. Os gregos não o legaram a nós. Somente os escolásticos, durante 
a Alta Idade Média, elaboraram esta noção e a explicaram de modo concreto. 
Especialmente em Santo Tomás veremos uma organização contumaz destas 
propriedades do ente33. 

33 Na Filosofia Moderna, o termo “transcendental” assume novas configurações e significados. Um 
dos mais importantes parece-nos ser o de Kant, cujo texto diz: “Chamo transcendental a todo o 

32 Henri-Dominique Gardeil, Iniciação à Filosofia de Santo Tomás de Aquino - Psicologia, Metafísica, 
Paulus, 2013, p. 360 

31 Não se trata de uma especificação, como ocorre na diferença específica em relação ao gênero, 
mas somente adição ao ente, já que neste não se pode adicionar nada de estranho, conforme diz 
Santo Tomás no De veritate. 

30 Ibidem, loc. cit. Ademais, é através da analogia de atribuição intrínseca que se conhece a Deus na 
metafísica (livros IX a XII da Metafísica de Aristóteles comentada por Santo Tomás); pois, neste 
modo de analogia, aquilo que é significado pelo nome está em todos os analogados, porém desigual 
per naturam. No primeiro analogado (Deus), há o significado pelo nome de modo principal e perfeito, 
ao passo que nos demais (criaturas), o há de modo secundário e imperfeito — já que Deus é causa e 
as criaturas são seus efeitos. 

29  Álvaro Calderón, Lógica 06 - Ars Logica - Transcendentales, texto esotérico, p. 5: “Os acidentes 
não são tanto algo por si mesmos, senão que a substância é algo por eles" (tradução nossa). 



​ A questão desta sistemática fez-se pertinente porquanto as noções que 
abrangem os transcendentais, antes deste arranjo medieval, por mais que 
encontrassem certa unidade no homem ou na pólis, encontravam-se espraiadas por 
vários temas e matérias filosóficas: em algum livro se tratava da questão do uno, em 
outros lugares falava-se sobre o verdadeiro, em outros surgia a questão do belo e 
assim por diante. Para ilustrar a História da Filosofia, tomaremos a questão do uno. 

Anaximandro, acerca da gênese de todas as coisas do infinito, já discorria 
acerca dos transcendentais. Para ele, no ápeiron (ἄπειρον), isto é, no infinito, os 
opostos e contrários possuíam uma harmonia, que é o uno. 

Xenófanes, precursor da doutrina da unidade, e a escola Eleata como um 
todo, concordavam que o universo e os deuses eram uno34: “Um só Deus entre os 
deuses (...) vê inteiro, pensa inteiro, ouve inteiro” (Frag. 23-26).     

Para os pitagóricos, era a partir do uno que se derivavam todos os outros 
números. Mais ou menos ao modo das oposições e contrários de Anaximandro, os 
pitagóricos estabeleceram — a partir de entes que são apenas números e figuras 
geométricas e que não são corporais — contrariedades de diversos tipos, tal como o 
uno e o múltiplo, o par e o ímpar etc.   

Para Heráclito, é apenas um o que permanece, e a partir do devir todo o 
resto é formado e modificado. Disto se deduz que “é avisado concordar que todas 
as coisas são uma” (Fragmento 50) e que o uno se pode denominar de “o único 
sábio”35 (Fragmento 32).   

Parmênides associou o conceito de ente (ὄυ) em estreita unidade com o 
noûs, e dentre seus atributos está a questão da unidade, já que, se todas as coisas 
são entes, são unas, e a multiplicidade das coisas se distingue da unidade do ente, 
que é seu atributo36. Parmênides dizia no Fragmento 8 que o ser: “nem era  nem 
será, pois é tudo junto agora, uno, contínuo”.  

36 Julián Marías, História da Filosofia, Martins Fontes, 2004, p. 25. 
35 Ibidem, p. 92 
34 Giovanni Reale - História da Filosofia Antiga - Vol. I, Paulus, 2005, p. 98.  

conhecimento que em geral se ocupa menos dos objetos, que do nosso modo de os conhecer, na 
medida em que este deve ser possível a priori. Um sistema de conceitos deste gênero deveria 
denominar-se filosofia transcendental”. Immanuel Kant, Crítica da Razão Pura, A 12/B 25, Fundação 
Calouste Gulbenkian, Lisboa, 2001, p. 79. A dificuldade parece se agravar na Filosofia 
Contemporânea, como, por exemplo, em Ludwig Wittgenstein, cujo termo “transcendental” ocupa 
lugar em matérias díspares, como na lógica e na ética (ou estética). Cf. Tratado Lógico-Filosófico/ 
Investigações Lógicas, Fundação Calouste Gulbenkian, Lisboa, 2015, p. 128: “nº 6.13 - A Lógica não 
é uma doutrina, é um espelho cuja imagem é o mundo. A lógica é transcendental”. Ibidem, p. 138: “nº 
6.421: É óbvio que a Ética não se pode pôr em palavras. A Ética é transcendental. (A Ética e a 
Estética são Um.)”. Ou ainda na significação transcendental em Martin Heidegger de acordo com o 
Ser e o Dasein: Cf. Ser e tempo, Editora Unicamp/Editora Vozes, Campinas, 2014, p. 129: “Ser é o 
transcendensª pura e simplesmente. A transcendência do ser do Dasein é uma assinalada 
transcendência na medida em que nela residem a possibilidade e a necessidade da mais radical 
individualização. Toda abertura de ser como abertura do transcendens é conhecimento 
transcendental. A verdade fenomenológica (abertura de ser) é veritas transcendentalis”.  
ª - ''Transcendens - apesar de toda a sua ressonância metafísica - não à maneira escolástica e 
greco-platônica do xotvóv, e sim transcendência como estática-temporalidade 
(Temporalitdt)-temporalidade (Zeitlichkeit); (...) Mas transcendência a partir da verdade do ser: o 
Ereignis [acontecer apropriante]”. 



Sócrates, conforme exposto no início das Memoráveis de Xenofonte, na 
Apologia de Sócrates e no Eutífron de Platão, além de ser acusado de “corromper a 
juventude”, foi posto no tribunal por “não acreditar nos Deuses  nos quais  acredita a  
cidade, além de introduzir novas Divindades”37. Sócrates tinha aversão ao 
antropomorfismo físico e moral dos deuses. Em sua teologia, Deus aparece também 
como uno e pertencente a uma “variedade viva no plural”38.  

Apesar de os primeiros gregos terem tratado diversos temas que mais tarde 
entrariam na ideia de “transcendentais”, Platão e Aristóteles foram os filósofos que 
mais se aprofundaram nestas questões, apesar de os terem tratado também de 
modo esparso e em diversas obras.  

Platão identificava o ser com o bem ou a Ideia Suprema. O verum aparece a 
partir da linguagem no diálogo Crátilo39e no livro Parmênides. Ele discorre a questão 
do uno e do múltiplo, indispensável à sua metafísica e à Teoria das Ideias, pois, 
faz-se necessário resolver a aporia do ente (uno, móvel e eterno) e sua relação com 
as coisas que são múltiplas, perecíveis e variáveis. 

Já Aristóteles dizia que todo ser carrega unidade e que “se não houver algo 
uno em si, nem o ente em si, será difícil existir algo além do que são chamados 
singulares”40. Para o Estagirita, o ente é eminentemente uno, verdadeiro e bom. 

Em todo o Neoplatonismo, a figura de Plotino talvez seja aquela que mais 
deu ênfase à questão do uno, que era justamente princípio de sua hierarquia 
ontológica, e dele, por emanação, procediam todas as coisas41.   

Santo Agostinho, seguidor de Platão como muitíssimos outros autores da 
Patrística e do Neoplatonismo, associou os transcendentais verum e bonum a Deus. 
Para o Doutor da Graça, existe uma pluralidade do homem mediante à unidade 
querida por Deus, que não é senão a pessoa em si mesma, o ‘eu’ que recorda, ama 
e raciocina42. 

Os medievais, porém, notaram algo mais consistente e sistemático e que 
carregava certa analogia com o ente dentre os conceitos de unidade, beleza, 
verdade e bondade, tal como a existência de outras noções intrínsecas, como as de 
algo (aliquid) e coisa (res)43 e que estas propriedades também eram co-extensíveis 
e convertíveis com o próprio ente.  

Assim, na Alta Idade Média, há o início de uma estruturação metódica acerca 
daqueles aspectos que transcendiam os predicamentos descritos por Aristóteles no 

43 Gustavo Eloy Ponferrada, Introducción al tomismo, Biblioteca Argentina de Filosofia, Club de 
Lectores, 1985, p. 183. 

42 Santo Agostinho, A cidade de Deus, Vol. II, Fundação Calouste Gulbenkian, Lisboa, 2016, p. 1141: 
“Deus decidiu a criação do género humano a partir de um só homem para mostrar aos homens 
quanto apreciava a unidade na sua pluralidade”. 

41 Julián Marías, História da Filosofia, Martins Fontes, 2004, p. 109-110.  

40 Santo Tomás de Aquino, Comentário à Metafísica de Aristóteles, livro III, l. 12, Vide Editorial, 2016, 
p. 311 [Texto original de Aristóteles: Metaph. 1001a4-1001a20] 

39 Em Aristóteles, a questão da linguagem será esmiuçada no Peri Hermeneias ou Sobre a 
interpretação, comentado em parte por Santo Tomás. Para este último, a linguagem tem papel 
preponderante na questão do verum, expressa pela famosa sentença “adaequatio rei et intellectus”, 
erroneamente atribuída ao Aquinate, sendo o verdadeiro autor o filósofo judeu Ysaac Israeli   

38 Ibidem., p. 289 
37 Op. cit. apud. Xenofonte, Memoráveis, I, 1, 1; Platão, Apologia de Sócrates; Eutífron, 2 e ss. 



livro que abre o Organon. Filipe, o Chanceler, figura esquecida do Medievo, dá início 
à sistematização dos transcendentais44 com seu principal trabalho chamado Summa 
de bono (Suma sobre o bem), cuja bibliografia apoiava-se ele, dentre outros, nos 
ensinamentos dos Padres da Igreja, no Corpus aristotelicum e nos filósofos árabes 
do início do século XIII45.   

Na Suma de bono, Felipe, o Chanceler lista os transcendentais unum, res e 
aliquid, além de verum e bonum, donde o pulchrum associava-se a fim de 
“consagrar a objetividade e a universalidade da beleza” de todo ente enquanto 
ente46. 

A ordem dos transcendentais clássicos, na Summa de bono, era a seguinte47:  
 
Ens  
   | 
Unum ➜ Indivisão 
   | 
Verum ➜ Indivisão do ser e o que é. 
   | 
Bonum ➜ Indivisão do ato em relação à potência. 
 
Felipe, o Chanceler, foi contemporâneo de Santo Tomás de Aquino e ambos 

tiveram a Severino Boécio como predecessor de suas ideias. Quanto aos 
transcendentais, Boécio tocou em um ou outro ao escrever o De Trinitate, 
comentado posteriormente por Santo Tomás, cuja divisão das ciências 
especulativas dava-se na física, nas matemáticas e na metafísica (para ele, um 
espelho da Santíssima Trindade48), e que parece se remontar ao livro VI da 
Metafísica de Aristóteles. 

Além disso, Boécio escreveu o De Hebdomadibus49, também comentado por 
Santo Tomás50, que versa sobre a natureza do bem nas substâncias e que começa 
falando sobre “como as substâncias são boas naquilo que são, ainda que não sejam 

50 Expositio  libri  Boetii  De  Ebdomadibus. Retirado do Corpus Thomisticum. Acessado em 
02/09/2021. 

49 O título original da obra nos dá mais pistas sobre o trabalho de Boécio sobre a doutrina dos 
transcendentais: Quomodo substantiae in eo quod sint bonae sint cum non sint substantialia bona, 
liber. Ad Ioannem Diaconum Ecclesiae Romanae. Neste texto, Boécio discorre sobre diversos 
transcendentais quando diz, por exemplo: “Aquelas coisas que são, são boas” ou ainda: “Diverso é o 
ser e aquilo que é” etc. 

48 Para ele, Deus é Trino “desde as disciplinas mais profundas da filosofia” (“Ex intimis sumpta 
philosophiae disciplinis”). Severino Boécio, De sancta trinitate, prol., ed. C. Moreschini, em: De 
consolatione philosophiae - Opuscula theologica, Munich-Leipzig 2000 (Bibliotheca Teubneriana),  p. 
166.  

47 Jan A. Aertsen, La filosofía medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomás de Aquino, 
EUNSA, 2003, p. 43. 

46 Mafalda de Faria Blanc, O Ente, o Ser e os seus transcendentais, Mediaevalia - Textos e Estudos, 
11-12 (1997), pp. 77-90 .  

45 Ibidem, p. 110. 

44 Jan A. Aertsen, Medieval Philosophy as Transcendental Thought From Philip the Chancellor to 
Francisco Suárez, Brill Press, 2012, p. 109. 



bens substanciais”51 ao tratar “como as substâncias são boas em virtude de 
serem”52. 

Na Universidade de Paris, os mestres franciscanos ensinaram a doutrina dos 
transcendentais, mais explicitamente utilizando a Summa fratris Alexandri, atribuída 
a Alexandre de Hales  e João Rupella (João de la Rochelle), segundo mestre 
regente dos franciscanos em Paris. Na Summa, ainda no livro I, o terceiro tratado 
discorre sobre a relação intrínseca (sunt unius coordinationis) entre a unidade, a 
verdade e a bondade divinas, divergindo de Felipe, o Chanceler, basicamente, na 
questão da unidade53. Deste modo, a doutrina dos transcendentais foi integrada, 
conforme palavras de Jan A. Aertsen, “pela primeira vez, em uma síntese teológica, 
proporcionando um fundamento metafísico [sólido] para a reflexão sobre os 
atributos divinos”54. 

Santo Alberto Magno, que foi professor dos dominicanos em Colônia, 
ocupou-se dos transcendentais em obras diversas55. Merecem destaque dois 
opúsculos de sua autoria: De natura boni (Sobre a natureza do bem),  escrito entre 
1236 e 1237, que versava sobre a natureza do bem e De bono (Sobre o bem), 
escrito em 1240, já na Universidade de Paris. Apesar de ambos os opúsculos 
tratarem as virtudes sob uma perspectiva ética, este último livro trata a questão do 
bem de modo mais metafísico, segundo a intenção comum de bem (secundum 
comunem intencionem boni), ou seja, sob a égide do que é comum aos entes56. 
Para o Doutor Universal, como explícito em seu De praedicabilibus, aquilo que 
abarca todos gêneros deve obrigatoriamente transcender as categorias simples. 

 
2.2. Os transcendentais em Santo Tomás de Aquino 
 
Se por um lado os filósofos gregos não elaboraram uma estruturação dos 

transcendentais, a Escolástica tratou de sistematizá-los, designando tais 
propriedades gerais do ente segundo o modo de consideração, diferindo apenas 
secundum rationem57, isto é, de modo contrário às Categorias — cuja divisão é feita 

57 Daniel Scherer, A raiz antitomista da modernidade filosófica, Edições Santo Tomás, p. 45 

56 Jan A. Aertsen, Medieval Philosophy as Transcendental Thought From Philip the Chancellor to 
Francisco Suárez, Brill Press, 2012, p. 178 

55 Inclusive em sua Summa theologiae, onde discorreu sobre os transcendentais unidade, verdade e 
bondade, mais especificamente no livro I, tratado VI, e em seu comentário às Sentenças de Pedro 
Lombardo, no livro I, cujo trabalho versou acerca da relação entre ente, verdade, unidade e bem. Em 
seu comentário ao De divinis nominibus, de Pseudo-Dionísio Areopagita, sua preocupação foi 
conciliar a ordem dos nomes divinos e os transcendentais, já que “bondade” é nome primário 
aplicado a Deus, anterior a ente, que, em contrapartida, é a primeira concepção do intelecto. Assim, 
sua investigação versou sobre ‘se o bem supõe o ente e não o contrário’, já que o ente é também o 
primeiro dos transcendentais. (Cf. Ibid.) 

54 Jan A. Aertsen, La filosofía medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomás de Aquino, 
EUNSA, 2003, p. 50. 

53 Para Alexandre de Hales, o ente, em seu próprio gênero, considerado absolutamente, é unum. 

52 As traduções em aspas neste parágrafo são de Ivo Fernando da Costa, Comentário ao livro “De 
Hebdomadibus” de Boécio  in Veritas, Revista de Filosofia da PUC-RS, Porto Alegre, v. 65, n. 2, p. 
1-17, mai-ago. 2020  

51 Severino Boécio, De hebdomadibus, lib. I. 



em gêneros distintos, a saber: o gênero supremo, que é a substância, e os demais 
acidentes.  

Os escolásticos entendiam estas noções transcendentais como 
“transcendência semântica”58: por sua comunhão predicativa, os transcendentais 
ultrapassam as categorias e seus gêneros e é por isso que eles são tanto lógicos 
quanto metafísicos. Isso porque aí está pressuposta “uma concepção de Filosofia 
Primeira, que reconhece os limites da ontologia categórica de Aristóteles e 
pretende, em um movimento, transcender em direção ao ser em geral”59. 

Santo Tomás não escreveu um tratado completo acerca dos transcendentais, 
porém isto não obsta seu trabalho acerca do tema; disso não se pode inferir que a 
temática fosse de menor importância para o Aquinate. Sua teoria da participação, 
pedra de toque de toda a sua metafísica junto à doutrina aristotélica do ato e da 
potência, não recebeu um tratado específico por parte de Santo Tomás, cujo 
trabalho metafísico, tanto da teoria da participação quanto dos transcendentais, é de 
suma importância para a compreensão de seu pensamento como um todo. 

O Doutor Comum, seguindo em sua juventude a Avicena – autor que na 
maturidade será rechaçado por ele60 –, tratou desta temática no De veritate, 
especialmente na primeira questão disputada. A metafísica tomista tem seu germe 
na realidade mesma das coisas (o ente enquanto ente), na compreensão natural 
dos objetos extramentais, no real objetivo com seu “dinamismo teleológico e sua 
gradação hierárquica”61 que aponta para uma escala metafísica dos entes que 
compõem a natureza e a realidade.  

Na primeira questão do De veritate, Santo Tomás nos ensina que ao ente 
“não se lhe pode acrescentar nada de estranho, como por exemplo a diferença 
acrescentada ao gênero ou o acidente ao sujeito”62. E isso acontece porque 
essencialmente toda natureza é ente.  

Para Aristóteles, o ente não pode ser gênero, como demonstrado no livro da 
Metafísica, já que ao gênero é possível acrescentar ou predicar alguma coisa, como 
em “animal racional”, onde aquele é gênero e este é diferença específica; ou como 
em “vivente” e “não vivente” à substância63 etc. Deste modo, os transcendentais 
expressam um modo de ser não expresso pelo nome mesmo de ‘ente’64.  

Ainda na juventude, e isto perdurará até a maturidade de Santo Tomás, ele 
diz em seu Comentário às Sentenças de Pedro Lombardo que unidade e ente são 

64 Ibidem. p. 78 

63 Juan José Sanguineti, Logica, EUNSA, 1982, p. 77. O predicável ‘gênero’ é aquele que significa 
uma parte apenas da essência, comum a outras espécies. Já o predicável ‘diferença específica’ 
indica a característica própria da espécie, aquilo que a distingue de outra. Em, latim:in quale quid, ou 
seja, na qualidade. Estes aspectos são chamados ‘entes de razão’, porquanto têm fundamento 
remoto na realidade, isto é, apenas em nossa mente. Estão aí para que organizemos os entes in re. 

62 De veritate, q. 1, a1. Retirado do Corpus Thomisticum. Acessado em 02/09/2021 

61 Eudaldo Formet, La sistematización de Santo Tomás de los transcendentales, Contrastes - Revista 
interdisciplinar de Filosofía, vol. I, 1996, p. 107. 

60 Na juventude, Santo Tomás dera o epíteto de “Comentador” (com C maiúsculo) a Avicena, tal como 
chamava Aristóteles de Filósofo com F maiúsculo. Na maturidade, porém, o Aquinate chamará 
Avicena de “Corruptor” do Corpus Aristotelicum.   

59 Ibidem. p. 36. Grifo e tradução nossa. 
58 Op. Cit. p. 35 



convertíveis (unum et ens convertuntur)65 e adiante na Suma Teológica argumenta 
que  a unidade tal como a verdade e o bem são comuns a todas as coisas 
singulares66.  

A noção tomista de transcendentia vem dos neoplatonistas67, mais 
especificamente de Santo Agostinho no De civitate Dei, isto é, no sentido de 
superação. O Doutor da Graça discorre sobre a intenção da filosofia de Platão no 
que diz respeito à superação do que seja Deus, que transcende a matéria (Deus 
não é corpo); Deus não é mutável, portanto transcende o espírito mutável68. Esta 
teoria será recuperada no livro das Sentenças de Pedro Lombardo. Partindo deste 
princípio, Santo Tomás culminará na noção medieval de superação das Categorias 
aristotélicas: in transcendentibus quae circumeunt omne ens69. 

 
2.3. Relação do ente com os transcendentais. 
 
Os conceitos transcendentais denotam aspectos relativos ao ente enquanto 

ente, expressando aquilo que segue o ente em geral, ao que convém a todos os 
objetos da realidade com seus respectivos acidentes. 

Eles significam, ao mesmo tempo, noções e realidades, pois, enquanto 
realidade, são aspectos mesmo do ente, como propriedades comuns dadas 
justamente por terem o ser. Deste modo, como já discorrido neste trabalho, o 
intercâmbio de ente por noções transcendentais, isto é, como sujeito ou predicado 
de uma oração, denota que esta permutabilidade indica a identidade real dos 
transcendentais70. 

Essa convertibilidade entre aspectos transcendentais e o ente, contudo, não 
significa que ambos expressem termos sinônimos como, por exemplo,  em 
“triângulo” e “polígono de três lados”.  Esta distinção de razão tem fundamento na 
realidade e por isso chama-se virtual, conforme o tipo de fundamento. Nos 
transcendentais, essa virtualidade é chamada “distinção de razão raciocinada 
imperfeita” ou “virtual menor”, cuja suposição é ter o conteúdo dos conceitos em ato. 
Razão pela qual um algo está implícito no outro de modo explícito, daí seu 
fundamento imperfeito71. 

Os transcendentais manifestam os aspectos não significados pela noção de 
ente de maneira inequívoca. Mas se eles significam ao mesmo tempo noções e 

71 Eudaldo Formet, La sistematización de Santo Tomás a los transcendentales, Contrastes, v. I, 1996, 
p 118. ‘Virtual maior’ ou distinção de razão raciocinada perfeita contrapõe-se àquele, porquanto 
supõe que um dos conceitos contém ao outro em potência, não em ato como se dá em um virtual 
menor que é o caso dos transcendentais. 

70 Tomás Alvira, Luis Clavell e Tomás Melendo, Metafísica, EUNSA, 1989, p. 137. 
69 Quaestiones disputatae de virtutibus, q. 2. ad. 8. 

68 Jan A. Aertsen, La filosofía medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomás de Aquino, 
EUNSA, 2003, p.98. 

67 Alice M. Ramos, Dynamic Transcendentals - Truth, goodness and beauty from a Thomistic 
perspective, The Catholic University of America Press, 2012, p. 31. 

66 Suma Teológica, I, q., 93, a. 9: “unum autem, cum sit de transcendentibus, et commune est 
omnibus, et ad singula potest aptari; sicut et bonum et verum” 

65 Comentário às Sentenças. II, d. 40, q, 1, a. 4. 



realidades, eles se dão segundo a razão (ratione comprehensionis)72, ou seja, se 
dão pelo nosso modo débil de conhecer as coisas: “por ter o ser, chamamos ente; 
por ser cognoscível e amável se denomina verdadeira e boa; por sua coesão 
interior, dizemos que tem unidade, etc.”73. 

E para Santo Tomás, se os transcendentais expressam um modo de ser não 
expresso pelo termo ente, então esta adição é intrínseca, já que não se pode 
adicionar nada de estranho ao ente. Além disso, a noção transcendental do ente em 
Santo Tomás é modal (modus essendi)74. Deste modo, o ente aparece como modus 
generalis consequens omne ens75, ou seja, como modos gerais consequente a 
todos os entes. A palavra transcendentia aparece cerca de 14 vezes na obra do 
Aquinate, geralmente associada a multidão (multitudo)76. 

 
2.4. A exposição de Santo Tomás no De veritate 
 
A exposição que Santo Tomás faz no De veritate acerca da expressão do 

ente é dupla: ou o ente é em si mesmo (in se) ou em ordem a outro (in ordine ad 
aliud)77.  A sistematização que há no De veritate, esquematizado por Jan A. Aertsen 
em Medieval philosophy and the transcendentals, pode ser resumida assim: 

 
Para o Aquinate, há uma subdivisão em todo ente considerado em si mesmo 

(in se), visto que deles pode-se negar ou afirmar algo: de modo afirmativo res e de 
modo negativo unum. Afirmativamente, todo ente tem uma essência ou quididade, 
expressa pela coisa (res), enquanto do nome ens deriva-se o ato de ser (actus 
essendi) . Por unum diz-se que todo ente é indiviso, ou seja, há uma negação da 
divisão (ens indivisum)78.  

No segundo grupo, os relacionais, há uma divisão secundum divisionem. O 
transcendental algo (aliquid) significa aqui "outro algo", o mesmo sentido que se 

78 Jan A. Aertsen, La filosofía medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomás de Aquino, 
EUNSA, 2003, p. 104. 

77 De veritate, q. 1, a. 1. 
76 Op. Cit., p. 98. 
75 De veritate, q. 1, a.1 

74 Jan A. Aertsen, La filosofía medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomás de Aquino, 
EUNSA, 2003, p. 94. 

73 Ibidem. p. 141. 

72 Gallus Manser, La esencia del Tomismo, Bolaños y Aguilar, 1947, p. 140. Ente de razão é aquele 
que possui fundamento remoto na realidade, tal como os são os predicáveis. 



expressaram Alexandre de Hales e Santo Alberto Magno, ou seja, em relação ao 
uno, já que aliquid é o “ente chamado algo na medida em que é dividido de 
outros”79. 

Há ainda uma conformidade por natureza de um ente com o outro. Esta 
conveniência é a resposta, conforme diz Aristóteles no livro III do De anima, pois ela 
é “de certo modo todas as coisas”, como diz Santo Tomás no De veritate: hoc autem 
est anima, quae ‘quodam modo est omnia’ (Isto é, a alma, que é ‘de certo modo 
todas as coisas’).  

O ente, como já dito neste trabalho, é o primeiro inteligido e objeto próprio do 
intelecto. A alma, porém, é aquela que intelige “aquilo que é”, isto é, o ente, criando 
assim uma conformidade (convenientia) entre a alma que intelige e o ente que é 
inteligido. Como a alma possui dupla faculdade, a saber, a apetitiva e a 
cognoscitiva, a conveniência dar-se-á entre bonum a respeito do apetite e, em 
conformidade com o intelecto, o transcendental verum.  

O problema da adição ao ente, sem que lhe seja adicionado nada de 
estranho,  é resolvido, porquanto os transcendentais fazem uma adição secundum 
rationem, isto é conceitualmente ao ente. Este é o ponto de partida de Santo Tomás 
para resolver esta aporia da primeira concepção do intelecto. 

 
 
   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

79 Op. Cit.: “si autem modus entis accipiatur secundo modo, scilicet secundum ordinem unius ad 
alterum, hoc potest esse dupliciter. Uno modo secundum divisionem unius ab altero et hoc exprimit 
hoc nomen aliquid: dicitur enim aliquid quasi aliud quid, unde sicut ens dicitur unum in quantum est 
indivisum in se ita dicitur aliquid in quantum est ab aliis divisum”. 



 
 
 
 
 
 
 

CONCLUSÃO 
 
Analisamos neste trabalho o conceito de ente, e as diferenças entre este, 

substância e ser, vitais para explicarmos o ente, suas propriedades e noções 
análogas que se relacionam com os transcendentais. Demos um breve resumo da 
história da filosofia, desde alguns gregos até Santo Alberto Magno, para explicar o 
pensamento desses filósofos sobre os transcendentais e chegamos a Santo Tomás 
de Aquino, cujo pensamento sobre os transcendentais era de sistematização destes 
aspectos convertíveis e co-extensivos ao ente, superando as categorias aristotélicas 
e de permutabilidade de identidade real dos transcendentais com o ente. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

 
AQUINO, Santo Tomás de. Quaestiones Disputatae De Veritate. Corpus 
Thomisticum. Disponível em <https://www.corpusthomisticum.org>. acesso em 
08/09/2021.  
______. Commentaria in octo libros Physicorum. Corpus Thomisticum. Disponível 
em <https://www.corpusthomisticum.org> Acesso em 04/10/2021. 
______. Scriptum super Sententiis. Corpus Thomisticum. Disponível em 
<https://www.corpusthomisticum.org> Acesso em 04/10/2021. 
______. De natura generis. Corpus Thomisticum. Disponível em 
<https://www.corpusthomisticum.org> Acesso em 08/09/2021. 
______. Quaestiones Disputatae de Potentia Dei. Corpus Thomisticum. Disponível 
em <https://www.corpusthomisticum.org> Acesso em 26/09/2021. 
______.  Quaestiones Disputatae de Virtutibus. Corpus Thomisticum. Disponível em 
<https://www.corpusthomisticum.org> Acesso em 08/02/2022. 
______. Expositio libri Boetii De Ebdomadibus. Disponível em 
<https://www.corpusthomisticum.org> Acesso em 26/09/2021. 
______. Suma Teológica. Livraria Sulina Editora/Escola Superior de Teologia São 
Lourenço de Brindes. Caxias do Sul, 1980. 
______.  Comentario a las sentencias de Pedro Lombardo. Ediciones Universidad 
de Navarra, EUNSA. Pamplona, 2015. 
______. Os princípios da realidade natural. Porto Editora, Porto, 2003.  
______. Comentário à Metafísica de Aristóteles. Vide Editorial, Campinas, 2016. 
______. El ente y la esencia. M. Aguillar Editor, Buenos Aires, 1963 
AERTSEN, Jan A. Aertsen. Medieval Philosophy as Transcendental Thought From 
Philip the Chancellor to Francisco Suárez. Brill Press, Leiden, 2012 
______. La filosofía medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomás de 
Aquino, EUNSA. Pamplona, 2003. 
RAMOS, Alice M. Dynamic Transcendentals - Truth, goodness and beauty from a 
Thomistic perspective. The Catholic University of America Press, Washington, D.C, 
2012. 
GREDT, Iosephus. Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae. Editorial  
Herder,  Barcelona, 1961.  
TOMÁS, João de Santo. Cursus Philosophicus Thomisticus. Disponível em 
<https://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_1589-1644__Ioannes_a_Sancto_



Thoma__Cursus_Philosophicus_Thomisticus__LT.pdf.html.>. Acesso em: 
06/10/2021. 
AQUINO, Lucas Daniel Tomáz de. A consolação da estupidez humana. Edição do 
autor. Brasília, 2019. 
LIBERATORE, Matteo. Compendio di Logica e Metafisica. Stab. Tipografico di 
Francesco Giannini, Nápoles, 1871. 
AGOSTINHO, Santo. A cidade de Deus. Fundação Calouste Gulbenkian. Lisboa, 
2016. 
CALDERÓN, ​Álvaro. Umbrales a la Filosofía: cuatro introducciones tomistas. 
Moreno, Edição do Autor, Buenos Aires, 2011.  
______. La naturaleza y sus causas. Ediciones Corredentora, Buenos AIres, 2016. 
______. Aula 06 - Ars Lógica - Los transcendentales. Texto esotérico. Edição do 
Autor, Buenos Aires, 2016. 
______. Curso de Física. Texto esotérico. Edição do Autor, Buenos Aires, 2016. 
HUGON, Édouard. Os princípios da filosofia de Santo Tomás de Aquino. EdiPuc-RS, 
Porto Alegre, 1998. 
JOSEPH, Miriam Joseph. O Trivium - As Artes Liberais da Lógica, da Gramática e 
da Retórica, É Realizações, São Paulo, 2008. 
GONZÁLES, Zeferino. Filosofía Elemental. Imprenta de Policarpo López, Madrid, 
1876. 
ARISTÓTELES. Organon. Guimarães Editores. Lisboa, 1985.  
LOTZ, Johannes B. Lotz. Transcendentale Erfahrung, Herder, Freiburg, 1978. 
SANGUINETI, Juan José. Logica, EUNSA, Pamplona, 1982. 
______.  La filosofía de la ciencia según Santo Tomás, EUNSA, Pamplona, 1977 
PONFERRADA, Gustavo Eloy. Introducción al tomismo. Club de Lectores, Buenos 
Aires, 1985. 
DERISI, Nicolás Octavio. El último Heidegger; aproximaciones y diferencias entre la 
fenomenología existencial de M. Heidegger y la ontología de Santo Tomás.  Editorial 
Universitaria de Buenos Aires. Buenos Aires, 1968. 
BLANC, Mafalda de Faria Blanc, O Ente, o Ser e os seus transcendentais. Revista 
Mediaevalia - Universidade do Porto, Porto, 1997. Acessado em 02/09/2021 
BOÉCIO, Severino. De hebdomadibus. Disponível em 
<http://www.logicmuseum.com/authors/boethius/dehebdomadibus.htm>. Acessado 
em 10/09/2021. 
______. De consolatione philosophiae. Disponível em: 
https://www2.hf.uio.no/polyglotta/index.php?page=volume&vid=216. University of 
Oslo. 
COSTA, Ivo Fernando da. Comentário ao livro “De Hebdomadibus” de Boécio. 
Veritas, Revista de Filosofia da PUC- RS. Porto Alegre, 2020. Disponível em: 
<https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/download/37017/19
722/>. Acessado em 01/09/2021. 
FORMET, Eudaldo. Metafísica. Ediciones Palabra. Madri, 2009. 
______. La sistematización de Santo Tomás de los transcendentales. Contrastes - 
Revista interdisciplinar de Filosofía, vol. I, 1996. Disponível em: 

http://www.logicmuseum.com/authors/boethius/dehebdomadibus.htm
https://www2.hf.uio.no/polyglotta/index.php?page=volume&vid=216
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/download/37017/19722/
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/download/37017/19722/


<https://revistas.uma.es/index.php/contrastes/article/view/1881>. Acessado em 
01/09/21. 
GARDEIL, Henri-Dominique Gardeil. Iniciação à Filosofia de Santo Tomás de Aquino 
- Psicologia e Metafísica, Paulus, São Paulo, 2013. 
COLLIN, Enrique. Manual de Filosofia Tomista. Luis Gili Editor, Barcelona, 1943 
JOLIVET, Regis. Curso de Filosofia. Editora Agir, Rio de Janeiro, 1970 
KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Fundação Calouste Gulbenkian, Lisboa, 
2001 
WITTGENSTEIN, Ludwig.Tratado Lógico-Filosófico/ Investigações Lógicas. 
Fundação Calouste Gulbenkian. Lisboa, 2015 
HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Editora Unicamp. Campinas, 2014. 
ALVIRA, Tomás, CLAVELL, Luis, MELENDO, Tomas. Metafísica. EUNSA, 
Pamplona,  1989. 
MANSER, Gallus. La esencia del Tomismo. Bolaños y Aguilar, Madri, 1947 
LASO, Jose Alvarez. La filosofía de las matemáticas en Santo Tomás. Editorial Jus, 
Cidade do México 1952.  
ENCHAVARRÍA, Martín F. A  práxis  da  Psicologia  e  seus  níveis  epistemológicos 
segundo Santo Tomás de Aquino. Editora CDB. Rio de Janeiro, 2021. 
FROMM, Erich. L’arte di amare. Mondadori. Milão, 1996. 
NOUGUÉ, Carlos. Suma Gramatical da Língua Portuguesa. É Realizações, São 
Paulo, 2015. 
SCHERER, Daniel Scherer. A raiz antitomista da modernidade filosófica. Edições 
Santo Tomás, Formosa, 2018. 
MARÍAS, Julián. História da Filosofia. Martins Fontes. São Paulo, 2004. 
REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga - Vol. I. Paulus. São Paulo, 2005.  

https://revistas.uma.es/index.php/contrastes/article/view/1881

