ﬂ!] , Faculdade
L - Catolica

f{if"r de Anapolis

FACULDADE CATOLICA DE ANAPOLIS
EXTRAORDINARIO APROVEITAMENTO EM FILOSOFIA

O ENTE E SUA RELACAO COM OS TRANSCENDENTAIS
EM SANTO TOMAS DE AQUINO

Lucas Daniel Tomaz de Aquino

ANAPOLIS-GO
2022



Lucas Daniel Tomaz de Aquino

O ENTE E SUA RELAGAO COM OS TRANSCENDENTAIS
EM SANTO TOMAS DE AQUINO

Trabalho apresentado como requisito
parcial a obtengcdo de Licenciatura Plena
em Filosofia pelo programa de
Extraordinario Aproveitamento da
Faculdade Catdlica de Anapolis.

Anapolis-GO
2022



DEDICATORIA

Dedico este trabalho Aquele que tem me dado a mim mesmo, sendo Ele
principio e fim de todas as coisas. E a minha mae, Maria Conceigdo do Carmo, que
do céu me cobre hoje com suas oragoes.



RESUMO

O presente trabalho investiga o ente e os transcendentais em Santo Tomas
de Aquino. Daremos inicio com a problematica que surgiu, a partir da tradugao no
séc. XIV, dos termos ens e esse, bem como suas diferengas, além da distincao
entre ente e substancia. Em seguida daremos as propriedades e no¢des analogas
de ente e também suas relagbes com os transcendentais, apoiando-nos na filosofia
antiga e medieval. Por fim, investigaremos a doutrina tomista que sistematizou, de
modo definitivo, os transcendentais, isto €, os aspectos co-extensivos e convertiveis
com o préprio ente.

Palavras-chave: Filosofia Medieval, Légica, Metafisica, Ente, Ser, Transcendentais,
Tomas de Aquino.



ABSTRACT

The present work investigate the being and the transcedentals in St. Thomas
Aquinas. We will begin with the problematic that have appeared from the translation,
in the fourteenth century, of the the terms ens and esse, as well as its diferences,
besides the distinction between being and substance. Then we shall give the
proprieties e analogical notions of being and their relations with the transcedentals
also, supporting ourselves in the antique and medieval philosophy. Finally, we will
investigate the thomist doctrine that sistematized in a definitive way the
transcedentals, that is, the co-extensives and convertibles aspects with the same
being.

Keywords: Being, Transcendentals, Logic, Metaphysics, Thomas Aquinas.



O estudo da filosofia ndo tem por objeto saber o
que 0s homens pensaram, mas sim qual é a
verdade das coisas.

Santo Tomas de Aquino

— Quem dizes que séo, perguntou, 0s
verdadeiros filosofos?

— Aqueles que amam contemplar a verdade,
respondeu.

Platdo, Republica, V, 475 e-476 a.



SUMARIO
Introducéo.
1. O ente.

1.1 A problematica entre ser e ente.
1.2 Diferencga entre ente e substancia.
1.3 O ente: primo cognitum.

1.4 As propriedades do ente.

1.5 A nogéo analoga do ente.

2. Os transcendentais

2.1 Os transcendentais na Filosofia Antiga e Medieval.
2.2 Os transcendentais em Santo Tomas de Aquino.
2.3 Relagédo do ente com os transcendentais.

2.4. A exposigao de Santo Tomas no De veritate.

Conclusao.



INTRODUGAO

Neste trabalho, buscou-se investigar o ente em si mesmo e sua relagdo com
os transcendentais sob a égide da doutrina de Santo Tomas de Aquino, filésofo e
te6logo dominicano (Ordem dos Pregadores) que viveu no século Xlll. Seguindo as
pegadas de Aristételes, o Aquinate sustenta que o ente é o nosso primeiro
conhecido do intelecto (primo cognitum) e dele se predicam as categorias ou
predicamentos, expostos no livro das Categorias de Aristoteles.

Para o pensamento tomista, os transcendentais, por sua vez, sao
propriedades co-extensiveis e também convertiveis ao ente, comum também a
todas as categorias. Dai a necessidade de uma investigacao filosofica acerca
destas propriedades e sua relagdo com o ente em si mesmo, a fim de penetrar com
mais rigor todas as coisas da realidade que nos cerca.



1. O ENTE

1.1 A problematica entre ser e ente.

A problematica do ser e do ente surge na Grécia Classica, entre os filésofos,
e se estende até os nossos dias. Confundido muitas vezes com o ser, o ente néo é
0 ser, mas o recebe, pois este Ultimo é tudo aquilo pelo qual algo é. E ainda, para
Santo Tomas, ato de ser (actus essendi), a raiz de tudo o que é. Acerca desta
distingdo, resguardada a devida necessidade de ambos, diz Santo Tomas: “E
impossivel que algum ente seja [algo] sem ter o ser”'. Essa confusdo entre ser e
ente tem raizes nas tradugbes feitas a partir do século XIV, em grande parte por
correntes escotistas e nominalistas?.

Traduziu-se erroneamente a palavra grega v (ente) por sivaz, que quer dizer
ser. O erro se torna ainda pior porque ambos s&o temas caros a Filosofia. A partir do
equivoco desses conceitos, cuja sucessdao acabou em um descarrilamento
metafisico, assistimos, por exemplo, a negagao do evidente no pds-cartesianismo, o
néumenon kantiano ou ainda caimos no “esquecimento do ser” em Heidegger —
este ultimo também gerado a partir da contraposigéo entre esséncia e existéncia®.

Ente nao pode significar o mesmo que ser. Se se diz que ente é o ser, é a
mesma coisa que dizer que ser € o que tem ser ou ser € o que tem que ser, 0 que
ndo faz sentido. Assim, év (em latim: ens, entis) significa ente e ivaz (em latim esse)
significa ser*. A palavra ens (no genitivo: entis) é derivada do verbo latino esse ao
modo de participio presente neutro. O verbo esse é correspondente na lingua
portuguesa ao verbo ser e ambos sao irregulares e defectivos, isto €, que nao
possuem todas as formas verbais.

Por seu turno, um participio presente (p. ex.: amante, andante, ruminante)
caracteriza o sujeito mediante a agao que o define como tal: amante € o que ama,

' De veritate, q. 21, a. 2, in c.

2 Epoca a qual a metafisica comeca a se distanciar da teologia dentro das universidades. O que n&o
faz sentido, j& que a partir do livro IX da Metafisica Aristoteles trata da doutrina do ato e da poténcia
que culmina no primeiro motor imoével, aquilo que Santo Tomas chamara de Ipsum Esse Subsistens.

3 Para Heidegger, o ser ndo pode ser definido, pois, ao defini-lo, essa mesma definigdo o faria
tornar-se ente; logo, o que resta, € uma tentativa de exprimir o ser por metaforas e pela linguagem
poética. Além disso, o Dasein representa o a priori ou transcendental que desvela o ser no ente. Esta
caracteristica aprioristica em Heidegger ndo se d4d ao modo kantiano de pressuposi¢cdo naquele que
€ sujeito e que apreende o objeto extramental. O Dasein, que tem o ser do ente como constitutivo da
existéncia, € o ser-no-mundo que possui basicamente sua "mundanidade" nas caracteristicas
espaco-temporais: “Sem o Dasein ndo ha desvelamento ou ser no ente”, explicara Nicolas Octavio
Derisi em E/ dltimo Heidegger - Aproximaciones y diferencias entre la fenomenologia existencial de
M. Heidegger y la ontologia de Santo Tomas, Editorial Universitaria de Buenos Aires 1968, p. 23-24.
4 Daniel Scherer, A raiz antitomista da modernidade filoséfica, p. 23. De modo que “o ato de ser
constitui o ente enquanto ente, posto que ao dizer ‘ente’ se chama o que é enquanto é, na medida
em que tem ser, pelo qual é, a seu modo, algo”, explica Delia Maria Albisu em Acerca de los
trascendentales, Instituto Immaculada Concepcion, p. 5. Em suma: ens designa o sujeito que exerce
o ato de ser, enquanto esse designa o ato mesmo.



ruminante € o que rumina, ser é o que é°. Por isso que, gramaticalmente falando,
dizemos que amante é o que ama, ruminante € o que rumina, ser é o que é e ente é
0 que é. Esta ai uma parte do problema.

1.2 Diferenca entre ente e substancia.

Tal como existe composi¢cao real de esséncia e existéncia nas criaturas, ha
também o composto da substancia. Essa combinagdo, segundo Edouard Hugon
‘nao podera ser compreendida se o ente ndo esta recebido realmente numa
esséncia distinta dele. Substancia é aquilo que subsiste por si mesmo e é suporte
de acidentes, aquilo que sub-stat. O ato proprio da substancia é ser por si, isto é,
ser pela e na prépria substancia.

A substancia, em grego odoia, € O primeiro aspecto essencial que nos
conseguimos apreender nas coisas. Ja os aspectos que podem modificar-se e estao
como que apoiados na substancia mesma sao chamados acidentes, ja que os
acidentes sé podem se dar na substancia e ndo por si mesmos’. A substancia, no
entanto, ndo se confunde com o ente de forma alguma, pois o ente é tudo que ha,
ou seja, a substancia e os nove acidentes: quantidade, qualidade, relagdo etc. A
substancia € um género supremo (generalissimus), ao passo que o ente, como
principio ontoldgico absoluto, ndo pode ser género®.

Quanto a substéancia, ha uma substéncia primeira e uma substancia segunda.
A primeira nogao € esta que explicamos: ser por si mesma e ser suporte de
acidentes, como em “homem alto”, cuja palavra “homem” corresponde a substancia
(sujeito) e a palavra “alto” corresponde ao acidente (predicado)®. A substancia
primeira é aquela que € ou tem o ser e exerce a agéo de ser, o ato de ser (actus
essendi), porque € ente e se da por si mesmo, nao por outro e nem em outro.

Ja a substancia segunda, designa a quididade ou esséncia de algo. Diz-se
que esta também é ente porque, conquanto ndo signifique algo que exista no sujeito
como os acidentes, dela se predica de um sujeito. Da substancia segunda diz-se
ente ao modo de predicacdo de um sujeito. Por exemplo: “animal racional”’, cuja
particula “racional” indica a esséncia do homem, isto é, sua razdo ou intelecto,
aquilo que o difere dos outros animais como o cao, o gato ou 0 morcego.

A diferenca especifica indica a quididade ou esséncia do homem. Neste
exemplo, predicamos da substancia segunda. A substancia primeira € aquilo que é
concreto: eu, vocé, os minerais, a esponja-do-mar, o aracnideo, as plantas. Todavia,
nao podemos predicar, por exemplo, “eu sou eu”. Deve-se predicar pela substancia

® Carlos Nougué, Suma Gramatical da Lingua Portuguesa, E Realizacdes, 2015, p. 355

® Edouard Hugon O.P., Os principios da filosofia de Santo Tomés de Aquino, EdiPuc-RS, 1998, p. 61

7 Alvaro Calderdn, Curso de Fisica, texto esotérico, p.24

8 Santo Tomas de Aquino, Comentario a Metafisica de Aristételes, Vide Editorial, 2016, p. 277

® Ir. Miriam Joseph, O Trivium - As Artes Liberais da Légica, da Gramética e da Retérica, E
Realizagdes, 2008, p. 50. Por isso que na morfologia gramatical da Lingua Portuguesa denominamos
a palavra “homem” como um substantivo, porquanto designa justamente uma substancia, ao passo
que predicamos “alto” deste sujeito porquanto designa um adjetivo (qualidade) aplicado ao sujeito. O
qualificador “alto” indica, no caso em tela, uma qualidade, isto é, uma categoria e um acidente
daquela substancia.



segunda: “homem é um animal racional”, isto €, a partir da esséncia deste género,
dada pela diferenga especifica®.

1.3. O ente: primo cognitum.

Assim como o objeto da visédo é a cor e o0 objeto da audi¢gao € o som, o sujeito
do intelecto é o ente'. A palavra ente significa aquilo que é. Pelo intelecto nds
podemos conhecer a realidade e pela linguagem comunicamos tudo o que
conhecemos, a comecar pela pergunta “o que é isto?” (quid est), a primeira
pergunta da Filosofia. A realidade é exatamente o que & conhecido por nosso
intelecto e o ente & o primo cognitum, isto é, o primeiro inteligido'. Deste modo,
através do conhecimento das coisas, por abstracdo dos entes, exprimimos
idealmente e linguisticamente os objetos da realidade™.

Todo conhecimento comega com a experiéncia sensivel, pelos sentidos
externos: tato, paladar, olfato, audigédo e visédo, sobre o qual podem ser desdobrados
varios graus de abstragcdo. O mundo sensivel nasce da realidade pura e existe
independente de nds. Se houvesse um cataclisma natural ou um ataque biolégico
que eliminasse toda e somente a humanidade, o resto do mundo permaneceria
como antes. As arvores, por exemplo, farfalhariam ao influxo do vento da mesma
forma, logo prescindem, a priori, de intervengdo humana.

Assim, a nogao de ente como primeiro na ordem do conhecer, distingue ‘algo’
de ‘nada’. O nada, nada é, nao sera e jamais seria. O ente entao é aquele algo que
primeiro captamos no espirito; aquilo que tem ser, mas que nao é o ser. Ente é
aquilo que, podemos dizer, “exerce” o ser, tal como o ouvinte gera o ouvir, o carente,
o carecer; 0 ente exerce o ato de ser (actus essendi). Ha o ente porque ha o ser,
logo o ser precede o ente™.

O ente se divide em dez géneros ou categorias, acep¢ao a qual significa a
substancia e os nove acidentes'. Categorias ou predicamentos sdo os géneros
mais universais de todas as coisas, ou seja, tudo aquilo que se pode predicar de
algum sujeito, comegando pelo género supremo, isto €, a substancia (como sujeito),
e os demais acidentes: quantidade, qualidade, relagdo, lugar, tempo, posigao,
posse, acao e paixao.

Sobre o ente nas Categorias, convém entdo que a esséncia signifique algo
comum a todas as naturezas pelas quais os distintos entes se ordenem em géneros
distintos e em espécies distintas, como a humanidade é a esséncia (ou quididade)
do homem'®.

10 Alvaro Calderén, Ldgica 06 - Ars Logica - Transcendentales, texto esotérico, p. 4

" Suma Teoldgica, | q. 5, a.2: “primo autem in conceptione intellectus cadit ens [...]. Unde ens est
proprium obiectum intellectus: et sic est primum intelligibile, sicut sonus est primum audibile”.

12 Josephus Gredt O.S.B, Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae, Sumtibus Herder, 1961, p.
16: “Primum quod in intellectum cadit, est ens”,

3 Pe. Matteo Liberatore, Compendio di Logica e Metafisica, Stab. Tipografico di francesco Giannini,
Museo Nacionale, 1871, p. 11

' Daniel Scherer, A raiz antitomista da modernidade filosofica (conferir pagina

15 Zeferino Gonzalez, Filosofia Elemental, Imprenta de Policarpo Lopez, Madrid, 1876 . p. 31

6 Santo Tomas de Aquino, El ente y la esencia (De ente et essentia opusculum - 1252-1256), 42
edicién, M. Aguillar Editor, Biblioteca de iniciacion filoséfica, Buenos Aires, 1963.



O vocabulo quididade é empregado pela tradugdo latina da definicao
aristotélica de esséncia, em grego 7o 1 v ¢ivar vertida para o latim como Quod quid
erat esse, a qual responde a pergunta “o que €7”, a primeira pergunta da Filosofia,
cuja resposta € o proprio ente: aquilo que é.

Portanto, se o ente é aquilo pelo qual alguma coisa é e tem o ser, entdo sua
definicdo esta expressa na esséncia. E se isto € assim, a primeira pergunta a se
fazer, evidentemente, é “0 que é esta coisa?” ou mais precisamente “Quais os
aspectos essenciais sem 0s quais nao se pode conhecer tal ou qual coisa?”.

Em latim diz-se “quid est” ou “quid sit” a esta pergunta que distingue os
aspectos essenciais dos aspectos acidentais, da qual decorre sua resposta: a
quididade (ou esséncia).

A nocao de quidditas e essentia relaciona-se também com a problematica
medieval da distingdo entre esséncia e existéncia. Santo Tomas emprega a nogao
de esséncia entendida como forma que determina a matéria e a esséncia constitui,
primeiramente, o polo oposto ao da existéncia. Tal como a existéncia responde a
questao “se” um ente existe (an sit), a esséncia responde a “o que é” um ente (quid
sit), e é por isso que uma esséncia se chama também quididade.

Ja a palavra ‘quididade’ vem de quod quid est, e representa aquilo que a
coisa é: quidditas, quid, quididade'’. Esséncia vem de essentialis que por seu turno
vem de esse (ser) e é aquilo em que consiste ser tal ou qual coisa™. A esséncia
pertence ao ente tal como o ente participa do ser, pois a esséncia esta relacionada
com o ser e se deve justamente a ele, na medida em que os entes participam no ser
através de sua mediagdo™.

Os aspectos dos entes ou sdo entes per se, dos quais decorrem a quididade
ou esséncia propria € una — como em, por exemplo, “homem” — ou séo entes per
accidens dotados de quididades ou esséncias distintas — como em, por exemplo,
‘homem musico”. Os aspectos da esséncia, conquanto esta seja una, se desdobram
em um processo pelo qual o intelecto elucida seu conhecimento das esséncias e
chama-se divisao, dai que o termo deste processo se chame mesmo divisao.

Assim, ao responder a quid sit ou quid est devemos levar em consideragao
certos fatores dos quais resulta em abandonarmos os aspectos acidentais do ente e
ficarmos somente com seus aspectos essenciais. Isso porque, na Metafisica, o ente
é tratado enquanto tal (ente enquanto ente), ao passo que na Logica o ente é
tratado enquanto disposto nas operacdes da razao®.

A apreensdo de qualquer objeto da realidade, e que posteriormente derive
um conceito da coisa, implica o conhecimento do ente, daquilo que &, pois o espirito
estd conhecendo o ente em ato — momento em que na simples apreensdo (ou
intelecgdo dos indivisiveis ou incomplexos), na primeira operagdo do intelecto,

17 Alvaro Calderén, La naturaleza y sus causas, tomo |, Ed. Corredentora, 2016, p.175.

'8 Entretanto, ha nuances que as diferenciam secundum rationem, em todo e em parte,
respectivamente: a esséncia refere-se ao abstrato, ao passo que a quididade ao concreto. Por
conseguinte, se considera a esséncia uma parte constitutiva e principal do ente, como que um
“nucleo”, enquanto a quididade significa todo o ente, mas por referéncia ao essencial.

'® Johannes B. Lotz, Transcendentale Erfahrung, Herder, Freiburg, Alemanha,1978, p. 97

20 pe. Alvaro Calderén, Umbrales a la Filosofia: cuatro introducciones tomistas, 12 ed., Moreno,
edigdo do autor, 2011, p. 87



elabora-se um ente de razao?' (género, espécie, diferenga especifica, proprio ou
propriedade e acidente). Portanto, nenhuma ciéncia pode prescindir da apreensao
do ente?.

1.4 As propriedades do ente

Chamam-se propriedades certas nog¢des que influem diretamente da nocao
de ente, dada por determinagdes que emanam imediatamente ao ens. Neste
sentido, podemos dizer que elas ndo acrescentam nada ao ente, porém o ente
necessariamente as possui?®, e sob este aspecto ndo se constitui tautologia, pois
elas esclarecem os aspectos do ens*. Estas propriedades chamam-se
transcendentais e sdo co-extensiveis ao ente e convertiveis a ele.

A expressao “transcendentais”, porém, néo foi usada nem pelos gregos nem
pelos medievais. Foi apenas no século XVI, todavia, que os filésofos tomistas
comecgaram a usa-la, apesar de ja posta a doutrina formal durante o Alto Medievo®.

Entdo, para entender o que sao estas propriedades per se do ente, devemos
antes saber que os transcendentais sdo considerados analogos supremos?,
justamente porque eles possuem universalidade maxima em relacdo a outras
nogdes que lhes sdo analogas.

1.5 A nogéo analoga do ente.

No Organon, antes de dar as categorias propriamente ditas, Aristételes nos
apresenta os chamados antepredicamentos: a equivocidade, a univocidade e a
analogia. Uma predicagcao analoga é uma sintese entre o semelhante e o diverso,
ou seja, quando coisas diferentes possuem algo em comum, um ponto de
intersecgdo. Santo Tomas dira ainda que a analogia carrega uma diferenciagdo que
é dada por sua natureza e definigao®.

Por exemplo, a palavra “saudavel’ tem como analogante a “saude”. Deste
modo podemos dizer que uma pessoa esta com o “rosto saudavel”. A analogia € um
modo de atribuicdo de predicados usando formas iguais e diferentes a muitos
sujeitos.

O ens é analogo (ens non est univocum, sed analogum, alioquin
diversificari non posset). Esta analogia do ente?® dar-se-a, entdo, de dois modos:

2 Santo Tomas de Aquino (atribuido a Thomas de Sutton), De natura generis. Retirado do Corpus
Thomisticum. Acessado em 02/09/2021.

2 Juan José Sanguineti, La filosofia de la ciencia segtin Santo Tomas, Ediciones Universidad de
Navarra, Pamplona, 1977, p. 71

2 Enrique Collin, Manual de Filosofia Tomista, Luis Gili Editor, 1943, p. 178

2 Regis Jolivet, Curso de Filosofia, Agir, 1970, p. 268.

25 Alvaro Calderén apud Delia Maria Albisu, Acerca de los transcendentales, in Légica Maior - Los
transcendentales, p. 1

% Alvaro Calderdn La naturaleza y sus causas, Tomo |l, Ediciones Corredentora, 2016 p. 44

27 Santo Tomas de Aquino, Os principios da realidade natural, Porto Editora, 2003, p. 46.

2 A analogia entis tomista sera posta a prova mais adiante na Historia da Filosofia, sem sucesso,
todavia, por ninguém menos que Duns Scot e sua doutrina da univocidade do ente.



em primeiro lugar por proporcionalidade, tal como se da na matematica, guardando
certa propor¢cdo entre os analogados, tal quando dizemos “isto esta para aquilo
assim como o outro esta para aquele outro”.

O segundo modo se da por atribuicdo, quando tomamos a substancia como
analogado principal (ou primeiro analogado), dando a esta nogdo um sentido mais
forte, e deixamos os demais entes como derivados da substancia, isto €, o tomamos
por denominagao extrinseca®.

Esta ultima analogia, no entanto, diz mais profundamente acerca do ente,
porquanto ela assinala a relacdo entre todos os modos ou maneiras de se dizer
‘ente’. Deste modo, ao fundir ambos os modos — a analogia de atribuicao
extrinseca com a de proporcionalidade — em uma analogia so, os filésofos criaram
uma classificagéo especial de analogia chamada de atribuigdo intrinseca®.

A analogia se estende aos transcendentais porque dizemos que essas
propriedades possuem extensao e conversibilidade com o ente quando este nio
pode ser expresso pelo nome mesmo de ‘ente’. Por isso também que nele ha esta
coisa sem que, contudo, Ihe seja estranho a natureza mesma do ente®'.

O ente é o analogo supremo e fundamental, o primeiro dos transcendentais,
e todas as demais concepgdes do intelecto sao reduziveis, de algum modo, a ele.
No caso das propriedades transcendentais, se diz que elas sdo convertiveis com o
ens justamente porque elas, as propriedades transcendentais, podem assumir
posicdes como sujeito ou predicado. Por isso dizemos, por exemplo, que “o ser é
uno” e “uno é o ser"*,

2. OS TRANSCENDENTAIS
2.1 Os transcendentais na Filosofia Antiga e Medieval.

Antes do século Xlll, ndo havia uma ordenagdo metddica dos
transcendentais. Os gregos ndo o legaram a nés. Somente os escolasticos, durante
a Alta Idade Média, elaboraram esta nocdo e a explicaram de modo concreto.
Especialmente em Santo Tomas veremos uma organizagdo contumaz destas
propriedades do ente®,

29 Alvaro Calderén, Légica 06 - Ars Logica - Transcendentales, texto esotérico, p. 5: “Os acidentes
néo séao tanto algo por si mesmos, sendo que a substancia é algo por eles” (tradug¢do nossa).

% |bidem, loc. cit. Ademais, é através da analogia de atribuigdo intrinseca que se conhece a Deus na
metafisica (livros IX a Xll da Metafisica de Aristoteles comentada por Santo Tomas); pois, neste
modo de analogia, aquilo que é significado pelo nome esta em todos os analogados, porém desigual
per naturam. No primeiro analogado (Deus), ha o significado pelo nome de modo principal e perfeito,
ao passo que nos demais (criaturas), o ha de modo secundario e imperfeito — ja que Deus é causa e
as criaturas sao seus efeitos.

3 N3o se trata de uma especificagdo, como ocorre na diferenca especifica em relagdo ao género,
mas somente adigcdo ao ente, ja que neste ndo se pode adicionar nada de estranho, conforme diz
Santo Tomas no De veritate.

32 Henri-Dominique Gardeil, Iniciagdo a Filosofia de Santo Tomas de Aquino - Psicologia, Metafisica,
Paulus, 2013, p. 360

3 Na Filosofia Moderna, o termo “transcendental” assume novas configuragdes e significados. Um
dos mais importantes parece-nos ser o de Kant, cujo texto diz: “Chamo transcendental a todo o



A questdo desta sistematica fez-se pertinente porquanto as nogdes que
abrangem os transcendentais, antes deste arranjo medieval, por mais que
encontrassem certa unidade no homem ou na polis, encontravam-se espraiadas por
varios temas e matérias filosoficas: em algum livro se tratava da questdo do uno, em
outros lugares falava-se sobre o verdadeiro, em outros surgia a questao do belo e
assim por diante. Para ilustrar a Historia da Filosofia, tomaremos a questao do uno.

Anaximandro, acerca da génese de todas as coisas do infinito, ja discorria
acerca dos transcendentais. Para ele, no apeiron (dmepov), isto €, no infinito, os
opostos e contrarios possuiam uma harmonia, que € o uno.

Xendéfanes, precursor da doutrina da unidade, e a escola Eleata como um
todo, concordavam que o universo e os deuses eram uno*: “Um s6 Deus entre os
deuses (...) vé€ inteiro, pensa inteiro, ouve inteiro” (Frag. 23-26).

Para os pitagoricos, era a partir do uno que se derivavam todos os outros
numeros. Mais ou menos ao modo das oposigdes e contrarios de Anaximandro, os
pitagoéricos estabeleceram — a partir de entes que sdo apenas numeros e figuras
geomeétricas e que nao sao corporais — contrariedades de diversos tipos, tal como o
uno e o multiplo, o par e o impar etc.

Para Heraclito, € apenas um o que permanece, e a partir do devir todo o
resto € formado e modificado. Disto se deduz que “é avisado concordar que todas
as coisas sao uma” (Fragmento 50) e que o uno se pode denominar de “o Unico
sabio™® (Fragmento 32).

Parménides associou o conceito de ente (4v) em estreita unidade com o
nods, e dentre seus atributos esta a questao da unidade, ja que, se todas as coisas
séo entes, sdo unas, e a multiplicidade das coisas se distingue da unidade do ente,
que é seu atributo®. Parménides dizia no Fragmento 8 que o ser: “nem era nem
sera, pois € tudo junto agora, uno, continuo”.

conhecimento que em geral se ocupa menos dos objetos, que do nosso modo de os conhecer, na
medida em que este deve ser possivel a priori. Um sistema de conceitos deste género deveria
denominar-se filosofia transcendental”. Immanuel Kant, Critica da Razdo Pura, A 12/B 25, Fundagao
Calouste Gulbenkian, Lisboa, 2001, p. 79. A dificuldade parece se agravar na Filosofia
Contemporanea, como, por exemplo, em Ludwig Wittgenstein, cujo termo “transcendental” ocupa
lugar em matérias dispares, como na légica e na ética (ou estética). Cf. Tratado Logico-Filoséfico/
Investiga¢6es Ldgicas, Fundagédo Calouste Gulbenkian, Lisboa, 2015, p. 128: “n° 6.13 - A Légica ndo
é uma doutrina, é um espelho cuja imagem é o mundo. A légica é transcendental”. Ibidem, p. 138: “n°
6.421: E 6bvio que a Etica ndo se pode pér em palavras. A Etica é transcendental. (A Etica e a
Estética sdo Um.)”. Ou ainda na significacdo transcendental em Martin Heidegger de acordo com o
Ser e o Dasein: Cf. Ser e tempo, Editora Unicamp/Editora Vozes, Campinas, 2014, p. 129: “Ser é o
transcendens?® pura e simplesmente. A transcendéncia do ser do Dasein é uma assinalada
transcendéncia na medida em que nela residem a possibilidade e a necessidade da mais radical
individualizagdo. Toda abertura de ser como abertura do transcendens €& conhecimento
transcendental. A verdade fenomenoldgica (abertura de ser) é veritas transcendentalis”.

@ - "Transcendens - apesar de toda a sua ressonancia metafisica - ndo a maneira escolastica e
greco-platénica do  xotvov, e sim franscendéncia  como  estatica-temporalidade
(Temporalitdt)-temporalidade (Zeitlichkeit); (...) Mas transcendéncia a partir da verdade do ser: o
Ereignis [acontecer apropriante]”.

% Giovanni Reale - Histéria da Filosofia Antiga - Vol. |, Paulus, 2005, p. 98.

3 Ibidem, p. 92

3% Julian Marias, Histéria da Filosofia, Martins Fontes, 2004, p. 25.



Sécrates, conforme exposto no inicio das Memoraveis de Xenofonte, na
Apologia de Socrates e no Eutifron de Platéo, além de ser acusado de “corromper a
juventude”, foi posto no tribunal por “ndo acreditar nos Deuses nos quais acredita a
cidade, além de introduzir novas Divindades™’. Socrates tinha aversdo ao
antropomorfismo fisico e moral dos deuses. Em sua teologia, Deus aparece também
como uno e pertencente a uma “variedade viva no plural”.

Apesar de os primeiros gregos terem tratado diversos temas que mais tarde
entrariam na ideia de “transcendentais”, Platdo e Aristételes foram os fildsofos que
mais se aprofundaram nestas questbes, apesar de os terem tratado também de
modo esparso e em diversas obras.

Platdo identificava o ser com o bem ou a Ideia Suprema. O verum aparece a
partir da linguagem no dialogo Cratilo*e no livro Parménides. Ele discorre a quest&o
do uno e do multiplo, indispensavel a sua metafisica e a Teoria das ldeias, pois,
faz-se necessario resolver a aporia do ente (uno, mével e eterno) e sua relagdo com
as coisas que sao multiplas, pereciveis e variaveis.

Ja Aristoteles dizia que todo ser carrega unidade e que “se nao houver algo
uno em si, nem o ente em si, sera dificil existir algo além do que sdo chamados
singulares™®. Para o Estagirita, o ente € eminentemente uno, verdadeiro e bom.

Em todo o Neoplatonismo, a figura de Plotino talvez seja aquela que mais
deu énfase a questdo do uno, que era justamente principio de sua hierarquia
ontoldgica, e dele, por emanacgao, procediam todas as coisas*'.

Santo Agostinho, seguidor de Platdo como muitissimos outros autores da
Patristica e do Neoplatonismo, associou os transcendentais verum e bonum a Deus.
Para o Doutor da Gracga, existe uma pluralidade do homem mediante a unidade
querida por Deus, que nao é sendo a pessoa em si mesma, 0 ‘eu’ que recorda, ama
e raciocina®.

Os medievais, porém, notaram algo mais consistente e sistematico e que
carregava certa analogia com o ente dentre os conceitos de unidade, beleza,
verdade e bondade, tal como a existéncia de outras nogdes intrinsecas, como as de
algo (aliquid) e coisa (res)* e que estas propriedades também eram co-extensiveis
e convertiveis com o proprio ente.

Assim, na Alta ldade Média, ha o inicio de uma estruturacido metddica acerca
daqueles aspectos que transcendiam os predicamentos descritos por Aristételes no

37 Op. cit. apud. Xenofonte, Memoraveis, 1, 1, 1; Platdo, Apologia de Socrates; Eutifron, 2 e ss.

% |bidem., p. 289

% Em Aristoteles, a questdo da linguagem sera esmiugada no Peri Hermeneias ou Sobre a
interpretacdo, comentado em parte por Santo Tomas. Para este ultimo, a linguagem tem papel
preponderante na questdo do verum, expressa pela famosa sentenca “adaequatio rei et intellectus”,
erroneamente atribuida ao Aquinate, sendo o verdadeiro autor o filésofo judeu Ysaac Israeli

40 Santo Tomas de Aquino, Comentario & Metafisica de Aristoteles, livro lll, I. 12, Vide Editorial, 2016,

p. 311 [Texto original de Aristoteles: Metaph. 1001a4-1001a20]

41 Julian Marias, Histéria da Filosofia, Martins Fontes, 2004, p. 109-110.

42 Santo Agostinho, A cidade de Deus, Vol. Il, Fundagido Calouste Gulbenkian, Lisboa, 2016, p. 1141:
“Deus decidiu a criagdo do género humano a partir de um s6 homem para mostrar aos homens
quanto apreciava a unidade na sua pluralidade’.

4 Gustavo Eloy Ponferrada, Introduccion al tomismo, Biblioteca Argentina de Filosofia, Club de
Lectores, 1985, p. 183.



livro que abre o Organon. Filipe, o Chanceler, figura esquecida do Medievo, da inicio
a sistematizacdo dos transcendentais* com seu principal trabalho chamado Summa
de bono (Suma sobre o bem), cuja bibliografia apoiava-se ele, dentre outros, nos
ensinamentos dos Padres da Igreja, no Corpus aristotelicum e nos filésofos arabes
do inicio do século XIII*.

Na Suma de bono, Felipe, o Chanceler lista os transcendentais unum, res e
aliquid, além de verum e bonum, donde o pulchrum associava-se a fim de
‘consagrar a objetividade e a universalidade da beleza” de todo ente enquanto
ente*®.

A ordem dos transcendentais classicos, na Summa de bono, era a seguinte*’:

Ens

Unum =¥ Indivisao

Verum =¥ Indivisdo do ser e o que é.

Bonum =¥ Indivisdo do ato em relagéo a poténcia.

Felipe, o Chanceler, foi contemporaneo de Santo Tomas de Aquino e ambos
tiveram a Severino Boécio como predecessor de suas ideias. Quanto aos
transcendentais, Boécio tocou em um ou outro ao escrever o De Trinitate,
comentado posteriormente por Santo Tomas, cuja divisdo das ciéncias
especulativas dava-se na fisica, nas matematicas e na metafisica (para ele, um
espelho da Santissima Trindade*®), e que parece se remontar ao livro VI da
Metafisica de Aristoteles.

Além disso, Boécio escreveu o De Hebdomadibus*, também comentado por
Santo Tomas®, que versa sobre a natureza do bem nas substancias e que comeca
falando sobre “como as substancias s&o boas naquilo que sdo, ainda que n&o sejam

4 Jan A. Aertsen, Medieval Philosophy as Transcendental Thought From Philip the Chancellor to
Francisco Suarez, Brill Press, 2012, p. 109.

% |bidem, p. 110.

46 Mafalda de Faria Blanc, O Ente, o Ser e os seus transcendentais, Mediaevalia - Textos e Estudos,
11-12 (1997), pp. 77-90 .

47 Jan A. Aertsen, La filosofia medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomas de Aquino,
EUNSA, 2003, p. 43.

48 Para ele, Deus ¢ Trino “desde as disciplinas mais profundas da filosofia” (“Ex intimis sumpta
philosophiae disciplinis”). Severino Boécio, De sancta trinitate, prol., ed. C. Moreschini, em: De
consolatione philosophiae - Opuscula theologica, Munich-Leipzig 2000 (Bibliotheca Teubneriana), p.
166.

4 O titulo original da obra nos da mais pistas sobre o trabalho de Boécio sobre a doutrina dos
transcendentais: Quomodo substantiae in eo quod sint bonae sint cum non sint substantialia bona,
liber. Ad loannem Diaconum Ecclesiae Romanae. Neste texto, Boécio discorre sobre diversos
transcendentais quando diz, por exemplo: “Aquelas coisas que sdo, sdo boas” ou ainda: “Diverso é o
ser e aquilo que é” etc.

%0 Expositio libri Boetii De Ebdomadibus. Retirado do Corpus Thomisticum. Acessado em
02/09/2021.



bens substanciais™' ao tratar “como as substancias sdo boas em virtude de
serem”?,

Na Universidade de Paris, os mestres franciscanos ensinaram a doutrina dos
transcendentais, mais explicitamente utilizando a Summa fratris Alexandri, atribuida
a Alexandre de Hales e Jodo Rupella (Jodo de la Rochelle), segundo mestre
regente dos franciscanos em Paris. Na Summa, ainda no livro |, o terceiro tratado
discorre sobre a relagao intrinseca (sunt unius coordinationis) entre a unidade, a
verdade e a bondade divinas, divergindo de Felipe, o Chanceler, basicamente, na
questédo da unidade®. Deste modo, a doutrina dos transcendentais foi integrada,
conforme palavras de Jan A. Aertsen, “pela primeira vez, em uma sintese teoldgica,
proporcionando um fundamento metafisico [sélido] para a reflexdo sobre os
atributos divinos™*.

Santo Alberto Magno, que foi professor dos dominicanos em Colbnia,
ocupou-se dos transcendentais em obras diversas®. Merecem destaque dois
opusculos de sua autoria: De natura boni (Sobre a natureza do bem), escrito entre
1236 e 1237, que versava sobre a natureza do bem e De bono (Sobre o bem),
escrito em 1240, ja na Universidade de Paris. Apesar de ambos os opusculos
tratarem as virtudes sob uma perspectiva ética, este ultimo livro trata a questao do
bem de modo mais metafisico, segundo a intencdo comum de bem (secundum
comunem intencionem boni), ou seja, sob a égide do que € comum aos entes®°.
Para o Doutor Universal, como explicito em seu De praedicabilibus, aquilo que
abarca todos géneros deve obrigatoriamente transcender as categorias simples.

2.2. Os transcendentais em Santo Tomas de Aquino

Se por um lado os fildsofos gregos nao elaboraram uma estruturagcao dos
transcendentais, a Escolastica tratou de sistematiza-los, designando tais
propriedades gerais do ente segundo o modo de consideracdo, diferindo apenas
secundum rationem®, isto €, de modo contrario as Categorias — cuja divisao é feita

51 Severino Boécio, De hebdomadibus, lib. I.

52 As tradugdes em aspas neste paragrafo sdo de Ivo Fernando da Costa, Comentario ao livro “De
Hebdomadibus” de Boécio in Veritas, Revista de Filosofia da PUC-RS, Porto Alegre, v. 65, n. 2, p.
1-17, mai-ago. 2020

%3 Para Alexandre de Hales, o ente, em seu proprio género, considerado absolutamente, é unum.

% Jan A. Aertsen, La filosofia medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomas de Aquino,
EUNSA, 2003, p. 50.

% Inclusive em sua Summa theologiae, onde discorreu sobre os transcendentais unidade, verdade e
bondade, mais especificamente no livro |, tratado VI, e em seu comentario as Sentencgas de Pedro
Lombardo, no livro |, cujo trabalho versou acerca da relacéo entre ente, verdade, unidade e bem. Em
seu comentario ao De divinis nominibus, de Pseudo-Dionisio Areopagita, sua preocupacgao foi
conciliar a ordem dos nomes divinos e o0s transcendentais, ja que “bondade” € nome primario
aplicado a Deus, anterior a ente, que, em contrapartida, & a primeira concepg¢ao do intelecto. Assim,
sua investigagao versou sobre ‘se 0 bem supde o ente e ndo o contrario’, ja que o ente é também o
primeiro dos transcendentais. (Cf. Ibid.)

% Jan A. Aertsen, Medieval Philosophy as Transcendental Thought From Philip the Chancellor to
Francisco Suarez, Brill Press, 2012, p. 178

57 Daniel Scherer, A raiz antitomista da modernidade filoséfica, Edigbes Santo Tomas, p. 45



em géneros distintos, a saber: 0 género supremo, que € a substancia, e os demais
acidentes.

Os escolasticos entendiam estas nogdes transcendentais como
“transcendéncia semantica™®: por sua comunhio predicativa, os transcendentais
ultrapassam as categorias e seus géneros e é por isso que eles sao tanto l6gicos
quanto metafisicos. Isso porque ai esta pressuposta “uma concepcao de Filosofia
Primeira, que reconhece os limites da ontologia categdrica de Aristoteles e
pretende, em um movimento, transcender em diregdo ao ser em geral™®.

Santo Tomas nao escreveu um tratado completo acerca dos transcendentais,
porém isto ndo obsta seu trabalho acerca do tema; disso n&o se pode inferir que a
tematica fosse de menor importancia para o Aquinate. Sua teoria da participacao,
pedra de toque de toda a sua metafisica junto a doutrina aristotélica do ato e da
poténcia, ndo recebeu um tratado especifico por parte de Santo Tomas, cujo
trabalho metafisico, tanto da teoria da participagcdo quanto dos transcendentais, € de
suma importancia para a compreensao de seu pensamento como um todo.

O Doutor Comum, seguindo em sua juventude a Avicena — autor que na
maturidade sera rechagado por ele®® —, tratou desta tematica no De veritate,
especialmente na primeira questao disputada. A metafisica tomista tem seu germe
na realidade mesma das coisas (0 ente enquanto ente), na compreensao natural
dos objetos extramentais, no real objetivo com seu “dinamismo teleoldgico e sua
gradacdo hierarquica™' que aponta para uma escala metafisica dos entes que
compdem a natureza e a realidade.

Na primeira questdo do De veritate, Santo Tomas nos ensina que ao ente
‘ndo se |he pode acrescentar nada de estranho, como por exemplo a diferenga
acrescentada ao género ou o acidente ao sujeito”?. E isso acontece porque
essencialmente toda natureza é ente.

Para Aristoteles, o ente ndo pode ser género, como demonstrado no livro da
Metafisica, ja que ao género é possivel acrescentar ou predicar alguma coisa, como
em “animal racional”, onde aquele é género e este é diferenga especifica; ou como
em ‘“vivente” e “ndo vivente” a substancia®® etc. Deste modo, os transcendentais
expressam um modo de ser ndo expresso pelo nome mesmo de ‘ente’®.

Ainda na juventude, e isto perdurara até a maturidade de Santo Tomas, ele
diz em seu Comentario as Sentencas de Pedro Lombardo que unidade e ente sao

% Op. Cit. p. 35

% Ibidem. p. 36. Grifo e tradug&o nossa.

% Na juventude, Santo Tomas dera o epiteto de “Comentador” (com C maitisculo) a Avicena, tal como
chamava Aristételes de Filésofo com F maiusculo. Na maturidade, porém, o Aquinate chamara
Avicena de “Corruptor” do Corpus Aristotelicum.

8 Eudaldo Formet, La sistematizacion de Santo Tomas de los transcendentales, Contrastes - Revista
interdisciplinar de Filosofia, vol. I, 1996, p. 107.

%2 De veritate, q. 1, a1. Retirado do Corpus Thomisticum. Acessado em 02/09/2021

8 Juan José Sanguineti, Logica, EUNSA, 1982, p. 77. O predicavel ‘género’ é aquele que significa
uma parte apenas da esséncia, comum a outras espécies. Ja o predicavel ‘diferenga especifica’
indica a caracteristica prépria da espécie, aquilo que a distingue de outra. Em, latim:in quale quid, ou
seja, na qualidade. Estes aspectos sdo chamados ‘entes de razio’, porquanto tém fundamento
remoto na realidade, isto €, apenas em nossa mente. Estdo ai para que organizemos os entes in re.
% |bidem. p. 78



convertiveis (unum et ens convertuntur)® e adiante na Suma Teoldgica argumenta
que a unidade tal como a verdade e o bem sido comuns a todas as coisas
singulares®.

A nocgdo tomista de transcendentia vem dos neoplatonistas®’, mais
especificamente de Santo Agostinho no De civitate Dei, isto €, no sentido de
superagdo. O Doutor da Graca discorre sobre a intencido da filosofia de Platao no
que diz respeito a superagcdo do que seja Deus, que transcende a matéria (Deus
ndo é corpo); Deus ndo € mutavel, portanto transcende o espirito mutavel®®. Esta
teoria sera recuperada no livro das Sentengas de Pedro Lombardo. Partindo deste
principio, Santo Tomas culminara na nogdo medieval de superagédo das Categorias
aristotélicas: in transcendentibus quae circumeunt omne ens®.

2.3. Relagao do ente com os transcendentais.

Os conceitos transcendentais denotam aspectos relativos ao ente enquanto
ente, expressando aquilo que segue o ente em geral, ao que convém a todos os
objetos da realidade com seus respectivos acidentes.

Eles significam, ao mesmo tempo, nocbdes e realidades, pois, enquanto
realidade, sao aspectos mesmo do ente, como propriedades comuns dadas
justamente por terem o ser. Deste modo, como ja discorrido neste trabalho, o
intercambio de ente por nogdes transcendentais, isto €, como sujeito ou predicado
de uma oragdo, denota que esta permutabilidade indica a identidade real dos
transcendentais’.

Essa convertibilidade entre aspectos transcendentais e o ente, contudo, nao
significa que ambos expressem termos sinbnimos como, por exemplo, em
“triangulo” e “poligono de trés lados”. Esta distingao de razao tem fundamento na
realidade e por isso chama-se virtual, conforme o tipo de fundamento. Nos
transcendentais, essa virtualidade € chamada “distingdo de razio raciocinada
imperfeita” ou “virtual menor”, cuja suposigao é ter o conteudo dos conceitos em ato.
Razdo pela qual um algo esta implicito no outro de modo explicito, dai seu
fundamento imperfeito”".

Os transcendentais manifestam os aspectos nao significados pela nogao de
ente de maneira inequivoca. Mas se eles significam ao mesmo tempo nogdes e

% Comentario as Sentencas. |1, d. 40, g, 1, a. 4.

% Suma Teologica, |1, q., 93, a. 9: “unum autem, cum sit de transcendentibus, et commune est
omnibus, et ad singula potest aptari; sicut et bonum et verum”

67 Alice M. Ramos, Dynamic Transcendentals - Truth, goodness and beauty from a Thomistic
perspective, The Catholic University of America Press, 2012, p. 31.

% Jan A. Aertsen, La filosofia medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomas de Aquino,
EUNSA, 2003, p.98.

6 Quaestiones disputatae de virtutibus, q. 2. ad. 8.

" Tomas Alvira, Luis Clavell e Tomas Melendo, Metafisica, EUNSA, 1989, p. 137.

" Eudaldo Formet, La sistematizacion de Santo Tomas a los transcendentales, Contrastes, v. 1, 1996,
p 118. ‘Virtual maior’ ou distingdo de razdo raciocinada perfeita contrapbe-se aquele, porquanto
supde que um dos conceitos contém ao outro em poténcia, ndo em ato como se da em um virtual
menor que é o caso dos transcendentais.



realidades, eles se d&do segundo a razdo (ratione comprehensionis)’?, ou seja, se
dao pelo nosso modo deébil de conhecer as coisas: “por ter o ser, chamamos ente;
por ser cognoscivel e amavel se denomina verdadeira e boa; por sua coeséo
interior, dizemos que tem unidade, etc.””.

E para Santo Tomas, se os transcendentais expressam um modo de ser ndo
expresso pelo termo ente, entdo esta adicdo € intrinseca, ja que nédo se pode
adicionar nada de estranho ao ente. Além disso, a nog¢ao transcendental do ente em
Santo Tomas é modal (modus essendi)’*. Deste modo, o ente aparece como modus
generalis consequens omne ens’, ou seja, como modos gerais consequente a
todos os entes. A palavra transcendentia aparece cerca de 14 vezes na obra do
Aquinate, geralmente associada a multidao (multitudo)™.

2.4. A exposigao de Santo Tomas no De veritate

A exposi¢cao que Santo Tomas faz no De veritate acerca da expressao do
ente é dupla: ou o ente € em si mesmo (in se) ou em ordem a outro (in ordine ad
aliud)’’. A sistematizagdo que ha no De veritate, esquematizado por Jan A. Aertsen
em Medieval philosophy and the transcendentals, pode ser resumida assim:

r 4
Afirmativo: res
Em si mesmo <
(hrsie) Negativo: unum
L
Tod < ( - -
odo ente Segundo uma diviséio: aliguid )
Em relagéo Com o intelecto: verum
aoutro 3 Segundo a conformidade com a alma
(in ordine -
\ ad aliud) L Com o apetite: hornum

Para o Aquinate, ha uma subdivisdo em todo ente considerado em si mesmo
(in se), visto que deles pode-se negar ou afirmar algo: de modo afirmativo res e de
modo negativo unum. Afirmativamente, todo ente tem uma esséncia ou quididade,
expressa pela coisa (res), enquanto do nome ens deriva-se o ato de ser (actus
essendi) . Por unum diz-se que todo ente € indiviso, ou seja, ha uma negacao da
divisdo (ens indivisum)’®.

No segundo grupo, os relacionais, ha uma divisdo secundum divisionem. O
transcendental algo (aliquid) significa aqui "outro algo", o mesmo sentido que se

2 Gallus Manser, La esencia del Tomismo, Bolafios y Aguilar, 1947, p. 140. Ente de razdo ¢ aquele
que possui fundamento remoto na realidade, tal como os sao os predicaveis.

3 Ibidem. p. 141.

™ Jan A. Aertsen, La filosofia medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomas de Aquino,
EUNSA, 2003, p. 94.

s De veritate, q. 1, a.1

8 Op. Cit., p. 98.

" De veritate, q. 1, a. 1.

8 Jan A. Aertsen, La filosofia medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomas de Aquino,
EUNSA, 2003, p. 104.



expressaram Alexandre de Hales e Santo Alberto Magno, ou seja, em relacdo ao
uno, ja que aliquid € o “ente chamado algo na medida em que é dividido de
outros™.

Ha ainda uma conformidade por natureza de um ente com o outro. Esta
conveniéncia é a resposta, conforme diz Aristételes no livro Il do De anima, pois ela
€ “de certo modo todas as coisas”, como diz Santo Tomas no De veritate: hoc autem
est anima, quae ‘quodam modo est omnia’ (Isto é, a alma, que é ‘de certo modo
todas as coisas’).

O ente, como ja dito neste trabalho, € o primeiro inteligido e objeto préprio do
intelecto. A alma, porém, & aquela que intelige “aquilo que é”, isto é, o ente, criando
assim uma conformidade (convenientia) entre a alma que intelige e o ente que é
inteligido. Como a alma possui dupla faculdade, a saber, a apetitiva e a
cognoscitiva, a conveniéncia dar-se-a entre bonum a respeito do apetite e, em
conformidade com o intelecto, o transcendental verum.

O problema da adicdo ao ente, sem que lhe seja adicionado nada de
estranho, é resolvido, porquanto os transcendentais fazem uma adi¢cao secundum
rationem, isto é conceitualmente ao ente. Este € o ponto de partida de Santo Tomas
para resolver esta aporia da primeira concepc¢ao do intelecto.

% Op. Cit.: “si autem modus entis accipiatur secundo modo, scilicet secundum ordinem unius ad
alterum, hoc potest esse dupliciter. Uno modo secundum divisionem unius ab altero et hoc exprimit
hoc nomen aliquid: dicitur enim aliquid quasi aliud quid, unde sicut ens dicitur unum in quantum est
indivisum in se ita dicitur aliquid in quantum est ab aliis divisum”.



CONCLUSAO

Analisamos neste trabalho o conceito de ente, e as diferengas entre este,
substancia e ser, vitais para explicarmos o ente, suas propriedades e nocgdes
analogas que se relacionam com os transcendentais. Demos um breve resumo da
histéria da filosofia, desde alguns gregos até Santo Alberto Magno, para explicar o
pensamento desses fildsofos sobre os transcendentais e chegamos a Santo Tomas
de Aquino, cujo pensamento sobre os transcendentais era de sistematizagao destes
aspectos convertiveis e co-extensivos ao ente, superando as categorias aristotélicas
e de permutabilidade de identidade real dos transcendentais com o ente.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

AQUINO, Santo Tomas de. Quaestiones Disputatae De Veritate. Corpus
Thomisticum. Disponivel em <https://www.corpusthomisticum.org>. acesso em
08/09/2021.

. Commentaria in octo libros Physicorum. Corpus Thomisticum. Disponivel
em <https://www.corpusthomisticum.org> Acesso em 04/10/2021.

. Scriptum super Sententiis. Corpus Thomisticum. Disponivel em
<https://lwww.corpusthomisticum.org> Acesso em 04/10/2021.

. De natura generis. Corpus Thomisticum. Disponivel em
<https://lwww.corpusthomisticum.org> Acesso em 08/09/2021.

. Quaestiones Disputatae de Potentia Dei. Corpus Thomisticum. Disponivel
em <https://www.corpusthomisticum.org> Acesso em 26/09/2021.

. Quaestiones Disputatae de Virtutibus. Corpus Thomisticum. Disponivel em
<https://www.corpusthomisticum.org> Acesso em 08/02/2022.

. Expositio libri Boetii De Ebdomadibus. Disponivel em
<https://lwww.corpusthomisticum.org> Acesso em 26/09/2021.

. Suma Teoldgica. Livraria Sulina Editora/Escola Superior de Teologia Sao
Lourencgo de Brindes. Caxias do Sul, 1980.

. Comentario a las sentencias de Pedro Lombardo. Ediciones Universidad
de Navarra, EUNSA. Pamplona, 2015.

. Os principios da realidade natural. Porto Editora, Porto, 2003.

. Comentario a Metafisica de Aristoteles. Vide Editorial, Campinas, 2016.

. El ente y la esencia. M. Aguillar Editor, Buenos Aires, 1963
AERTSEN, Jan A. Aertsen. Medieval Philosophy as Transcendental Thought From
Philip the Chancellor to Francisco Suarez. Brill Press, Leiden, 2012

. La filosofia medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomas de
Aquino, EUNSA. Pamplona, 2003.
RAMOS, Alice M. Dynamic Transcendentals - Truth, goodness and beauty from a
Thomistic perspective. The Catholic University of America Press, Washington, D.C,
2012.
GREDT, losephus. Elementa Philosophiae Aristotelico-Thomisticae. Editorial
Herder, Barcelona, 1961.
TOMAS, Jodo de Santo. Cursus Philosophicus Thomisticus. Disponivel em
<https://www.documentacatholicaomnia.eu/04z/z_1589-1644 loannes_a_Sancto



Thoma__ Cursus_Philosophicus_Thomisticus__ LT.pdf.html.>. Acesso em:
06/10/2021.

AQUINO, Lucas Daniel Tomaz de. A consolacio da estupidez humana. Edi¢cao do
autor. Brasilia, 2019.

LIBERATORE, Matteo. Compendio di Logica e Metafisica. Stab. Tipografico di
Francesco Giannini, Napoles, 1871.

AGOSTINHO, Santo. A cidade de Deus. Fundacao Calouste Gulbenkian. Lisboa,
2016.

CALDERON, Alvaro. Umbrales a la Filosofia: cuatro introducciones tomistas.
Moreno, Edicao do Autor, Buenos Aires, 2011.

. La naturaleza y sus causas. Ediciones Corredentora, Buenos Alres, 2016.

. Aula 06 - Ars Ldgica - Los transcendentales. Texto esotérico. Edicdo do
Autor, Buenos Aires, 2016.

. Curso de Fisica. Texto esotérico. Edicdo do Autor, Buenos Aires, 2016.
HUGON, Edouard. Os principios da filosofia de Santo Tomas de Aquino. EdiPuc-RS,
Porto Alegre, 1998.

JOSEPH, Miriam Joseph. O Trivium - As Artes Liberais da Ldgica, da Gramatica e
da Retdrica, E Realizagdes, Sao Paulo, 2008.

GONZALES, Zeferino. Filosofia Elemental. Imprenta de Policarpo Lépez, Madrid,
1876.

ARISTOTELES. Organon. Guimaraes Editores. Lisboa, 1985.

LOTZ, Johannes B. Lotz. Transcendentale Erfahrung, Herder, Freiburg, 1978.
SANGUINETI, Juan José. Logica, EUNSA, Pamplona, 1982.

. Lafilosofia de la ciencia segun Santo Tomas, EUNSA, Pamplona, 1977
PONFERRADA, Gustavo Eloy. Introduccion al tomismo. Club de Lectores, Buenos
Aires, 1985.

DERISI, Nicolas Octavio. El ultimo Heidegger; aproximaciones y diferencias entre la
fenomenologia existencial de M. Heidegger y la ontologia de Santo Tomas. Editorial
Universitaria de Buenos Aires. Buenos Aires, 1968.

BLANC, Mafalda de Faria Blanc, O Ente, o Ser e os seus transcendentais. Revista
Mediaevalia - Universidade do Porto, Porto, 1997. Acessado em 02/09/2021
BOECIO, Severino. De hebdomadibus. Disponivel em
<http://www.logicmuseum.com/authors/boethius/dehebdomadibus.htm>. Acessado
em 10/09/2021.

. De consolatione philosophiae. Disponivel em:
https://www2.hf.uio.no/polyglotta/index.php?page=volume&vid=216. University of
Oslo.

COSTA, Ivo Fernando da. Comentario ao livro “De Hebdomadibus” de Boécio.
Veritas, Revista de Filosofia da PUC- RS. Porto Alegre, 2020. Disponivel em:
<https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/download/37017/19
722/>. Acessado em 01/09/2021.

FORMET, Eudaldo. Metafisica. Ediciones Palabra. Madri, 2009.

. La sistematizacion de Santo Tomas de los transcendentales. Contrastes -
Revista interdisciplinar de Filosofia, vol. |, 1996. Disponivel em:



http://www.logicmuseum.com/authors/boethius/dehebdomadibus.htm
https://www2.hf.uio.no/polyglotta/index.php?page=volume&vid=216
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/download/37017/19722/
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/veritas/article/download/37017/19722/

<https://revistas.uma.es/index.php/contrastes/article/view/1881>. Acessado em
01/09/21.

GARDEIL, Henri-Dominique Gardeil. Iniciagao a Filosofia de Santo Tomas de Aquino
- Psicologia e Metafisica, Paulus, Sdo Paulo, 2013.

COLLIN, Enrique. Manual de Filosofia Tomista. Luis Gili Editor, Barcelona, 1943
JOLIVET, Regis. Curso de Filosofia. Editora Agir, Rio de Janeiro, 1970

KANT, Immanuel. Critica da Razao Pura. Fundacao Calouste Gulbenkian, Lisboa,
2001

WITTGENSTEIN, Ludwig.Tratado Légico-Filosdfico/ Investigagdes Logicas.
Fundacao Calouste Gulbenkian. Lisboa, 2015

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Editora Unicamp. Campinas, 2014.
ALVIRA, Tomas, CLAVELL, Luis, MELENDO, Tomas. Metafisica. EUNSA,

Pamplona, 1989.

MANSER, Gallus. La esencia del Tomismo. Bolafios y Aguilar, Madri, 1947

LASO, Jose Alvarez. La filosofia de las matematicas en Santo Tomas. Editorial Jus,
Cidade do México 1952.

ENCHAVARRIA, Martin F. A praxis da Psicologia e seus niveis epistemolégicos
segundo Santo Tomas de Aquino. Editora CDB. Rio de Janeiro, 2021.

FROMM, Erich. L’arte di amare. Mondadori. Mildo, 1996.

NOUGUE, Carlos. Suma Gramatical da Lingua Portuguesa. E Realizacdes, Sao
Paulo, 2015.

SCHERER, Daniel Scherer. A raiz antitomista da modernidade filosofica. Edicoes
Santo Tomas, Formosa, 2018.

MARIAS, Julian. Histéria da Filosofia. Martins Fontes. Sdo Paulo, 2004.

REALE, Giovanni. Historia da Filosofia Antiga - Vol. |. Paulus. Sdo Paulo, 2005.



https://revistas.uma.es/index.php/contrastes/article/view/1881

