
 

 

UNIVERSIDADE CATÓLICA DE PERNAMBUCO 

ESCOLA DE EDUCAÇÃO E HUMANIDADES 

CURSO DE FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

JOSÉ HUMBERTO CAMPOS PRAZERES 

 

 

 

 

 

 

 

A PROVA DO ARGUMENTO ONTOLÓGICO DE SANTO ANSELMO E A 

NATUREZA DOS PREDICADOS EXISTENCIAIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025  



 

 

JOSÉ HUMBERTO CAMPOS PRAZERES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A PROVA DO ARGUMENTO ONTOLÓGICO DE SANTO ANSELMO E A 

NATUREZA DOS PREDICADOS EXISTENCIAIS 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 
ao Curso de Filosofia da Universidade Católica 
de Pernambuco como requisito parcial para a 
obtenção do título de Bacharel em Filosofia.  
 
Área de Concentração: Ciências Humanas. 
 
Orientador: Prof. Me José Maria da Silva Filho 
 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025  



 

 

[ficha catalográfica] 

  



 

 

José Humberto Campos Prazeres 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pesquisa intitulada A prova do argumento ontológico de Santo Anselmo e a natureza 

dos predicados existenciais, de autoria de José Humberto Campos Prazeres, como requisito 

parcial obrigatório para obtenção do título de Bacharéu, no Curso de Filosofia, da Universidade 

Católica de Pernambuco - UNICAP, aprovada pela banca examinadora constituída pelos 

docentes: 

 

MEMBROS 

__________________________________________________________________  

Prof. Me. José Maria da Silva Filho – UNICAP  

Orientador 

 

__________________________________________________________________  

Prof. Dra. Eleonoura Enoque da Silva – UNICAP  

Avaliadora 

 

 

 

 

Data da aprovação: Recife, xx de dezembro de 2025 

 

 

 

 

Recife 

2025  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha mãe, pelo exemplo constante de dedicação e amor. À 

minha irmã, pelo incentivo e pela presença fraterna, assim como meus companheiros de 

caminhada em todas as etapas deste percurso. E à Virgem Maria, cuja intercessão e amparo 

espiritual sustentaram-me ao longo desta jornada intelectual e de fé. 

  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço profundamente a todos aqueles que colaboraram, de maneira direta ou 

indireta, para a realização deste trabalho de conclusão de curso. 

Inicialmente, manifesto minha gratidão à Arquidiocese de Olinda e Recife, nas pessoas 

de sua excelência reverendíssima Dom Paulo Jackson Nóbrega de Souza e do reverendíssimo 

Padre Lenildo Santana, que administraram o seminário de Olinda e me acolheram neste 

processo formativo, oferecendo apoio, orientação e testemunho de vida sacerdotal. 

Expresso, igualmente, meu sincero reconhecimento à minha família, nas pessoas de 

minha mãe, Maria das Graças, e de minha irmã, Paloma Campos, que, com amor e constância, 

foram pilares fundamentais ao longo de toda esta caminhada acadêmica e vocacional. 

Estendo meus agradecimentos à Universidade Católica de Pernambuco, nas pessoas 

do reverendíssimo Prof. Dr. Pe. José Marcos Gomes de Luna e do Prof. Me. José Maria da Silva 

Filho, que acompanharam com dedicação este processo formativo e contribuíram, com zelo e 

atenção, para o desenvolvimento deste trabalho. 

Sou grato também aos amigos e companheiros de jornada, que tornaram esta trajetória 

mais leve e significativa, auxiliando no meu amadurecimento pessoal e intelectual. Faço 

menção especial aos colegas da turma do terceiro ano de filosofia de 2025, cuja convivência e 

partilha foram enriquecedoras. Entre os que mais me apoiaram, destaco o reverendíssimo Padre 

Sérgio Muniz de Andrade, grande amigo e constante incentivador de minha vocação. 

Por fim, elevo minha gratidão a Deus, que me concedeu perseverança, sabedoria e fé 

ao longo destes três anos de graduação. Foi ele quem me ensinou, através da busca filosófica 

pela verdade, a buscá-lo também em seu filho Jesus Cristo, conforme nos recorda o Evangelho 

segundo São João: “eu sou o caminho, a verdade e a vida.” 

Confio, ainda, minha caminhada à intercessão da Virgem Maria, sob o título de Nossa 

Senhora da Graça, que, com maternal solicitude, tem ouvido e continua a ouvir meus rogos e 

aflições.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O ser em si é o mais perfeito de todos por atualizar a todos.” (Tomás de Aquino) 



 

 

RESUMO 

 

O presente trabalho tem como tema central o estudo da lógica de primeira ordem e sua aplicação 

ao argumento ontológico de Santo Anselmo, em diálogo com reflexões modernas acerca da 

existência. O objetivo é demonstrar a validade lógica desse argumento e evidenciar que tal 

validade não esgota as dimensões ontológicas do ser. A pesquisa desenvolve-se por meio de 

uma reflexão teórica sobre a lógica, fundamentada na leitura de autores clássicos e 

contemporâneos que contribuem para a sistematização desse campo do saber. A partir dessa 

base conceitual, aplica-se os princípios da lógica ao argumento ontológico, analisando sua 

estrutura formal e sua coerência interna. Em seguida, realiza-se uma reflexão sobre a natureza 

dos predicados existenciais, tomando como referência as noções de linguagem e de existência 

formuladas por pensadores como Kant, Frege, Russell e Salmon. A análise evidencia que, 

embora o argumento anselmiano possa ser considerado logicamente válido, sua validade não 

implica necessariamente a existência real do ente concebido, o que abre espaço para uma 

distinção entre validade formal e verdade ontológica. Como resultado, o estudo demonstra que 

a lógica de primeira ordem constitui uma ferramenta eficaz para a análise e validação de 

argumentos filosóficos, ao mesmo tempo em que revela seus limites diante de questões de 

natureza metafísica. Conclui-se, portanto, que a lógica, enquanto instrumento de investigação 

racional, não apenas possibilita a estruturação rigorosa do pensamento e da linguagem, mas 

também contribui para o aprofundamento da compreensão sobre a relação entre razão, 

existência e realidade. 

 

Palavras-chave: Santo Anselmo; Lógica; Existência.  



 

 

ABSTRACT 

 

The present work focuses on the study of first-order logic and its application to Saint Anselm’s 

ontological argument, in dialogue with modern reflections on existence. Its objective is to 

demonstrate the logical validity of this argument and to show that such validity does not exhaust 

the ontological dimensions of being. The research is developed through a theoretical reflection 

on logic, grounded in the reading of classical and contemporary authors who contribute to the 

systematization of this field of knowledge. From this conceptual foundation, the principles of 

logic are applied to the ontological argument, analyzing its formal structure and internal 

coherence. Subsequently, a reflection is carried out on the nature of existential predicates, 

taking as reference the notions of language and existence formulated by thinkers such as Kant, 

Frege, Russell, and Salmon. The analysis shows that although Anselm’s argument may be 

considered logically valid, its validity does not necessarily imply the real existence of the 

conceived being, which opens the way for a distinction between formal validity and ontological 

truth. a result, the study demonstrates that first-order logic constitutes an effective tool for the 

analysis and validation of philosophical arguments, while also revealing its limits when dealing 

with questions of a metaphysical nature. It is therefore concluded that logic, as an instrument 

of rational inquiry, not only enables the rigorous structuring of thought and language but also 

contributes to a deeper understanding of the relationship between reason, existence, and reality. 

 

Keywords: Anselm; Logic; Existence;  



 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Regras de inferência direta ...................................................................................... 22 

Figura 2 - Regras de inferência referentes ao quantificador universal ..................................... 23 

Figura 3 - Regras de inferência para o quantificador existencial ............................................. 23 

 

 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 - Proposições categóricas em notação ....................................................................... 21 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO -----------------------------------------------------------------------------------11 

2 NOÇÕES PRELIMINARES COM FINS À LÓGICA DE PRIMEIRA ORDEM -12 

2.1 O Lugar da Lógica na Filosofia: Da Tradição Aristotélica à Sistematização Moderna
 ------------------------------------------------------------------------------------------------------- 12 

2.2  Dos Sofismas à Estrutura dos Argumentos: Fundamentos para a Lógica de Primeira 
Ordem ---------------------------------------------------------------------------------------------- 16 

2.3  Dedução, Indução e Formalização: Elementos da Lógica de Primeira Ordem ---- 19 

2.4  Dedução Natural e Preparação para a Análise do Argumento Ontológico --------- 22 

3.  DO MOSTEIRO À LÓGICA: O CONTEXTO HISTÓRICO DO ARGUMENTO 
ONTOLÓGICO DE SANTO ANSELMO E SUA PROVA EM LÓGICA DE 
PRIMEIRA ORDEM ----------------------------------------------------------------------------25 

3.1  Santo Anselmo e o Nascimento do Argumento Ontológico: Contexto Histórico e 
Filosófico ------------------------------------------------------------------------------------------ 25 

3.2  Formalizando a Prova: O Argumento Ontológico de Santo Anselmo na Lógica de 
Primeira Ordem --------------------------------------------------------------------------------- 28 

3.3  Limites do Formalismo: Uma Crítica à Lógica de Primeira Ordem ----------------- 32 

4 A LÓGICA E O SER: ANÁLISE DOS PREDICADOS EXISTENCIAIS NO 
ARGUMENTO ONTOLÓGICO -------------------------------------------------------------34 

4.1  A crítica de Kant ao argumento ontológico: existência, predicados e limites da lógica 
formal ---------------------------------------------------------------------------------------------- 34 

4.2  Existência e denotação: Da crítica kantiana para a filosofia da linguagem --------- 35 

5 CONCLUSÃO-------------------------------------------------------------------------------------40 

 REFERÊNCIAS ----------------------------------------------------------------------------------41 
 

 



11 

 

1 INTRODUÇÃO 

Ao longo da história do conhecimento humano, desde os matemáticos pré-socráticos, 

percebe-se a constante busca por fundamentos que sustentem a razão. Em Euclides, 

particularmente em sua obra Elementos, observa-se um processo de sistematização do 

raciocínio mediante o estabelecimento de um método dedutivo-axiomático, que influenciou 

decisivamente a constituição do pensamento científico e filosófico ocidental. 

A partir dessa tradição, tal metodologia expandiu-se para o campo da filosofia, dando 

origem à lógica, disciplina que buscou estabelecer critérios metodológicos para a 

fundamentação do conhecimento e desempenhou papel essencial na formação intelectual ao 

longo de muitos séculos. 

Nesse contexto, o presente trabalho tem por objetivo geral refletir sobre a lógica 

enquanto área da filosofia, e, mediante a aplicação de seus princípios em um contexto 

argumentativo, evidenciar sua relevância como campo de estudos e instrumento de validação 

racional. 

A proposta consiste em desenvolver uma análise lógica da prova do argumento 

ontológico formulado por Santo Anselmo, valendo-se da lógica de primeira ordem, e, 

posteriormente, refletir sobre a noção de existência nas instâncias da linguagem e da lógica. A 

investigação parte da seguinte questão norteadora: é possível sustentar a validade lógica do 

argumento ontológico de Santo Anselmo, considerando as noções de existência propostas por 

filósofos posteriores? 

Como hipótese, considera-se que a análise puramente formal pode não ser suficiente 

para a plena compreensão do argumento, sendo necessário articular o raciocínio lógico com 

reflexões de ordem linguística e ontológica, a fim de verificar a legitimidade do conhecimento 

produzido. 

Metodologicamente, o trabalho organiza-se em três partes: a primeira dedica-se à 

reflexão sobre a natureza e o funcionamento da lógica no processo de legitimação e 

fundamentação do conhecimento; a segunda aplica os princípios da lógica à prova anselmiana 

do argumento ontológico; e a terceira examina as reflexões de Kant, Frege, Salmon e Russell 

acerca da existência nas esferas da linguagem e da lógica.  



12 

 

2 NOÇÕES PRELIMINARES COM FINS À LÓGICA DE PRIMEIRA ORDEM 

A seguir daremos uma breve explicitação acerca do desenvolvimento da lógica e dos 

seus elementos fundamentais a fim de desenvolver uma maior clareza acerca da notação 

utilizada no trabalho. 

2.1 O Lugar da Lógica na Filosofia: Da Tradição Aristotélica à Sistematização 
Moderna 

Ao buscarmos afirmar a precisão de um argumento é necessário que tenhamos noção 

de quais serão os paradigmas utilizados no estudo. Por isso, tratando-se da lógica poderemos 

ver como tais paradigmas foram construídos através da história da filosofia, passando pela 

sistematização clássica, até os métodos propostos pelos matemáticos contemporâneos, para 

assim, a partir de determinado paradigma e com uma noção clara do lugar da lógica dentro da 

filosofia, poderemos, com clareza, aplicar tal método de validação de argumentos, que em nosso 

caso se tratará da lógica de primeira ordem.  

Para delimitarmos com precisão o lugar da lógica dentro da filosofia, podemos tomar 

como ponto de partida os escritos de Aristóteles intitulados como “Órganon”, datados do século 

IV a.C. Esta intitulação não foi feita inicialmente por Aristóteles, mas foi dada por seu 

comentador Alexandre de Afrodísia, na qual tem por significado literal “instrumento”, 

concebendo assim a lógica como o estudo dos processos racionais, que por sua vez são o 

instrumento da produção de conhecimento a partir de critérios de validade. (Reale e Antiseri, 

2017) Na obra Aristotélica, deu-se início a lógica tradicional, na qual encontra-se inserida a 

famosa teoria dos silogismos, presente nos textos que compõem o Órganon, em especial os 

primeiros e segundos analíticos, que apresentam uma busca pela compreensão formal dos 

argumentos de maneira a analisar os mesmos a partir de seus constituintes, sendo eles, definidos 

por Aristóteles como: termos menores, médios e maiores. e a apresentação de uma reflexão 

acerca da natureza do conhecimento científico, respectivamente.  

É importante salientar que Aristóteles não concebe a lógica dentro de seu esquema das 

ciências pois concebe-a como as normas racionais anteriores à formulação de qualquer discurso, 

conforme afirma Reale, a lógica tem a finalidade de “fornecer os instrumentos mentais 

necessários para enfrentar qualquer tipo de indagação” (Reale e Antiseri, 2017, p. 231), 

instrumentos estes que foram sistematizados de diversas maneiras ao longo da história da 

lógica. Nesta primeira seção veremos prerrogativas básicas para compreendermos os sistemas 



13 

 

formais de primeira ordem que se desenvolveram no transcorrer da história até a lógica formal 

clássica formulada no século XIX. 

No século III a.C., os estoicos buscavam instrumentos para organizar o pensamento 

que se encontrava estruturado em três áreas fundamentais: lógica, física e sobretudo a ética. 

Nesse sistema, a lógica exercia a função de delimitar e proteger o conhecimento, conforme 

afirma Reale: “[...] o todo da filosofia é por eles comparado a um pomar no qual a lógica 

corresponde ao muro protetor que delimita e que ao mesmo tempo funciona como baluarte de 

defesa” (Reale e Antiseri, 2017, p. 280). É nesse contexto que Crisipo de Solos (279–206 a.C.) 

sistematiza a lógica proposicional, diferenciando-se de Aristóteles, ao colocar no centro de seu 

sistema não mais os termos como por exemplo “homem” e “Sócrates”, mas a proposição 

completa, como “Sócrates é homem”. Essas proposições podem ser simples, como no exemplo 

anterior, ou compostas, como em “Se está dia claro, então o sol está acima do horizonte”. A 

partir disto Crisipo também se dedicou a identificar os elementos que conectam as sentenças 

dentro das proposições compostas, estabelecendo assim os operadores lógicos, tema este que 

será abordado adiante.  

A herança intelectual da Antiguidade, especialmente o pensamento filosófico e 

científico greco-romano, serviu de base para o desenvolvimento do saber na Idade Média, 

portanto, com a lógica não foi diferente: por meio de comentários, compilações e traduções, os 

medievais tiveram acesso a esse legado e o incorporaram tanto em seus escritos quanto no 

processo educacional. Na formação clássica medieval, estruturada nas sete artes liberais o 

trivium e o quadrivium, a lógica ocupava lugar central como instrumento de organização e 

validação do pensamento. 

Entre os nomes mais importantes da lógica medieval destaca-se Anício Mânlio 

Torquato Severino Boécio (480–524), cujo objetivo declarado era preservar a tradição clássica 

por meio da tradução e sistematização das obras de Platão e Aristóteles. Ele verteu para o latim 

a maior parte dos textos do Órganon disponíveis no Ocidente, dentre eles o De Interpretatione, 

do qual sistematizou, de forma didática e com representação geométrica, o chamado quadrado 

das oposições. Essa estrutura já presente de modo implícito em Aristóteles na qual classifica os 

quatro tipos de proposições categóricas, como por exemplo aquelas que começam com todo, 

algum ou alguns, e explicita suas relações de contrariedade, contradição, subcontrariedade e 

subalternação, tornando-se um recurso pedagógico fundamental para o ensino da lógica durante 

séculos. 

O trabalho de preservação e organização realizado por Boécio exerceu influência 

duradoura no pensamento medieval, fornecendo à filosofia e à teologia um método 



14 

 

argumentativo preciso. Essa base lógica foi amplamente utilizada nas grandes construções 

intelectuais da Idade Média, como se vê na solidez metodológica das obras de Santo Tomás de 

Aquino e na formulação do célebre argumento ontológico por Santo Anselmo, em que a 

estrutura e a coerência interna do raciocínio refletem o rigor herdado da tradição lógica 

aristotélico-boeciana. Assim afirmou Immanuel Kant, acerca a condição da lógica até o seu 

contexto, no prefácio da segunda edição de sua Crítica da Razão pura: 

Pode reconhecer-se que a lógica, desde remotos tempos, seguiu a via segura, 
pelo fato de, desde Aristóteles, não ter dado um passo atrás, a não ser que se 
leve à conta de aperfeiçoamento a abolição de algumas subtilezas 
desnecessárias ou a determinação mais nítida do seu conteúdo, coisa que mais 
diz respeito à elegância que à certeza da ciência. Também é digno de nota que 
não tenha até hoje progredido, parecendo, por conseguinte, acabada e perfeita, 
tanto quanto se nos pode afigurar (Kant, 2001, p. 41). 

Assim Kant descreve a situação da lógica em relação à sua passagem ao longo do 

tempo e suas sistematizações, conjuntura esta que mudaria no século XIX com as contribuições 

de Boole e Frege. 

No século XIX a lógica passaria para uma área de atuação na qual assumiria um papel 

de sistematização e fundamentação dos processos matemáticos, sendo formulada assim a lógica 

de primeira ordem. Tal processo iniciou-se com George Boole (1815-1864) em sua obra Uma 

Investigação das Leis do Pensamento, em que se fundamentam as teorias matemáticas da 

lógica e probabilidades na qual ele desenvolve uma linguagem artificial, tomando a lógica 

proposicional como base, na qual tinha o objetivo de manipular raciocínios complexos com 

regras formais, abrindo caminho para a formalização da dedução, permitindo assim que 

qualquer conteúdo inserido dentro destas formulações pudesse ser tratado com maior rigor 

metodológico. George Boole tinha a pretensão de desenvolver uma metodologia rígida para 

fundamentar sobretudo os processos da matemática probabilística, do qual nós denominamos 

de “Cálculo proposicional clássico”. Entretanto, conforme afirma Frege em sua obra 

Conceitografia, tal sistema é extremamente útil para diversas áreas do saber: 

Se uma das tarefas da filosofia for romper o domínio da palavra sobre o 
espírito humano, desvendando os enganos que surgem, quase que 
inevitavelmente, em decorrência de utilizar a linguagem corrente para 
expressar as relações entre os conceitos, ao liberar o pensamento dos 
acréscimos indesejáveis a ele associados pela natureza dos meios linguísticos 
de expressão, então minha conceitografia, desenvolvida sobretudo para esses 
propósitos, poderá ser um valioso instrumento para os filósofos (Frege, 2009, 
p. 46). 



15 

 

Assim podemos inferir que, mesmo diante de uma motivação voltada para a 

matemática, este método serve também de instrumento metodológico para a análise de 

argumentos filosóficos.  

Mesmo com a criação do cálculo proposicional clássico, foi com Frege que a lógica 

de primeira ordem foi desenvolvida de maneira completa, também conhecido como o pai da 

lógica de primeira ordem, acrescentou em suas notações os sinais de quantificação, sendo eles 

existenciais e universais, assim permitindo, em notação, a representação de relações mais 

complexas, como “Todos os homens amam alguma mulher”. Também, conforme afirma Frege, 

a necessidade de uma abordagem matemática da razão presente nos discursos, devido a sua 

rigidez metodológica, que, livre dos enganos do espírito humano, pode fornecer à filosofia um 

preciso instrumento na análise da coerência dos discursos. 

Percorrendo todo este caminho, a lógica encontra-se sistematizada de tal maneira que 

pode tratar de qualquer matéria que possa ser expressa em notação dentro de um discurso, por 

meio de uma metodologia rígida, semelhante às funções matemáticas, onde há uma 

correspondência entre termos de entrada, que são os objetos de domínio, e as fórmulas 

produzidas pela aplicação de predicados. Assim, o termo individual, o sujeito, funciona como 

a entrada, enquanto o predicado atua como a regra que, aplicada ao sujeito, gera uma proposição 

com valor de verdade. 

Mas finalmente, a que questões a lógica pode esclarecer? Quais problemas podem ser 

resolvidos por tal metodologia? Tais problemáticas são apontadas por Susan Haack, em sua 

obra Filosofia da Lógica: 

[...] entre as questões caracteristicamente filosóficas levantadas pelo 
empreendimento da lógica estão as seguintes: O que significa dizer que um 
argumento é válido? que um enunciado segue do outro? que um enunciado é 
logicamente verdadeiro? a validade deve ser explicada relativamente a algum 
sistema formal? Ou há uma ideia extra sistemática que os sistemas formais 
procuram representar? O que tem a ver o ser válido com ser um bom 
argumento? Como os sistemas lógicos formais ajudam a avaliar argumentos 
informais (Haack, 2002, p. 25-26)? 

A partir de tais questionamentos, Susan Haack, apresenta o campo de atuação da lógica 

e as suas questões seminais que nortearam o pensamento dos filósofos que se dedicaram ao 

estudo da razão dos discursos. Quando ela se questiona sobre a validade dos argumentos, 

podemos fazer referência direta à lógica de primeira ordem, que busca estabelecer critérios de 

validade a partir da análise formal e simbólica dos argumentos.  



16 

 

Mas o que quer dizer que um discurso é argumentativo? Aristóteles se ocupou em seus 

segundos analíticos em desenvolver critérios para deduzir se um discurso é considerado 

científico, ou seja, conhecimento legítimo, ou não, no qual ele afirma: 

[...] se o conhecimento é o que estamos supondo que seja, o conhecimento 
demonstrativo tem que proceder de premissas que sejam verdadeiras, 
primárias, imediatas, melhor conhecidas, anteriores à conclusão e que sejam 
causas desta (Aristóteles, 2010, p. 253-254). 

Aristóteles define aqui os critérios para que um discurso seja considerado científico, 

ou seja, que cumpra os critérios de demonstração que ele estabelece em seu discurso, 

argumentando a necessidade de premissas verdadeiras anteriores às definições conclusivas.  

Podemos sintetizar, nesta primeira seção, a lógica como a análise da coerência dos 

discursos através de instrumentos e reflexões descritos por ela, que em nosso caso será o uso 

da linguagem simbólica e formal. A lógica tem a capacidade de definir um discurso como 

coerente ou incoerente a partir da análise dos paradigmas presentes na formulação do mesmo 

em qualquer tipo de discurso que apresente caráter argumentativo, ou seja, que esteja dentro do 

campo de estudos da lógica. Vejamos, portanto, as prerrogativas necessárias para uma boa 

compreensão da lógica de primeira ordem.  

2.2  Dos Sofismas à Estrutura dos Argumentos: Fundamentos para a Lógica de 
Primeira Ordem 

A lógica encontrou seu espaço ao servir como instrumento de análise dos discursos, 

cujo objetivo era analisar as possíveis falhas discursivas presentes nos mesmos. Entre estes 

discursos estão os discursos sofistas que muitas vezes eram permeados de estratégias de 

persuasão, também conhecidas como falácias, que buscavam convencer através de métodos 

ilegítimos de argumentação, como podemos ver na Apologia de Sócrates, quando os acusadores 

de Sócrates cometiam diversas falácias, dentre elas: Generalização apressada, ao afirmarem que 

Sócrates corrompe a juventude devido a alguns jovens que o seguiam questionarem autoridades 

e tradições, passando de casos particulares para generalizações. Também a famosa falácia do 

espantalho, ao afirmarem uma identidade não legítima a Sócrates, como a de não acreditar nos 

deuses. 

Aqui podemos ver como as falácias apresentam falhas na estrutura formal dos 

argumentos conforme nos diz Copi: 

No estudo da lógica é costume reservar o nome de “falácia” àqueles 
argumentos ou raciocínios que, embora incorretos, podem ser 



17 

 

psicologicamente persuasivos. Portanto, definimos falácia como uma forma 
de raciocínio que parece correta, mas que, quando examinada 
cuidadosamente, não o é (Copi, 1978, p. 73). 

Tal aparência esconde uma falha em sua estrutura silogística. Dentro deste contexto, 

Aristóteles formula uma série de conceitos que serão fundamentais para o campo de estudos da 

lógica dentre eles o de argumento, que é fundamental para a lógica, entretanto a utilização do 

termo “argumento” trata-se de uma formulação posterior, daquilo que Aristóteles tratava por 

“silogismo” sobretudo nos seus primeiros analíticos, como: 

O silogismo é uma locução em que, uma vez certas suposições sejam feitas, 
algumas coisas distintas delas se segue necessariamente devido à mera 
presença de suposições como tais. Por “devido à mera presença de suposições 
como tais” entendo que é por causa delas que resulta a conclusão, e por isso 
quero dizer que não há a necessidade de qualquer termo adicional para tornar 
a conclusão necessária (Aristóteles, 2010, p. 112-113). 

Esta definição é muito semelhante à terceira definição de conhecimento presente no 

diálogo Teeteto no qual o personagem Teeteto afirma:  

Sobre isso, Sócrates, esquecera-me o que vi alguém dizer; porém agora volto 
a recordar-me. Disse essa pessoa que é opinião verdadeira acompanhada de 
explicação racional, e que sem esta deixava de ser conhecimento. As coisas 
que não encontram explicações não podem ser conhecidas era como ele se 
expressava sendo, ao revés disso, objeto dO conhecimento todas as coisas que 
podem ser explicadas (Platão, 1988, p. 85). 

Podendo-se observar assim a necessidade de justificativa racional apresentada no 

conceito de argumento, ou seja, o argumento não é apenas uma sentença declarativa, mas uma 

declaração acompanhada de outras anteriores que a justificam, também conhecidas como 

“premissas”.  

Antes de tratarmos propriamente dos argumentos, é necessário, como vimos, a 

abordagem dos conceitos de premissas e conclusão, dos quais se apresentam como os elementos 

constituintes dos argumentos, de onde, a partir de um processo conhecido como “inferência”, 

que é o método do qual se extraem conclusões a partir de premissas, faz-se assim proceder o 

argumento. Vejamos a seguir como Irving Copi descreve estes conceitos em sua obra 

Introdução à filosofia: 

A inferência é um processo pelo qual se chega a uma proposição, afirmada na 
base de uma ou outras mais proposições aceitas como ponto de partida do 
processo. O lógico não está interessado no processo de inferência, mas nas 
proposições que são os pontos inicial e final desse processo, assim como nas 
relações entre elas (Copi, 1978, p. 21). 



18 

 

A conclusão de um argumento é aquela proposição que se afirma com base 
nas outras proposições desse mesmo argumento, e, por sua vez, essas outras 
proposições que são enunciadas como prova ou razões para aceitar a 
conclusão são as premissas desse argumento (Copi, 1978, p. 23). 

Podemos ver assim o discurso científico proposto como um composto entre premissas 

que dão razão a uma conclusão de que, de alguma maneira já se fazia presente nas informações 

previamente fornecidas pelas premissas. 

Irving Copi, dando continuidade à sua reflexão acerca da abordagem lógica da 

linguagem, afirma a diferença entre sentenças e proposições, enunciando que sentenças são as 

formulações de enunciados, enquanto as proposições ocupam-se de: “designar o significado de 

uma sentença ou oração declarativa” (Copi, 1978, p. 22). Assim, a mesma proposição pode ser 

sentenciada de diversas maneiras como por exemplo: “o ser do qual não se pode pensar nada 

maior” (Anselmo, 1979, p. 101-102), pode ser sentenciado da mesma maneira como: “Deus é 

a entidade máxima, que por definição, não pode ser ultrapassada em termos de grandeza ou 

perfeição.” Por mais que tais sentenças sejam diferentes, ambas podem ser formalizadas pelo 

mesmo sinal, visto que querem dizer a mesma coisa, ou seja, trata-se de proposições com o 

mesmo valor semântico e que por sua vem é com elas que a lógica está preocupada, visto que 

apenas elas podem ter valor de verdade ou falsidade, pois sentenças imperativas, interrogativas, 

optativas e exclamativas não podem ser declaradas como verdadeiras ou falsas, por não 

descreverem um estado de coisas no mundo. 

A lógica de primeira ordem, tem a finalidade de demonstrar a coerência das provas 

propostas pelos argumentos assim como a lógica aristotélica nos primeiros e segundos 

analíticos, também conhecida como lógica silogística, que por sua vez, tem como finalidade a 

análise dos silogismos, definidos por Aristóteles nos Primeiros analíticos (Aristóteles, 2010, p. 

112) como “O silogismo é uma locução em que, uma vez certas suposições sejam feitas, alguma 

coisa distinta delas se segue necessariamente devido à mera presença das suposições como tais”, 

ou seja, as conclusões devem partir necessariamente das premissas, estando, de certa forma, já 

presentes dentro das premissas. Entretanto, não nos atentaremos integralmente desta abordagem 

tradicional proposta por Aristóteles. 

A partir das noções acerca de como identificar argumentos, suas possíveis falhas e 

como ele é composto, podemos então finalmente adentrar à lógica de primeira ordem de 

maneira propriamente dita, observando assim sua metodologia com maior clareza. 

 



19 

 

2.3  Dedução, Indução e Formalização: Elementos da Lógica de Primeira Ordem 

A partir das noções vistas anteriormente, podemos inicialmente dividir os argumentos 

em dois tipos: Dedutivos e indutivos. Os argumentos dedutivos são caracterizados pela presença 

prévia do conteúdo das conclusões nas premissas, enquanto os argumentos indutivos 

preocupam-se em induzir conclusões que não estão necessariamente presentes em suas 

premissas. Vejamos como Copi descreve-os:  

No caso dos argumentos dedutivos, os termos técnicos “válido” e “inválido” 
são usados no lugar de “correto” e “incorreto”. Um raciocínio dedutivo é 
válido quando suas premissas, se verdadeiras, fornecem provas convincentes 
para sua conclusão, isto é, quando as premissas e a conclusão estão de tal 
modo relacionadas que é absolutamente impossível as premissas serem 
verdadeiras se a conclusão tampouco for verdadeira. Todo raciocínio (ou 
argumento) dedutivo é válido ou inválido; a tarefa da lógica dedutiva é 
esclarecer a natureza da relação entre as premissas e a conclusão em 
argumentos válidos, e assim, nos permitir que discriminemos os argumentos 
válidos dos inválidos (Copi, 1978, p. 35). 
Um raciocínio indutivo, por outro lado, envolve a pretensão, não de que suas 
premissas proporcionem provas convincentes da verdade de sua conclusão, 
mas de que somente forneçam algumas provas disso. Os argumentos indutivos 
não são “válidos” nem “inválidos” no sentido em que estes termos se aplicam 
aos argumentos dedutivos. Os raciocínios indutivos podem, é claro, ser 
avaliados como melhores ou piores, segundo o grau de verossimilhança ou 
probabilidade que as premissas confiram às respectivas conclusões (Copi, 
1978, p. 35). 

Assim, evidencia-se a diferença de avaliação exercida aos dois tipos de argumentos: 

apenas os sistemas dedutivos podem ser classificados como válidos ou inválidos. Esse critério 

se aplica de modo especial aos sistemas formais de primeira ordem, que utilizam linguagem 

matemática e se estruturam de forma axiomática que se fundamentam em três axiomas básicos 

também conhecidos como “leis do pensamento”, são eles: Princípio da identidade, no qual se 

afirma que, “Se uma proposição é verdadeira, então ela é verdadeira.”, que em notação se 

escreve “A → A”, não-contradição: “Dada uma proposição e sua negação, pelo menos uma 

delas é falsa”, ou seja ~(A ^ ~A), terceiro excluído que diz: “dada uma proposição e sua 

negação, pelo menos uma delas é verdadeira”, ou seja, A v ~A (Mortari, 2016, p. 439). 

Antes de apresentarmos o processo de formalização, vamos conhecer os símbolos 

funcionais que fazem parte da sintaxe da nossa notação: Inicialmente temos as constantes 

individuais, que representadas por letras minúsculas do nosso alfabeto podendo ser divididas 

em subscritos, garantem uma possibilidade infinita de indivíduos dentro da notação, dizem 

respeito aos indivíduos do discurso, como no exemplo: “Sócrates é mortal”, que em notação 

podemos identificar Sócrates como “a”. 



20 

 

Outro elemento fundamental da lógica de primeira ordem são as constantes de 

predicado, que em notação expressam-se com letras maiúsculas de nosso alfabeto. Tais 

constantes tem a finalidade de formalizar os predicados presentes nos discursos, usando o 

mesmo exemplo anterior, podemos identificar o predicado “x é mortal” por “B”. Assim 

podemos exprimir toda a proposição “Sócrates é mortal” como “Ba”. Tais formulações são 

chamadas de fórmulas atômicas, pois representam as fórmulas mais simples neste processo de 

notação. Um aspecto importante presente neste sistema é que em nossa linguagem muitas 

proposições apresentam mais de um indivíduo, geralmente indicando relações como por 

exemplo: “João ama Ana.” Neste exemplo podemos ver a presença de mais um indivíduo, onde, 

em notação representamos da seguinte maneira: “Aja”. Onde “A” é a constante do predicado 

“X ama Y”, e “a” e “j” dizem respeito a Ana e João, respectivamente, onde são colocados ao 

lado da constante de predicado da esquerda para a direita a partir da ordem em que se lê a 

sentença. Assim podemos classificar as fórmulas a partir da quantidade de indivíduos presentes 

nela. Classificamo-las da seguinte maneira: “Unário” para propriedades individuais, “binário” 

para relações entre dois indivíduos, “tenário” para relações com três, e assim sucessivamente a 

partir da fórmula n-ário (Mortari, 2016, p. 172). 

Entretanto, podemos ver em nossa linguagem que um discurso na maioria das vezes é 

um grande composto de proposições que se relacionam entre si, assim podemos classificar as 

fórmulas de duas maneiras: “Atômicas” quando há apenas uma proposição presente, e 

“moleculares” quando há mais de uma proposição presente.  

As fórmulas moleculares são compostas pelas fórmulas atômicas, mas também pelos 

operadores lógicos, que unem e representam as relações entre as sentenças. São eles: Negação 

(¬) que não indicam relação entre duas proposições, mas por sua vez negam o significado de 

qualquer proposição, conjunção (∧) que une duas proposições, disjunção (∨) que afirma ao 

menos a veracidade de uma de suas proposições, condicional (→) que em última instância 

afirma uma causa irrestrita, e pôr fim a Bicondicional (↔) que afirma igualdade entre duas 

proposições. Apresentamos, assim, de maneira bastante resumida estes operadores, agora 

vamos ver mais elementos fundamentais no processo de formalização. (Mortari, 2016, p. 99-

105). 

Outro elemento fundamental da lógica de primeira ordem introduzido por Frege foram 

os quantificadores, que funcionando de maneira semelhante a funções matemáticas, ou seja, 

uma regra que associa cada elemento de um conjunto, definido como domínio, e dentro da 

notação ocupando o lugar do sujeito, a exatamente um elemento de outro conjunto, ou seja, 

contradomínio, aqui ocupando o lugar do predicado. Tais elementos não operam sobre 



21 

 

indivíduos em si, mas sobre variáveis, que por sua vez representam elementos quaisquer de um 

determinado domínio. Estes domínios podem ser divididos em dois tipos: Universais (∀x) e 

existenciais (∃x). 

Assim podemos exprimir qualquer proposição nas chamadas fórmulas gerais que para 

qualquer elemento do domínio, os quantificadores determinam se estamos falando de todos de 

algum desses elementos de um ou de nenhum. Vejamos os exemplos a seguinte tabela para 

vermos de maneira resumida como tais princípios são representados em notação: 

Tabela 1 - Proposições categóricas em notação 
Todos têm P ∀xPx 

Ninguém tem P ∀x¬Px ou ¬∃xPx 

Alguém tem P ∃xPx 

Alguém não tem p ∃x¬Px 

Nem todos tem P ¬∀xPx ou ∃x¬Px 
Fonte: Mortari, 2016, p. 184 

Descrevemos assim, de maneira bastante resumida, os elementos necessários para a 

nossa aplicação. A partir de tais bases façamos então uma breve exemplificação de como 

podemos extrair a fórmula geral de um argumento. O primeiro passo é a extração das 

proposições presentes nos discursos, tomemos como exemplo o famoso argumento de 

Descartes “Penso logo existo” que se encontra de maneira indireta em um trecho da segunda 

meditação de sua obra Meditações metafísicas (Descartes, 1979, p. 92) “Não Há pois dúvida de 

que sou, se ele me engana; e, por mais que me engane, não poderá jamais fazer com que eu não 

seja, enquanto eu pensar ser alguma coisa.” 

Ao todo podemos contar 3 proposições e uma constante individual. Façamos então a 

formalização destas proposições definindo inicialmente os símbolos de predicados presentes:  

Px: “x pensa” 
Dx: “x dúvida” 
Ex: “x existe” 

Numerando agora as proposições como P1, P2, P3 e a conclusão temos: 

P1: “Para duvidar, é necessário pensar.”  

P2: “Se alguém pensa, então existe.” 

P3: “Eu duvido.” 

Conclusão: “Eu existo.” 

Agora com os símbolos de predicados e proposições bem destacadas podemos 

formalizar cada uma da seguinte maneira: 



22 

 

P1: “Para duvidar, é necessário pensar.”: ∀x(Dx → Px) 

P2: “Se alguém pensa, então existe.”: ∀x(Px → Ex) 

P3: “Eu duvido.”: ∃xDx 

Conclusão: “Eu existo”: ∃xEx 

Assim sequenciando as fórmulas e sua conclusão temos: 

∀x(Dx → Px), ∀x(Px → Ex), ∃xDx ⊢ ∃xEx 

Mas de que maneira tal tradução pode nos ajudar a ter a certeza da validade destes 

argumentos? A resposta para esta questão é o que buscaremos responder na quarta e última 

seção deste primeiro capítulo. 

2.4  Dedução Natural e Preparação para a Análise do Argumento Ontológico 

Para iniciarmos a nossa prova é necessário o uso de algumas regras de inferência para 

podermos realizar o processo chamado de “dedução natural”, que tem o objetivo de ser uma 

alternativa mais rápida em relação às tabelas verdades, no que se trata a prova de argumentos.  

Figura 1 - Regras de inferência direta  

 
Fonte: Mortari, 2016, p. 316. 

Estas regras consistem em deduções feitas a partir da compreensão da função de 

verdade de cada operador lógico, onde, a partir de cada operador podemos fazer determinadas 

deduções. 



23 

 

Ainda existem mais algumas regras, como as de introdução e redução de operadores, 

nos atentaremos a estas regras e suas abreviações propostas por Cesar A. Mortari em sua obra 

Introdução à lógica.  

Ao chegarmos à lógica de primeira ordem temos o acréscimo dos operadores de 

quantificação, que por sua vez também tem suas regras de inferência próprias.  

 

Figura 2 - Regras de inferência referentes ao quantificador universal 

 
Fonte: Mortari, 2016, p. 349. 

Esta regra envolve noções básicas acerca do operador universal, do qual em um 

sistema podemos eliminar o quantificador por uma constante qualquer, que, no entanto, faça 

parte de fórmulas gerais delimitadas por parênteses, como por exemplo a seguinte fórmula: 

∀x(Px ↔ Ax). É importante salientar que a introdução de um quantificador universal implica a 

generalização de uma característica individual, portanto, a constante a ser substituída por uma 

variável não pode aparecer em outras premissas ou hipóteses do sistema. 

Figura 3 - Regras de inferência para o quantificador existencial 

 
Fonte: Mortari, 2016, p. 355. 

A regra referente ao quantificador existencial também envolve algumas noções de 

operação, de forma que, ao identificarmos um indivíduo podemos, de maneira imediata supor 



24 

 

um operador existencial acoplado a um indivíduo qualquer, que no caso nós já conhecemos. 

Também em casos de eliminação de um existencial, podemos substituir a variável por um 

indivíduo qualquer marcado por uma constante que não tenha aparecido anteriormente em 

nenhuma premissa ou hipótese do sistema. 

Por fim, é necessário que acrescentemos as hipóteses em nosso sistema, visto que nem 

todos os argumentos podem ter sua validade comprovada pelo sistema CQC de maneira restrita 

sem levantarmos algumas suposições provisórias por isso vamos elencar dois métodos de 

levantamento de hipótese, o primeiro é a Regra de prova condicional (RPC), que busca supor 

um antecedente para derivar um consequente desejado, a outra é a Regra da redução ao absurdo 

(RAA), que busca a partir da suposição do contrário de uma proposição provar uma contradição 

no sistema e assim afirmando a proposição original. Outro sinal importante em nossa notação 

é (|) que servirá de demarcador do discurso hipotético. 

Com tais regras podemos enfim aplicar este método a um contexto argumentativo, 

vejamos como tal processo é aplicado ao argumento apresentado anteriormente. 

∀x(Dx → Px), ∀x(Px → Ex), ∃x(Dx) ⊢ ∃x(Ex) 

Iniciemos sequenciando as premissas da seguinte maneira1: 

1. ∀x(Dx → Px)   P1 

2. ∀x(Px → Ex)   P2 

3. ∃x(Dx)   P3 ? ∃x(Ex) 

4. ┃Da    H 3 E∃ para RPC 

5. ┃Da → Pa    1 E∀ 

6. ┃Pa    4,5 MP 

7. ┃Pa → Ea   2 E∀ 

8. ┃Ea    6,7 MP 

9. ∃x(Ex)    8 IE 

Assim, através do levantamento de uma hipótese, a partir da regra da prova do 

condicional, pudemos supor uma constante para a premissa de número 3 a fim de afirmar o 

antecedente da premissa de número 1. Entretanto, antes fez-se necessária a realização do 

método da eliminação de quantificador universal na premissa 1. Assim, através da utilização 

das regras afirmadas ao longo de nossa reflexão, pudemos mostrar que a conclusão encontra 

razão em suas premissas, ou seja, o argumento, a partir da LPO é válido.  

 
Durante os processos de dedução natural realizados neste trabalho destaco o auxílio de inteligência artificial. 



25 

 

3.  DO MOSTEIRO À LÓGICA: O CONTEXTO HISTÓRICO DO ARGUMENTO 

ONTOLÓGICO DE SANTO ANSELMO E SUA PROVA EM LÓGICA DE 

PRIMEIRA ORDEM 

Neste capítulo buscaremos dar um panorama do contexto histórico que envolveu a 

produção do argumento ontológico de Santo Anselmo a partir da biografia do autor e dos 

questionamentos e dúvidas relacionadas às sagradas escrituras. Também, realizaremos a prova 

do argumento, a partir das prerrogativas apresentadas anteriormente.  

3.1  Santo Anselmo e o Nascimento do Argumento Ontológico: Contexto Histórico e 
Filosófico 

No ano de 1033 na região do Vale da Aosta na Itália, na cidade de Aosta, nascera o 

famoso criador do célebre argumento ontológico da prova da existência de Deus, filho de pais 

nobres, decidiu pela simplicidade da vida monástica adentrando no mosteiro de beneditino de 

Bec em 1060, onde após um ano professou os votos monacais e, em 1063 foi eleito prior, do 

mosteiro devido à suas grandes virtudes espirituais e intelectuais (Mattos, 1979, p. 7).  

Aproximadamente no ano de 1076, com a grande circulação das obras aristotélicas, 

grande parte dos monges viram a necessidade de uma razão para a fé, e que o conteúdo revelado 

deveria atingir a intelectualidade das pessoas, não recorrendo necessariamente a sua autoridade, 

ou seja, era necessária não apenas a reflexão do conteúdo revelado das sagradas escrituras, mas 

também uma explicação que passasse por um processo racional, fundamentando assim a fé.  

Alguns irmãos de hábito pediram-me muitas vezes e com insistência para 
transcrever, sob forma de meditação, umas ideias (sic) que lhes havia 
comunicado em conversação familiar, acerca da essência divina e outras 
questões conexas com esse assunto. Isto é, atendendo mais a como devia ser 
redigida esta meditação do que à facilidade da tarefa ou à medida das minhas 
possibilidades, estabelecerem o método seguinte: sem, absolutamente, 
recorrer, em nada, à autoridade das Sagradas Escrituras, tudo aquilo que fosse 
exposto ficasse demonstrado pelo encadeamento lógico da razão, empregando 
argumentos simples, com um estilo acessível, para que se tornasse evidente 
pela própria clareza da verdade. (Anselmo, 1979, p. 5) 

Conforme vimos acima, no capítulo anterior, a maneira como Aristóteles e Platão 

definem o discurso racional, assim foi realizado pelo prior Anselmo na produção de sua 

primeira obra a chamada Monológio, na qual ele desenvolveu quatro argumentos, (que podemos 

reduzir a dois) que buscavam saciar a busca dos monges por fundamentos racionais da fé, o 

primeiro deles se utilizava dos graus de perfeição para inferir uma perfeição superior e absoluta 



26 

 

e o segundo se apoia no conceito de causa e a necessidade de um motor imóvel, conforme 

sugestionou anteriormente, Aristóteles. 

Entretanto, não satisfeito com a produção desta primeira obra, devido em partes a sua 

pouca acessibilidade, autor do Monológio decide produzir uma segunda obra chamada de 

Proslógio, na qual ele desenvolveu seu famoso argumento que se apoiava em uma reflexão 

sobre o ser a partir do conceito de Deus, para provar a existência dele, reflexão esta, que, 

posteriormente seria tratada por Kant como Argumento ontológico. Vejamos como Santo 

Anselmo justifica a produção de seu argumento no último parágrafo do prólogo de sua obra 

Proslógio:  

Ó Senhor, reconheço, e rendo-te graças por ter criado em mim esta tua imagem 
a fim de que, ao recordar-me de ti, eu pense em ti e te ame. Mas, ela está tão 
apagada em minha mente por causa dos vícios, tão embaciada pela névoa dos 
pecados, que não consegue alcançar o fim para o qual a fizeste, caso tu não a 
renoves e a reformes. Não tenho, ó senhor, penetrar a tua profundidade: de 
maneira alguma a minha inteligência amolda-se a ela, mas desejo, ao menos, 
compreender a tua verdade, que meu coração crê e ama (Anselmo, 1979, p. 
101). 

Aqui podemos fazer referência ao próprio título da obra que com a junção de “pros” e 

“lógio”, quer dizer em tradução literal: “um discurso para alguém”, alguém este, como pudemos 

ver no texto que é o próprio Deus, onde, através de uma súplica, o autor pede a Deus a 

capacidade de realizar tal prova. Vejamos então finalmente qual é este argumento que busca 

provar a existência de Deus através do uso da razão. No segundo capítulo do Proslógio ele 

inicia sua argumentação de maneira muito clara:  

Então, ó Senhor, tu que nos concedeste a razão em defesa da fé, faze com que 
eu conheça, até quanto me é possível, que tu existes assim como acreditamos, 
e que és aquilo que acreditamos. Cremos, pois, com firmeza, que tu és um ser 
do qual não é possível pensar nada maior (Anselmo, 1979, p. 101-102). 

Neste trecho em que Anselmo define Deus como “o ser do qual não se pode pensar 

nada maior”, vemos, portanto, a premissa basilar do argumento de Santo Anselmo. Em seguida 

Anselmo propõe outra premissa que afirma a inteligibilidade deste princípio de maneira 

inerente à fé: 

Na verdade, ter a ideia de um objeto qualquer na inteligência, e compreender 
que existe realmente, são coisas distintas. Um pintor, por exemplo, ao 
imaginar a obra que vai fazer, sem dúvida, a possui em sua inteligência; 
porém, nada compreende da existência real da mesma, porque ainda não a 
executou. Quando, ao contrário, a tiver pintado, não a possuirá apenas na 
mente, mas também lhe compreenderá a existência, porque já a executou. O 
insipiente há de convir igualmente que existe na sua inteligência "o ser do qual 



27 

 

não se pode pensar nada maior", porque ouve e compreende essa frase; e tudo 
aquilo que se compreende encontra-se na inteligência (Anselmo, 1979, p. 
102). 

Vemos, portanto, que o autor do proslógio reconhece a distinção entre existência 

intelectual e real. Em seguida ele afirma o conceito anteriormente proposto como pressuposto 

no seu sistema argumentativo. Assim, ele segue afirmando a natureza específica da definição 

de Deus: “Mas ‘o ser do qual não é possível pensar nada maior’ não pode existir somente na 

inteligência. Se, pois, existisse apenas na inteligência, poder-se-ia pensar que há outro ser 

existente também na realidade; e que seria maior.” (Anselmo, 1979, p. 102). Aqui o autor 

afirma, de maneira implícita, que a aquilo que existe na realidade é maior do que aquilo que 

existe apenas no intelecto. Com essa consideração o pensador de Bec conclui afirmando o 

seguinte:  

Se, portanto, "o ser do qual não é possível pensar nada maior" existisse 
somente na inteligência, este mesmo ser, do qual não se pode pensar nada 
maior, tornar-se-ia o ser do qual é possível, ao contrário, pensar algo maior: o 
que, certamente, é absurdo. Logo, "o ser do qual não se pode pensar nada 
maior" existe, sem dúvida, na inteligência e na realidade (Anselmo, 1979, p. 
102). 

Por fim, o santo doutor conclui que “O ser do qual não se pode pensar nada maior” 

não pode existir apenas no intelecto, visto que a existência real é um grau de perfeição, e que 

caso o contrário fosse afirmado, ou seja, que Deus não existe na realidade, entraria em 

contradição com a definição original.  

O que acabamos de dizer é tão verdadeiro que nem é possível sequer pensar 
que Deus não existe. Com efeito, pode-se pensar na existência de um ser que 
não admite ser pensado como não existente. Ora, aquilo que não pode ser 
pensado como não existente, sem dúvida, é maior que aquilo que pode ser 
pensado como não existente. Por isso, "o ser do qual não é possível pensar 
nada maior", se se admitisse ser pensado como não existente, ele mesmo, que 
é "o ser do qual não se pode pensar nada maior", não seria "o ser do qual não 
é possível pensar nada maior", o que é ilógico (Anselmo, 1979, p. 102-103). 

Assim, como podemos ver nas últimas palavras desta citação, Anselmo afirma que o 

conteúdo de sua argumentação segue os critérios racionais que permeavam seu contexto, nos 

quais foram propostos séculos antes por Aristóteles, onde, conforme afirmamos no capítulo 

anterior, a conclusão já se faz presente de maneira implícita dentro das premissas apresentadas. 

Ao afirmar que Deus “é aquilo do qual não se pode pensar nada maior” e que “aquilo que existe 

é mais perfeito do que existe apenas no intelecto”, Santo Anselmo implica a necessidade da 

existência real de Deus. 



28 

 

Entretanto, assim como os monges que viviam junto com o teólogo medieval, 

coloquemos tal raciocínio dentro de critérios racionais ainda mais rigorosos e posteriores, como 

a lógica de primeira ordem proposta por Frege, onde poderemos ver a exatidão “matemática” 

desta produção argumentativa. 

3.2  Formalizando a Prova: O Argumento Ontológico de Santo Anselmo na Lógica de 
Primeira Ordem 

Vejamos, portanto a aplicação da lógica de primeira ordem, a partir das prerrogativas 

apresentadas no capítulo anterior. Iniciemos elencando as premissas de nosso argumento, 

juntamente com sua estrutura formal: 

O insipiente há de convir igualmente que existe na sua inteligência "o ser do 
qual não se pode pensar nada maior", porque ouve e compreende essa frase; e 
tudo aquilo que se compreende encontra-se na inteligência (Anselmo, 1979, 
p. 102). 

Aqui vemos a primeira premissa de nosso argumento, aquela que chamaremos de P1, 

em que apresentaremos sua estrutura formal por:  

∃x(Ux ∧ Sx): “O ser do qual nada maior pode ser concebido” 

Onde: 

Ux: “X existe no entendimento” 

Sx: “x é o ser do qual nada maior pode ser concebido” 

Dando continuidade ao nosso sistema, temos a nossa segunda premissa:  

Mas “o ser do qual não é possível pensar nada maior” não pode existir somente 
na inteligência. Se, pois, existisse apenas na inteligência, poder-se-ia pensar 
que há outro ser existente também na realidade; e que seria maior (Anselmo, 
1979, p. 102). 

∀y ((Uy ∧ ¬Ry) → ∃x (Rx ∧ Gxy)): Existir na realidade é maior do que existir só no 

entendimento. Onde:  

Rx: “x existe na realidade” 

Gxy: “x é maior que y” 

Na nossa terceira premissa temos: “Cremos, pois, com firmeza, que tu és um ser do qual 

não é possível pensar nada maior.” (Anselmo, 1979, p. 102). 

∀x (Sx → ∀y (Uy → ¬Gyx)): O ser S é tal que nenhum concebível é maior que ele. 

Para nossa quarta e última premissa temos: “Com efeito, pode-se pensar na existência 

de um ser que não admite ser pensado como não existente. Ora, aquilo que não pode ser pensado 



29 

 

como não existente, sem dúvida, é maior que aquilo que pode ser pensado como não existente” 

(Anselmo, 1979, p. 102-103). Aqui temos de maneira implícita uma premissa que utilizaremos 

posteriormente em nossa dedução: 

∀x (Rx → Ux): “Tudo que existe na realidade também é concebível” 

Por fim temos a conclusão, na qual, Santo Anselmo prova a existência de Deus em seu 

sistema.  

Assim, tu existes, ó Senhor, meu Deus, e de tal forma existes que nem é 
possível pensar te não existente. E com razão. Se a mente humana conseguisse 
conceber algo maior que tu, a criatura elevar-se-ia acima do Criador e 
formularia um juízo acerca do Criador. Coisa extremamente absurda. 
(Anselmo, 1979, p. 103). 

∃x (Rx ∧ Sx): O ser do qual não se pode pensar nada maior existe na realidade. 

Assim, enumeremos as premissas e a conclusão da seguinte maneira: 

P1: “O ser do qual nada maior pode ser concebido” 

P2: “Existir na realidade é maior do que existir só no entendimento” 

P3: “O ser S é tal que nenhum concebível é maior que ele” 

P4: “Tudo que existe na realidade também é concebível” 

Conclusão: “O ser do qual não se pode pensar nada maior existe na realidade” 

Com tais considerações, podemos enfim entrar em nosso sistema de dedução, levando 

em conta as regras de operações apresentadas no capítulo anterior. Inicialmente enumeremos 

nossas premissas:  

1. ∃x (Ux ∧ Sx)     P1 

2. ∀y ((Uy ∧ ¬Ry) → ∃x (Rx ∧ Gxy))  P2 

3. ∀x (Sx → ∀y (Uy → ¬Gyx))   P3 

4. ∀x (Rx → Ux)     P4 ? ∃x (Rx ∧ Sx) 

Tendo enumerado as premissas iniciemos, portanto, nosso processo de dedução 

natural. Conforme vimos anteriormente. Comecemos, portanto, com o levantamento de uma 

hipótese, afirmando um “a” para a eliminação do quantificador existencial da premissa de 

número 1, e em seguida, por tratar-se de uma conjunção, utilizemos o método da separação para 

separarmos as proposições conjuntas na hipótese. 

5. ┃Ua ∧ Sa     H para 1 E∃ 

6. ┃Ua      5 S 

7. ┃Sa      5 S 



30 

 

Em seguida levantemos mais uma hipótese, afirmando a negativa de Ra, através da 

regra RAA, redução ao absurdo, no qual nós buscaremos afirmar a negativa de uma proposição, 

no caso de “a existe na realidade”, afirmando “é falso que a existe na realidade” onde, 

buscaremos provar sua contradição mais adiante: 

8. ┃┃¬Ra     H ? RAA 

9. ┃┃(Ua ∧ ¬Ra) → ∃x (Rx ∧ Gxa)  2 E∀  

10. ┃┃Ua ∧ ¬Ra    6,8 C 

11. ┃┃∃x (Rx ∧ Gxa)    9,10 MP 

Pudemos ver aqui as deduções que se seguiram do levantamento da hipótese “¬R(a)”, 

onde, a partir da premissa de número dois, eliminamos seu quantificador, em seguida, 

afirmamos seu antecedente através da conjunção de duas hipóteses levantadas anteriormente 

em 6 e 8 “Ua” e “¬Ra” respectivamente. Por fim, através do método modus ponens, concluímos 

que existe um x tal que ele exista e seja maior que a. Com essas conclusões, podemos levantar 

mais uma hipótese, através da eliminação do existencial, afirmando um “b” hipotético para x 

da conclusão agora afirmada para termos o seguinte: 

12. ┃┃┃Rb ∧ Gba    H para 11 E∃  

13. ┃┃┃Rb     12 S 

14. ┃┃┃Gba     12 S 

15. ┃┃┃Rb → Ub    4 E∀ 

16. ┃┃┃Ub     13,15 MP 

17. ┃┃┃Sa → ∀y (Uy → ¬Gya)  3 E∀ 

18. ┃┃┃∀y (Uy → ¬Gya)   7,17 MP 

19. ┃┃┃Ub → ¬Gba    18 E∀ 

20. ┃┃┃¬Gba     16,19 MP 

21. ┃┃┃Gba ∧ ¬Gba    14,20 C 

22. ┃┃ ⊥      

A partir da hipótese levantada no número 12, pudemos fazer algumas deduções através 

do método da separação, onde deduzimos “Gba”. Com isso, eliminamos o universal da premissa 

número 1, obtendo “Rb → Ub”, onde, através do modus ponens, obtivemos “Ub”. Em seguida, 

eliminamos também um dos quantificadores da premissa de número 3, obtendo assim: “Sa → 

∀y (Uy → ¬Gya)”, com este resultado, através do uso novamente do modus ponens e da 

eliminação do universal chegamos à “Ub → ¬Gba”, na qual, através do modus ponens, 



31 

 

afirmando o antecedente “Ub”, previamente apresentado na dedução de número 16, 

concluímos, finalmente “¬Gba”, gerando assim uma Redução ao absurdo onde, através da 

obtenção de “Gba” em 14 e dedução de “¬Gba” em 20, afirmamos uma contradição que deriva 

da hipótese “Rb ∧ Gba”. Chegando a essa conclusão contraditória podemos dizer que a hipótese 

apresentada em 8 é contraditória, conforme vimos em 21, onde através do símbolo ⊥ em 22 

afirmamos a presença de uma contradição. por isso podemos negá-la afirmando, através de uma 

dupla negação “Ra”.  

23.┃┃¬¬Ra     8,21 ¬I  

24.┃Ra      22 DN 

25.┃Ra ∧ Sa     7,24 C 

26 ∃x (Rx ∧ Sx)     25 I∃  

Com isso, a partir da dupla negação de Ra, chegamos ao fim de nossa dedução, onde 

em uma conjunção com 7, que se faz presente na mesma linha hipotética de 24, chegamos à 

“Ra ∧ As”, onde, através da introdução do existencial chegamos à conclusão desejada “∃x (Rx 

∧ Sx)”, ou seja, “existe um x tal que ele existe na realidade e é o ser do qual não se pode pensar 

nada maior”. Assim concluímos nossa dedução, mostrando assim que Anselmo foi feliz em sua 

tentativa de convencer racionalmente sua proposta de que o ser do qual não se pode pensar nada 

maior existe necessariamente na realidade, onde provamos tal afirmação a partir de um critério 

que só surgiria oficialmente séculos depois.  

Mas será que podemos dar por concluída esta questão? Será que tal critério é suficiente 

para resolvermos completamente tal indagação? Podemos observar, ao longo da história da 

filosofia, que suas questões nunca se deram completamente concluídas, por mais exatas que 

sejam seus campos de saber, assim não seria diferente com a lógica.  

Existe um completo paralelismo entre a relação do argumento com as formas 
de raciocínio, por uma parte, e a relação do enunciado com as formas de 
enunciado, por outra. A própria definição de "forma de enunciado” toma isso 
evidente: “uma forma de enunciado é qualquer sequência de símbolos a qual 
contém variáveis de enunciado, mas nenhum enunciado, de tal modo que, 
quando as variáveis de enuncia do são substituídas por enunciados 
substituindo sempre a mesma variável de enunciado pelo mesmo enunciado o 
resultado é um enunciado (Copi, 1978, p. 250).” 

Assim, conforme afirma Irving Copi, existe um paralelo entre formas de enunciado e 

enunciados, onde as formas de enunciado são compostas por símbolos variáveis que se 

relacionam através de operadores conectivos, que não enunciam nenhum conteúdo semântico, 

ou seja, não enunciam nada sobre o mundo, de modo que seja suscetível a veracidade ou 



32 

 

falsidade, tendo seus critérios de estritamente relativos à coerência interna destes operadores 

que, por sua vez, são julgadas por válidas ou inválidas. Apenas quando são atribuídas 

constantes, individuais ou de predicado, podemos julgar tais sentenças como verdadeiras, ou 

falsas. Se assumirmos ∃x (Px ∧ Bx) nada poderemos afirmar acerca de tal afirmação, a não ser 

que se trada de um indivíduo que tem característica P e B, mas a forma de argumento não nos 

fornece informações suficientes para dizermos quem é este indivíduo e quais são estas duas 

características que lhe pertencem. Apenas quando assumimos alguma proposição relativa à x, 

Px, e Bx, poderemos considerar tal afirmação como um enunciado. 

Mas será que a prova formal dos argumentos é suficiente na prova de um argumento? 

É o que veremos na próxima sessão a crítica de alguns teóricos que argumentaram que as formas 

matemáticas da linguagem não são suficientes para a prova da veracidade dos argumentos. 

3.3  Limites do Formalismo: Uma Crítica à Lógica de Primeira Ordem 

Ao pretendermos dar a prova de um argumento filosófico a partir da lógica de primeira 

ordem, devemos ter a noção da relação entre verdade e validade de um argumento, de maneira 

tal que podemos dar a prova válida de argumentos que por sua vez apresentam conteúdo 

completamente equivocado a partir de paradigmas empíricos, matemáticos, metafísicos ou 

linguísticos, conforme afirmamos no fim do capítulo anterior, vejamos como Copi apresenta tal 

realidade acerca da lógica. 

Verdade e falsidade podem ser predicados das proposições, nunca dos 
argumentos. Do mesmo modo, propriedades de validade ou invalidade só 
podem pertencer a argumentos dedutivos, mas nunca a proposições. Existe 
uma conexão entre a validade ou invalidade de um argumento e a verdade ou 
falsidade de suas premissas e conclusão, mas essa conexão de modo nenhum 
é simples. Alguns argumentos válidos contêm apenas proposições 
verdadeiras, como, por exemplo:  
 
Todas as baleias são mamíferos.  
Todos os mamíferos têm pulmões.  
Portanto, todas as baleias têm pulmões.  
 
Mas um argumento pode conter exclusivamente proposições falsas, e apesar 
disso, ser  
válido, como, por exemplo:  
 
Todas as aranhas têm seis pernas.  
Todos os seres de seis pernas têm asas.  
Portanto, todas as aranhas têm asas.  
 



33 

 

Este argumento é válido porque, se suas premissas fossem verdadeiras, sua 
conclusão também teria que ser verdadeira, mesmo no caso em que, de fato, 
fossem todas falsas (Copi, 1978, p. 38). 

Conforme exemplificou Copi no trecho mencionado, podemos ver claramente a 

distinção entre validade e veracidade de um argumento, portanto, a prova de um argumento não 

pode ser restrita à validade formal de seu argumento, visto a presença de tal realidade. Então a 

prova do Argumento Ontológico de Santo Anselmo nos demonstra que, tal dedução sobreviveu 

aos critérios matemáticos propostos por Frege, que só seriam estabelecidos séculos após a 

produção da prova ontológica. Entretanto é mister que tenhamos cautela ao analisarmos tal 

argumento em sua veracidade. 

Podemos ver que o sistema formal, é completamente útil, ao avaliar a validade dos 

argumentos, critério este extremamente necessário no processo da busca pelo conhecimento 

verdadeiro, conforme vimos a definição platônica de conhecimento, “crença verdadeira 

acompanhada de razão”, entretanto a veracidade deste conhecimento não se dá estritamente 

através dos sistemas formais, conforme argumenta Gödel em seu teorema da incompletude, na 

qual ele argumenta que sempre existem pressupostos ou verdades que escapam dos sistemas 

formais. De acordo com Kneale (1980, p. 732): 

A partir da descoberta de Gödel podemos responder que a lógica não vai além 
da teoria da quantificação. Quando dizemos que a aritmética e com ela os 
cálculos funcionais de ordem superior e todas as versões da teoria dos 
conjuntos são essencialmente incompletos, reconhecemos na verdade que 
estas teorias envolvem uma noção ou noções que não podem ser 
exaustivamente caracterizadas estabelecendo regras de inferência; e isto 
parece ser uma boa razão para as excluir do âmbito da lógica.  

. Com isso podemos ver que a lógica de primeira ordem, por mais que seja um sistema 

fechado em suas provas, há questões que são anteriores a ela. Por mais que a proposta original 

se refira à conteúdo aritmético, podemos aplicar tais realidades também a questões metafísicas 

e linguísticas. Podemos ver as limitações da lógica de primeira ordem em uma grande questão 

relacionada com a prova do argumento ontológico de Santo Anselmo, que são seus pressupostos 

relacionados à existência, ou seja, em sua produção, Anselmo considera a existência como um 

predicado, ou seja, a algo qualitativo. Noção esta que seria fortemente criticada a partir da 

perspectiva dos filósofos modernos posteriores, críticas estas que nos apresentarão questões que 

vão além da sintaxe proposta pela lógica de rimeira ordem, e que são respondidas pelas 

reflexões metafísicas e da linguagem. 



34 

 

4  A LÓGICA E O SER: ANÁLISE DOS PREDICADOS EXISTENCIAIS NO 

ARGUMENTO ONTOLÓGICO  

Conforme vimos anteriormente, a coerência formal não implica na necessidade da 

veracidade das proposições atreladas à forma, em função disso, mas há realidades que estão 

separadas da lógica que devem ser levadas em consideração. A seguir analisaremos 

criticamente o argumento ontológico de Santo Anselmo, destacando suas limitações conceituais 

e formais, a partir das reflexões metafísicas e sobre a linguagem a partir pensadores como Kant, 

Salmon, Russell e Frege. 

4.1  A crítica de Kant ao argumento ontológico: existência, predicados e limites da 
lógica formal 

Umas das críticas à prova ontológica da existência de Deus mais famosa é a formulada 

por Kant na Crítica da Razão Pura. Vejamos de maneira breve como tal crítica foi 

desenvolvida, não envolvendo questões que envolvam cálculo formal de primeira ordem, visto 

que tal sistema ainda não havia sido desenvolvido, mas para demonstrarmos como a veracidade 

do argumento não pode ser restringida pela análise formal dele conforme vimos anteriormente. 

Immanuel Kant levanta a tese de que a existência não é um predicado real, ou seja, que 

não atribui qualidades que acrescentem conteúdos que formem a essência de algo, como por 

exemplo a seguinte afirmação: “No conceito de ‘triângulo’, predicados reais são ‘ter três lados’, 

‘ter três ângulos’”. Assim, podemos ter uma boa noção do que Kant quer dizer quando afirma 

que não é o caso de que a existência atribua sentido a alguma coisa. “Ser não é, evidentemente, 

um predicado real, isto é, um conceito de algo que possa acrescentar-se ao conceito de uma 

coisa; é apenas a posição de uma coisa ou de certas determinações em si mesmas” (Kant, 2001, 

p. 516). Com isso Kant conclui que a existência não se trata de uma qualidade, mas apenas 

afirma a possibilidade de algo:  

Se tomar pois o sujeito (Deus) juntamente com todos os seus predicados (entre 
os quais se conta também a onipotência) e disser Deus é, ou existe um Deus, 
não acrescento um novo predicado ao conceito de Deus, mas apenas ponho o 
sujeito em si mesmo, com todos os seus predicados e, ao mesmo tempo, o 
objeto que corresponde ao meu conceito. Ambos têm de conter, exatamente o 
mesmo; e, em virtude de eu pensar o objeto desse conceito como dado em 
absoluto (mediante a expressão: ele é), nada se pode acrescentar ao conceito, 
que apenas exprime a sua possibilidade (Kant, 2001, p. 516). 



35 

 

Com isso, Kant segue sua argumentação solidificando seu raciocínio através da 

exemplificação dos mil talheres, no qual ele denota o conceito de objetos reais a fim de provar 

sua tese.  

E assim o real nada mais contém que o simplesmente possível. Cem talheres 
reais não contêm mais do que cem talheres possíveis. Pois que se os talheres 
possíveis significam o conceito e os talheres reais o objeto e a sua posição em 
si mesma, se este contivesse mais do que aquele, o meu conceito não 
exprimiria o objeto inteiro e não seria, portanto, o seu conceito adequado 
(Kant, 2001, p. 516-517). 

Tais afirmações afetam diretamente a prova do Argumento ontológico, visto que, 

Anselmo, em sua reflexão leva em consideração a realidade qualitativa da existência, fazendo 

assim com que as premissas que levam em conta a existência como qualidade, como por 

exemplo: ∃x (Rx ∧ Sx), “existe um x tal que ele existe na realidade e é o ser do qual não se 

pode pensar nada maior”, fazendo assim que tais afirmações percam seu sentido, visto que, 

segundo a afirmação de Kant, podemos inferir que a constante de predicado: “x existe na 

realidade” não pode estar em notação, ou pelo menos não atribui nada ao sujeito, visto que a 

mesma não constitui uma qualidade real dos objetos, ou seja, não acrescenta sentido ao objeto. 

É importante salientar que Kant considera a existência da existência enquanto predicado lógico, 

ou seja, que possa estar dentro de uma sentença enquanto cópula, mas que apenas o situa, mas 

não lhe aplica sentido real interpretando-o assim, dentro de um sistema formal como um 

operador de quantificação, e não como constante predicativa. 

Podemos ver, portanto, a interferência de outra área de saber na lógica de primeira 

ordem, vendo assim, as limitações da mesma e sua necessidade de apoio de outras áreas. 

Entretanto, tal discussão não se encerrou com Kant, vejamos a seguir, como Nathan Salmon, 

em seu ensaio, Que é a existência? aborda tais considerações de Kant. 

4.2  Existência e denotação: Da crítica kantiana para a filosofia da linguagem 

Tal discussão apresentada na seção anterior nos mostra o caráter linguístico e 

metafísico da nossa discussão, em que questões linguísticas como noções acerca da natureza 

dos predicados, se entrelaçam com discussões metafísicas sobre a própria noção de existência, 

noção esta que se apresenta a nós através da linguagem. Assim, podemos inferir que a questão 

apresentada por Anselmo não pode ser estritamente julgada pela sua rigidez argumentativa.  

Entretanto, vejamos como Salmon amplia a discussão acerca da natureza linguística e 

metafísica da existência, quando, tomando como ponto de partida a crítica de Kant aos 



36 

 

predicados existências, que já foram apresentados anteriormente, podemos adentrar de fato a 

sua argumentação. Vejamos como ele inicia seu argumento. 

O que é verdade – e isso é o máximo que se pode dizer em nome da tese 
metafísica kantiana – é que cem dólares existentes não contêm um centavo a 
mais do que cem dólares. Cem dólares existentes têm maior valor monetário 
do que cem dólares meramente possíveis; para ser mais específico, exatamente 
cem dólares de valor monetário. Mas cem dólares existentes não têm mais 
valor monetário do que cem dólares. Um dólar existente é simplesmente um 
dólar, nem menos e (o que é potencialmente significativo) nem mais. A 
existência do dólar, por si só, evidentemente não agrega ao seu valor 
monetário mais do que, por exemplo, sua história de propriedade anterior. (De 
fato, o último pode, ao passo que o primeiro não pode.) Pode-se concluir disso 
que a existência não é uma característica que afeta o valor de um dólar, mas 
não segue que a existência não seja uma característica de forma alguma 
(Salmon, 2025, p. 129). 

Aqui o autor apela para uma abordagem prática ao analisar que por mais que a 

existência não atribua valor a uma quantidade hipotética de dinheiro, sua existência real atribui 

valor à sua essência. E tal argumentação encontra ainda mais solidez quando o autor apresenta 

o seguinte exemplo. 

Para ilustrar, tire uma nota de um dólar específica de sua carteira. Vamos 
chamá-lo de ‘Georgie’. Agora acenda um canto de Georgie com um fósforo. 
Agora deixe a nota queimar em fumaça e cinzas. Se o experimento for 
realizado corretamente, Georgie não existir mais. Agora saia e gaste Georgie 
em uma barra de Hershey. Assim, obter-se-á a confirmação empírica de que 
Georgie não tem mais seu valor monetário anterior. Agora, não vale um dólar, 
nem vinte e cinco centavos, nem um centavo. A única mudança significativa 
que ocorreu em Georgie que pode ser responsável por sua repentina perda de 
valor é que Georgie se tornou não-existente (Salmon, 2025, p. 129). 

Assim, podemos deduzir que ao menos em realidades referentes ao valor do dinheiro 

a existência torna-se uma qualidade relevante e que atribui sentido ao dinheiro, onde o dinheiro 

real de fato tem mais valor do que dinheiro possível. Vejamos como Salmon prossegue sua 

argumentação em favor de sua análise semântica da existência. 

Há, no entanto, pelo menos uma consideração contundente contra a teoria da 
existência como predicado. Considere a sentença particular,  
 
(1) O atual rei da França existe.  
 
Isso parece ter a forma lógica de uma predicação monádica atômica 
envolvendo uma descrição definida como sujeito. Como tal, parece ser uma 
instância falsa de (0). No entanto, a falsidade de (1) não é garantida de maneira 
ordinária, em virtude de o suposto predicado ser falso do habitual (ou padrão) 
designado do termo sujeito. Pois, neste caso, o termo sujeito não tem um 
designado habitual. Não existe nenhum rei da França para ter a propriedade 
de não-existência (ou qualquer outra propriedade), e é precisamente nesta 



37 

 

base – não a base comum – que (1) é falso. Mas se o termo sujeito que ocorre 
em uma predicação monádica ordinária não tem designado como ocorre 
naquela posição, de acordo com o que eu disse, se “existe” realmente é um 
predicado monádico extensional de primeira-ordem, então a sentença como 
um todo não deveria ser verdadeira nem falsa; faltaria valor-verdade. Uma vez 
que (1) tem valor-verdade, a descrição “o atual rei da França”, embora 
normalmente não designe nada, deve designar algo como ocorrido em (1) – 
na verdade, deve designar algo do qual o verbo 'existe', como ocorre em (1), é 
falso. Caso contrário (1) não deveria ser nem verdadeiro nem falso20. Em 
suma, 'existe' é um operador não extensional (Salmon, 2025, p. 132-133). 

Aqui Salmon faz referência à teoria de Frege acerca do sentido e referência, no qual 

ele argumenta sobre como proposições como “O atual rei da França existe” não podem ter valor 

de verdade visto que ao tratarmos sobre um sentido do qual não existem instâncias que saturam 

tais sentenças denotativas como “o atual rei da França”, não podemos atribuir valor verdade a 

tais afirmações. Tudo isso gira em torno da noção de que Frege trata ao afirmar que uma frase 

mantém seu sentido, mesmo que ela não denote um objeto real. “Pode-se talvez admitir que 

uma expressão sempre tenha um sentido, caso seja gramaticalmente bem construída, e 

desempenhe o papel de um nome próprio. Mas com isso não se quer dizer que sempre exista 

uma referência correspondente ao sentido” (Frege, 2009, p. 113). Salmon, busca afirmar esta 

posição de Frege a fim de apresentar sua tese acerca da existência, apoiando-se na critica de 

Russell à esta noção apresentada por Frege. 

 Conforme afirma Russell em sua obra Da denotação, a maneira como Frege trata as 

sentenças denotativas pode gerar algumas paradoxos e contradições, sobretudo se analisadas 

pela lógica de primeira ordem. Visto que tal consideração fere uma das leis do pensamento que 

afirma que todas as proposições são ou verdadeiras ou falsas, visto a existência de proposições 

das quais mesmo com sentido claro, como por exemplo “x existe”, segundo Frege, não se 

encaixam em nenhum tipo de valoração, seja verdadeiro ou falso. 

Pela lei do terceiro excluído, um dos dois, “A é B” ou “A não é B” deve ser 
verdade. Portanto, um dos dois, “o atual Rei da França é calvo” ou “o atual 
Rei da França não é calvo” deve ser verdade. Contudo se enumerássemos as 
coisas que são calvas e então as coisas que não são calvas, não deveríamos 
encontrar o atual Rei da França em nenhuma das duas listas. Os hegelianos, 
que amam uma síntese, provavelmente concluirão que ele usa uma peruca. 
(Russell, 2020, p.186-187) 

Podemos ver, assim, que diante de tais proposições Russel considera-as como 

paradoxais, que por sua vez ferem o princípio do Tertium non Datum. Assim o autor segue 

afirmando que toda nossa produção de conhecimento, acontece através de denotação, vejamos 

como ele justifica sua conclusão. 



38 

 

A distinção entre experiênciadireta e conhecimento sobreé a distinção entre as 
coisas das quais nós temos representação5, e as coisas que nós só alcançamos 
através de frases denotativas. Frequentemente acontece de conhecermos que 
uma certa frase denota sem ambiguidades, e entretanto não temos experiência 
com aquilo queela denota; isto ocorre no caso do centro de massa acima. Na 
percepção temos experiência com os objetos da percepção, e pelo pensamento 
temos experiência com objetos de um caráter lógico mais abstrato; mas nós 
não necessariamente temos experiência com os objetos denotados por frases 
compostas por palavras com cujo significado temos experiência. Para tomar 
um exemplo muito importante: parece não haver razão para acreditar que 
temos experiência com as mentes de outras pessoas, vendo que estas não são 
diretamente percebidas; portanto o que sabemos sobre elas é obtido através de 
denotação (Russell, 2020, p. 180). 

A partir da distinção entre conhecimento de fato e conhecimento denotativo, onde 

não podemos ter acesso de fato ao conteúdo mental das pessoas, portanto, na linguagem o 

conhecimento se dá através de denotação. Assim em sua obra o autor busca refletir sobre a 

natureza de tais expressões a fim de resolver as soluções paradoxais propostas por Frege e 

Meinong. É neste contexto que Russell busca mudar a perspectiva do que são expressões 

denotativas. Como vimos anteriormente, Frege não trata as denotações como Russell, mas 

afirma que elas são o sentido da frase, ou seja, o conteúdo cognitivo ou a maneira de pensar 

sobre o objeto que por sua vez pode ou não denotar algo na realidade. Conforme vimos, 

Russell considera tal afirmação como absurda devido a mesma gerar algumas contradições e 

ferir princípios básicos da lógica. Com isso, Russell propõe uma solução para a noção acerca 

das expressões denotativas. 

Todo, nenhum e algum, não se assume terem qualquer significado 
isoladamente, mas um significado é atribuído a cadaproposição na qual eles 
ocorrem. Este é o princípio da teoria da denotação que eu desejo defender: que 
frases denotativas não têm significado em si mesmas, mas que cada 
proposição em cuja expressão verbal elas ocorrem tem um significado 
(Russell, 2020, p. 181). 

Assim, podemos concluir as sentenças denotativas como operadores lógicos que atuam 

em função de uma cópula e delimitam o universo de discurso da proposição conforme vimos 

anteriormente. vejamos como isso se traduz em lógica de primeira ordem a partir da seguinte 

afirmação: “O atual rei da França é calvo”. 

∃x (Rx ∧ ∀y (Rx → y = x) ∧ Cy)) 

Tal que Rx = x é o atual rei da França e Cx = x é calvo. 

Podemos ver que a denotação: “o atual rei da França” encontra-se unida ao 

quantificador existencial que por sua vez delimita-o. Entretanto conforme podemos analisar 



39 

 

empiricamente não existe um tal que suprima aquilo que é proposto no quantificador, portanto 

podemos concluir que tal afirmação é falsa, ou seja:  

¬∃x (Rx ∧ ∀y ( Rx → y = x) ∧ Cy)) 

Concluímos que é falso que haja um x que seja o rei da França, e muito menos que 

seja calvo, assim, resolvemos o problema das sentenças sem valoração através desta mudança 

de perspectiva em relação à linguagem.  

Por fim, podemos ver que a existência não pode ser traduzida em simples processos 

de funcionalização, como em qualquer outra qualidade como ser baixo ou ser alto, mas tal 

realidade, apresentada em notação como o quantificador existencial ∃ que por sua vez atribui a 

suposta existência a um objeto de discurso, que a partir da análise empírica pode ser valorado 

como verdadeiro ou falso. Assim, a problemática levantada por Santo Anselmo encontra duas 

limitações: A existência, por mais que implique um valor, não pode ser tratada na linguagem 

como simples predicação. E por mais que tal raciocínio encontre-se de maneira válida, não 

podemos concluir a existência de Deus do mesmo, devido a finitude da racionalidade humana, 

pois conforme vimos ao longo de nossa reflexão a linguagem humana encontra limites naquilo 

que pode ser denotado através do conhecimento de fato, coisa que, por definição Deus não se 

encontra em tal realidade. Podemos ver, portanto, como o sistema proposto por Anselmo não é 

completamente descartável, mas nos mostra a solidez metodológica que por tal virtude 

impulsionou diversos pensadores a refletirem sobre a estrutura da própria linguagem e de como 

ela funciona a traduzir a realidade. 

  



40 

 

5 CONCLUSÃO 

Podemos concluir como resultado, afirmando que de fato é possível demonstrar a 

prova do argumento ontológico com base na lógica de primeira ordem, por meio do método de 

dedução natural, avaliando o êxito de sua validade formal e evidenciando que tal argumento 

apresenta solidez metodológica segundo critérios sistematizados séculos após sua formulação. 

Constatou-se, entretanto, que a validade lógica não esgota as dimensões ontológicas 

implicadas na noção de existência. O êxito formal do argumento ontológico não implica, 

necessariamente a existência real do objeto denotado como se observa na concepção russelliana 

dos predicados existenciais enquanto expressões quantificadoras, e na limitação do 

conhecimento humano ao domínio do fato, conforme argumenta Salmon. Tais afirmações não 

implicam necessariamente a não existência de Deus, mas, segundo um estudo aprofundado 

podemos compreender com mais clareza a finitude da razão humana em relação ao nosso 

sistema denotativo de linguagem. Tendo por sua vez a compreensão do caráter estritamente 

matemático (no sentido lógico-formal) das expressões denotativas, podemos enfim 

compreender sentenças como “x existe na realidade” como instrumentos que delimitam e 

quantificam os objetos de discurso, de maneira a não apresentarem por si só a qualidade 

valorativa de um indivíduo qualquer. 

Por fim, reconheceu-se a importância da lógica como instrumento de validação do 

conhecimento, visto que, mesmo diante de suas limitações, tal sistema permanece como uma 

preciosa ferramenta de compreensão dos processos racionais humanos. Dessa forma podemos 

compreender mais claramente a relevância da sistematização anselmiana como ponto de partida 

de múltiplas discussões acerca da linguagem e da existência que se trata, portanto, de uma 

produção essencialmente filosófica, cuja atualidade permanece incontestável. A reflexão 

desenvolvida permite compreender a lógica não apenas como técnica formal, mas como via de 

acesso à estrutura racional do pensamento e da linguagem. 

Estudos futuros poderão aprofundar essa análise buscando esgotar ainda mais a relação 

entre a lógica e as reflexões contemporâneas acerca da linguagem, investigando mais 

detidamente a relação entre linguagem e lógica e como tais reflexões continuam a dialogar com 

o argumento ontológico e suas reinterpretações contemporâneas. 

  



41 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANSELMO. Proslógio. In: Os pensadores: Os pensadores: Anselmo e Abelardo. 2. ed. São 
Paulo: Abril Cultural, 1979. 

ARISTÓTELES. Órganon: Categorias, Da interpretação, Analíticos anteriores, Analíticos 
posteriores, Tópicos e Refutações sofísticas. 2. ed. São Paulo: Edipro, 2010. 

COPI, I. Introdução à lógica. 2. ed. São Paulo: Mestre Jou, 1978. 

DESCARTES. Meditações Metafísicas. In: Os Pensadores: Os Pensadores: Descartes. 2. ed. 
São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

FREGE, G. Lógica e filosofia da linguagem. 2. ed. São Paulo: Editora da Universidade de 
São Paulo, 2009. 

HAACK, S. Filosofia das lógicas. 1. ed. São Paulo: Unesp, 2002. 

KANT, I. Crítica da Razão Pura. 5. ed. Lisboa: Fundação Calouse Gulbenkian, 2001. 

KNEALE, W.; Kneale, M. O Desenvolvimento da lógica. 2. ed. Lisboa: Fundação Calouse 
Gulbenkian, 1980. 

MATTOS, C. L. Santo Anselmo: Vida e obra. In: Os Pensadores: Os Pensadores: Anselmo e 
Abelardo. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

MORTARI, C. A. Introdução à Lógica. 2. ed. São Paulo: Unesp, 2016. 

PLATÃO. Platão diálogos: Teeteto e Crátilo. 2. ed. Belém: Universidade Federal do Pará, 
1988. 

REALE, G.; Antiseri, D. Filosofia: Antiguidade e Idade Média. 2. ed. São Paulo: Paulus, 
2017. 

RUSSELL, B. Sobre a Denotação. Synesis, Petrópolis, v. 12, n. 2, 2020. 179-196. Disponivel 
em: https://seer.ucp.br/seer/index.php/synesis/article/view/1862/880. Acesso em: 05 
novembro 2025. 

SALMON, N. Que é existência? Revista Agora Filosófica, Recife, v. 25, n. 2, p. 122-144, 
2025. Disponivel em: https://www1.unicap.br/ojs/index.php/agora/article/view/3223/2768. 
Acesso em: 11 Novembro 2025. 

https://seer.ucp.br/seer/index.php/synesis/article/view/1862/880
https://www1.unicap.br/ojs/index.php/agora/article/view/3223/2768

	1 INTRODUÇÃO
	2 NOÇÕES PRELIMINARES COM FINS À LÓGICA DE PRIMEIRA ORDEM
	2.1 O Lugar da Lógica na Filosofia: Da Tradição Aristotélica à Sistematização Moderna
	2.2  Dos Sofismas à Estrutura dos Argumentos: Fundamentos para a Lógica de Primeira Ordem
	2.3  Dedução, Indução e Formalização: Elementos da Lógica de Primeira Ordem
	2.4  Dedução Natural e Preparação para a Análise do Argumento Ontológico

	3.  Do Mosteiro à Lógica: o Contexto Histórico do Argumento Ontológico de Santo Anselmo e sua Prova em Lógica de Primeira Ordem
	3.1  Santo Anselmo e o Nascimento do Argumento Ontológico: Contexto Histórico e Filosófico
	3.2  Formalizando a Prova: O Argumento Ontológico de Santo Anselmo na Lógica de Primeira Ordem
	3.3  Limites do Formalismo: Uma Crítica à Lógica de Primeira Ordem

	4  A Lógica e o Ser: Análise dos Predicados Existenciais no Argumento Ontológico
	4.1  A crítica de Kant ao argumento ontológico: existência, predicados e limites da lógica formal
	4.2  Existência e denotação: Da crítica kantiana para a filosofia da linguagem

	5 CONCLUSÃO
	Referências

