# تَثْبِيتُ المَسْؤُول بتَعَلُمِ ثلاثــةِ الأصُول.

لشيخ الإسلام مجدّد الدعوة وحامل لواء التّوحيد. الشيخ محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي. (1115-1206 هـ). دروس ألقيت في تبسة رعاها الله بعنايته

## للشيخ أبي قتيبة عمر بن محمد الطاهر شابی التبسی

حفظه الله تعالى جمع وترتيب إخوة من جمعية مناهل الخير بلدية ونزة ولاية تبسة رعاهم الله وثبتهم وزادهم حرصا على طلب العلم عام ١٤٤٥هـ/٣٠٠ م







النّاشر دار المثقف للنشر والتوزيع

الجزائر - (باتنة)

الطبعة الأولى 1445 هـ – 2024م

(ISBN): 978-9931-13-725-2

إيداع القانوني: 2024/05

عنوان العمل: تَثْبِيتُ المَسْؤُول بِتَعَلُّمِ ثَلَاثَةِ الأُصُول.

إسم المؤلف: أبي قتيبة عمر بن محمد الطاهر الشابي التبسي.

المثقف

الناشر/ دار المثقف للنشر الجزائر

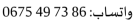
صفحة الدار على فيسبوك:



https://www.facebook.com/elmothakaf العنوان: رحى كالانج شارع الكتب القديمة طريق بسكرة-باتنة



هاتف / فاكس: 79 47 80 033



جميع حقوق النشر الورقي والإلكتروني والمرئي والمسموع محفوظة للمؤلف وغير مسموح بتداول هذا الكتاب بالقص أو النسخ أو التعديل إلا بإذن منه.

#### تقريض الشيخ عبد الله العكور

### السلام عليكم ومرحمة الله وبركاته أما بعد:

أرسل إلى أخ فاضل امتنع على ذكر اسمه ليبقى عمله لوجه الله صورة لكتاب فيه تعليقات على الأصول الثلاثة. تحت مسمى تثبيت المسؤول بتعليم ثلاث الأصول . لابي قتيبة تعليقا على الأصول الثلاثة للشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله. وإن مثلي ليس أهل أن يعلق على جهود أهل العلم من مشايخ فضلاء وطلاب علم أجلاء. وإنما أنا اتعلم مما تخرج من قرائحهم وتسطر أقلامهم وما اذكره إنما شهادة جهودهم لا تقيمات ولا تعليقات.

وقد قرأت هذه الشروحات والتعليقات قراءة إجمالية فوجدتها. ذات نفع عظيم

#### حيث انها:

- 🥏 معضدة ببعض النصوص والشواهد
- ﴿ وكذلك ذكر صاحبها أهمية الدعوة.
  - 🕏 وحاجه الناس الي ذلك.
- وأهميها وأهمية رسالة الأصول الثلاثة.
  - 🕏 والثناء على الشيخ وجهوده رحمه الله.
- ﴿ وكذلك وذكر هذه الأصول تعليقا على كل أصل.
- وذكر مسألة تكفير المعين وهذه من الأمور الخطيرة التي وجب التنبيه
   إلها.
  - وكذلك ذكر النصح والإرشاد والوعظ في خاتمة الرسالة.
  - 🥏 والحرص على الاستعداد لما هو مقبل عليه كل إنسان في ميعاده.

و انصح بها. واسأل الله أن ينفع بها.

هذا باختصار هذا والله اعلم وبالله التوفيق.

- ورحم الله الشيخ محمد بن عبد الوهاب. رحمة واسعة .
- وجزى الله صاحب الشرح الشيخ عمر بن محمد الطاهر خيرا.
- وكذلك أخص بالشكر من قام معه بترتيب هذه الرسالة واستخراجها.
   وجعل ذلك في موازين حسناتهم. هذا والله اعلم وبالله التوفيق

كتبة الفقير إلى عفو ربه على بن عبد الله محمد عكور. على بن عبد الله محمد عكور. بتاريخ: الجمعة ١٤٤٥ مضان ١٤٤٥ هـ الموافق لـ ٢٩ مارس ٢٠٢٤ نصراني

#### افتتاحية:

الحمد لله وحده والصّلاة والسلام على خيرخلقه وعلى آله وصحبه وسلم. أما بعد، هذه المادة العلمية المسطورة في هذه الأوراق هي شرح لرسالة: (ثلاثة الأصول وأدلتها) لشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميعي، استعنت الله في شرحها مع أبنائي الكرام وإخو اني الأفاضل الذين أحبهم في الله، وأود لهم كلّ خيروأرجو لهم السلامة من كلّ شرا، وذلك في مجالس عديدة ربت عن ثلاثين مجلسا على مدى أكثر من سنة. وقد جعلت لهذه السلسلة من الدروس عنو انا وسمتها به، وفيه دلالة على مضمونها وهو: تثبيت المسؤول بتعلم ثلاثة الأصول.

ولا يخفى على القارئ الكريم فحوى هذه الترجمة التي اشتملت على أسباب ثبات العبد المكلف حين يسأل في قبره الأسئلة الثلاثة المعلومة من قبل الملكين الكريمين منكرونكير، كما ثبت بذلك الأثروصح به الخبرمن حديث الصحابي الجليل البراء بن عازب الذي أخرجه الإمام أبو داوود رحمه الله وغيره وهو حديث صحيح، جاء فيه كيفية مساءلة المقبور، وتوجيه الأسئلة التي تطرح عليه من قبل الملكين الكريمين، وكيف حاله وما له، بحسب إجابته عنها، ثم يحيا حياته البرزخية بعد ذلك إلى أن تقوم عليه الساعة.

وقد قصدت من عنوان هذا الشرح: أن العبد المكلف ذكرًا كان أو أنثى لا يتأتى له أن يجيب على هذه الأسئلة للملكين في قبرره إلا أن يكون له علم بأجوبتها دراسة ودراية بمعانها وفقهًا لأحكامها وعملًا بمقتضاها وملازمةً

أونحن أيضا نشهد الله تعالى على حبنا لك وجزاك الله عنا كل خير ورفع قدرك في الدارين وجعل ما تبثه من علم وفضل وخلق في ميزان حسناتك يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

لذلك، وثباتا عليه حتى الموت، -اَللَّهُمَّ ثَبِّتْنَا بِالْقَوْلِ اَلثَّابِتِ فِي اَلْحَيَاةِ اَلدُّنْيَا وَالْأَخِرَةِ وَكُلِّ اَلْمُسْلِمِينَ-.

فما هو السبيل إلى ذلك كله؟-وهو الغاية من شرح هذه الرسالة اللطيفة الطيبة-

الجواب: السبيل هو التوجه إلى طلب العلم والإقبال عليه بتعلم هذه الأصول الثلاثة مقرونة بأدلتها، والحرص على استيعاب ما تضمنته من معارف وفو ائد وحكم والمواظبة على حضور مجالس العلم والانتفاع بها، وبما يلقى فها من العلوم الشرعية والأداب المرعية، مع مراعاة استحضارنية التعبد بذلك لله تعالى والإخلاص له فها. وينبغي أن يكون شعار الطالب المجتهد في الانتفاع بهذه الأصول الثلاثة (عرفت فالسزم).

والمُوفق من وفقه الله تعالى لما يحبه ويرضاه. ويجنبه ما يسخطه ويأباه والله المستعان وعليه التّكلان ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

وفي آخرهذه الافتتاحية وعملا بقول النبي صلى الله عليه وسلم: (مَن لا يشكرُ النَّاسَ لا يشكرُ الله) أشكركل من ساهم في إخراج هذا العمل المتواضع إلى النورمن كتابة أو جمع وتدقيق وأسال الله بمنه وكرمه وجوده أن يجعلها خالصة لوجهه الكريم في ميزان حسناتهم وأخصّ بالذكر إخوة جمعية مناهل الخير الونزة ولاية تبسة على مجهوداتهم وجزاهم الله خيرا.

#### مقدّمة:

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من صده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ورسوله.

﴿ يَٰٓا يُنَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ عَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ۞.

﴿يَّأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبَانَ ﴾ عَلَيْكُمْ رَقِيبَانَ ﴾

﴿ يَٰٓأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدَا ﴿ يُصَلِحُ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وفَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ }

إنّ أحسن الحديث كتاب الله، وأحسن الهَدْي هَدْي محمد صلى الله عليه وسلم، وشر الأمور محدثاتها وكلّ محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار

#### أما بعد:

فإني استخرت الله عزّوجل بعد الاتفاق مع أبنائي الأفاضل وإخواني الأماجد على دراسة رسالة: الأصول الثلاثة وأدلتها للشيخ الأواب شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي رحمه الله ، وجاء التوفيق والتسديد من الله عزّوجل ذي المن والإحسان، وهو المحمود على ذلك ظاهرا وباطنا، خلوة وجلوة.

فأقبلنا على دراسة هذه الرسالة المباركة وكلنا حزم وعزم واجتهاد و إقبال، مستحضرين النية الصالحة في طلب هذا العلم النّافع المتضمن في

هذه الرسالة الطيبة، لرفع الجهل عن أنفسنا ابتداءً ودعوة غيرنا تبعًا، فكانت الدراسة على مدى أكثر من سنة في مجالس عقدت بين صلاة المغرب والعشاء، في بيت أخينا الموفق إن شاء الله عزّوجل: (أبي عبد الرحمن عبد المؤمن زدايرية).

ومضى الاتفاق: على حفظ متن الرّسالة وفهم ما حوته من مسائل اعتقادية وأحكام شرعية والعمل بمقتضى ذلك كله.

وقد تم الاختيارلهذه الرسالة: (الأصول الثلاثة وأدلَّمها) لسببين هامين هما:

أولا: أنها من المتون المختصرة المفيدة النافعة في بابها. لأنها اشتملت على بيان أهم الأصول التي بُني عليه دين الإسلام. لذلك ينصح العلماء الإثبات بالبدء بها في طلب العلم، وفق قاعدة: التدرج والبدء بصغاره قبل كباره. وعلى قاعدة: أنّ تلقّي العلم يكون شيئا فشيئا. كما هو دأب سلفنا الصالح في طريق طليم للعلم، فإنّهم كانوا يأخذونه على مرّ الأيام والليالي، كما جاء مبينا في تلك القاعدة المنهجية: للإمام ابن شهاب الزهري رحمه الله كما جاء مبينا في تلك القاعدة المنهجية: للإمام ابن شهاب الزهري رحمه الله (ت٤٢١ه) ، التي قعدها لتلميذه يونس بن يزيد رحمه الله قال: يا يونس: ﴿الْعَلَم أَوْدِيَة إِن نَزلت أَوْقَطَعَت وَادِيًا أَوْ دَخَلت وَادِيًا، قَطَعت أَوْقَطَعَكَ دُون أَنْ تَصِلَهُ، وَلَكِنْ خُذْهُ مَعَ اللّيَالِي وَالْأَيّامِ، فَمنْ رَام اللها مُمْلَةً ، فَاتَهُ جُمْلَةً وَانَّمَا يطْلُبُ الْعِلْمُ عَلَى مَرّ اَلْأَيّامِ وَاللّيَالِي. \*أَاللّيَالِي وَالْلّيَالِي. \*أَاللّيَالِي وَاللّيَالِي. \*أَاللّهُ عَلَى مَرّ اَلْأَيّامِ وَاللّيَالِي. \*أَالْمَاهُ عَلَى مَرّ اَلْأَيّامِ وَاللّيَالِي. \*أَالْمَاهُ عَلَى مَرّ اَلْأَيّامِ وَاللّيَالِي. \*أَاللّهُ عَلَى مَرّ اَلْمُ اللّهُ عَلَى مَرّ اَلْمَاهُ عَلَى مَرّ اَلْمَاهُ عَلَى مَرّ اللّهُ اللّه عَلَى عَلَى عَلَى مَرّ اَلْكَاهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَرّ اللّهُ اللّه عَلَى الْعَلَمَ عَلَى عَ

ويؤيد ذلك قول القائل:

أذكره ابن عبد البر رحمه الله تعالى في كتابه جامع بيان فضل العلم(43/1)

يَحْصُلُ الْمُرْءُ بِهَا حُكْمُهُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ النَّقَطِ 1.

أنيا: إنها رغم صغر حجمها ووجازة مادتها إلا أنها احتوت على أهم المسائل الاعتقادية المتعلقة باعتقاد أهل السنة والجماعة والمتمثلة في الأجوبة الصحيحة النافعة المنجية من عذاب القبر، عن تلك الأسئلة الثلاثة التي تلقى على كلّ مكلف في قبره وهي: من ربك؟ ما دينك؟ من نبيك؟ والتي لا مفر من إلقائها على الميت في قبره وكذلك الإجابة عنها نفيا أو إيجابا، وذلك على حسب ما يعيش عليه العبد في الدنيا اعتقادا وقولا وعملا.

ومن هنا تأكدت أهمية هذه الرسالة من جهة التعلم والتعليم والعمل والدعوة، فطفق علماء السنة قديما وحديثا يعنون بها تدريسا وشرحا وتعليما، وذلك للكبار والصغار والرجال والنساء. بل حتى العامة على حد سواء كل يأخذ بنصيبه منها بحسب قدرته واستيعابه.

أما الاسم المشهور لهذه الرسالة وهو: الأصول الثلاثة وأدلتها، ولكن اسمها الحقيقي هو: ثلاثة الأصول وأدلتها. لأنّ المصنف له رسالة أخرى مشابهة اسمها: الأصول الثلاثة. كتبها لتعليم الصبيان في الكتاتيب فلربما وقع الخلط بينهما.

وقد جاءت هذه الرسالة الوجيزة خلاصة وافية شافية متكاملة حوت مباحث عقائدية هامة لا يمكن للمسلم أن يستغني عنها لأنها تمثل مناط تحقيق سعادته في الدنيا ونجاته في الآخرة وفوزه بالنعيم المقيم في جنة الخلد.

9

<sup>1</sup> القائل هو محمد بن إبراهيم النحاس بهاء الدين رحمه الله تعالى (ت 698 هـ) كما في بغية الوعاء للإمام السيوطي رحمه الله تعالى (14/1)

#### ترجمة موجزة لصاحب الرسالة:

هو شيخ الإسلام مجدد الدعوة وصاحب لواء التوحيد. الشيخ محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي. ولد الشيخ سنة (1115) للهجرة في بلدة (العُيَيْنَة) من بلاد نجد، وتوفي بـ (اَلدِّرْعِيَّة) عام (1206هـ) ودفن بها.

ونشا بها حفظ القرآن الكريم ولم يبلغ العاشرة من عمره تلقى دروسه الأولى في الفقه والتفسيروالحديث على يد والده ﴿عبد الوهاب﴾ قاضي العُينينة ومفتها رحمه الله وظهرت عليه منذ طفولته علامات الذكاء والفطنة وشدة الحرص على الإقبال على العلم، وكانت له حافظة قوية كثير المطالعة في كتب السلف لا سيما كتب شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله وتلميذه ابن القيم الجوزي رحمه الله وقد تأثر بهما كثيرا في منهج دعوته إلى الله عزّوجل فيما بعد.

خرج إلى الحج والتقى بعلماء مكة والمدينة وأخذ عنهم الفقه والحديث واللغة. ثم رجع إلى العراق ونزل بالبصرة وأخذ من علمائها واستفاد كثيرا من مدارسها وكتها وقد ذكر حفيده: ﴿عبد الرحمن بن حسن﴾ رحمه الله أن جده ألف كتاب التوحيد بالبصرة، ولما رجع إلى بلاده مر بالأحساء فأخذ عن علمائه أيضا. وكان فطنا فصيحا ناصحا حاد الذهن سريع البدهة شجاعا لا يخاف في الله لومة لائم.

وبدأ نشاط دعوته إلى توحيد الله تعالى ومحاربة مظاهر الشرك، التي كانت تنتشر بكثرة في بلاده، وظهر له أعداء ومناوئون بسبب دعوته إلى التوحيد. وعلماء مخالفون له استمر في دعوته بلسانه وقلمه حتى انتقل والده وأسرته، فانتقل معه وهناك تعرض للمضايقة والمحاصرة من قبل القبوريين والخر افيين وعلماء السوء. فأغروا به بعض فساقها و اتفقوا على

قتله والخلاص منه، ولكن الله عزّوجل أنجاه من كيدهم. وتحول إلى الدرعية ونزل عند بعض طلابه. وكان أميرها رجلا صالحا ذا دين اسمه: ﴿الأمير محمد بن سعود ﴾ رحمه الله فقابله وعرض عليه دعوته فانشرح صدره لها. ووعده خيرا لنصرته وواصل الشيخ دعوته بمؤازرة أمير الدرعية و انتشرت دعوة التوحيد على يده و اندثر الشرك وانهزم أهله.

وقد عاش الشيخ عمرا طويلا في الدعوة والتدريس والتعليم. وترك عديدا من المؤلفات منها المجلدات والرسائل وقد جمعت في مجموعة بعنوان الدرر السنية في الأجوبة النجدية.

وقد عاش يدعو إلى الله وينصح ويوجه حتى و افته المنية في أواخر سنة ١٢٠٦ ه. عن عمر ناهزواحدًا وتسعين سنة. ومن مؤلفاته المفيدة هذه الرسالة التي نقوم بشرحها.

#### من مزايا هذه الرسالة:

أنها جاءت مختصرة قليلة العبارات والجمل، غزيرة المعاني كثيرة الموائد، كتبت بأسلوب سهل يسير مفهوم لا تعقيد فيه، قد خلا من الحشو والتكرار، وجاءت ألفاظها جزلة وترتيب أبوابها متناسبة وتراكيب عبارتها قوية ومتناسقة.

#### كما امتازت هذه الرسالة بأن:

- ◄ مسائلها العقدية وأحكامها الشرعية ومقاصدها المرعية، وردت مرتبة مبوية على أحسن الوجوه.
- قد قرنت بأدلتها الشرعية المناسبة المستفادة من الكتاب والسنة
   الصحيحة وأخبار السلف الصالح.
- فكانت ميسرة للحفظ والفهم والعمل. وفت بالأمر الموعود
   وأصابت الغرض المقصود.
- حوفقرت بها أعين الموحدين وسُرت بها قلوب المؤمنين المتقين وسُرت بها أتباع السلف الصالحين.
- ووفق للعمل بها. الأئمة والدعاة المصلحون على مدى الأزمان والسنين.

وقد صُـدرت هذه الرسالة بثلاث مقدمات نافعة ومفيدة تتعلق ببيان أهمية ركائز الدين التي يبني عليها وهي:

- المقدمة الأولى: وجوب العلم والعمل والدعوة إليه والصبر على الأذى فيه.
- المقدمة الثانية: تقرير توحيد الربوبية والألوهية وعقيدة الولاء والبراء.

المقدمة الثالثة: بيان توحيد وما يضاده من الشرك بجميع أنواعه ووسائله.

ثم شرع في بيان غرضه بالحديث عن الأسئلة الثلاثة المقصودة والإجابة على المسلم معرفتها:

- الأصل الأول: الإجابة على السؤال الأول وهو معرفة الرب جل وعلا وذكر أدلة هذا الباب وبراهينه ومَثّل ببعض العبادات القلبية التي يكثر فها الخلط.
- الأصل الثاني: الإجابة على السؤال الثاني وهو معرفة دين الإسلام ومعرفته أركانه ومعرفة الإيمان والإحسان.
- الأصل الثالث: الإجابة على السؤال الثالث وهو معرفة النبي صلى الله عليه وسلم وشيء من سيرته

#### توطئة بين يدى الرسالة:

اعلموا رحمني الله و إياكم: أن العبد من يوم أن وطأت قدماه هذه الأرض وهو مسافر إلى ربه عزّوجل ، ومدة سفره عمره الذي قدره الله عزّوجل له. وكتبه عليه.

\tag{كِلِّ أَجَلِ كِتَابُ\ الله عزّوجل: ﴿لِكُلِّ أَجَلِ كِتَابُ ﴿ الرعد: 38.

﴿ وَقَالَ الله عَزُّوجِلَ: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ۚ إِلَّا فِي كَتَابِ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ فَاطْر: 11.

وقد جُعلت أيامه ولياليه مراحل لسفره، فلا يزال يطويها ويقطعها مرحلة مرحلة، حتى ينتهي به سفره إلى مُلاقاة ربه عزّوجل.

﴿ قَالَ الله عَزُّوجِلَ: ﴿ يَّأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحَا فَمُلَقِيهِ ﴿ ﴾ الانشقاق: 08.

وقال جل وعلا: ﴿مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَآتِ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ۞ العنكبوت: 05.

#### 🥏 وقد أحسن القائل<sup>1</sup> حين قال:

(نَسِيرُ إِلَى ٱلْأَجَالِ فِي كُلِّ سَاعَةٍ ﴿ ﴿ فَا قَالَا اللَّهُ الْأَمَانِي مَرَاحِلُ) (وَلَمْ أَرَ مِثْلِ ٱلْمُوْتِ حَتَّى كَأَنَّهُ ﴿ ﴿ فَا مَا تَخَطَّتْهُ ٱلْأَمَانِي بَاطِلٌ) (وَمَا أَقْبَحَ ٱلتَّفْرِيطِ فِي زَمَنِ ٱلصِّبَا ﴿ ﴿ فَ فَكَيْفَ بِهِ وَالشَّيْبِ فِي ٱلرَّأْسِ (تَرْحَل مِن ٱلدُّنْيَا بِزَادٍ مِن الْتَقَى ﴿ ﴿ فَ فَعُمْرُكَ أَيَّامٌ تُعَدُّ قَلَائِلُ)

<sup>1</sup> القائل هو: عبد الله بن المعتزبالله وهو أحد خلفاء الدولة العباسية، وكنيته أبو العباس، ولد عام (247 هـ.، 861م)، في بغداد، وكان أديبا وشاعرا ويسمى خليفة يوم وليلة، حيث آلت الخلافة العباسية إليه، ولقب بالمرتضى بالله، ولم يلبث يوما واحدا حتى هجم عليه غلمان المقتدر بالله وقتلوه في عام (296هـ،909م)

والعبد الكيّس الفطن الموفق هو ذاك الذي يسعى جاهدا أن يقطع مراحل سفره كلها أو جلها سالما غانما، قد تزود من التقوى والعمل الصالح، حتى إذا انقشع ظلام ليل الدنيا وطلع صبح الآخرة يحمد سراه وينجلي كراه، وقد مثل النبي صلى الله عليه وسلم الدنيا بسوق قام ثم انفض فكان أهلها منهم الرابح ومنهم الخاسر.

كما في حديث أبي مالك الأشعري رضي الله عنه أنَّ أَبَا سَلَّامٍ حَدَّثَ عَنْ أَبِي مَالِكِ الْأَشْعَرِيِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "الطُّهُورُ شَـطْرُ الْإيمان، وَالْحَمْدُ لِلهِ تَمْلَأُ الْمِيزَانَ، وَسُـبْحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِلهِ تَمْلَأُ الْمِيزَانَ، وَسُـبْحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِلهِ تَمْلَا الْمِيزَانَ، وَالصَّلَاةُ نُورٌ، وَالْحَمَّدُ لِلهِ تَمْلَانِ، وَالْصَّلَاةُ نُورٌ، وَالْصَّلَاةُ نُورٌ، وَالْصَّدَقَةُ بُرْهَانٌ، وَالْصَّبُرُ ضِياءٌ، وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ". كُلُّ وَالْصَّدَقَةُ بُرْهَانٌ، وَالْصَّ بُرُضِيَاءٌ، وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ". كُلُّ النَّاسِ يَغْدُو، فَبَايِعٌ نَفْسَهُ فَمُعْتَقُهَا أَوْ مُونِقُهَا.

إن الحديث اشتمل على صنفين من تجار الدنيا:

- احدهما حَذَقَ تجارته، وأحسن التصرف فها فحافظ بذلك على رأس ماله وزاد عليه ربحا وفيرا.
- وأما الآخر فقد أساء إدارة تجارته، فأتلف رأس ماله بسبب سوء تدبيره.

والعلماء الفطناء يقررون أن أشرف ما تنفق فيه الأعمار وتصرف فيه الأوقات هو طلب العلم النافع المثمر للعمل الصالح، المستقى من الكتاب

<sup>1</sup>صحيح مسلم | كِتَابُّ: الطَّهَارَةُ |بَابُّ: فَضُلْ الْوُضُوءِ رقم: ٢٢٣ والحديث ٢٣ من الأربعين النووية. سنسوق بإذن الله جل وعلا الأحاديث بتمامها ويتم التسطير على وجه الدلالة منها لتمام الفائدة ولحفظ أحاديث الرسول صلى الله عليه وسلم ولمن قوبة عزيمته وعظمت همته.

والسنة الصحيحة بفهم سلف الأمة، ولا ربب أن ذلك يحقق للعبد سعادته في الآخرة وفوزه بالنعيم المقيم.

والمعلوم أن طلب العلم يعد من أجل العبادات وأزكى القربات وأنفع الطاعات بعد الفرائض والواجبات. وهو أكثر خيرا ونفعا وأجرا من كثير من نو افل العبادات.

كما ثبت ذلك في حديث حذيفة بن اليمان رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "فَضِلُ اَلْعِلَمِ خَيْرٌ مِنْ فَضْلِ اَلْعِبَادَةِ وَخَيْرُ دِينِكُمْ اَلْوَرِعُ"1
دِينِكُمْ اَلْوَرِعُ"1

لأن القليل من العبادة مع العلم خير من كثير من العبادة مع الجهل. فكانت زبادة العلم خير من زبادة العبادة.

- قال سفيان الثوري رحمه الله (ت١٦١ هـ): ﴿ مَا مِنْ عَمَلِ أَفْضَلُ مِنْ طَلَبِ اللهِ عَمَلِ أَفْضَلُ مِنْ طَلَبِ الْعَلَم إِذَا صَحَّتْ ٱلنِيَّةُ ﴾. 2
- قوال الشافعي رحمه الله (ت ٢٠٤ هـ): ﴿طَلَبُ اَلْعِلْمِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاةٍ ﴾. 3 اَلنَّافلَة﴾. 3
- قال مطرف بن عبد الله بن الشخير أبو عبد الله البصري رحمه الله (ت هُوال مطرف بن عبد الله بن الشخير أبو عبد الله البصري رحمه الله (ت هُوه): ﴿ حَظّ مِنْ عِبَادَةٍ. وَلَئِنْ أُعَافَى فَأَشْكُرُ أُحِبّ إلى مِن حَظّ مِنْ عَبَادَةٍ. وَلَئِنْ أُعَافَى فَأَشْكُرُ أُحِبّ إلى مِن أَنْ أُبْتَلَى فَأَصْ بِرْ. وَلَقَدْ نَظَرت فِي اَلْخَيْرِ اَلَّذِي لَا شَرَّفِيهِ فَلَمْ أَرَمِثْلَ اللهُ عَنْ أَنْ أُبْتَلَى فَأَصْ بِرْ. وَلَقَدْ نَظَرت فِي اَلْخَيْرِ اَلَّذِي لَا شَرَّفِيهِ فَلَمْ أَرَمِثْلَ اللهُ عَافَاةِ وَالشُّكْرِ ﴾ 4

<sup>1</sup> رواه الإمام الطبر اني رضي الله عنه في الأوسط والبزار رحمه الله تعالى بإسناد حسن وصححه الشيخ الألباني رحمه الله تعالى . في صحيح الترغيب والترهيب برقم 68.

 $<sup>^{2}</sup>$ ذكره ابن عبد البررحمه الله تعالى في جامع بيان العلم: (25/1).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المجموع النووي:(42/1).

 $<sup>^{4}</sup>$ جامع بيان العلم لابن عبد البر رحمه الله تعالى: (64/1).

- وقال الإمام الزهري رحمه الله (ت ١٢٥هـ): ﴿مَا عُبِدَ اللَّهُ بِمَثَلِ اَلْفِقْهِۗ.  $^{1}$
- قوال ابن القاسم عبد الرحمن بن قاسم بن خالد العنقي أبوعبد الله المصري رحمه الله صاحب مالك رحمه الله (ت١٩١هـ) قال: سمعت مالكا يقول: ﴿إِنَّ أَقْوَامًا إِبْتَغَوْا اَلْعِبَادَةَ وَأَضَاعُوا اَلْعِلْمَ فَخَرَجُوا عَلَى أُمَّةِ مُحَمَّدٍ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بأَسْيَافِهِمْ وَلَوْ إِبْتَغُوْا اَلْعِلْمَ لَحَجَزَهُمْ عَنْ ذَلِكَ. ﴾. 2
- وكان الإمام أحمد رحمه الله (ت ٢٦١هـ) يجُل أبا زُرعة الرازي رحمه الله (ت ٢٤٦هـ) يجُل أبا زُرعة الرازي رحمه الله (ت ٢٤٦هـ) فكان إذا زاره في بيته ترك الإمام أحمد نو افله من الصلاة و أقبل على المذاكرة معه في العلم ومسائله المختلفة.

ولقد رفع العلم أناسا كان ينظر إليهم على أنهم من الوضعاء والمتروكين.

مَ قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ يَـرُفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِيـنَ ءَامَنُواْ مِنـكُمْ وَٱلَّذِيـنَ أُوتُـواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَاتَ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ المجادلة: 11

وكان محمد بن عبد الرحمن الأوقص رحمه الله عنقه داخلاً في بدنه، وكان منكباه خارجين كأنهما زُجَّان، ققالت له أمه (أيا بُنَيّ، لَا تَكُونُ فِي قَوْمِ إِلَّا كُنْتَ اَلْمَهْ حُوكَ مِنْهُ اَلْسُحُورَ بِهِ، فَعَلَيْكَ بِطَلَبِ اَلْعَلَمِ؛ فَإِنَّهُ يَرْفَعُكَ قال: فطلب العلم، فوُلِّي قضاء مكة عشرين سنة، قال: فكان الخصم إذا جلس بين يديه يُرْعَد حتى يقوم.

قال: ومرَّت به امرأةٌ يومًا وهو يقول: ﴿ اللَّهُمَّ أَعْتِقْ رَقَبَتِي مِنْ اَلنَّارِ ﴾، فقالت له: يا ابنَ أخي، وأي رقبة لك؟!! 4

<sup>1</sup> المدخل إلى السنن للبيهقي رحمه الله تعالى ص 467 والخطيب رحمه الله تعالى في الفقه والتفقه: ( 1998) 2 ذكره ابن القيم رحمه الله تعالى في مفتاح دار السعادة: ( 119/1).

 $<sup>^{5}</sup>$ مثنى زج وهي الحديدة التي تجُعل في أسفل الرمح أو زوجان أي فرخان من الحمام وذلك لبروز منكبيه  $^{4}$ رواه الخطيب البغدادي رحمه الله تعالى في "الفقيه والمتفقه" (141/1) رَقْم (120) ط/ دار ابن حزم.

قال إبراهيم ابن إسحاق الحربي رحمه الله (ت٢٨٥ه): «كان عطاء بن أبي رباح المكي مولاهم رحمه الله (ت٢١١هـ) عبدًا لامرأة من أهل مكة، وكان عطاء أسود أعور أفطس أشل أعرج ثم عمي وكان ثقة فقها عالما كثير الحديث، قال وجاء سليمان بن عبد الملك أمير المؤمنين هو و ابناه. فجلسوا إليه وهو يصلي. فلما فرغ انتقل إلهم فما زالوا يسألونه عن مناسك الحج. وقد حول قفاه إلهم ثم قال سليمان لابنيه قوما. فلما قاما قال لهما: ﴿ يَا بَنَيَّ لَا تِنْيَا فِي طَلَبِ اَلْعَلَمِ. فَإِنِّي لَا أَنْسَى أَبَدًا ذُلّنَا بَيْنَ يَدَيْ هَذَا اَلْعَبْدِ اَلْأَسْوَدِ ﴾. 2

<sup>1</sup> مَن انْخَفَضَتْ قَصَبَهُ أَنْفه أَو مَن كان أَنْفه قصيرًا مُسَطَّعًا مُنْبَسِطًا. 2 رواهالخطيب البغدادي رحمه الله تعالى في "الفقهوالمتفقه" (31/1)

#### المقدمة الأولى من الرسالة:

قال المصنف رحمه الله: بسم الله الرحمن الرحيم افتتح المصنف رحمه الله رسالته بالبسملة:

- اقتداءً بكتاب الله عزّوجل المبدوء بالبسملة، وهي آية من القرآن العظيم وقد ابتدأت بها كل سورة منه ما عدا سورة التوبة فقد خلت منها.
- و أيضا اقتداءً بالنبي صلى الله عليه وسلم لأنه كان يبدأ مراسلاته ومكاتباته إلى الملوك والسلاطين بالبسملة.
- كما جاء في رسالته إلى هرقل ملك الروم. حملها إليه الصحابي المجليل دِحْيَةَ الْكَلْبِيّ رضي الله عنه كما من حديث ابن عباس رضي الله عنه: "بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، مِنْ مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللهِ وَرَسُولِهِ إلى هِرَقْلَ عَظِيمِ الرُّومِ، سَلَامٌ عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى، أَمَّا بَعْدُ، فَإِنِي أَدْعُوكَ بِدِعَايَةِ الْإسلام، أَسْلِمْ تَسْلَمْ، وَأَسْلِمْ يُوْتِكَ بَعْدُ، فَإِنِي أَدْعُوكَ بِدِعَايَةِ الْإسلام، أَسْلِمْ تَسْلَمْ، وَأَسْلِمْ يُوْتِكَ اللهُ أَجْرَكَ مَرَّتَيْنِ، فَإِنْ تَوَلَّيْتَ فَعَلَيْكَ إِثْمُ الْأَرْدِسِيِينَ، و﴿ يَا أَهْلَ اللهُ أَجْرَكَ مَرَّتَيْنِ، فَإِنْ تَوَلَّيْتَ فَعَلَيْكَ إِثْمُ الْأَرْدِسِيِينَ، و﴿ يَا أَهْلَ اللهُ أَجْرَكَ مَرَّتَيْنِ، فَإِنْ تَوَلَّيْتَ فَعَلَيْكَ إِثْمُ الْأَرْدِسِيِينَ ، و﴿ يَا أَهْلَ اللهَ وَلا اللهَ وَلا اللهُ وَلا اللهَ وَلا اللهِ فَإِنْ اللهِ فَا وَلَا اللهِ فَإِنْ اللهِ فَإِنْ اللهِ فَا فَقُولُوا اللهُ هَدُولُ اللهَ مُسْلِمُونَ ﴾ تَولَقُوا فَقُولُوا اللهُ هَدُولُ اللهُ مُسْلِمُونَ ﴾ تَولَقُوا فَقُولُوا اللهُ هَدُولُ اللهُ مُسْلِمُونَ اللهِ عَمْ اللهِ اللهِ فَا فَقُولُوا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمَهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلْمُ المُولَ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال
- و اقتداء وتأسيا بسلفه الصالحين من العلماء الربانيين فقد دأبوا على افتتاح مصنفاتهم وكتهم بالبسملة، والحمدلة التماسا للنفع والبركة منهما خلافا لأهل البدع فإنهم لا يبدؤون كتهم بهما. ولكنهم يفتتحونها

<sup>1</sup>صحيح البخاري رحمه الله تعالى كِتَابُ الْجِهَادِ وَالسِّيرِ | بَابُ دُعَاءِ النَّبِيّ إلى الْإسلام. برقم: (٢٩٤٠)

بالتحدث عن أنفسهم أو عن غيرهم. لذلك تجد كثيرا من كتهم خالية من البركة منزوعة منها أو أنها عديمة النفع قليلة الفائدة

- قال ابن جرير الطبري رحمه الله (ت ٣١٠ ه): ﴿قد استقرعمل الأئمة المصنفين على افتتاح كتبهم بالبسملة وكذا الرسائل. ١٠٠٠.
- أما ما ورد بشان الأحاديث: كحديث أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: (كُلُّ كَلَامٍ أَوْ أَمْرٍذِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: (كُلُّ كَلَامٍ أَوْ أَمْرٍذِي بَالٍ لَا يُفْتَحُ بِنِدِكْرِ اللهِ فَهُو أَبْتَرُ أَوْ قَالَ: أَقْطَعُ -) وقد روي الحديث بألفاظ أخرى نحو هذا .رواه الإمام أحمد رحمه الله في "المسند(14/329) " أو ما شابه ذلك فإن كل الروايات في "المسند كما أشار إلى ذلك أهل علم مصطلح الحديث ومنهم الشيخ الألباني رحمه الله (ت ١٤٢٠هـ) في إرواء الغليل في الحديث رقم ٢.
- بسـم الله: الباء هنا للاسـتعانة وهو القول الصـعيح وقد قيل إنها للمصـاحبة وهو قول أبي القاسـم محمود بن عمر بن محمد بن عمر الخوارزمي الزمخشـري (ت٥٣٨ه)² وذلك لنصـر مذهبه الفاسـد القائم على تقديم العقل على النقل.
- باسم: جارومجرورمتعلقان بمحذوف قدربفعل مؤخر مناسب للمقام تقديره: "بسم الله أصنف". وأُخرهذا الفعل المقدر لفائدتين.

<sup>1</sup>ذكره الحافظ رحمه الله تعالى في الفتح (١٤/١).

<sup>2</sup>ينبغى الاحتراز من اعتزالياته أثناء قراءة كتبه.

- 蕘 أولا: التبرك بالبداءة باسم الله تعالى لأنه كله بركة وخير.
- قانيا: إفادة القصروالحصر. لأنّ تأخيرما حقه التقديم يفيد الحصر والقصر. مثل قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَعُبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ۞﴾ الفاتحة ٥.
- الله: اسم علم على الباري تعالى وهو أشهر الأعلام على الإطلاق وجميع أسمائه الحسنى الأخرى كلها تابعة له. متضمنة فيه وهو أشهر الأعلام على الإطلاق، وهو خاص بالرب تعالى ولا يسمي به غيره فإن فرعون عندما ادعى الربوبية على قومه لم يقل: "أنا الله" إنما قال الله تعالى على لسانه:

  ﴿ فَقَالَ أَناْ رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَى ﴿ النازعات ٢٤
- عناه: المألوه والمعبود محبة وتذللا وخضوعا، وهو المقصود بالعبادة وحده دون ما سواه.
- قال ابن عباس رضي الله عنه ما: ﴿مَعْنَاهُ ذُو اَلْأُلُوهِيَّةِ وَالْأُلُوهِيَّةِ وَالْعُبُودِيَّةِ عَلَى خَلْقِهِ أَجْمَعِينَ﴾1.
- الرحمن: اسم لله تعالى مختص به لا يسمى به غيره. ومعناه: ذو الرحمة الواسعة. لأنه جاء على وزن «فعلان» وهي صيغة من صيغ المبالغة² تفيد السعة والامتلاء. فهو وصف لله تعالى بالرحمة الواسعة.

أذكره ابن جرير الطبري رحمه الله تعالى في تفسيره عن ابن عباس رضي الله عنه.

<sup>2</sup> هناك أوزان يستعملها المتكلم بهدف الدلالة على الفاعل الذي يقوم بالفعل بكثرة أو شدة، تعرّف المبالغة على أنّها أوزانٌ مخصوصةٌ موضوعةٌ لإفادةِ المبالغةِ في الوَصْفِ، ومعنى صيغة مبالغة أنها دالةٌ على الكثرة، وليس المعنى أنه مبالغٌ فيها دون إرادة الحقيقة مثل الرزاق؛ فإن الرزاق من أسماء الله ، وجاء بهذه الصيغة للدلالة على كثرة من يرزقه الله . فانتبه، كلام الشيخ بن عثيمين رحمه الله تعالى

- الرحيم: اسم يطلق على الله وعلى غيره. ومعناه: ذو الرحمة الواصلة إلى من يشاء من عباده.
  - 🥌 فالرحمن: اسم يتضمن الصفة القائمة به سبحانه تعالى .
- والرحيم: اسم يتضمن الصفة الدالة على تعلقها بالمرحوم. قال الله جل وعلا: ﴿وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ الأحزاب 43.

قال المصنف رحمه الله: اعْلمْ رَحِمَكَ اللهُ أَنَّهُ يَجِبُ عَلَيْنَا تَعَلُّمُ أَرْبَع مَسَائِلَ:

- المسألة الأُولَى: الْعِلْمُ: وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللهِ، وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ \_ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَمَعْرِفَةُ دِينِ الإسلام بالأَدِلَّةِ.
  - المسألة الثَّانِيَةُ: الْعَمَلُ بهِ.
  - المسألة الثَّالِثَةُ: الدَّعْوَةُ إلَيْهِ.
- المسألة الرَّابِعةُ: الصَّبْرُ عَلَى الأَذَى فِيهِ. وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿وَٱلْعَصْـرِ وَالْعَصْـرِ وَالْعَصْـرِ وَالْعَصْـرِ وَالْعَصْـرِ وَالْعَصْـرِ وَالْعَصْـرِ وَالْعَصْـرِ وَالْعَصْرِ وَالْعَصْرِ وَالْعَصْرِ وَالْعَصْرِ وَالْعَصْرِ وَالْعَلَى وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْصَّبْرِ ﴿ وَالْعَصْرِ كَامِلَةً ].
- قَالَ الشَّافِعيُّ \_\_رحمه الله تعالى: لَوْ مَا أَنْزَلَ اللهُ حُجَّةً عَلَى خَلْقِهِ إِلا هَذِهِ السُّورَةَ لَكَفَيُّهُمْ.

- قَوْلَ البُخَارِيُّ. رحمه الله تعالى: بَابُ: العِلْمُ قَبْلَ القَوْلِ وَالْعَمَلِ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُ البُخَارِيُّ. رحمه الله تعالى: ﴿ فَا عُلَمْ أَنَّهُ وَلَا إِلَّا اللَّهُ وَالسَّتَغُفِرُ لِذَنْبِكَ ﴾ [محمد: 19]، فَبَدَأَ بِالْعِلْمِ (قَبْلَ القَوْلِ وَالعَمَلِ).
- اعْلمْ: فعل أمر من العلم وهو حكم الذهن الجازم المطابق للواقع أي: كن متهيئا ومتفهما لما يلقى إليك من العلوم وهي كلمة يؤتى بها عند الأشياء المهمة التي يجب على المتعلم أن يصغي إليها فإن لم يطابق الواقع فهو الجهل وهو قسمان بسيط ومركب.
  - 蕘 فالبسيط: عدم المعرفة مطلقا.
- ﴿ وَالْمُركِبِ: مَركِبِ مِن أَمَرِينَ: مِن عَدِم مَو افْقَةَ الو اقع وعَدِم علمه بأنه جاهل.
- ورحمه الله القارئ والسامع والمخاطب وكذا طالب العلم يدعوله بالرحمة، رحمه الله للقارئ والسامع والمخاطب وكذا طالب العلم يدعوله بالرحمة، ليتمكن من تحصيل مطلوبه وينجو من محذوره وليغفر الله تعالى له ذنوبه المتقدمة ويوفقه ويعصمه من الوقوع في غيرها مستقبلا، وهذا الدعاء فيه تنبيه على أن مبنى هذا العلم قائم على الرحمة والتلطف والرفق والشفقة وقصد الخيرللمتعلم، وذلك سبب في رفع همته وشحذ عزيمته وتقوية رغبته في الإقبال على طلب العلم النافع والاشتغال به، وهذا ديدنه في جميع مصنفاته ومؤلفاته فهكذا هم أهل السنة والجماعة أعلم الناس بالحق وأرحم الناس بالخلق.
- أنَّهُ يَجِبُ عَلَيْنَا تَعَلُّمُ أَرْبَعِ مَسَائِلَ: أي يتحتم علينا ويلزمنا وقد يكون هذا
   الوجوب عينيًا أو كفائيًا. لكن بعض العلماء ذهب إلى أن الوجوب

المقصود هنا الوجوب العيني الذي يجب على كل مكلف من الإنس والجن القيام به لأنه يتعلق بأهم أصول دينه ومصيره بعد موته.

- تَعَلَّمُ: أي تحصيل العلم النافع بوسائله المعلومة من: تلق وحفظ ومدارسة ومذاكرة وتدوين.
- على ما هو عليه في الو اقع إدراك الشيء على ما هو عليه في الو اقع إدراكا جازمًا دون شك أو ربب.
  - 蕘 والعلم: هو معرفة الهدى بدليله الموصل إليه.
- العلم: المقصود هنا هو: العلم الشرعي الذي تضمنه الوحي من كتاب وسنة صحيحة. قال شيخ الإسلام ابن القيم (حمه الله:

العلمُ قالَ اللهُ قالَ رسولُهُ هُ هُ هُ قَالَ الصَّحابةُ لِيسَ بالتَّمويهِ ما العلمُ نَصْبَك للخلافِ سفاهةً هُ هُ هُ الرَّسولِ وبين رأي فقيهِ كلَّا ولا جَحْدَ الصِّفاتِ ونَفْيَها هُ هُ هُ حَذَرًا من التَّمثيلِ والتَّسبيهِ

- الذي رواه العلم الشرعي: الحديث الذي رواه السرعي: الحديث الذي رواه أنس بن مالك رحمه الله وأخرجه ابن ماجة وأبو يعلى والطبر انى وصححه الشيخ الألباني رحمه الله.
- ول النبي صلى الله عليه وسلم: "طَلَبُ اَلْعِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِم"<sup>2</sup> مُسْلِم"

أَبُو عَبْدِ الله شَـمْسُ الدِينِ مُحَمَّدٌ بْنُ أَبِي بَكرِبْنُ أَيُوبَ بْنُ سَـعْدِ بْنُ حُرَيْزِ الزُّرْعِيُّ الدِّمَشْـقِيُّ الحَنْبَلِيُّ (691هـ - 751هـ/1292م - 1350م) المعروف باسم «إبْنِ قَيّمِ الجَوْزِيَّةِ» أو «إبْنِ القَيّمِ». هُوَ فقيه ومحدّث ومفسروعالم مسلم مجهد، وهو أحد تلاميذ شيخ الإسلام بن تـيمية رحمه الله تعالى وإحدى حسناته تربى على يديه وتلقى العلم الشرعي عنه ولازمه سبعة عشرسنة.

<sup>2</sup>صحيح الجامع برقم: (4914) أما زبادة لفظ: "مسلمة" في آخرها فإنها لم تثبت.

- 🕿 أَرْبَع مَسَائِلَ: هذه المسائل من مهمات العلم المطلوب معرفتها وتعلمها وهي:
- الْعِلْمُ: وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللهِ، وَمَعْرِفَةُ نَبِيّهِ \_ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ \_، وَمَعْرِفَةُ دِينِ الْإسلام بِالأَدِلَّةِ: هذه المسألة الأولى التي هي العلم. مما يجب علينا تعلمه وجوبا عينيا. والعلم إذا أطلق في نصوص الشرع وجرى على لسان السلف الصالح فإنه يقصد به العلم الشرعي وهو قسمان:
- علم ضروري: وهو الذي لا يحتاج إلى استدلال ونظر وتأمل. بل يُدرك ضرورةً. مثل العلم أن النارَ محرقةٌ.
- علم نظري: يتطلب الاستدلال والنظر والتساؤل والبحث مثلُ وجوبُ النيةِ في الوضوءِ. فإنه يحتاج إلى البحث في الدليل الموجب للنية كيما يصح الوضوء.

وقد فسر الشيخ رحمه الله العلم المراد في كلامه فقال: وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللهِ، وَمَعْرِفَةُ اللهِ، وَمَعْرِفَةُ نلهِ، وَمَعْرِفَةُ دِينِ الإسلام بِالأَدِلَّةِ.

قال ابن القيم رحمه الله في هذا العلم: ﴿ هُو تَرِكةُ اَلْأَنْبِياءِ وَتُرَاثِهِمْ. وَأَهْلُهُ عُصْبَبَهُمْ وورَاثُهَمْ، وَهُو حَيَاةُ اَلْقُلُوبِ، وَنُورُ اَلْبَصَائِرِ، وَشِفَاءُ اَلصَّدُورِ، وَرِيَاضُ اَلْعُقُولِ، وَلَذَّةُ اَلْأَرْوَاحِ، وَ أُنَسُ اَلْمُسْتَوْحِشِينَ، وَدَلِيلُ الصَّدُورِ، وَرِيَاضُ اَلْعُقُولِ، وَلَذَّةُ اَلْأَرْوَاحِ، وَ أُنَسُ اَلْمُسْتَوْحِشِينَ، وَدَلِيلُ الْمُتَحَبِّرِينَ، وَهُو اَلْمِيزَانُ اللَّذِي بِهِ تُوزَنُ اَلْأَقْوَالُ وَالْأَعْمَالُ وَالْأَحْوَالُ، وَهُو اَلْمُتَحَبِّرِينَ، وَهُو اَلْمِيزَانُ اللَّذِي بِهِ تُوزَنُ الْأَقْوالُ وَالْأَعْمَالُ وَالْأَحْوَالُ، وَهُو الْمُتَحَبِّرِينَ، وَهُو اَلْمِيزَانُ اللَّذِي بِهِ تُوزَنُ الْأَقْوالُ وَالْأَعْمَالُ وَالْأَحْوالُ، وَهُو الْمُتَكِيمِ اللّهُ وَلُهُ اللّهُ وَلُهُ اللّهُ وَلُكِمُ اللّهُ وَلُهُ اللّهُ وَلُحْدَى وَالصَّلُونَ ، وَمِنْ بَابِهِ دَخَلَ عَلَيْهِ اللهَ الْوَاصِلُونَ . وَمِنْ بَابِهِ دَخَلَ عَلَيْهِ الْقَاصِدُونَ ، وَمِنْ بَابِهِ دَخَلَ عَلَيْهِ الْقَاصِدُونَ ، وَمِنْ بَابِهِ دَخَلَ عَلَيْهِ الْقَاصِدُونَ ، وَمِنْ بَابِهِ دَخَلَ عَلَيْهِ الْقَاصِدُونَ . وَمِنْ بَابِهِ دَخَلَ عَلَيْهِ الْقَاصِدُونَ ﴾. 1

<sup>1</sup> مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد و اياك نستعين: (439/2)

- قال الحافظ بن حجر العسقلاني رحمه الله: ﴿وَالْمُرَادَ بِالْعِلْمِ: الْعَلَمُ وَالْمُرَادَ بِالْعِلْمِ: الْعَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ الله الله الله عَلَى اللهُ مِنْ أَمْرِ دِينِهِ فِي عِبَادَاتِهِ وَمُعَامَلَاتِهِ، وَالْعِلْمُ بِاللهِ وَصِفَاتِهِ وَمَا يَجِبُ لَهُ مِنْ اَلْقِيَامِ بِأَمْرِهِ وَتَنْزِيهِ وَمُعَامَلَاتِهِ، وَالْعِلْمُ بِاللهِ وَصِفَاتِهِ وَمَا يَجِبُ لَهُ مِنْ اَلْقِيَامِ بِأَمْرِهِ وَتَنْزِيهِ عَنْ اَلتَّقَائِص وَمَدَارُ ذَلِكَ عَلَى اَلتَّفْسِير وَالْحَدِيثِ وَالْفِقْهِ ﴾.2
- وَ قَالَ ابن القيم رحمه الله: ﴿ وَلَا عُبِدَ اللَّهُ وَحْدَهُ وَحُمِدَ وَ أُثْنَى عَلَيْهِ وَمُجِدَ اللَّهُ وَحُدَهُ وَحُمِدَ وَ أُثْنَى عَلَيْهِ وَمُجِدَ إِلَّا بِالْعِلْمِ ﴾. 3 إِلَّا بِالْعِلْمِ ﴾. 3
- ولا تحصيل لمرضاة الرب وشفاعة النبي صلى الله عليه وسلم، ونيل نعيم الجنة إلا بالعلم الشرعي، وبغيابه تزول النعم وتحل النقم، ويطول الغم والهم. فتقطع الرحم وتضيع القيم، ومثل هذا العلم المبين في المسألة الأولى لا ينفع فيه التقليد. فالواجب تحصيله بالدليل وقد اشتهربين العلماء قولهم: ﴿لا ينفع التقليد في العقائد﴾.

<sup>1</sup>شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن محمد بن علي بن محمود بن أحمد بن أحمد الكناني العسقلاني ثم المصري الشافعي (شعبان 773 هـ/1371م - ذو الحجة 852 هـ/1449م)، مُحدِّث وعالم مسلم، شافعي المذهب، لُقب بعدة ألقاب منها شيخ الإسلام وأمير المؤمنين في الحديث

<sup>2</sup>فتح الباري بشرح صحيح البخاري:(141/1)

<sup>3</sup>مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة: (314/1)

<sup>4</sup> اشتهرت هذه المقالة عن الأشعري: أن إيمان المقلد لا يصح وقد أنكر أبو القاسم رحمه الله تعالى ذلك بقوله: ﴿ وقد الستهرت هذه المقالة عن الأشعري: أن إيمان المقلد لا يصح، وقد أنكر أبو القاسم القشيري، والشيخ أبو محمد الجويني، وغيرهما من المحققين صحته عنه، وقيل: لعله أراد به قبول قول الغير بغير حجة، فإن التقليد بهذا المعنى قد يكون ظنا، وقد يكون وهما، فهذا لا يكفي في الإيمان، أما التقليد بمعنى الاعتقاد الجازم لا الموجب، فلم يقل أحد أنه لا يكفي في الإيمان، إلا أبو هاشم من المعتزلة. ﴾

- ﴿ نقل ابن تسيمية عن الإمام أحمد ﴿ قال: ﴿ لَا يَجُوزُ اَلتَّقْلِيدُ فِيمَا يُطْلَبُ فِيهِ اَلْجَزْمُ وَلَا يَتْبُتُ إِلَّا بِدَلِيلٍ قَطْمِي ۗ وَيَجُوزُ اَلتَّقْلِيدُ فِيمَا يُطْلَبُ فِيهِ اَلْجَزْمُ وَلَا يَتْبُتُ إِلَّا بِدَلِيلٍ قَطْمِي ۗ وَيَجُوزُ اَلتَّقْلِيدُ فِيمَا يُطْلَبُ فِيهِ اَلظَّنُ وَ إِثْبَاتُهُ بِدَلِيلِ ظَنِي ﴾ . 1
- قال الإمام الاسفر ايني 2 رحمه الله: ﴿قَالَ عُلَمَاؤُنَا وَغَيْرَهُمْ يُحْرَمُ الله: ﴿قَالَ عُلَمَاؤُنَا وَغَيْرَهُمْ يُحْرَمُ الله: ﴿قَالَ عُلَمَاؤُنَا وَغَيْرَهُمْ يُحْرَمُ اللّهَ قِلِ مَعْرِفَةِ اللّهِ وَفِي اَلتَّوْحِيدِ وَالرِّسَالَةِ وَكَذَا فِي أَرْكَانِ اللّهُ سلام الْخَمْسَةِ وَنَحْوهَا بِمَا تَوَ اتَرَوَاشْتُهُرَعِنْدَ الْإمام أَحْمَدُ الله علماء وذكره وَالْأَكْثَرَ ﴾ وذكره أبو الخطاب 4 رحمه الله عن عامة العلماء وذكره غيره أنه قول الجمهور.
  - وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللهِ عز وجل: وتكون المعرفة المحققة بالقلب وتستلزم:
- 1. قبول شرعه عزّوجل المتضمن في كتابه وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم والإذعان له دون تردد أو معارضة أو معاندة
  - 2. والانقياد له عزّوجل ولأحكامه القدرية والشرعية.
- وتحكيم شرعه عزّوجل في جميع مناحي الحياة قليلها
   وكثيها.
- 4. وعدم الإعراض عن أوامره ونواهيه أو تركها أو إهمالها أو العمل بغيرها، وكذلك يكون الحال مع ما صح من النبي صلى

انظر المسودة في أصول الفقه لشيخ الإسلام ابن تيمية (408)

أبو حامد الإسفر ايني أحمد بن أبي طاهر محمد بن أحمد الإسفر ايني الفقيه الشافعي، فقيه، الملقب بركن الدين شيخ العر اقيين في المذهب الشافعي المتكلم الأصولي (ت 418 هـ)

<sup>3</sup> لوامع الأنوار الهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية:267/1

<sup>4</sup>أبو الخطاب محفوظ بن أحمد بن حسـن بن حسـن العراقي الكلوذاني البغدادي الأزجي الحنبلي (432 هـ - 510 هـ / 1041 - 1116م) شيخ الحنابلة في عصره، وتلميذ القاضي أبو يعلى بن الفراء.

- الله عليه وسلم من الأخبار المتضمنة الأوامر والنواهي واشتملت على الأحكام والأداب والأخلاق.
- وهذه هي المعرفة الشرعية الحقة النافعة وتتحقق بالنظر في آيات
   الله المسطورة والتدبر في آيات الله المنظورة.
- ونعنى بالنظرفي آيات الله المتلوة: فهمها والعمل بما تتضمنه من أوامرونواه وأحكام وآداب.
- وكذلك النظر في الآيات الكونية: بالتأمل في قدرة الله العظيمة، وبديع صنعه وحسن خلقه وكمال تدبيره والقيام على شؤون خلقه وكونه، وتقديره حق قدره وتعظيمه حق التعظيم.
- قَالَ الله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِلْمُوقِنِينَ ۞ وَفِيٓ أَنفُسِكُمُ 
   أَفَلَا تُبْصِرُ ونَ ۞ وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ۞ الذاريات:
   (22-20).
- ﴿ وَقُولُ الله تَعَالَى: ﴿ أَفَلَمْ يَرَوْاْ إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلأَرْضَ إِن نَشَأُ نَخْسِفْ بِهِمُ ٱلأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمُ السَّمَآءِ وَٱلأَرْضَ إِن نَشَأُ نَخْسِفْ بِهِمُ ٱلأَرْضَ أَوْ نُسْقِطْ عَلَيْهِمُ كَسَفَا مِّنَ ٱلسَّمَآءَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةَ لِكُلِّ عَبْدِ مُّنِيبٍ ﴾.سبأ: 09.
- ﴿ وقول الله تعالى: ﴿ يُنْبِتُ لَكُم بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَبَ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَٱللَّعْنَبَ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَسَخَرَتُ وَٱلنَّجُومُ مُسَخَرَتُ وَاللَّهُمُ مَ اللَّيْ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ مُسَخَرَتُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُ اللَّيْ لَا يَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ الللْمُلِلْمُ الللْلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

- وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ صلى الله عليه وسلم: أي النبي محمد صلى الله عليه وسلم. وهذه المعرفة تستلزم: قبول ما جاء به من الهدى ودين الحق والعمل به. 
  وهذه المعرفة تستلزم: قبول ما جاء به من الهدى ودين الحق والعمل به.
  - 1. طاعته فيما أمر.
  - 2. وتصديقه فيما أخبر.
  - 3. واجتناب ما نهى عنه وزجر.
    - 4. وأن يعبد الله بما شرع
- وتثمر هذه المعرفة الصادقة المبنية على علم ورؤية وبصيرة ما يلى:
  - 1. التأسي به صلى الله عليه وسلم في كل ما جاء به
- 2. والاقتداء به صلى الله عليه وسلم في أقواله وأعماله وأحواله.
- والرضا بما حكم صلى الله عليه وسلم دون تردد أو شعور بحرج في ذلك.
- 4. وعدم تقديم قول وعمل غيره على قوله وحكمه صلى الله عليه وسلم.
- مَ قَالَ الله تعالى: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجَا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسُلِيمَا ﴿ كَا لَهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ
- ﴿ وَقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ لَا تَجُعَلُواْ دُعَآءَ لَلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضَاً قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذَأَ

فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ٓ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ عَالَ النور: 63.

- ﴿ وَقُولَ الله تَعَالَى: ﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ لُلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوّاْ إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَيْ وَأُولُمِكُمَ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطْعُنَا وَأُولُمِكَ هُمُ الْمُفُلِحُونَ ﴾ النور: 51.
- وَمَعْرِفَةُ دِينِ الإسلام بالأَدِلَّةِ: الإسلام له إطلاقان. إطلاق عام وإطلاق
   خاص ولكل منهما معنى.
- الإسلام بالمعنى العام: معناه عبادة الله وحده وعدم الإشراك به وهو دين جميع الرسل وقد أمروا بتبليغ ذلك. فكل من آمن بالرسول الذي أرسل إليه وصدقه و اتبعه فهو مسلم عابد لله موحد له.
- مَّ قَالَ الله تعالى: ﴿رَبَّنَا وَٱجْعَلْنَا مُسُلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُّسُلِمَةً لَّكَ وَأُرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْنَا لَإِلَّكَ أَنتَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ۞﴾.البقرة: 128.غ
- ﴿ وَقُولَ الله تَعَالَى: ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ ٓ أَسُلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ اللَّهِ عَمْرانِ: 83.
- ﴿ وَقُولَ الله تَعَالَى: ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُم مِّنْ أَجْرٍ ۗ إِنْ أَجْرِ ۗ إِنْ أَجْرِ الله عَلَى ٱللَّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُصْلِمِينَ ﴿ يُونِس: 72.

﴿ وقول الله تعالى: ﴿ ۞ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيَّ فِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيَّ فِي اللّهُ نَي اللّهُ نَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّ

أما المعنى الخاص للإسلام: وهو ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم وخُتمت به الرسالات والشرائع السابقة وقد تضمن العقائد والعبادات والأحكام والمعاملات على أكمل الوجوه وأتمها وهو الدين المعتبر المعيار عند الله تعالى وأكثر أهل الكتاب اختلفوا فيه وانحرفوا عنه بعد علمهم بحقيقته استجابة لأهوائهم ورغباتهم.

كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَمُ وَمَا اللهِ تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَمُ وَمَا الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ اللَّهَ مَرِيعُ اللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ اللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ اللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ الْحِيابِ اللهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ الْحَيابِ اللهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ الْحَيابِ اللهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ اللهِ اللهِ

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَلْسِرِينَ ﴿ ﴾. آل عمران: 85.

وهو الذي لا يقبل الله تعالى دينا غيره: وكل دين بغيرهذا الله وهو الذي لا يقبل الله تعالى دينا غيره والمنه ولا يقبل منه.

كما قال الله تعالى: ﴿ ٱلْيُوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنَ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنَ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ

دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا ﴿ الْمَائِدة: 03.

- الأَدِلَّةِ: جمع دليل، والباء للمصاحبة والمعنى أن تكون معرفة العبد للإسلام مصحوبة بالأدلة الشرعية الصحيحة المستقاة من الكتاب والسنة الثابتة الصحيحة.
- الدليل: وهو ما يرشد إلى المطلوب وهو على وزن فَعِيلٌ بمعنى فَاعِلٌ، أي: دَالٌ من الدلالة والبيان والهداية والمتضمن نصا من كتاب أو سنة وإجماع أو قياس صحيح أو قول وفعل صحابى ما لم يخالف وقد يكون الدليل:
  - 🤣 سمعيا نقليا: من كتاب أوسنة صحيحة.
  - 🤣 عقليا نظرما: يثبت بالنظر والتأمل والبحث.

وفي ذلك إشارة إلى عدم نفع التقليد في مثل هذه المسائل الاعتقادية. ومعرفة هذه الأمور الثلاثة في المسائلة الأولى يعد جوهر هذه الرسالة ومضمُونها المقصودُ إيضاحه وبيانه.

- انيا العمل به: أي العمل بما يترتب على هذه المعرفة من اعتقاد صحيح وعبادة سوية وامتثال لأوامره واجتناب لنواهيه في الأحكام الشرعية وملازمة لطاعته تعالى في كل الأحوال والأوقات والهيئات.
- والحق الذي لا مرية فيه: أن العمل لا يكون إلا ثمرة للعلم إن تخلف عنه عُدِمَ النفع منه وجَرَّ الضرر إلى صاحبه.

- والمعلوم أن العلم يطلب العمل: فإن أجابه وإلا أرتحل وهو وسيلة مجدية تحقق ثباته ورسوخه، فإذا لم يسر افقه كان العلم حجة على صاحبه، بتحمل تبعاته يوم القيامة يوم الحسرة والندامة
- كما جاء في الحديث الصحيح: الطُّهُورُ شَطْرُ الإيمان، والْحَمْدُ لِلَّهِ تَمْلاً المِيزانَ، وسُبْحانَ اللهِ والْحَمْدُ لِلَّهِ تَمْلاَنِ -أَوْ تَمْلاً- ما بيْنَ السَّمَواتِ والأَرْضِ، والصَّلاةُ نُورٌ، والصَّدَقَةُ بُرُهانٌ، والصَّبْرُ ضِياءٌ، والْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكَ، أَوْ عَلَيْكَ، كُلُّ النَّاسِ يَغْدُو فَبايِغٌ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُها، أَوْمُوبِقُها. 1.
- وقال بعض السلف رحمه الله: ﴿نَسْتَعِينُ عَلَى حِفْظِ ٱلْحَدِيثِ بِالْعَمَلِ بِالْعَمَلِ بِهِ عَلَى حِفْظِ ٱلْحَدِيثِ بِالْعَمَلِ عَلَى حِفْظِ ٱللهِ عَلَى عَلَى حِفْظِ ٱلْحَدِيثِ بِالْعَمَلِ عَلَى حِفْظِ ٱلْحَدِيثِ بِالْعَمَلِ عَلَى حِفْظِ ٱللهِ عَلَى عَلَى حِفْظِ ٱللهِ عَلَى عَلَى عَلَى حِفْظِ اللهِ عَلَى عَلَى

<sup>1</sup> الراوي: أبو مالك الحارث بن عصام الأشعري رحمه الله تعالى المحدث: مسلم رحمه الله تعالى | المصدر: صحيح مسلم الصفحة أو الرقم: 223.

<sup>2</sup>رواه ابن عبد البرر رحمه الله تعالى في جامع بيان العلم: ص (27). والقائل هو الإمام الشَّعْيِيُّ رحمه الله تعالى

<sup>3</sup> أبوبكر أيوب السختياني العنزي البصري (66 - 131 هـ / 685 - 748 م) سيد من سادات التابعين ثقة، وفقيه.

<sup>4</sup> أبو قِلَابَة عبد الله بن زيد الجرمي البصــري، تابعي، وراوي لحديث النبي صــلى الله عليه وســلم، ثقة، وفقيه، توفي سنة 104 هـ

<sup>5</sup>أخرجه أبو نعيم في الحلية (282/2).

والذي يكون همه الاستزادة من العلم دون العمل، مثلُ رجلٍ احتطب حطبا فحزم حزمة فذهب يحملها فعجزعها، فضم إلها أخرى، وذلك سبيل من يتعلم العلم يقصد من وراء ذلك تحقيق المتعة النفسية والترف العقلي وزيادة الحجج عليه يوم لا يقبل الله عزوجل عُذرًا ولا حجة ولا مراجعة ولا استعتابًا.

- وقال الإمام الثوري<sup>4</sup> رحمه الله: ﴿الْعِلْمُ مَهْتِفُ بِالْعَمَلِ فَإِنَّ أَجَابَهُ وَإِلَّا الْعَمَلِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَل
- وقال رجل لإبراهيم بن أدهم وحمه الله: قال الله سبحانه وتعالى:
  ﴿ الله عُونِيَ أَسُتَجِبُ لَكُمْ ﴿ اعْافر: 60]، فما لنا ندعو فلا يُستجاب لنا؟
  فقال إبراهيم بن أدهم رحمه الله: ﴿ مِنْ أَجْلِ خَمْسَةِ أَشْيَاءَ، قَالَ: وَمَا
  هِيَ؟ قَالَ: عَرَفْتُمْ اللّهَ وَلَمْ تُؤَدُّوا حَقَّهُ، وَقَرَ أُتُمْ الْقُرْآنُ وَلَمْ تَعْمَلُوا

<sup>1</sup> الفضيل بن عياض رحمه الله تعالى بن مسعود بن بشر أبو على التميمي اليربوعي الخراساني. ولد في سمرقند سنة 107 هونشأ بأبيورد، لقب ب «عابد الحرمين» (ت 187 هـ).

<sup>2</sup>رواه الخطيب البغدادي رحمه الله تعالى في كتابه اقتضاء العلم العمل:ص (37)

ذكره ابن عبد البررحمه الله تعالى في كتابه جامع العلوم والحكم ص $^{(78)}$ 

<sup>4</sup>أبو عبد الله سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري رحمه الله تعالى (97 هــ - 161 هــ / 715م - 778م) فقيه كوفي، وأحد أعلام الزهد عند المسلمين، وإمام من أئمة الحديث النبوي، وواحد من تابعي التابعين.

<sup>5</sup> ذكره ابن عبد البررحمه الله تعالى في كتابه جامع بيان العلم وفضله: ص (269) وفي معناه \_ أيضًا \_ ما وَرَد عن عليّ رحمه الله تعالى مُختصَرًا: «هَتَفَ العِلْمُ بالعَمَل، فَإِنْ أَجَابَهُ وَإِلَّا ارْتَحَلَ». من موقع الشيخ فركوس حفظه الله تعالى .

<sup>6</sup>أبو إسحاق إبراهيم بن منصور بن زيد بن جابر العجلي ويقال التميمي توفي سنة 162 هـ

- وقد كانوا يخشون هذه المسألة: يقول أبو الدرداء رضي الله عنه: ﴿مَنْ يَزْدَدْ عِلْمًا يَزْدَدْ وَجَعًا ﴾. 2
- حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَانِ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا مُحَمَّدٍ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَانِ قَالَ: قَالَ: قَالَ: قَالَ: قِيلَ لِابْنِ يَزِيدَ الرَّقَاشِيِّ: كَانَ أَبُوكَ يَتَمَثَّلُ مِنَ الشِّعْرِ شَائِئًا؟، قَالَ: كَانَ يَتَمَثَّلُ مِنَ الشِّعْرِ شَائًا؟، قَالَ:
   كَانَ يَتَمَثَّلُ:

إِنَّا لَنَفْرَحُ بِالْأَيَّامِ نَقَطِعِهَا ﴿ الْأَيَّامِ نَقَطِعِهَا ﴿ الْأَجْلِ وَكُلُّ يَوْمٍ مَضَى يُدْنِي مِنَ الْأَجَلِ فَاعْمَلُ لِنَفْسِكَ قَبْلَ الْمُوْتِ مُجْتَهِدًا ﴿ ﴾ فَإِنَّمَا الرَّبْحُ وَالْخُسُرَانُ فِي الْعَمَلِ \* وَالْخُسُرَانُ فِي الْعَمَلِ \* وَقَالَ آخِرُ وقد صدق فيما قال:

يا مَن بِدُنياهُ اِسْتَغَل هُهُ وَغَرَّهُ طولُ الأَمَالِ الْأَمَالِ اللَّهَاتُ اللَّهَاتُ اللَّهَاتُ اللَّهَاتُ اللَّهُ والقبر رُصِندوقُ العَمَلُ 5

موارد الظمآن لدروس الزمان؛ عبدالعزيز السلمان رحمه الله تعالى +6 ص(614).

 $<sup>^{2}</sup>$ جامع بيان العلم وفضله ج $^{1}$ ص (135).

 $<sup>^{3}</sup>$  جامع بيان العلم وفضله ج2 ص (3).

<sup>4</sup>كتاب كلام الليالي والأيام الابن أبي الدنيا رحمه الله تعالى ص 30 رقم الحديث 37

<sup>5</sup> أقول: وهذا باب مهم جدا لمن فهمه، فانتبه يا طالب العلم فعلم قليل مع العمل به خير من علم كثير ولا عمل فاجتهد وليكن شعارك عَلِمْتَ فَاعْمَلْ

- النا (الدعوة إليه): أي الدعوة إلى ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم إلى شريعته، كما أمر الله عزّوجل وبين في كتابه الكريم ملتزما نهج الأنبياء والرسل و أتباعهم في دعوتهم إلى الله عزّوجل:
- وَجُدِلُهُم بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو وَجُدِلُهُم بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو وَجَدِلُهُم بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهُ تَدِينَ ﴿ النحل: 125، ولا بد لمن يدعو إلى الله عزّ وجل أن يحوزعلما صحيحا مبنيا على أدلة الكتاب والسنة الصحيحة. وبفهم سلف الأمة الصالحين المتقدمين، ولا بد أن يكون ذلك على بصيرة وهو قدر زائد على العلم. وهذه البصيرة تكون بحال المدعو وطربقة الدعوة.
- مَنِ عَلَىٰ الله عزّوجل: ﴿قُلْ هَذِهِ عَسَبِيلِ أَدْعُوۤاْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ اللَّهِ عَنَى وَسُفَ ١٠٨.

#### وقد تكون الدعوة إلى الله:

- واجبة: في حق من توجهت إليه وتعينت عليه من العلماء الأثبات الثقات.
- وقد تكون مستحبة: بحسب البيئة التي يعيش فها المسلم الموحد الداعي إلى الله عزّوجل. والظروف التي يحياها ونوع المدعوين الذين تتوجه إلهم الدعوة، بتعدد مراحلها واختلاف وسائلها وتنوع طرقها.

- وَفِي الحديث قال النبي الكريم صلى الله عليه وسلم: (يَلَغُوا عَنِي وَلَوْ آيَةً ، وَحَدِّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرَجَ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّار) فَلْيَتَبَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّار) فَلْيَتَبَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّار) وَلَا حَرَجَ ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا
- وقال صلى الله عليه وسلم: (فَإِنَّ دِمَاءَكُمْ، وَأَمْوَالَكُمْ، وَأَعْرَاضَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ بَيْنَكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا، لِي بَلَدِكُمْ هَذَا، لِي بَلَدِكُمْ هَذَا، لِي بَلَكِعُ مَنْ هُوَ أَوْعَى لَهُ لِيُبَلِّغِ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ، فَإِنَّ الشَّاهِدَ عَسَى أَنْ يُبَلِّغَ مَنْ هُوَ أَوْعَى لَهُ مَنْهُ).

والدعوة إلى الله عزّوجل وظيفة الرسل ومقام الأنبياء عليهم السلام ثم أتباعهم من بعدهم تبع لهم وأعلى مراتب هذه الدعوة دعوة الناس إلى توحيد الله عزّوجل و إفراده بالعبادة وعدم الإشراك به. وأجر الداعي إلى الله عزّوجل عظيم وثو ابه جزيل.

كما جاء في حديث سهل بن سعد الساعدي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه يوم خيبر: "عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى الْإسلام، وَأَخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْمْ، فَوَاللَّهِ لَأَنْ عُبْدَى بِكَ رَجُكُ وَاحِدٌ خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ النَّعَمِ "4.

وقول الداعي إلى الله عزّوجل أحسن الأقوال و أنفعها وأعلاها درجة وأسماها مرتبة كما أشار إلى ذلك القرآن العظيم

<sup>1</sup> أسُـقت الحديث بكامله للفائدة وللاعتناء بأحاديث النبي الله وصفظها وشـاهده على الكلام ما وضـع تحته خط وهذا ما سيجرى عليه العمل في جميع الرسالة.

<sup>2</sup>رواه البخاري رحمه الله تعالى برقم: 4/3461

<sup>3</sup> رواه البخاري رحمه الله تعالى في كتاب العلم برقم: 01/67

<sup>4</sup>رواه البخاري رحمه الله تعالى في كتاب الجهاد والسير برقم: 4/2942

- ﴿ فِي قول الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَاۤ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنى مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ تَوْفَالَ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّا عَلَى
- وروى عن قتادة رحمه الله أنه قرأ هذه الآية ثم قال: ﴿ هَذَا عَبْدُ صَـدَّقَ قَوْلَهُ عَمَلَهُ، وَمُولَجَهُ مَخْرَجَهُ، وَسِـرَّهُ عَلَانِيَتَهُ ، وَشَـاهِدَهُ مَغِيبَهُ ، وَإِنَّ قَوْلُهُ عَمَلُهُ، وَمُولِجُه مُخْرِجُهُ ، وَسِـرَّهُ عَلَانِيَتُهُ ، وَشَاهِدُهُ مَغِيبُهُ \* .
  وَشَاهِدُهُ مَغِيبُهُ \* .

وأجر الداعي إلى الله عزّوجل متواصل متتابع لا ينقطع بموته بل يصله من الخرممن تبعه وعمل بما أرشده إليه من هدى وخير لا ينقص من أجر العامل شيء.

- كما قال الرسول صلى الله عليه وسلم: مَن دعا إلى هُدًى كان له من الأجرِ مِثْلُ أَجْرِ مَنِ اتَّبَعَهُ لم يَنْتَقِصْ من أجورِهم شيئًا ومَن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مِثْلُ آثامِ مَنِ اتَّبَعَهُ لا يَنْقُصُ من آثامِهم شيئًا2
- وعند مسلم رحمه الله في روايته: عَنْ أَبِي مَسْ عُودٍ الْأَنْصَارِيّ رضي الله عنه، قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إلى النّبِيّ صلى الله عليه وسلم، فَقَالَ: إنّي أَبْدِعَ بِي قَالَ: هَا رَجُلٌ إلى النّبِيّ صلى الله عليه وسلم، فَقَالَ: الله أَبْدِعَ بِي فَقَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ الله، أَبْدِعَ بِي فَقَالَ مَنْ يَحْمِلُهُ. فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: مَنْ أَنَا أَدُلُهُ عَلَى مَنْ يَحْمِلُهُ. فَقَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: مَنْ دَلّ عَلَى خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرٍ فَاعِلِه.

<sup>1</sup>تفسير الإمام الطبري رحمه الله تعالى ص:480

<sup>2674:</sup> رواه الإمام مسلم رحمه الله تعالى برقم

 $<sup>^{\</sup>hat{i}}$  أُبْدِعَ بِي:أي انقطع بي السبيل لهلاك دابتي أو ضعفها.

<sup>4</sup> كتاب الامارة رقم: 6/1893

قد تكون الدعوة بالقال وقد تكون بالحال والثانية أبلغ و أنفع وأرجى لاستجابة المدعو حيث تلتمس القدوة وتطلب الأسوة، وللدعوة إلى الله تعالى وسائل شي ومجالات متعددة وضابطها: أن تكون على هدى السلف الصالح بعيدا عن الابتداع ووفق قاعدة: الوسائل لها حكم المقاصد. فكل وسيلة دعوية تنافي نصا شرعيا أو تخالف مبدأ عاما من مبادئ الإسلام فاستعمالها محرم لا يجوزولا عبرة بقول القائل نحن في زمن تطورت فيه الأشياء والوسائل وتغير الناس ولا بد من دعوتهم بما يناسب عصرهم ويو افق ميولاتهم على حد ما جاء في القاعدة الميكافيلية الباطلة لصاحها الفيلسوف الإيطالي نيكولو مياكافيلي وهي الغاية تبررالوسيلة، أما عندنا نحن معشر أهل الإسلام القاعدة تقول: الوسيلة لها حكم الغاية.

🕏 ويلزم الداعي إلى الله جل وعلا:

أن يتحلى بجملة من الصفات الحميدة: على رأسها الإخلاص في دعوته لله تعالى والصدق في القول والعلم والعمل ويتبع أحدهما بالآخر أعنى العلم والعمل فيو افق ظاهره باطنه ومظهره مخبره ثم يجتهد في دعوته إلى الله جل وعلا دون كلل ولا ملل ولا ييأس، وأن يبدأ بالأهم فالمهم، وحب الخير للناس والرفق بهم و اتساع الصدر لما

أَنَّ الوسائل لها أحكامُ المقاصِد؛ ف «مَا لَا يَتِمُّ الوَاجِبُ إِلَّا بِهِ فَهُوَ وَاجِبٌ»، و «مَا لَا يَتِمُّ المَسْنُونُ إِلَّا بِهِ فَهُوَ مَسْنُونٌ»، ووسيلةُ الواجبِ قد تكون مأمورًا بها شرعًا: كالسعي للجمعة والطهارةِ للصلاة، وقد تكون مُباحةً لم يَرِدْ فيها أمرٌ مُسْتَقِلٌ مِنَ الشرع: كإفرازِ المالِ لإخراجِ الزكاة؛ فالأُولى اجتمع فيها دليلانِ: النصُّ وقاعدةُ: «مَا لَا يَتِمُّ الوَاجِبُ إِلَّا بِهِ فَهُوَ وَاجِبٌ»، والأخرى ثَبَتَتْ بالقاعدة و انقلب المُباحُ فيها واجبًا، والمُباحُ قد يَصيرُ مندوبًا أو مكروهًا أو حرامًا بحَسَبِ تَعَلُّقِه بغيره، وقد يبقى المُباحُ على حالِه الأصليّ إذا لم يكن وسيلةً إلى أمر آخرَ. من موقع الشيخ فركوس حفظه الله تعالى.

يتعرض له من مخالفاتهم والحلم على جاهلهم والتواضع لهم وعدم اليأس منهم وغيرها كثير لمن فهم ووعى وعمل جاهدا وصبر.

ويجتنب الصفات الذميمة القادحة في دعوته: كحب الظهور القاسم للظهور والرياء وحب المحمدة وحب الزعامة وطلب السمعة والشهرة والتكلم بلا علم والتفيقه في الدين والتصدر للتعليم والتدريس والفتوى والعجب والغرور وغيرها من الأفات الضارة به وبدعوته.

#### وقد أحسن القائل حين قال:

بَلِيدٍ تَسَمَّى بِالْفَقِيهِ اَلْمُدَرِّسِ بِبَيْتٍ قَدِيمٍ شَاعَ فِي كُلِّ مَجْلِسٍ كُلَاهَا وَحَتَّى سَامَهَا كُلُّ مُفْلِسٍ تَصْدَرَ لِلتَّدْرِيسِ كُلُ مَهُووسٍ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُ اللللْمُلِمُ الللللللْمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُولِي اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُلُولُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ الللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُولُ الللْم

#### ك الرابعة الصبر على الأذي فيه:

- 🕏 الصبرلغة: الحبس والمنع.
- مَعَ ٱلَّذِينَ يَدُعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوٰةِ وَٱلْعَشِيّيُرِيدُونَ وَجُهَهُ وَلَا تَعُدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحُيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَلَا تُطِعُ مَنْ

  مُرِيدُونَ وَجُهَهُ وَلَا تَعُدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحُيوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَلَا تُطِعُ مَنْ

  أَغُفَلُنَا قَلْبَهُ وَعَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَلهُ وَكَانَ أَمْرُهُ و فُرُطَانِ الكهف ٢٨. يقال

  صَبَرَيُصِبِرُ نفسه على الشيء أي يَحْبِسُها عليه قال عنترة بن شداد¹:

  فَصَ بَرتُ عارِفَةً لِذَلِكَ حُرَّةً 

  ثرسو إذا نَفسُ الجَبانِ تَطَلَّعُ 
  قَصَ بَرتُ عارِفَةً لِذَلِكَ حُرَّةً 

  ثرسو إذا نَفسُ الجَبانِ تَطَلَّعُ
- والصبر: هُو ثَبَاتُ الْقلْبِ عِنْدَ مَوَارِدِ الإضْطِرَابِ2، والدين كله يحتاج
   إلى صبرومصابرة، عند فعل المأموروترك المحظوروالانقياد لأحكام
   الشرع تنفيذا من غيرضيق ولا حرج.

 $<sup>^{1}</sup>$ هو ابن شداد العبسي فارس من فرسان الجاهلية وهو أحد أصحاب المعلقات مات: (615م)  $^{2}$ ذكره ابن القيم رحمه الله تعالى في كتابه عدة الصابرين ص: (40)

● والصبرفي الشرع: هو حبس النفس عن الجزع واللسان عن التشكي والجوارح عن لطم الخدود وشق الجيوب.وكل ذلك من دعوى الجاهلية.

فكل من دعا إلى الله تعالى بصدق وتجرد وإخلاص فإنه سيؤذى بشتى أنواع الأذى ومن ثمّ فإنه سيحتاج إلى الصبر لأن ذلك يعد ضرببة السيرعلى طريق الرسل و أتباعهم وواجبه عندئذ أن يصبر ويتصبرعلى كل ما يلاقيه ويحتسب أجره وثو ابه عند الله تعالى وحده ، وتلك هي سنة الله تعالى التي لا تتغير ولا تتبدل.

ولأن الداعي إلى الله يطالب الناس من خلال دعوته بالتخلي عن كثير من شهواتهم ورغباتهم وعاداتهم السيئة ومعتقداتهم الباطلة وهم لا يحبون ذلك فيتوجهون إليه بالأذى القولي أو البدني أو بكلاهما، وقد تكون هذه الرغبات والعادات التي اعتادها هؤلاء المدعوون في أكثر الأحيان مخالفة لما جاء به

أذكره ابن القيم رحمه الله تعالى في كتابه عدة الصابرين ص: (40)

الشرع ومناقضة له، وقد تعرض أكرم الخلق على الله وهم الأنبياء والمرسلون على الله وهم الأنبياء والمرسلون عليهم السّلام إلى هذا الأذى بشتى صنوفه فما بالك، أنا و أنت فانتبه! يا رعاك الله.

- والصبرينقسم إلى ثلاثة أقسام:
- فإما أن يكون صبرا على الطاعة: والدليل على هذا النوع ما قال الله تعالى: ﴿ يَبُنَى اللَّهِ عَلَى الصَّلَوٰةَ وَأَمُرُ بِاللَّمَعُرُوفِ وَانَهُ عَنِ اللَّمُنكرِ وَاصْبِرُ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ اللَّهُ مُورِ ﴿ لَمَعَان ١٧ ، وقد كان النبي على ما أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ اللَّهُ مُورِ ﴿ لَمَاهُ اللَّيل فيقوم قياما صلى الله عليه وسلم يصبرعلى مشقة قيام الليل فيقوم قياما طويلا حتى تتفطر قدماه وقد لامته عائشة رضي الله عنه في ذلك فقال: (أَفلَا أَكُونُ عَبْدًا شَكُورًا). [والصبرعلى الطاعة يحتاج إلى بذل جهد ومجاهدة ومصابرة وتجلد بلوغا للغاية وتحقيقا للمقصود.
- أويكون صبر عن المعصية: ودليلها قول الله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ صَبَرُواْ الله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ صَبَرُواْ الْبَعْ اَعْ وَجُهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقُنَهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةَ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحُسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أُولِّيكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ الْحزابِ وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحُسَنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أُولِيكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ اللّحزابِ اللّهِ اللهِ فِي تفسيره للآية: أَيْ: عَنِ الْمُحَارِمِ وَالْمَاثِمِ، فَفَطَمُوا أَنفُسَهُمْ عَنْ ذَلِكَ لِللّهِ عزّوجل ؛ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِهِ وَالْمَاثِمِ، فَفَطَمُوا أَنفُسَهُمْ عَنْ ذَلِكَ لِللّهِ عزّوجل ؛ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِهِ

متفق علیه $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير بن ضَوْبن درع القرشي الحَصْلي، البُصروي، الشافعي، ثم الدمشقي، مُحدّث ومفسر وفقيه، ولد سنة 701 هـ، توفي إسماعيل بن كثيريوم الخميس 26 شعبان 774 هـ في دمشق عن ثلاث وسبعين سنة. رحمه الله رحمة واسعة

وَجَزِيلِ ثَوَ ابِهِ. أوهذا عده العلماء أشق أنواع الصبرعلى النفس لأن فيه ترك ما تشتهيه وردعها عما تبتغيه ومنعها مما ترتضيه ولذلك يتطلب جهدا زائدا لمنع النفس الأمارة بالسوء من ارتكاب الذنب ومقارفة المعصية وليجعل السني السلفي نصب عينيه أن الصبرعن محارم الله تعالى أيسر من الصبرعلى عذابه فليجاهد نفسه ويستعن بربه.

أويكون صبراعلى أقدار الله المؤلمة أو المفرحة: ودليلها قول الله تعالى: ﴿ الصَّبِرِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَلِبَتُهُم مُّصِيبَةُ قَالُوۤاْ إِنَّا لِللّهِ وَإِنَّاۤ إِلَيْهِ رَحْمَتُهُ وَالصَّبِرِينَ ۞ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَلِبَتُهُم مُّصِيبَةُ قَالُوۤاْ إِنَّا لِللّهِ وَإِنَّاۤ إِلَيْهِ رَحْمَتُهُ وَاللّهِ وَإِنَّاۤ إِلَيْهِ مَ وَرَحْمَتُ وَاللّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ مَ وَرَحْمَتُ وَاللّهِ وَإِنَّا اللّهِ وَاللّهِ مَ مَلْوَتُ مِن رَبِّهِم وَرَحْمَتُ وَاللّهِ عَلَيْهِم وَرَحْمَتُ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّه

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم: (إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ الْبَلَاءِ وَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ عِظَمَ الْجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ الْبَلَاءِ وَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرَّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ). 2ومعناه أنّ العبد مطلوب منه أن يصبرعلى ما نزل به من البلوى. بتقدير الله تعالى وألا يسخط على ذلك ولا يعترض عليه، وأن يحسن الأدب مع ربه تعالى ، وألا يشكوه إلى خلقه. وليس له في هذه المواطن أوسع من الصبر، 3 وأما قبلها فالعافية أوسع له.

أتفسير ابن كثير رحمه الله تعالى : (م4/ص84).

²سـنن الترمذي رحمه الله تعالى | أَبْوَابُ الزُّهْدِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. | بَابٌ:مَاجَاءَ فِي الصَّبْرِ عَلَى الْبَلَاءِ برقم :4/2396

ذذكر ابن القيم رحمه الله تعالى في كتابه عدة الصابرين:" الصبر كما تقدم نوعان: اختياري واضطراري واضطراري والاختياري أكمل من الاضطراري فإن الاضطرارى يشترك فيه الناس ويتأتى ممن لا يتأتى منه الصبر الاختياري ولذلك كان صبريوسف الصديق عليه السلام عن مطاوعة امرأة العزيز وصبره على ما ناله

واسمع إلى هذا الكلام النفيس من ابن القيم رحمه الله تعالى حين قال: والنفس مطية العبد التي يسيرعلها إلى الجنة أو الناروالصبر لها بمنزلة الخطام والزمام للمطية فإن لم يكن للمطية خطام ولا زمام شردت في كل مذهب<sup>1</sup>.

ولذا فإننا نلتمس في حياة رسول الله الدعوية الأسوة الحسنة.

كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُوةً حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ١٠٠ ﴾ الأحزاب ٢١.

فقد أوذي كثيرا وصبرعلى ذلك وكان قد كُسِرَتْ ربَاعِيتُهُ يَومَ أُحُدٍ، وَشُجَّ فِي وَأُسِهِ، فَجَعَلَ يَسْلُتُ الدَّمَ عنْه، ويقولُ: كيفَ يُفْلِحُ قَوْمٌ شَجُّوا نَبِيَّهُمْ، وَكَسَرُوا رَبَاعِيتَهُ، وَهو يَدْعُوهُمْ إلى الله؟! فأنْزَلَ اللهُ عزّوجل: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ رَبَاعِيتَهُ، وَهو يَدْعُوهُمْ إلى الله؟! فأنْزَلَ اللهُ عزّوجل: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً ﴾ آل عمران: 128وفي رو اية: كَأَنِّي أَنْظُرُ إلى رَسولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وَسَلَّمَ يَحْكِي نَبِيًا مِنَ الأَنْبِيَاءِ ضَرَبَهُ قَوْمُهُ، وَهو يَمْسَحُ الدَّمَ عن وَجْهِه، ويقولُ: رَبِّ يَحْكِي نَبِيًا مِنَ الأَنْبِيَاءِ ضَرَبَهُ قَوْمُهُ، وَهو يَمْسَحُ الدَّمَ عن وَجْهِه، ويقولُ: رَبِّ اعْفِرْ لِقَوْمِي فَإِنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ. وفي رو ايةٍ: بهذا الإسْنَادِ غيرَ رَأَنَّهُ قالَ: فَهو يَنْضِحُ الدَّمَ عن جَبِينِهِ فكان صلوات ربي عليه وسلم هو الحاكي والمحكي عنه وهو المعنى بذلك، فاللهم ارزقه الوسيلة والفضيلة والدرجة الرفيعة وجازه وهو المعنى بذلك، فاللهم ارزقه الوسيلة والفضيلة والدرجة الرفيعة وجازه

في ذلك من الحبس والمكروه أعظم من صبره على ما ناله من اخوته لما ألقوه في الجب وفرقوا بينه وبين أبيه وبالله وباعوه بيع العبد ومن الصبر الثاني انشاء الله سبحانه له ما أنشأه من العزوالرفعة والملك والتمكين في الأرض."

<sup>1</sup>ذكره ابن القيم رحمه الله تعالى في كتابه عدة الصابرين ص: (40)

<sup>2</sup>من أفراد مسلم رحمه الله تعالى على البخاري رحمه الله تعالى برقم:1791

<sup>3</sup> الراوي:عبد الله بن مسعود ﷺ المحدث: مسلم رحمه الله تعالى | المصدر: صحيح مسلم الصفحة أو الرقم: 1792 |

عنا خيرما جازيت به نبيا عن أمته وصل عليه وسلم تسليما كثيرا، وأمره ربه تعالى أن يصبر كما صبر إخوانه الرسل عليهم السلام الذين من قبله:

- ﴿ وَقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَٱصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَكَ بِأَعْيُنِنَا ۗ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ ۞ الطور ٤٨.
- ﴿ وَقَالَ الله تَعَالَى عَلَى لَسَانَ لَقَمَانَ يُوصِي ابنه: ﴿ يَابُنَى ۚ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ وَأُمُرُ وَقَالُ الله تَعَالَى عَلَى السَّانَ لَقَمَانَ يُوصِي ابنه: ﴿ يَابُنَى اللَّهُ عَلَى مَا أَصَابَكَ ۗ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ لِاللَّهُ مُورِ ﴾ لقمان ١٧.
- فائدة: ومن هنا فإن الذي يريد أن يعلم هذه المسائل الأربع ويفقهها ويتمثلها ويعمل بها ويدعو غيره إليها ينبغي أن يصحبه صبر جميل خلال هذه المراحل كلها ليتسنى له الانتفاع المؤكد من هذه المسائل في دنياه وأخراه وليضع نصب عينيه قول الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿وَاصْبِرُ وَمَا صَبُرُكَ إِلّا بِاللّهِ وَلا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴿ النحل ١٢٧

قال الناظم لهذه المسائل:

ولْتختِمُوا بالصَّبْرِ فِي كُلِّ أَذَى هُا هُا وَمَنْ أَبَى فَلْمَهنِهِ مُرّ القَذَى وَلَيْمَها مَختومةٌ بالصَبْرِ وَخُذْ دَليلَ ما مَضَى فِي (العَصْرِ) هُا هُا وَأَيُها مَختومةٌ بالصَبْرِ ثَم ساق المصنف رحمه الله الدليل على ما سبق من تقرير و فيما يتعلق بوجوب تعلم هذه المسائل المتقدمة فقال:

والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: بسم الله الرحمن الرحيم: ﴿وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحُقِّ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحُقِّ وَتَوَاصَواْ بِٱلْحَاتِ وَالْعَصِرِ وَالْعَصِرِ كَامِلة].

وهذا دأب العلماء الربانيين رحمه الله لا يذكرون مسألة علمية إلا جاءوا بالدليل عليا موضحين وجه الدلالة فيما أرادوا من أدلة وشواهد ومبينين عدم وجود ناسخ أو معارض، لكي تجد قبولا لدى المخاطب بها، وقد أصاب الشيخ رحمه الله وكان موفقا جدا في اختيارهذا الدليل لأن السورة قد تضمنت معنى المسائل الأربعة.

- فصدرت السورة بقسم الله بالعصر: وهو الدهروالزمن على أرجح الأقوال وهو محل الحوادث من خيروشر، ولله أن يُقسم بما شاء من خلقه وليس لنا نحن ألّا نقسم إلا به سبحانه وتعالى وبأسمائه وصفاته. كما هو مقرر في باب إقرار التوحيد ونفي الشرك.
- ثم قررت السورة أن الإنسان: كل جنس الإنسان لأن الألف واللام للستغراق الجنس في خسران وهلاك ونقصان إلا صنفا واحدا من الناس وهم الذين حققوا هذه الصفات الأربع وهي: الإيمان والعمل الصالح والتواصي بالحق والتواصي بالصبرالتي تضمنها سورة العصر.

- الذين ءامنوا: إيمانا قد بُني على علم نافع بأدلته الصحيحة وهو المشارإليه في المسألة الأولى معرفة الله تعالى ومعرفة رسوله صلى الله عليه وسلم ومعرفة دينه الإسلام بالأدلة، وكما هو معلوم فالإيمان قول وعمل واعتقاد وهذا الاعتقاد هو العلم، فأهل العلم ناجون بإذن الله سبحانه تعالى من الخسران المذكور في الآية المؤكدة في السورة.
- وعملوا الصالحات: وهي ثمرة إيمانهم فكان عملهم خالصا صوابا، وعَطفُ العمل على الإيمان من باب عطف الخاص على العام وذلك للتنبيه على أهميته وشرفه ومزيد الاهتمام به، وأن العمل من أصل الإيمان لا ينفك عنه لذلك يقال إيمان بلا عمل صالح لا يعتد به ولا عبرة به على مذهب المحققين من أهل العلم الصادقين العاملين الأثبات. وهي المسألة الثانية.
- وتواصوا بالحق: أن دعوا إلى هذا الإيمان والعلم النافع وهو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكروالحث على الخيروالترغيب فيه، بمعنى دعا بعضهم بعضا إلى الحق والهدى بعد بيانه بدليله وهذه الدعوة لا تكون دعوة حقة إلا إذا كانت مبنية على الدليل الصحيح الصريح الذي لا يجد المدعو بُدًا من اتباعه وقبوله والعمل به وهذه هي المسألة الثالثة.
- ▼ وتواصوا بالصبر: أوصى بعضهم بعضا بالصبر على الطاعة والصبر على العمل والصبر على أقدار الله سبحانه وتعالى وعلى أذى المخالف والمعادي والمناوئ، وعلموا أنه لا بد لمن يسلك هذه السبيل من بلاء وامتحان و إيذاء يلقاه في طريقه أثناء دعوته إلى الله سبحانه وتعالى المناعدي والمتحان و إيذاء علقاه في طريقه أثناء دعوته إلى الله سبحانه وتعالى المناعدي والمتحان و إيذاء علقاه في طريقه أثناء دعوته إلى الله سبحانه وتعالى المناعدي والمتحان و إيذاء عليه المناعدي والمتحان و إيذاء عليه المناعدي والمتحان و إيذاء عليه وتعالى الله سبحانه وتعالى المناعدي والمتحان و إيذاء عليه المناعدي والمتحان و إيذاء عليه وتعالى المناعدي والمتحان و إيذاء عليه وتعالى والمتحان و إيذاء عليه وتعالى المناعدي والمتحان و إيذاء عليه والمتحان و إيذاء عليه والمتحان و إيداء عليه وتعالى والمتحان و إيذاء عليه والمتحان و إيداء عليه و المتحان و المتحان و إيداء عليه و المتحان و المت

وزاده في ذلك كله الصبروالتحمل والاستعانة في ذلك كله بالله سبحانه وتعالى وحده. وهي المسألة الرابعة.

إذن كل الناس في خسران محقق إلا من آمن وصدق وعمل صالحا ودعا الناس إلى ذلك وصبرعلى أذاهم فيه.

قال ابن القيم رحمه الله: ﴿ فإنَّ السَّلفَ مُجمِعُونَ على أنَّ العالِمَ لا يستجِقُ أن يُسمَّ ربَّانِيّا حتَّى يعرِفَ الحقّ ويعمَلَ به ويُعلّمَهُ، فمن علِمَ وعمِلَ وعلّمَ فذاك يُدعى عظِيمًا في مَلكُوتِ السَّمَاوَاتِ¹.

ثم قال المصنف رحمه الله لبيان أهمية هذه السورة التي ساقها دليلا على ما أراد:

قَالَ الشَّافِعيُ 2 \_ رحمه الله: لَوْ مَا أَنْزَلَ اللهُ حُجَّةً عَلَى خَلْقِهِ إِلا هَذِهِ السُّورَةَ
 لَكَفَتُهُمْ.

وجاءت رواية أخرى تقول: ﴿لوتدبرالناس هذه السورة لوسعتهم﴾ والإمام الشافعي رحمه الله لا يريد أن السورة تكفي في معرفة الدين كله، بأصوله وفروعه وأحكامه وشرائعه وآدابه ولا يحتاج المسلم إلى غيرها إنما أراد أنها قد اشتملت على أسباب الفلاح والسعادة، وكذا أسباب الهلاك والخسران، ففها المبشرات والمنذرات لمن فقهها وعمل بما فها هدته إلى صراط مستقيم وكان إلى النجاة أقرب منه إلى الهلاك، فقد حوت الإيمان والعمل الصالح

أزاد المعاد في هدي خير العباد: ٣/ ص٩

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعيّ المُطَّبِيّ القُرَشِيّ (150-204هـ / 767-820م) هو ثالث الأئمة الأربعة عند أهل السنة والجماعة، وصاحب المذهب الشافعي في الفقه الإسلامي، ومؤسس علم أصول الفقه، وهو أيضاً إمام في علم التفسير وعلم الحديث، وقد عمل قاضياً فعُرف بالعدلوالذكاء. <sup>3</sup>تفسير ابن كثير رضى الله عنه: (م/3657).

والدعوة الحقة والصبروهذه أركانُ الدين وأسسنهُ، الذي قام علها بنيانه المتين.

- ولما ذكر شيخ الإسلام بن تيمية قول الإمام الشافعي رحمه الله قال:
   وهو كما قال إنّ الله تعالى أَخبرأنّ جميع الناس خاسرون إلّا من كان
   في نفسه مؤمنا صالحا، ومع غيره موصيا بالحق، موصيا بالصبر1."
- والخلاصة: أن من آمن بالله تعالى وصدق رسوله صلى الله عليه وسلم و اتبعه وعمل عملا صالحا ووصى غيره بالحق في دعوته إلى الله تعالى وصبرعلى أذية المدعو فإنه يسلم من المؤاخذة والعقوبة والمعاتبة، ويكون قد أبرأ ذمته مما أوكل إليه وطلب منه أن يؤديه وبذلك يكون قد نجح و أفلح في دنياه وفي آخرته بفضل ربه ومولاه تعالى.
- دُم قال الشيخ رحمه الله بعد ذلك: وَقَالَ البُخَارِيُّ 2 \_ رحمه الله: بَابُ 3: العِلْمُ قَبْلَ اللهُ وَالسَّانُ وَالْعَمَلِ)

  لِذَنبِكَ) [محمد: 19]، فَبَدَأَ بِالْعِلْمِ (قَبْلَ القَوْلِ وَالْعَمَلِ)

والمراد أن قول الإنسان لا اعتبارله في ميزان الشرع إلا إذا صدرعن علم صحيح والمراد به العلم الشرعي المؤيد بالدليل الصحيح، فإن ذلك شرط لصحة القول والعمل معا فهو متقدم عليه، لأنّه تصحيح للنية التي هي مصححة للعمل بعد ذلك ثم ساق الإمام البخاري رحمه الله دليلا على كلامه كعادة السلف رحمه الله لا يقولون إلا بدليل شرعى قال:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مجموع الفتاوى :152/28

<sup>2</sup>أَبُو عَبْدِ آللَّه مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيْلَ ٱلْبُخَارِيّ رحمه الله تعالى (13 شوال 194 هـ- 1 شوال 256 هـ) / (20 يوليو 810 م - 1 سبتمبــر 870 م) هو أحد كبار الحفّاظالفقهاء من أهم علماء الحديث وعلوم الرجال والجرح والتعديل والعلل جبل الحفظ

<sup>(10)</sup> ذكره في كتاب العلم باب رقم  $^{3}$ 

والدليل قوله تعالى: ﴿فَاعُلَمْ أَنَّهُ لِاۤ إِلَهَ إِلّا اللّهُ وَاسْتَغُفِرُ لِذَنبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤُمِنَتِ وَٱللّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلّبَكُمْ وَمَثُونكُمْ ﴿ مَعَد ١٩ وهذا دليل سمعي نقلي تمثل في نص من القرآن العظيم. ﴿فبدأ بالعلم قبل القول والعمل ﴾ وهذا قول الإمام البخاري رحمه الله وهو دليل أثري نظري. ومضمون الآية أن الله تعالى أمررسوله صلى الله عليه وسلم بالعلم قبل أن يقول ويفعل والخطاب له أصالة ولأمته تبعا ولا بد أن يكون هذا العلم المأمور به مأخوذا من الكتاب والسنة الصحيحة المتضمنة للوحي المعصوم الذي يستنبط منه الاعتقاد الصحيح والعبادة السليمة والأحكام القويمة والأخلاق الحميدة.

- وكان سفيان بن عيينة رحمه الله يستدل على فضل العلم حين يسئل عن ذلك بهذه الآية فإذا قرأها قال: ﴿ألم تسمع إلى قوله حين بدأ به فقال: ﴿فَٱعۡلَمۡ أَنَّهُ لِلَّ إِلَٰ اللَّهُ ﴾ ثم أمره بالعمل فقال: ﴿ وَٱسۡ تَغۡفِرۡ لِذَنْبِكَ ﴾ 2.
- قال ابن القيم رحمه الله: في منظومته الماتعة الكافية الشافية في
   الانتصار للفرقة الناجية

١٥٧٤ – وَالْجَهْلُ دَاءٌ قَاتِلٌ وَشِفَاؤَهُ ﴿ الْمَانِ فِي الْتَّرِكِيبِ مُتَّفِقَانِ ٢٥١ – وَالْجَهْلُ دَاءٌ قَاتِلٌ وَشِفَاؤَهُ ﴿ وَهَا اللَّهُ الْمَالِمُ الْرَبَّانِي ٢٥٢ – نَصِّ الْقُرْآنِ أَوْ مِنْ سُنَّةٍ ﴿ وَهَا اللَّهُ الْمَالِمُ الْرَبَّانِي ٢٥٣ عَلَامٌ أَقْسَامٌ ثَلَاثٌ مَا لَهَا ﴿ وَهَا لَهُ اللَّهُ الْمَاءُ لِللَّهُ وَفِعْلِهِ ﴾ وكندلك الأَسْمَاءُ لِلرَّحْمنِ ٢٥٤ عِلْمٌ بأوْصَافِ الإلهِ وَفِعْلِهِ ﴾ وكندلك الأَسْمَاءُ لِلرَّحْمنِ

<sup>1</sup>س فيان بن عيينة بن أبي عمران ميمون الهلالي أبو عمر الكوفي ثم المكي ثقة حافظ فقيه إمام حجة الا أنه تغير حفظه بآخر حياته وكان ربما دلس لكنه من الثقات ومن رؤوس الحنفية الثمانية (107 هـ- 198 هـ/ 725م - 814م) رضي الله عنه.

<sup>2</sup>حلية الأولياء ج: 07 ص 286

٥٥٥ عـ وَالأَمْرُ وَالنَّمْيُ الَّذِي هُوَ هُوْ هُ وَجَزَاؤَهُ يَـوْمَ الْمَعَادِ الثَّانِي مُو ٤٢٥٦ عَنِ الْمَبْعُوثِ بِالْقَرآنِ وَالسُّنَنِ هُوْ هُ جَاءَتْ عَنِ الْمَبْعُوثِ بِالْقَرآنِ وَالسُّنَنِ الْمَبْعُوثِ بِالْقَرآنِ وَالسُّنَنِ الْمَبْعُوثِ بِالْقَرآنِ وَالسُّنَانِ ٤٢٥٧ عَنَالَةً هُوْ هُ الْمَبَدُيَانِ ٤٢٥٧ وَاللَّهِ مَا قَالَ امْرُؤُ مُتَحَدُّلِقٌ هُوْ هُ

فالعلم إذا سبق القول والعمل سلم صاحبه من الزلل ونجا من الخلل وكان على نهج الصحابة الأول رضوان الباري عليهم أجمعين وكان في كلامه البركة ولو كان قليلا. وهذا فيه إشارة قوية إلى أن المسلم لا ينبغي أن يقول أو يعمل إلا بعلم ليطمئن في نفسه وتقوم بقوله حجته على غيره فلا يستطيع لها ردا، لذلك جاء الأمر بالعمل وهو الاستغفار بعد العلم لينال هذا المستغفر أجره ويحصل على ثو ابه نتيجة هذا العمل الصالح المبني على العلم النافع وذلك هو المطلوب من العبد المطيع لربه في جميع أحواله.

## المقدمة الثانية من الرسالة:

قال المصنف رحمه الله تعالى: اعْلَمْ رَحِمَكَ اللهُ أَنَّه يَجِبُ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ وَمُسْلِمَةٍ، تَعَلَّمُ هَذِهِ الثَّلاث المَسَائِل، والْعَمَل بِهنَّ:

- الأُولَى: أَنَّالله خَلَقَنَا، وَرَزَقَنَا، وَلَمْ يَثْرُكُنَا هَمَلًا، بَلْ أَرْسَلَ إِلَيْنَا رَسُولًا، فَمَنْ أَطَاعَهُ دَخَلَ الجَنَّة، وَمَنْ عَصَاهُ دَخَلَ النَّارَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ۞ فَعَصَى فِرْعَوْنُ إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ۞ فَعَصَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذُنَهُ أَخْذَا وَبِيلًا ۞ [المزمل: 15، 16].

ثم ساق المصنف رحمه الله ثلاث مسائل عامة أخرى وجعل تعلمها من أوكد الواجبات على كل مسلم ومسلمة ثم العمل بمقتضياتها، لأنها تُعَدُ من مهمات الدين وأصوله التي تتفرع عنها كثير من مسائل العلم الشرعي وهذا القدر لا بد من معرفته ويستوى في ذلك المطالب بمعرفته ذكرا كان أو أنثى حرا أو عبدا إنسيا أو جنيا.

- اعْلَمْ رَحِمَكَ اللهُ أَنَّه يَجِبُ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ وَمُسْلِمَةٍ، تَعَلُّمُ هَذِهِ الْمَسَائِلِ اللهُ اللهُ
  - واشتملت الأولى: على تقرير توحيد الربوبية.
  - 蕘 واشتملت الثانية: على تقرير توحيد الألوهية.
  - واشتملت الثالثة: على عقيدة الولاء والبراء.
- الله عزّوجل بالربوبية، والخلق منصفات الله عزّوجل الفعلية المتعلق بإفراد الله عزّوجل بالربوبية، والخلق منصفات الله عزّوجل الفعلية المتعلقة بالمشيئة، فهو الخالقُ والخلاقُ، فهو الخالق وحده وكلّ ما سواه مخلوق خلق الخلق من عدم أوجدهم متى شاء وكيفما شاء والأدلة على ذلك سمعية عقلية:

#### الأدلة السمعية:

- مَا الله عزّوجل: ﴿ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَىٰءٍ ۖ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَىٰءٍ وَكِيلُ ﴿ ﴾الزمر 62
  - 4-3 وقال الله عزّوجل: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ الرحمن 3-4
- ﴿ وَقَالَ الله عزّوجل: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَـٰنَ مِن صَـلْصَـٰلِ كَٱلْفَخَّارِ ﴿ فَلَقَ ٱلْإِنسَـٰنَ مِن صَـلْصَـٰلِ كَٱلْفَخَّارِ ﴿ فَلَقَ ٱلْإِنسَـٰنَ مِن صَـلْصَـٰلِ كَٱلْفَخَّارِ ﴿ وَقَالَ الله عزّوجل: ﴿ وَقَالَ الله عَلَيْ عَلَى الله عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ الللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ الللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُلَّا عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّالِي عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْلُولُ الللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّا الللَّهُ
  - ﴿ وَقَالَ الله عزّوجل: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ١٠٠٠ الصافات 96.
- ﴿ وَ قَالَ الله عَزّوجِلَ: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يَعِيتُكُمْ ثُمَّ يَعِيتُكُمْ ثُمَّ يَعِيتُكُمْ ثُمَّ يَعِيتُكُمْ ثُمَّ يَعِيتُكُمْ مَّن يَفْعَلُ مِن ذَالِكُم مِّن شَيْءٍ سُبْحَانَهُ و يُعْيِيكُمُ هَلُ مِن شَيْءٍ سُبْحَانَهُ و يَعْيِيكُمُ هَلُ مِن شَيْءٍ سُبْحَانَهُ و يَعْيَا يُشْرِكُونَ ﴾ الروم 40.

#### الأدلة العقلية:

مَ قَالَ الله عَزّوجل: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۚ أَمْ خَلَقُواْ الله عَزّوجل: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۚ أَمْ خَلَقُواْ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بَل لَّا يُوقِنُونَ ۚ ﴾الطور 35-36.

وهذا دليل نقلي عقلي وكما هو متقرر عند أهل العلم أن الدليل العقلي النقلي أقوى في الدلالة من الدليل العقلي الاستنباطي كما ذكرذلك الشيخ صالح آل الشيخ رحمه الله، فعند تدبر هذه الآية نجد أن القسمة العقلية تحمل ثلاثة أمورهي:

- 蕘 أننا خُلقنا من غير شيء. وهذا ممتنع محُال بكل الوجوه.
- أننا خَلقنا أنفسنا وهذا أيضا محُال لأن العدم لا يخلق وفاقد الشيء لا يعطيه ولأن العدم ليس شيئًا فهو نقص محض، والخلق كمال والناقص لا يُوجد الكمال.
- لم يبق إلا احتمال ثالث وهو الحق وهو أن غيرنا خلقنا ولا بد أن يكون أكمل منا و أقدر وأعلم وأحكم ولا يكون ذلك إلا لله عزّ وجل لكون أكمل منا و أقدر وأعلم المطلق الذي لا يعتريه نقص بوجه من الوجوه.
- هذه الآية من سورة الطورلها قصة مع الصحابي الجليل (جبيربن مطعم<sup>1</sup> رضي الله عنه) أيام كان مشركا وقد قدم المدينة في فداء أسارى بدر فسمع النبي صلى الله عليه وسلم وهو يصلي المغرب

أهو جبيربن مطعم بن عدي بن نوفل بن عبد مناف بن قصي القرشي النوفلي، يكنى أبا جليل عارف بالأنساب مات (59هـ).

بأصحابه وهو يقرأ بالطور فلما سمع هذه الآية قال (كاد قلبي أن يطير وذلك أول ما وقر الإيمان في قلبي). 1

قال الخطابي² رحمه الله: معنى قوله: (كاد قلبي أن يطير) كأنه انزعج عند سماع هذه الآية لفهمه معناها ومعرفته بما تضمنته، ففهم الحجة واستدركها بلطيف طبعه،وذلك من قوله: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرٍ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿. وكان وعي جبيررضي الله عنه لهذه الآية ومقصدها سبيلافي دخوله الإسلام لأجل أنه كان عربيا فصيحا والقرآن نزل بلغته.

ورزقنا ولم يتركنا هملا: سبق في علم الله تعالى أن هذا الخلق الذي خلقه محتاج إلى رزق يحفظ له بقاء جنسه في الأرض، وذلك لأداء وظيفته المتعينة عليه وهي عبادة الله وحده تعالى وعدم الإشراك به، فرزقه بما يكفل له بقاءه ويؤمن له أداء مهمته التي لأجلها خلق ويتمثل هذا الرزق في المأكل والمشرب والملبس والمنكح والمركب والمأوى وكل ما يضمن لهذا المخلوق بقاء نوعه وجنسه والرزق بكسر الراء هو ما يُرزق به المخلوق أو يُنتفع به كل مَرزوق وقيل هو العطاء، وأما الرزق والرزق والرزق في أبيدن وهو من صفات الله تعالى الفعلية فهو الرازق والرزق أن فرزقه تعالى مقرون بخلقه، وقد تكفل الله عزّوجل وحده به فمادامت الروح في البدن فإن الرزق مضمون محفوظ كالظل يتبع صاحبه فهما قربنان متلازمان لا يفترقان إلا عند الموت.

<sup>1</sup> القصة مذكورة عند البخاري رحمه الله تعالى في كتاب التفسير برقم: (4854).

أبو إسماعيل أحمد بن محمد الخطابي البستي صاحب معالم السنن (ت38هـ)  $^{c}$  ذكره ابن حجر في الفتح ( $^{c}$  8/ $^{c}$  6/ $^{c}$  20).

- ﴿ قَالَ الله عَزّوجل: ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَمَا مِن دَآتَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَابٍ مُّبِينِ ﴿ ﴾ هود ٦.
- ﴿ وَقَالَ الله عزّ وجل: ﴿ وَكَأَيِّن مِّن دَآبَةٍ لَّا تَحْمِلُ رِزْقَهَا ٱللَّهُ يَرُزُقُهَا وَإِيَّاكُمُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنُ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَإِيَّاكُمُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنُ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَإِيَّاكُمُ وَهُو ٱلسَّمِعُ الْعَلِيمُ وَالْمَصَّ وَٱلْقَصَرَ لَيَ قُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى وَٱلْقَصَرَ لَيَ قُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى وَٱلْقَصَرَ لَيَ قُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى اللَّهُ فَا لَنَّهُ اللَّهُ فَا لَيْ اللَّهُ فَا لَيْ اللَّهُ فَا لَيْ اللَّهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

# 🕏 قال ابن القيم رحمه الله:

٣٣٤٦ - وكَذَلِكَ الرَّزَّاقُ مِنْ أَسْمَائِهِ ﴿ وَكَثَلِكَ الرَّزَّاقُ مِنْ أَفَعَالِهِ نَوْعَانِ الْمُعْرُوفَانِ ٣٣٤٧ - رِزْقٌ عَلَى يدِ عبْدِهِ وَرَسُولِهِ ﴿ وَهَ اللَّهِ الْمُعَرُوفَانِ الْمُعْرُوفَانِ الْمُعْرُوفَ الْمُعَرِقُ اللَّهُ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي اللَّمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّمْ اللَّهُ الْمُعْلِي الْمُعْل

وقد ثبت أن الله عزّوجل هو رَازقُنا من الكتاب وصحيح السنة والعقل.

#### هن الكتاب العظيم:

- مَ قَالَ الله عزّوجل: ﴿ ﴿ ۞ وَلَقَدْ كَرَّمُنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلُنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقُنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقْنَا تَفُضِيلًا ۞ وَرَزَقُنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقْنَا تَفُضِيلًا ۞ وَرَزَقُنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقْنَا تَفُضِيلًا ۞ وَرَزَقُنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقْنَا تَفُضِيلًا ۞ وَاللَّهُمُ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقْنَا تَفُضِيلًا ۞ وَرَزَقُنَاهُم مِّنَ ٱللهُ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقْنَا تَفُضِيلًا ۞
- قال الله عزّوجل: ﴿ ﴿ ﴿ وَقُلْ مَن يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ قُلْ ٱللَّهُ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُم لَعَلَى هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ سبأ 22.

#### هن السنة المطهرة:

- عَنْ عَبْدِ اللّهِ بِن مسعود رضي الله عنه قَالَ: حَدَّثَنَا رَسُولُ اللّهِ صلى الله عليه وسلم وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ: (إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي الله عليه وسلم وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ: (إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ فِي أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْعَةً مِثْلُ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْعَةً مِثْلُ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرْسَلُ إِلَيْهِ الْمُلَكُ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ ؛ مِثْلُ ذَلِكَ، ثُمَّ يُرْسَلُ إِلَيْهِ الْمُلَكُ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِمَاتٍ ؛ رِزْقِه، وَعَمَلِه، وَشَقِيٌّ أَمْ سَعِيدٌ، فَوَالَّذِي لَا إِلَهَ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ رَزْقِه، وَأَجَلِهِ، وَشَقِيٌّ أَمْ سَعِيدٌ، فَوَالَّذِي لَا إِلَهَ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لِزُقِه، وَأَجَلِهِ، وَمَمَلِهُ مَلَ الْجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَهُ ا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيُخْتَمُ لَهُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيُخْتَمُ لَهُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيُخْتَمُ لَهُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيُحْتَمُ لَهُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيُحْتَمُ لَهُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا ).¹
- العقل: المعلوم أننا لا يمكن أن يعيش من دون رزق من طعام أو شراب ونحوهما وهذا الذي لا بد لنا منه في حياتنا هو الرزق إنما خلقه الله عزّوجل وحده لم يشاركه فيه أحد من خلقه.
- مَا تَحُرُثُونَ ﴿ فَأَنتُمْ مَّا تَحُرُثُونَ ﴿ فَأَنتُمْ تَزْرَعُونَهُ ۗ أَمْ نَحُنُ الله عزّوجل: ﴿ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَحُرُثُونَ ﴾ الواقعة 63-64.
- قال الله عزّوجل: ﴿ أَمَّنُ هَاذَا ٱلَّذِى يَرُزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ رِزْقَهُ ۚ بَل جَّواْ فَ عُتُوِ وَنُفُورٍ ۞ الملك 21.
- ﴿ وَقَالَ اللهِ عَزّوجِل: ﴿ يَّأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآ إِلَـهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآ إِلَـهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى خَلَقٍ فَأَنَّى تَوْفَكُونَ ﴾ فاطر٣.

<sup>1</sup>مسند الإمام أحمد برقم: 3624 وخرجه الشيخان والحديث الرابع من الأربعين النووية.

## وقد أحسن القائل 1 حين قال:

مَثَلُ الرِّزقِ الَّذِي تَطلُب هُ هُ هُ هُ هُ هُ مَثَلُ الظِّلِّ الَّذِي يَمْشِي مَعَ كُ أَنْ الظِّلِّ الَّذِي يَمْشِي مَعَ كُ أَنْ الرِّزقِ الَّذِي تَطلُب هُ مُتَّبِعًا هُ هُ هُ فَإِذَا وَلَيْ تَ عَنْهُ تَبِعَ كُ وَقَد قَالَ آخر 2:

مشيناهَا خطَّى كُتبتْ علينَا هُ هُ هُ ومن كُتبتْ عليه خطَّى مَشاهَا وأرزاقٌ لنا متفرِّقاتٌ هُ هُ هُ فمنْ لم تأتِهِ منَّا أتاهَا ومن كُتبتْ منيّتُه بأرضٍ هُ هُ هُ فليسَ يموتُ في أرضٍ سواهَا

#### 🏴 والرزق يكون:

- ◄ عاما يشترك فيه الخلق جميعا وهو ما يقوم بالبدن وما
   يحُفظ به النوع، وتعلقه بالإنسان:
  - قد يكون من جهة الحلال.
  - وقد يكون من جهة الحرام.
- خاصا وهو ذلك الذي يمنحه الله تعالى لأهل الإيمان والطاعة.
   و أنفع أنواعه: العلم النافع المثمر للعمل الصالح.
- (لم يتركنا هملا): الهَمَلُ بالتحريك هو السُـدَى والمُهْمَلُ هو المتروك ليلاً ونهارًا أي الهَمَلُ والسُـدَى لا يُعبأ به ولا يُهتم به ولا يُؤمر ولا يُنهى ولا يُكلف ولا يحُاسب على خيـرولا على شر، ولم يـرد لفظ الهمل في القرآن الكريم و إنما ورد لفظ السدى كما:

آلِإِنسَانُ أَن يُتُرَكَ سُدًى ﴿ اللهِ تعالى: ﴿ أَيَحُسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتُرَكَ سُدًى ﴿ القيامة 36. ولفظ العبث كما:

<sup>1</sup> القائل هو:محمد بن إدريس بن علي بن إبــراهيم أبو عبد الله المعروف بمرج الكحل. شــاعر، من أهل جزيرة (شقر) بالأندلس، توفي ها سنة 634هـ.

<sup>2</sup>قالها الشاعر أبو العلاء المغربي (ت449هـ).

الله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبُتُمْ أَنَّمَا خَلَقُنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ الله تعالى: ﴿ أَفَحَسِبُتُمْ أَنَّمَا خَلَقُنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ الله تُرْجَعُونَ الله الله المؤمنون 115وهو دليل سمعي كما ترى، يفيد أنه ليس من الحكمة أن يخلق الله تعالى الخلق ثم يتركهم هملا وسدى لا يأمرهم ولا ينهاهم ثم لا يحاسبون.

# أما الدليل العقلى:

فإن وجود هذه المخلوقات تتمتع بشتى النعم تُطيع وتعصى وتُصلح وتُفسد وتحسن وتسيء وتعدل وتظلم ثم تموت إلى عدم من غير مؤاخذة ولاحساب ولا جزاء فإن هذا مناقض لحكمة الله تعالى ويعد من العبث الذي نزه الله تعالى عنه نفسه.

- (بل أرسل الينا رسولا فمن أطاعه دخل الجنة ومن عصاه دخل النار): والرسول هو محمد صلّى الله عليه وسلم. وذلك دليل على أن الله تعالى لم يتركنا هملا لا نُؤمر ولا نُنهى، والحكمة من إرسال الرسل بيان ما:
  - 5 يجب علينا تجاه ربنا تعالى ونبينا وديننا ودنيانا.
- عبادة الله وطيفتنا الأساسية التي خُلقنا من أجلها وهي عبادة الله تعالى وحده.
  - 👼 وكيف نهتدي إلى الصراط المستقيم ونثبت على ملازمة السير فيه.
- على العبادة ولا نشرك به شيئا في كل شوون العبادة ولا نشرك به شيئا في كل شوون حياتنا.

ثم بين المصنف رحمه الله جزاء من أطاع الرسول صلى الله عليه وسلم وكذا من عصاه فقال فمن أطاع النبي صلى الله عليه وسلم دخل الجنة والأدلة على ذلك كثيرة ثابتة من كتاب والسنة الصحيحة:

#### 🏚 من الكتاب العظيم:

- مَ قول الله تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ ۚ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيُدُخِلُهُ جَنَّتِ عَلَى الله تعالى: ﴿ تِلْكِ عَلْدِينَ فِيهَا ۚ وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَقْهِ فَأُولَٰلِكَ هُمُ ٱلْفَآبِزُونَ ﴾ النساء 13.
- قول الله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَّقُهِ فَأُوْلَٰ إِكَ هُمُ

   ٱللَّهَ آبِرُونَ ﴾ النور 52.

# من السنة المطهرة:

- عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَادٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم قَالَ: (كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبَى ". قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَنْ يَأْبَى ؟قَالَ: " مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّةَ، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَنْ يَأْبَى ؟قَالَ: " مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى). 1
- وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه ، عَنْ رَسُولِ اللّهِ صلى الله عليه وسلم، أَنّهُ قَالَ: (وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ وسلم، أَنّهُ قَالَ: (وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ، لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَـنَهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيُّ وَلَا نَصْرَانِيٌّ، ثُمَّ يَمُوتُ، وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي هَـنَدِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيُّ وَلَا نَصْرانِيٌّ، ثُمَّ يَمُوتُ، وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أَنْ مِنْ أَصْحَابِ النَّار). 2
- ومن عصاه دخل النار: وذلك بعد بلاغ الرسالة وبيانها و إقامة الحجة بالدليل والبرهان قالا وحالا

<sup>1</sup> صحيح البخاري | كِتَابُ الاِعْتِصَامِ بِالْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ | بَابُ الاِقْتِدَاءِ بِسُنَنِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. رقم 7280

<sup>2</sup>صحيح مسلم | كِتَابٌ: الْإيمان | بَابٌ: وُجُوبُ الْإيمان برسَالَةِ النَّبِيّ برقم 153

- مَ قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُ ولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ وَيُتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ و عَذَابٌ مُّهِينٌ ﴿ النساء 14.
- ر وقال الله تعالى: ﴿ إِلَّا بَلَغَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِسَ لَلْتِهِ ءَ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُ ولَهُ وَ وَسُ فَإِنَّ لَهُ، نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا۞﴾الجن 23
- مَّ مَّ سَاقَ الدليل على ذلك وهو قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَا عِلَى غَرْعَوْنُ الرَّسُولَ شَا هِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلُنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا فَعَصَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَا خَذْنَهُ أَخْذَا وَبِيلًا ﴿ المَرْمِلِ 15-16.

والمراد من الآية تحذير أمة النبي صلى الله عليه وسلم مما فعل فرعون وقومه بنبيهم موسى عليه السلام فيصيبهم ما أصابهم.

الثَّانِيَةُ: أَنَّ الله لا يَرْضَى أَنْ يُشْرَكَ مَعَهُ أَحَدٌ فِي عِبَادَتِهِ، لا مَلَكٌ مُقَرَّبٌ، وَلا نَبِيٌّ مُرْسَلُ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَلِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ وَلا نَبِيٌّ مُرْسَلُ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَلِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ وَلا نَبِيٌّ مُرْسَلُ، [الجن: 18].

وهذه المسألة تتعلق أساسا بتوحيد الألوهية والعبادة.

الله مراد الشيخ رحمه الله: المقصود أنه لا يجب أن تصرف العبادة بكل أنواعها لا في قليل ولا كثير إلا إلى الله تعالى وحده، دون ما سواه سواء تعلق الأمر بعبادة القلب أو اللسان أو الجوارح. ولا يُصرف منها شيء لغيره، فإن الله تعالى لا يرضي له شريكا في عبادته ولا يرضى الله تعالى الشريك في العبادة مهما علا شأنه وسمت رتبته وعظمت مكانته وقربه من الله تعالى ولوكان جبريل عليه السلام من الملائكة وهو المقدم عند الله تعالى على غيره من الملائكة، ولوكان النبي صلى الله عليه وسلم وهو خير الخلق عند

الله تعالى وأحبهم إليه و أقربهم إليه بل هو سيد البشر طُرًا والسبب في ذلك أن هذه العبادة لا تصلح إلا لله تعالى ولا تصلح لغيره. ودليل ذلك ما ساقه المصنف من قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَـجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا اللهِ .

- 🥏 والمساجد: جمع مسجد. لغة: كل مكان يسجد فيه لله تعالى .
- وإصلاحا: هو المكان المعد للعبادة كالصلاة والذكروقراءة القرآن وغيرها، وقد يراد به كل مكان يسجد فيه لله تعالى
- كما في حديث جابررضي الله عنه في الصحيحين وفيه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: رضي الله عنه (أُعْطِيتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَ الله صلى الله عليه وسلم: رضي الله عنه (أُعْطِيتُ خَمْسًا لَمْ يُعْطَهُنَ أَحَدٌ مِنَ الأَنْبِيَاءِ قَبْلِي: نُصِرْتُ بالرُّعْبِ مَسِيرَةَ شَهْرٍ، وجُعِلَتْ لِي الحَّرْضُ مَسْجِدًا وطَهُورًا، و أَيُّما رَجُلٍ مِن أُمَّتي أَدْرَكَتْهُ الصَّلَاةُ فَلْيُصَلِّ، وأُحِلَّتْ لِي الغَنَائِمُ، وكانَ النبيُّ يُبْعَثُ إلى قَوْمِهِ خَاصَّةً، وبُعِثْتُ إلى وأُحِلَّتْ لللهَ عَامَةً، وبُعِثْتُ إلى النَّاسِ كَافَةً، وأُعْطِيتُ الشَّفَاعَة)².
- وقد يراد به أعضاء السجود السبع، فينبغي أن لا تسجد هذه الأعضاء السبعة الالله تعالى وحده، وهي سبعة أعظم كما في حديث ابن عباس رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (أُمِرْتُ أَنْ أَسْجُدَ على سَبْعَةِ أَعْظُمٍ على الجَبْهَةِ، وأَشَارَبيَدِهِ على أَنْفِهِ واليَدَيْنِ والرُّكْبَتَيْنِ، وأَطْرَافِ القَدَمَيْنِ ولَا نَكْفِتَ الثِّيَابَ والشَّعَرَ)3.

أطُرًا: بمعنى جميعا

<sup>2</sup> البخاري كتاب الصلاة: (رقم 438)، مسلم كتاب المساجد ومواضع الصلاة برقم: (521)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> البخاري كتاب الأذان برقم: (812) ومسلم كتاب الصلاة برقم: (490)

والمقصود: أنه يجب على المسلم أن يخلص عبادته ودعاءه لله تعالى سواء كان دعاء عبادة كالصلاة والنذر والذبح وغيرها أو كان دعاء مسألة بأن تسأل الله تعالى المغفرة والرحمة والجنة والولد والصحة والرزق وغيرها وجاءت كلمة (أَحَدَا) نكرة في سياق النهي لتدل على العموم، والمعنى: لا تدعو مع الله تعالى أحدا أيّا كان ملكا مقربا أو نبيا مرسلا أو وليا صالحا أو جنيا أو حجرا أو شجرا أو غير ذلك.

## المقدمة الثانية من الرسالة:

"الثَّالِثَةُ: أَنَّ مَنْ أَطَاعَ الرَّسُولَ، وَوَحَّدَ اللهَ لا يَجُوزُ لَهُ مُوَالاةُ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ، وَلَوْ كَانَ أَقْرَبَ قَرِيبٍ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ وَٱلْمِيوِمُ ٱلْإِيمَنَ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ وَالْمَيْوِمُ ٱلْإِيمَنَ وَلَيْ كَانُواْ عَابُهُ وَيُدُخِلُهُمْ جَنَّتِ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولُلِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَنَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ وَيُدُخِلُهُمْ جَنَّتٍ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولُلِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِّنْهُ أُولُلِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أُولُلِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَلِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ إِلَا إِلَى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهِ مُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: 22].

#### هذه المسألة:

تُقررأصلا عظيما من أصول معتقد أهل السنة والجماعة وهو الولاء والبراء. أو الموالاة والمعاداة، وذلك خلافا لما يعتقده أهل الأهواء والبدع والبراء. وهذا لأنه لا يَصحُّ للعبد دين ولا يستقيم له إسلام إلا بتحقق هذا الأصل العظيم اعتقادا وقولا وعملا، وهو تولي الله ورسوله صلى الله عليه وسلم والمؤمنين والبراءة من الشرك والكفرومن أهله وإعلان ذلك دون تردد ولا ارتياب، وقد أساء كثير من المسلمين فهم هذا الأصل فبعضهم تساهل فيه، جهلا به أو تجاهلا له أو غفلة عنه وعن العلم به وتحقيقه، وبعضهم أخطأ في إنزال أحكامه وتطبيقه على أهل زمانه، وقد تباينت مو اقف المسلمين بشأن هذا الأصل العقدي العظيم فأصبحنا نرى عند بعض المسلمين تغييبا لمبادئ الولاء والبراء غير مبالين بالضو ابط الشرعية التي يجب أن تحكم علاقتهم وتعاملاتهم مع غير المسلمين، فلا ترى فرقا بين علاقة بعض المسلمين بغير المسلمين، وعلاقتهم بالمسلمين، بل قد تتميز علاقة بعض المسلمين بالكفار على علاقتهم بالمسلمين من جهة الإحسان

والتودد والرفق والمحبة والمودة دون الشعور بخطر ذلك وضرره وكذلك في مجال معاملة أهل السنة وأهل البدعة. وهذا خلل واضح و اقع في هذا الأصل فلزم من ذلك معرفة معنى الولاء والبراء لان الحكم على الشيء فرع عن تصوره كما يقول الأصوليون

#### فما هو الولاء والبراء؟؟

- الولاء في لغة العرب: هو المحبة والنصرة والإتباع والقرب من الشيء، وأن تكون مع المحبوب ظاهرا وباطنا، في أقوالك و أفعالك وأحوالك وهو ضد المعاداة.
- ﴿ أما المعنى الشرعي: يتضمن المعنى اللغوي نفسه وأصل الولاء المحبة فلا يوجد ولاء بدون محبة، لذلك:
- سَعُول شيخ الإسلام رحمه الله: ﴿الوَلايةُ: ضِدُّ العَداوةِ، وأصلُ الوَلايةِ: المَحَبَّةُ والقُرْبُ، وأصلُ العَداوةِ: البُغضُ والبُعدُ. وقد قيلَ: إنَّ الوَلِيَّ سُمِّي وليًّا مِن مُوالاتِه للطَّاعاتِ، أي: مُتابَعَتِه لها، والأوَّلُ أصَحُّ. والوَلِيُّ: المَحَبِّ في وليًّا مِن مُوالاتِه للطَّاعاتِ، أي: مُتابَعَتِه لها، والأوَّلُ أصحَّ والوَلِيُّ: المَحَبَّةُ القَرببُ، يُقالُ: هَذا يَلِي هَذا، أي: يَقرُبُ منه ﴾ أ. وأصلُ الوَلايةِ: المَحَبَّةُ والقُرْبُ، وأصلُ العَداوةِ: البُغضُ والبُعدُ: وما ينشا عنهما من أقوال والقُرْبُ، وأصلُ العَداوةِ: البُغضُ والبُعدُ: وما ينشا عنهما من أقوال و أفعال هي ثمرته تظهر على مستوى القلوب والجوارح. مثل الأُنس والنُصرة والمُعاونة والمُهاجرة والهَجروالموادة.
- ﴿ إِذاً الولاء شرعا: هو التقارب بين القلوب والمحبة وما ينشأ عن ذلك وهو نوعان:

أيُنظر: ((الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان)) (ص: 9).

- ولاء مشروع: وهو مطلوب وواجب وهو محبة الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم ودين الإسلام والمؤمنين، ونصرة شريعته صلى الله عليه وسلم والذب عن سنته والمنافَحَة عن دينه ومحبة أهل الإيمان ومناصرتهم ومؤازرتهم والذب عن إعراضهم
  - ولاء ممنوع محرم: وهو قسمان:
- ولاء كفري: وهو محبة الكفار لأجل دينهم وما ينشأ عن ذلك من الأقوال والأفعال، وهو ناقض من نو اقض الإسلام هادم للدين مخرج منه إلى ملة الكفر والدليل قوله الله تعالى: ﴿ فَيْ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَـرَى أُولِيآء بُعُضُهُم أُولِيآء بُعُضِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنكُم فَإِنّه ومِنهم إِنّ ٱللّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الظّلِمِينَ ﴿ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِنكُم فَإِنّه ومِنهم أَاللّه لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ الكفار من أهل الكتاب فهو مثلهم ومنهم.
- ولاء فسقي: وهو محبة الفساق والعصاة من المسلمين. وكذا محبة الكفار للدنيا لأجل المصلحة وكسب الجاه والمال عندهم، مع تحقق بغضهم بالقلب فان ذلك معصية كبيرة وصاحها على خطر كبير كما في قصة حاطب بن أبي بلتعة رضي الله عنه.
- أما البراء في لغة العرب: هو التنزه والتباعد من الشيء. وأصل البراءة
   التخلص مما يكره.
- والبراء في الشرع عند علمائنا: هو بغض ما يبغضه الله تعالى ومعاداته والتبرؤ ممن يعادي الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم

والمؤمنين وإظهار العداوة لهم وعدم مقاربتهم إلا فيما إذن فيه الشارع الحكيم.

# 🕏 ومراد الشيخ رحمه الله:

في المسألة أن من أطاع الرسول صلى الله عليه وسلم وتأسى به وتبعه ونصره قولا وعملا. ووحد الله تعالى توحيداً كاملاً يحرم عليه أن يحب الكفر والشرك وأهله وأن يواليهم ويناصرهم ويوادهم، فإن فعل ذلك فإنه قد خالف أمر الله تعالى وأمر رسوله صلى الله عليه وسلم وقد حاد الله تعالى ورسوله صلى الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم وعادى الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم ولوكان هذا المقصود بالمودة والمحبة والنصرة أقرب الناس إليه ابتداء بالآباء والأمهات والأبناء والإخوان والعشيرة والأصدقاء، كما ذكرت ذلك الآية الكريمة التي أوردها المصنف رحمه الله شاهدا على مراده.

- → فالواجب: اجتماع موالاة الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم والمؤمنين. ومعاداة الكفروالشرك وأهله في قلب المؤمن، فإن ذلك محض الإيمان الخالص والتوحيد الصادق.
- → والممنوع: اجتماع موالاة الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم والمؤمنين. مع موالاة الكفروأهله في قلب المؤمن، فإنهما نقيضان لا يجتمعان ولا يرتفعان في آن واحد في قلب المؤمن.
- الله تعالى: ﴿ لَا تَجِدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُّونَ مَنْ حَآدَّ الله وَرَسُولَهُ ﴿ الْمُجَادِلَة / 22

- لا تَجِدُ: جملة منفية والنفي أبلغ في النهي لأنه يعم جميع الأزمنة ماض
   وحاضر ومستقبل وفيه نهى وزبادة.
- ومعنى الآية: لا تجد أناسا يتصفون بصفتي الإيمان بالله تعالى واليوم الآخريحبون من حاد الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم أي من شاق الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، أي من عادى الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم والمحاداة هي المجانبة والمخالفة والمعاداة المتضمنة لبغض ما أمر الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم به، أي أن الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم به، أي والمشاق لهما في حد والمخالف لهما والمشاق لهما في حد آخر مضاد له، ومشاق له في أصوله وفروعه وباطنه وظاهره. وقد ورد هذا المعنى في كتاب الله تعالى في عدة آيات منها:
- ﴿ قُولَ الله تَعَالَى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ۚ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَاقِقِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَأَنَّ لِلْكَافِرِينَ وَرَسُولُهُ وَأَنَّ لِلْكَافِرِينَ عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ الأنفال 13-14
- مَ قُولَ الله تعالى: ﴿قَدُ كَانَتُ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَٓ وُاْ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّىٰ تُوُمِنُواْ بِٱللَّهِ بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّىٰ تُوُمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحَدَهُ وَإِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ وَحُدَهُ وَ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ رَبِّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ اللهِ المتحنة مِن شَيْءٍ رَبِّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ اللهِ المتحنة مِن شَيْءٍ رَبِّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ قول الله تعالى: ﴿ يَّأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُوٓاْ ءَابَآءَكُمْ وَإِخُوَنَكُمْ وَإِخُوَنَكُمْ وَأُولِيَآءَ إِنِ ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْكُفْرَ عَلَى ٱلْإِيمَانِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنَكُمْ فَأُولَٰإِكَ هُمُ ٱلظِّلِمُونَ ﴾ التوبة 23.

﴿ قول الله تعالى: ﴿ ﴿ ۞ يَّأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَارَىٰ أَوْلِيَاء بَعْضِ أَوْلِيناء بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ ومِنْهُمُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظِّلِمِينَ ﴾ المائدة 51.

#### 🕏 والولاء قسمان:

- أولا التولي: بمعنى محبة الكفار والشرك وأهله بالقلب ونصرتهم على المسلمين مضاهاتهم وإعانتهم بكل الوسائل المادية والمعنوية ضد المسلمين والفرح بغلبتهم على المسلمين وهو من الكفر الأكبر المخرج من الملة. ودليله من الكتاب:
- قول الله تعالى: ﴿ ۞ يَّأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَٰرَىٰ أَوْلِيَاء بَعْضِ وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ ومِنْهُمُ إِنَّ ٱللَّه لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظِّلِمِينَ ۞ المائدة ٥١.
- مَ قول الله تعالى: ﴿كَلْنُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرٍ فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَا كَلْنُواْ يَغْعَلُونَ ۚ لَكِئُسَ مَا قَدَّمَتُ لَهُمْ يَتُولُونَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَبِئْسَ مَا قَدَّمَتُ لَهُمْ أَنفُسُهُمْ أَن سَخِطَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِى ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ المائدة ٢٩-٨٠.

وقد ذكر الشيخ رحمه الله هذا النوع في نو اقض الإسلام العشر 1

🍮 ثانيا الموالاة: وهي الموادة والمصادقة وهي ضد العداوة.

<sup>1</sup> انظر: الإمام محمد بن عبد الوهاب الرسائل الشخصية ص . (214-212)

- قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ﴿ فَإِنَّ الْوِلَايَةَ ضِدُّ الْعَدَاوَةِ و" الْوِلَايَةُ تَتَضَمَّنُ الْبُغْضَ الْوِلَايَةُ " تَتَضَمَّنُ الْبُغْضَ الْبُغْضَ وَ" الْعَدَاوَةُ " تَتَضَمَّنُ الْبُغْضَ وَالْمُخَالَفَةَ ﴾ [.
- وضابطها: أن تكون محبة أهل الشرك لأجل الدنيا والمنفعة والمصلحة، ولا تكون معها نصرة لدين الكفروالشرك ولا عونً على الإسلام وأهله وهي من كبائر الذنوب أهلها على خطريوشك أن يهلكوا ودليل هذا النوع من كتاب الله تعالى:
- م قال الله عزّوجل: ﴿ يَ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ عَدُوِى وَعَدُوَّ مَ أُولِيَاءَ تُلَقُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ وَقَدُ كَفَرُواْ بِمَا جَاءَكُم مِنَ ٱلْحُقِيِّ يُخُرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ مِن ٱلْحَقِيِّ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَدَا فِي سَبِيلِي وَٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِيْ تُسِرُّونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ وَأَنَا خَرَجْتُمْ جِهَدَا فِي سَبِيلِي وَٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِيْ تُسِرُّونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ وَمَن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدُ ضَلَّ سَوآءَ ٱلسَّبِيلِي فَا اللَّسَيلِي اللَّهُ اللَّهُ مِن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدُ ضَلَّ سَوآءَ ٱلسَّبِيلِي فَا السَّبِيلِي فَا اللَّهُ مِن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ فَقَدُ ضَلَّ سَوآءَ السَّبِيلِي فَا اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ إِلَيْهِم لِلْهُ اللَّهُ الْمُعَلِّدُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْمُولِي اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ
- قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ﴿وقد تَحْصُلُ للرّجل مُوادّتهم لرحمٍ أو حاجةٍ فتكون ذنباً يَنقُص به إيمانه، ولا يكون به كافراً، كما حصل مِن حاطب بن أبي بلتعة لما كاتب المشركين ببعض أخبار النبي صلى الله عليه وسلم و أنزل الله فيه: "يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا عَدُوّي وَعَدُوّكُمْ أَوْلِياءَ تُلْقُونَ إلَيْمْ بالْمُودَّةِ ﴾"2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مجموع الفتاوى ص 511-512

- → وموالاة الكفارليست على درجة واحدة، بل تتنوع: قد تكون كفرا أكبروقد تكون دون ذلك، فالحكم يدورمع المحبة التي هي أصل الموالاة، وهاك تفصيله:
- إن كانت محبة الكافرلكفره: فذلك هو الكفر المخرج عن الملة لأن ذلك ينافي الإيمان لأن من شرطه بغض الكافرين كما جاء في آية المسألة الثالثة.
- أما إن كان حب الكافرلفسة ومعصيته: كأن يحبه لكونه مطربا أو ممثلا أو لاعب كرة ونحوها أو لمصلحة دنيوية كتجارة أو غيرها مع بغضه لدينه فإن ذلك ذنب ومعصية فهو يُنقص الإيمان ويضعفه ولا ينقضه بالكلية، ولكن قد يكون سببا ووسيلة في نفيه من أصله والمصير بصاحبه إلى الكفر الأكبر عياذا بالله تعالى.
- وإن كان حب الكافر جبليا غريزيا طبيعيا: لا يترتب عليه مخالفة الشرع مع وجود البغض للكفر فهذا لا يتعلق به مدح أو ذم، كحب الأب لابنه في قصة (نوح عَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ) وكحب الابن لوالده كما في قصة (إبراهيم عَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ) وكحب الابن لأمه كما في قصة (سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم). وكذلك حب الرجل لزوجته. هذا الحب ليس باختيار المسلم ولا من كسبه، لكن لابد من توفر الضابطين المتقدمين الذكر وهما:
- الضابط الأول: ألا يؤدي هذا الحب إلى مخالفة الشرع في قليله أو
   كثيره.
- <u>الضابط الثاني: وجود</u> البغض في القلب لدينهم ولهم ما داموا على ملة الكفروالشرك.

فإن كانت لأجل دين الكافر: في كفر أكبر.

وإن كانت لأجل دنيا أو مصلحة أو منفعة: فإنها ذنب ومعصية. والدليل: في قصة حاطب بن أبي بلتعة رضي الله عنه، كتب إلى مشركي مكة كتابا يخبرهم فيه بغزو النبي صلى الله عليه وسلم لهم. فلما جيء بالكتاب وقُرئ على رسول الله صلى الله عليه وسلم. دعا حاطباً رضي الله عنه وقال له ما هذا؟؟؟ وتوجيه السؤال إليه يدل على أن في الأمر تفصيلاً يترتب الحكم عليه. قال حاطب رضي الله عنه: لا تعجل على يا رسول الله. إني كنت امرأ ملصقاً في قريش. وكان من معك من المهاجرين لهم قر ابات يحمون أهالهم فأحببت إذ فاتني ذلك من المهاجرين لهم قر ابات يحمون أهالهم فأحببت إذ فاتني ذلك من النسب أن أتخذ عندهم يدا يحمون بها قر ابتي ثم قال: ولم أفعله كفرا ولا ارتدادا عن ديني ولا رضا بالكفر بعد الإسلام.

هذه الجمل تدل على أن الصحابة كانوا يعلمون أن نصرة الكفار وإعانتهم تكون كفرا، إذا كانت لأجل دينهم. ولذلك اعتذر حاطب رضي الله عنه وأظهر براءته من الكفر. فقال النبي صلى الله عليه وسلم «صدق» وفي رواية «ولا تقولوا له إلا خيرا». ققال عمر رضي الله عنه يا رسول الله دعني اضرب عنق هذا المنافق. فقال صلى الله عليه وسلم: ( إنه شهد بدرا، ولعل الله اطلع على أهل بدر فقال:

<sup>1</sup>أي: كان حليفا ولم يكن منهم

رو اية مسلم برقم: ( 2494)

رو اية البخاري برقم:(3983)

اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم)لم يكفره و إنما عاتبه ولامه وسأله مستفصلاً عن سبب فعله ذلك.

إن كانت نصرة الكافر غير المحارب للإسلام والمسلمين على المسلم الظالم المعتدي: لمنع ظلمه والأخذ على يديه أو منع الفساد المتأتي من جهته والمستشري في الأرض فهذا ليس حراما بل هو مطلوب شرعا لان في ذلك نصرة المسلم نفسه

- 🧡 والضابط في ذلك كما ذكره بعض أهل العلم:
- ❖ ألا تكون هذه النصرة المطلوبة من قبل المسلم على حساب
   دين المسلم وشرعه وأخلاقه.
- ❖ أن تدعو الحاجة الملحة والضرورة المحققة لذلك، وفقا لقاعدة: «الضرورة تقدر بقدرها»².

<sup>1</sup>أي: تعاظم وتفاقم وزادت حدَّته

<sup>2</sup>قال الشيخ فركوس حفظه الله تعالى :وقيودُ الشرع وضو ابطُهُ تتمثَّل فيما يلي:

أَوَّلًا: أَنْ تكون الضِـرورةُ قائمةً بالفعل لا مُتوهَمةً ولا مُنْتَظَرةً ولا مُتوفَّعةً؛ لأنَّ التوقُّعَ والتوهُمَ لا يجوز أَنْ تُبْنى عليهما أحكامُ التخفيف.

ثانيًا: أَنْ تكون الضرورةُ مُلْجِئَةً بحيث يُخْشَى تَلَفُ نَفْسٍ أو تضييعُ المَصالِحِ الضرورية وهي حِفْظُ الضرورياتِ الخمسِ: وهي الدِّينُ والنفسُ والمَالُ والعقلُ والعِرْضُ.

ثالثًا: أَنْ لا تكون للمُضْـطرِّ لدَفْعِ الضررعنه وسيلةٌ أخرى مِنَ المُباحات إلَّا المُخالَفات الشرعية مِنَ الأوامروالنواهي.

رابعًا: أَنْ يقتصـر المُضْـطرُّ فيما يُباحُ للضـرورة على القَدْرِ اللازم لدَفْعِ الضـرر، أي: الحدِّ الأدنى فيه؛ لذلك قُيّدَتْ قاعدةُ: «الضَّرُورَاتُ تُبِيحُ المُخْطُورَاتِ» بقاعدةٍ مُتفرّعةٍ: «تُقَدَّرُ الضَّرُورَاتُ بقَدْرهَا».

خامسًا: أَنْ يكون وقتُ الترخيصِ للمُضْطرِّ مقيَّدًا بزمنِ بقاءِ العُذر، فإذا زالَ العذرُ زَالَ الترخيصُ والإباحةُ؛ جربًا على قاعدةِ: «إِذَا زَالَ الخَطَرُ عَادَ الحَظْرُ» أو قاعدةِ: «إِذَا زَالَ المَانِعُ عَادَ المَمْنُوعُ» أو قاعدةِ: «مَا جَازَلِعُذْربَطَلَ بزَوَالِهِ».

سادسًا: أَنْ يكون الضررُ في المحظور الذي يَحِلُ الإقدامُ عليه أَنْقَصَ مِنْ ضررِ حالةِ الضرورة، فإِنْ كان الضررُ في حالةِ الضرورةِ أَنْقَصَ أويُساويهِ فلا يُباحُ له: كالإكراه على القتل أو الزِّنا: فلا يُباحُ واحدٌ منهما؛ لِمَا فيه مِنَ المَفْسدةِ الراجحة؛ إذ ليس نَفْسُ القاتل وعِرْضُه أَوْلى مِنْ نَفْسِ المقتول وعِرْضِه.

- وألا يكون في هذه الاستعانة إظهار لدين الكافر المستعان به
  - وأن نأمن خيانته.
- وأن يتحقق بأن ظلم هذا المسلم الباغي لا يمكن رده وإزالته
   ووقفه إلا بالاستعانة هذا الكافر.
- والحق أن الاصل في هذه المسألة أنه يحرم على المسلم أن يستعين بالكافر على أخيه المسلم: مهما كان ظلمه وطغيانه ولم نجد فيمن تقدمنا من سلفنا الصالحين. من فعل ذلك فيما علمنا.
- أما عقد الحلف مع الكافر ضد الكافر في حربه: فذلك جائز بلا كراهة، وقد أجاز الأحناف الاستعانة بالكافر على المسلم الباغي إن كان الإسلام ظاهرا وحكمه ظاهرا وقد جاء في الحديث: (انصر أخاك ظالما أو مظلوما) وكان في منع الفساد وتحقيق المقصود الشرعي تعينت اعانة الكافر طريقا لذلك وقد علمت فيما مرّأن الأصل خلاف ذلك.

ومِنْ ذلك لا يجوزنَبْشُ قبرِ المِيَت ـ الذي لم يُكفَّن ـ بغَرَض تكفينه؛ لأَنَّ مفسدةَ هَتْكِ حُرْمته أَشَدُّ مِنْ مفسدةِ عدم تكفينه، الذي قام القبرُ مَقامَه.

سابعًا: أَنْ لا يكون الاضطرارُ سببًا في إسقاطِ حقوق الآدميِّين؛ لأنَّ «الضَّرَرَ لَا يُزَالُ بِمِثْلِهِ»؛ إذ «الضَّرَرُ يُزَالُ بِلَا ضَرَرٍ»، و «لَا يَكُونُ الإضْطِرَارُ مُبْطِلًا لِحَقِّ الغَيْرِ»؛ فما لَحِقَ الغيرَمِنْ أضرارٍ يَلْزَمُه تعويضُهم عنها.

ثامنًا: أَنْ لا يُخالِفَ المُضْطرُّ مَبادِئَ الشريعةِ الإسلاميةِ وقواعدَها العامَّةَ مِنَ الحِفاظ على أصولِ العقيدة وتحقيقِ العدل وأداءِ الأمانات؛ فكُلُّ ما خالَفَ قواعدَ الشرعِ فإنه لا أَثَرَ فيه للضرورة؛ لأنَّ المُضْطرَّ يُخالِفُ بعضَ الأحكام الشرعيةِ لا قواعدَ الشريعةِ العامَّة.

وحتَّى يصبحَّ الأخذُ بقاعدةِ: «الضَّرُورَاتُ تُبِيحُ المَحْظُورَاتِ» فلا بُدَّ مِنْ مراعاةِ هذه الشروطِ والقيود؛ لتخطِّي أحكام التحريم والإيجاب بسببها. من موقع الشيخ حفظه الله تعالى أرواه البخارى برقم:(2443)

- قال بعض العلماء رحمهم الله تصنيف الناس في مسألة الولاء إلى أربعة أقسام:
- 1. من والى الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم والمؤمنين وعادى الكفر والشرك والمشركين وتبرأ من ذلك كله على مستوى القلب واللسان والجوارح فهو المؤمن.
- 2. من والى المشركين والكفار وأهله باطنا وظاهرا وناصرهم وأعانهم على الإسلام والمسلمين فإن ذلك كفر أكبر مخرج من الملة قولا واحداً.
- - 4. من والى أهل الشرك والكفر ظاهرا وخالفهم باطنا وهو صنفان.
- أ. يكون صاحبه في حالة إكراه متحقق قائم لا إكراه موهوم أو متوقع فحكمه الجواز. قال الله تعالى: ﴿مَن صَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِلَّا مَنْ أُخُرِهَ وَقَلْبُهُ و مُطْمَيِنُ بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَاحِن مَّن شَرَحَ إِلَّا مَنْ أُخُرِهَ وَقَلْبُهُ و مُطْمَيِنُ بِٱلْإِيمَٰنِ وَلَاحِن مَّن شَرَحَ بِاللَّهِ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ النحل بِٱلْكُفُرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ النحل بِاللهِ عَلَيْهِمْ عَضَبٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ ﴿ النحل عماربن ياسر رضى الله عنه .
- ب. و افقهم في الظاهر من أجل دنياهم أورحم أو مصلحة ذاتية وهذا فيه خلاف لكن الراجح من أقوال أهل العلم أن صاحبه لا

يكفر كفرا أكبرًا مخرجا من الملة ما لم يحصل موالاتهم بالقلب ونصرتهم ومحبتهم لإظهار دينهم وغلبته.

- → ولموالاة المشركين مظاهر وعلامات يستدل بها على ذلك منها:
- 1. الرضا بكفرهم أو عدم تكفيرهم أو الشك في كفرهم أو تصحيح مذهبهم وكل ذلك ناقض للإسلام هادم للدين ناف للإيمان مضاد للتوحيد من أصله.
- 2. التشبه بهم في لباسبهم وطريقة كلامهم وعاداتهم وتقاليدهم الخاصة بهم.
- 3. الاستعانة بهم والثقة بهم واتخاذهم أعوانا ومستشارين وأصحاب سر.
- مشاركتهم في أعيادهم ومناسباتهم المتصلة بدينهم وتهنئتهم ومعاونتهم على إقامتها واظهارها.
  - 5. الاستغفارلهم والترجم عليم.
  - 6. التسمي بأسمائهم والاقتداء بعظمائهم وقادتهم والتأسي بهم.
- 7. استعارة قو انينهم ومبادئهم وتطبيقها على المسلمين في مجالات حياتهم.
- مجاملتهم ومداهنتهم والسكوت على مناكرهم على حساب الإسلام.
- 9. مدحهم والإشادة بهم وبأخلاقهم ونظمهم وقو انينهم وما هم عليه من المدنية دون النظر إلى معتقداتهم الباطنة ودينهم المحرف.

تنبيه هام: هذه المظاهر المتعددة لمولاة أهل الكفر منها ما هو كفر أكبر مخرج عن الملة ومنها ما هو دون ذلك وحكم هذا يرجع فيه إلا حال الموالي اعتقادا وحالا وما وقر في قلبه أو أعلن عنه كل بحسبه

فالمؤمنون تتقارب قلوبهم وإن تباعدت أبدانهم وديارهم وأوطانهم وأزمنتهم وموالاة المؤمنين كذلك له درجات:

- منهم من له الولاء المطلق والمحبة الخالصة: وعلى رأسهم الأنبياء والرسل عليم السلام وفي مقدمتهم رسولنا ، وكذلك الصحابة رضوان الله عليم، والتابعون لهم بإحسان من أئمة السنة، في أي مكان أو زمان وجدوا.
- ومنهم من يحب من وجه ويبغض من وجه آخر: فيجتمع فيه الولاء والبـراء أي تجتمع فيه المحبة والبغض يحب لأجل طاعته وإيمانه ويبغضه لأجل فسقه وعصيانه وهؤلاء هم عصاة الموحدين وقد يغلب أحدهما فيه على الآخر ومعاملتهم تكون من جهتين:
  - 1. النظر إلى الأغلب فيه من جهة الحب أو البغض
- 2. النظر إلى المصلحة الشرعية المحققة بإظهار الحب أو البغض.
- وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (مَنْ أحبَّ اللهِ، ومَنْ أحبَّ اللهِ، ومَنْعَ اللهِ؛ فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الإيمان)1.

<sup>1</sup> الراوي: أبو إمامة الباهلي | المحدث: الألباني | المصدر: صحيح الترغيب الصفحة أو الرقم: 3029 خلاصة حكم المحدث: حسن صحيح | التخريج: أخرجه أبو داود (4681)، والطبر اني (159/8) (7613)، و ابن عدي في ((الكامل في الضعفاء)) (314/6)

- وقال صلى الله عليه وسلم أيضا: أَوْقَقُ عُرَى الإيمان المُوَالاةُ في اللهِ، والمُعادَاةُ في اللهِ، والحُبُّ في اللهِ، والبغضُ في اللهِ،
- والقاعدة كما قال شيخ الإسلام رحمه الله: ﴿المؤمن عليه أن يعادى في الله وبحب في الله ﴾²

فلا يفعل ذلك لأجل عصبية جنسية أو عرقية أو قبلية أو حزبية أو طائفية.

فالقاعدة من كلام شيخ الإسلام رحمه الله: ﴿ فَلْيَتَدَبّرُ الْمُؤْمِنُ الْفَرُقَ بَيْنَ هَذَيْنِ النَّوْعَيْنِ فَمَا أَكْثَرَ مَا يَلْتَبِسُ أَحَدُهُمَا بِالْأَخْرِ وَلْيَعْلَمْ أَنَّ الْمُؤْمِنَ تَجِبُ مُوَالَاتُهُ وَإِنْ ظَلَمَك وَاعْتَدَى عَلَيْك وَالْكَافِرُ تَجِبُ مُعَادَاتُهُ وَإِنْ أَعْطَاك وَأَحْسَنَ إلَيْك. ﴿ إِلَى أَن قال: ﴿ وَإِذَا اجْتَمَعَ فِي الرَّجُلِ الْوَاحِدِ خَيْرٌ وَشَرٌ وَفُجُورٌ وَطَاعَةٌ وَمَعْصِيةٌ وَسُنَةٌ وَبِدْعَةٌ وَالرَّجُلِ الْوَاحِدِ خَيْرٌ وَشَرٌ وَفُجُورٌ وَطَاعَةٌ وَمَعْصِيةٌ وَسُنَةٌ وَبِدْعَةٌ وَلَا الرَّجُلِ الْوَاحِدِ خَيْرٌ وَاللَّوَابِ بِقَدْرِ مَا فِيهِ مِنْ الشَّرِ فَيَجْتَمِعُ فِي الشَّخْصِ الله عَدْدَة وَالْعِقَابِ بِحَسَبِ مَا فِيهِ مِنْ الشَّرِ فَيَجْتَمِعُ فِي الشَّخْصِ الله الْوَاحِدِ مُوجِبَاتُ الْإِكْرَامِ وَالْإِهَانَةِ فَيَجْتَمِعُ لَهُ مِنْ هَذَا وَهَذَا كَاللِّصِ الْفَقِيرِ تُقْطَعُ يَدُهُ لِسَرِقَتِهِ وَيُعْطَى مِنْ بَيْتِ الْمَالِ مَا يَكْفِيهِ لِحَاجَتِهِ. ٤. ﴾ الْفَقِيرِ تُقْطَعُ يَدُهُ لِسَرِقَتِهِ وَيُعْطَى مِنْ بَيْتِ الْمَالِ مَا يَكْفِيهِ لِحَاجَتِهِ. ٤. ﴾ وهذا الأصل اتفق عليه أهل السنة والجماعة وخالفهم فيه من كان على عقيدة الاعتزال والخروج ونحوهم.

<sup>1</sup> الراوي: عبد الله بن عباس | المحدث: الألباني | المصدر: السلسلة الصحيحة الصفحة أو الرقم | 998 : خلاصة حكم المحدث: قوي بالطرق، وذكر الشيخ الشارح: الحديث بهذا الاسناد ضعيف لكن له شواهد من حديث ابن مسعود عن الطيالسي والطبري وكذا حديث البراء بن عازب عن احمد بمجموع طرقه يرتقي بهما إلى درجة الحسن لغيره.

<sup>209/28:</sup> مجموع الفتاوى

<sup>3</sup> مجموع الفتاوى: 209/28

- وهناك صنف ثالث يبغض فعله ولا يبغض شخصه لوجود مانع من ذلك: كأن يكون مجتهدا يتقى الله تعالى ما استطاع ويبذل قصارى جهده في إصابة الحق لكنه أخطأ فإننا لا نقره على خطئه ونتبرأ من الخطإ ولا نبغض المخطئ
- والدليل على ذلك: (أن النبيُّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ بَعَثَ خَالِدَ بنَ الوَلِيدِ إلى بَنِي جَذِيمَةَ، فَلَمْ يُحْسِنُوا أَنْ يقولوا أَسْلَمْنَا، فَقالوا: صَبَأْنَا صَبَأْنَا، فَجَعَلَ خَالِدٌ يَقْتُلُ ويَأْسِرُ، ودَفَعَ إلى كُلِّ رَجُلٍ مِنَّا مَسَبَأْنَا صَبَأْنَا، فَجَعَلَ خَالِدٌ يَقْتُلُ ويَأْسِرُ، ودَفَعَ إلى كُلِّ رَجُلٍ مِنَّ أَنْ يَقْتُلُ أَسِيرَهُ، فَقُلتُ: واللهِ لا أَقْتُلُ أَسِيرَهُ، فَقُلتُ: واللهِ لا أَقْتُلُ أَسِيرِي، ولَا يَقْتُلُ رَجُلٍ مِنَ أَنْ يَقْتُلُ أَسِيرِي، ولَا يَقْتُلُ رَجُلٌ مِن أَصْحَابِي أَسِيرَهُ، فَذَكَرْنَا ذلكَ للنبيّ أَسِيرِي، ولَا يَقْتُلُ رَجُلٌ مِن أَصْحَابِي أَسِيرَهُ، فَذَكَرْنَا ذلكَ للنبيّ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ فَقالَ: اللَّهُمَّ إنِّي أَبْرَأُ إلَيْكَ ممَّا صَنَعَ خَالِدُ بنُ الوَليدِ مَرَّتَيْن)1.
- التبرؤ من الشرك وأهله والكفروأهله والكفروأهله والكفروأهله وعدم موالاتهم ومحبتهم ونصرتهم إلا أنه لا يجوز إيذاء أحد منهم بقتل أو اعتداء أو دون ذلك من الأمور لمن عُصِم دمه بإحدى ثلاث: أن يكون ذمياً أو معاهدًا أو مستأمنًا.

# 🥯 ضوابط تعامل المسلم مع غير المسلم:

1. المتقرر في الشرع أن الكفار غير المحاربين يعاملون من قبل المسلمين بالبروالمعروف والإحسان وعدم الإساءة بل ينبغي أن يراعى في معاملاتهم العدل والإنصاف كما أشار إلى ذلك القرآن العظيم في

رواه البخاري برقم:7189

- وَلَمْ يُغْرِجُوكُم مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوۤاْ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللّهَ يُجِبُّ وَلَمْ يُغْرِجُوكُم مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوٓاْ إِلَيْهِمْ إِنَّ ٱللّهَ يُجِبُ وَلَمْ يُغْرِجُوكُم مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطِينَ وَتَتَلُوكُمْ فِي ٱلبِّينِ وَالْمَعْرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ وَمَن وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِيَرِكُمْ وَظَهَرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَوَلَّوْهُمْ وَمَن وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِيَرِكُمْ وَظَهَرُواْ عَلَى إِخْرَاجِكُمْ أَن تَولَوْهُمْ وَمَن يَتُولَّهُمْ فَأُولِيكَ هُمُ ٱلظِّلِمُونَ المِتعنة 8-9. لأن البروالإحسان يتولَّهُمْ فَأُولِيكَ هُمُ ٱلظِّلِمُونَ الماس والموادة المنهي عنهما. وبعض الناس الخيام المحبة بالقلب والموادة المنهي عنهما. وبعض الناس أخطأ عندما اعتبر الإحسان إلى الكافر وعدم ظلمه هو من باب الموالاة التي هي المحبة والمواداة، التي مُنطلقها القلب، ولذلك أمر المسلم أن يعدل مع الكافر وغيره
- كما قال الله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسُطِّ وَلَا يَجُرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىۤ أَلَّا تَعْدِلُواْ اللهُ الْعُولُوا هُوَ أَقُرَبُ لِللَّقُونَ فَي وَاللهُ وَاللهُ اللهُ عَمْلُونَ ﴿ المَائِدة ٨.
- 2. ويجوز للمسلم أن يخالطهم ويزورهم ويأكل طعامهم ويتعامل معهم بشرطين هما:
  - 蕘 أمن الفتنة على نفسه.
  - 蕘 عدم الموادة والمحبة بالقلب المنهي عنه.

والواجب عليه تجاههم دعوتهم إلى الإسلام وبيان الحق لهم وترغيبهم فيه وفي المقابل بيان ما عندهم من الباطل وما هم عليه من الضلال بالحجة والبرهان.

3. تبادل المنافع المباحة مع الكفار مباح وليس حرام كالبيع والشراء منهم

- 4. جواز إظهار الولاء للكافر وهو غير المتعلق بالقلب من جهة المحبة والموادة والنصرة لكن يكون اتقاء لشره أو طلبا للمصلحة العامة التي تعود بنفعها على جميع المسلمين وذلك عند الضرورة إذا كان قلبه مطمئنا بالإيمان.
- من ثبت إسلامه بيقين لا يرتفع عنه إلا بيقين فان كان الأمر محتملا فانه يحمل على الإسلام، وهو الأصل ولا ينتقل عن هذا الأصل إلى غيره إلا بدليل شرعى صحيح.

#### المقدمة الثالثة من الرسالة:

- قال الشيخ المصنف رحمه الله: إعْلَمْ أَرْشَدَكَ اللهُ لِطَاعَتِهِ، أَنْ اللهُ لِطَاعَتِهِ، أَنْ اللهُ وَحْدَهُ، مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ. وَبِذَلِكَ اللهُ جَمِيعَ النَّاسِ، وَخَلَقَهُمْ لَهَا؛ كَمَا قَالَ تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلجِّنَ أَمْرَ اللهُ جَمِيعَ النَّاسِ، وَخَلَقَهُمْ لَهَا؛ كَمَا قَالَ تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلجِنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: 56]. وَمَعْنَى يَعْبُدُونِ : يُوحِدُونِ، وَأَعْظُمُ مَا أَمْرَ اللهُ بِهِ التَّوْحِيدُ، وَهُوَ: إِفْرَادُ اللهِ بِالْعِبَادَةِ. وَأَعْظُمُ مَا نَهَى عَنْهُ الشِّرِكُ، وَهُوَ: دَعْوَةُ غَيْرِهِ مَعَهُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى ﴿ وَوَاعْبُدُوا لِهِ عَنْهُ اللّهِ مِلْهُ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى ﴿ وَاعْبُدُوا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى ﴿ وَاعْبُدُوا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى ﴿ وَاعْبُدُوا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ وَالدَّلُولُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ
- العلم تلطفا منه وترفقا به ورحمة به. ومضمون الجملة الدعائية العلم تلطفا منه وترفقا به ورحمة به. ومضمون الجملة الدعائية طلب الرشاد للطاعة أي الاهتداء إليها والإقبال عليها والرغبة فيها، طلب اللأجر والثواب من الله تعالى ،الذي أمر بطاعته وطاعة رسوله صلى الله عليه وسلم. حيث قال الله تعالى: ﴿ ﴿ وَيَ اللّهِ عَلَيْهُ وَأَطِيعُواْ ٱللّهَ وَالْمِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُواْ أَلْمَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُواْ أَعْمَالَكُمْ ﴿ وَلَا تُبْطِلُواْ الله عَمالَةُ وَالْمَالُونُ وَلَا تُبْطِلُواْ الله عَمالَةُ وَالْمَالُونُ وَلَا تُبْطِلُواْ الله عَمالَةُ وَالْمِيعُواْ الله عَمالَةُ وَالْمَالُونُ وَلَا تُبْطِلُواْ الله عَمالَةُ وَالْمِيعُواْ الله عَلَيْهُ وَالْمَالَةُ وَالْمِيعُواْ الله عَلَيْهُ وَالْمِيمُواْ الله وَلَا تُبْطِلُواْ الله عَمالَةُ وَالْمِيمُ وَاللّهُ وَالْمِيعُواْ الله وَلَا تُبْطِلُواْ الله وَلَا تُبُطِلُواْ الله وَلَا تُبْطِلُواْ الله وَلَا تُبْطِلُواْ الله وَلَا الله وَلَا تُبْطِلُواْ الله وَلَا تُعْمَالَكُمْ ﴿ وَلَا تُعْمَالُهُ وَاللّهُ وَلَا تُعْلِقُونُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّ
- → والرشاد: هو الدلالة على الخيروالنفع والإعانة عليه. قال الله تعالى على لسانه مؤمن آل فرعون: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي ءَامَنَ يَنَقُومُ ٱتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَيِيلَ ٱلرَّشَادِ ۞ يَقَوْمُ إِنَّمَا هَاذِهِ ٱلْخُيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا مَتَاعُ وَإِنَّ ٱلْاُخِرَةَ هِى دَارُ ٱلْقَرَارِ ۞ ﴾ غافر38-39
- → والمراد بالطاعة هنا: فعل الأوامر واجتناب النواهي، والوقوف عند حدود الله ابتغاء مرضاته تعالى .

- 🥌 قوله: أن الحنيفية ملة إبراهيم:
- الحنيفية: لغة من الحنف وهو الميل في الساقين أحدهما إلى الأخرى
   من جهة الداخل يقال فلان أحنف أي مائل ساقه.
  - 🥏 وأما الحنيف: فهو المائل عن الشرك إلى التوحيد قصدا.
  - 🦊 وكانت العرب تسمى كل تابع لإبراهيم عليه السلام حنيفا.
- مَ قَالَ الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أُوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعُ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفَا ۗ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ النحل ١٢٣
- وقَدْ بيَّن شيخُ الإسلام ابْنُ تيميَّة رحمه الله في «المجموع» (9 / 319) معْنَى الحَنِيفِيَّة فقال: ﴿الْحَنِيفِيَّةُ مِلَّةُ إبْرَاهِيمَ عليه السلام؛ فَإِنَّ الْحَنَفَ هُوَ إِقْبَالُ الْقَدَمِ، وَمَيْلُهَا إِلَى أُخْتِهَا؛ فَالْحَنَفُ: الْمَيْلُ عَنِ الشَّيْءِ بِالإِقْبَالِ عَلَى آخَرَ؛ فَالدِّينُ الْحَنِيفُ هُوَ الإِعْرَاضُ عَمَّا سِوَاهُ ﴾ اه.
- وأما الملة: فهي الدين والطريقة والشريعة أي طريقة إبراهيم عليه السلام وشريعته التي جاء بها.ونُسبتْ إليه لأنه كان وحده على التوحيد بين قومه وفي زمانه، ودعا إلى هذه الملة أباه وقومه وناله من الاذى الشديد منهم فقد هدده أبوه بالرجم والطرد والإبعاد كما جاء في القرآن المجيد
- م قول الله تعالى على لساني آزر أبيه: ﴿ يَأَبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّـيُطُنَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

ءَالِهَتِي نِّإِبْرَهِيمُ لَبِن لَّمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَالهُجُرْنِي مَلِيَّا ﴿ مِرِيم ٤٤- عَالِهَتِي نَّإِبْرَهِيمُ لَبِن لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَالهُجُرْنِي مَلِيَّا ﴿ مِرِيمِ ٤٤- ٤٦

ثم شرح الشيخ رحمه الله هذه الحنيفية ملة ابراهيم عليه السلاموبين معناها فقال: أَنْ تَعْبُدَ الله وَحْدَهُ، مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ. وهذه الجملة التفسيرية هي خبر (أَنَّ) وتقدير الكلام: (أَنَّ الحنيفية ملة ابراهيم عليه السلام عبادة الله وحده لا شريك له).

والحق أنَّ الحنيفية ليست ملة خاصة بإبراهيم عليه السلام بل هي ملة جميع الانبياء والمرسلين عَلَيْهِمُ السَّاحُ.

- ولأن الله تعالى قال فيها: ﴿ ثُمَّ أَوْحَيُنَاۤ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعۡ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفَا ۗ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ النحل 123.
- الكن يمكن القول بأن خليل الله إبراهيم عليه السلام يعد إمام الحنفاء بدليل قول الله تعالى: ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةَ قَانِتًا لِللَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ شَاكِرًا لِإَنْعُمِهِ ٱجْتَبَلهُ وَهَدَلهُ إِلَى صِرَطِ مُسَتَقِيمٍ شَالْمُشْرِكِينَ شَاكِرًا لِإَنْعُمِهِ ٱجْتَبَلهُ وَهَدَلهُ إِلَى صِرَطِ مُسَتَقِيمٍ شَهُ النحل ١٢٠-١٢١، فهو أبو الأنبياء والرسل مُسَتَقِيمٍ أَهُ النحل ١٢٠-١٢١، فهو أبو الأنبياء والرسل جميعا، وجملة: مِلَّةَ إِبْرَ اهِيمَ هي بدل أو عطف بيان وهي تفسير الحنيفية وقد نسبت إليه: لأنه هو الذي جعلها كلمة ماضية في عقبه.
- مَ قَالَ الله تَعَالَى: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُونَ ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمُ يَرْجِعُونَ ﴿ كَالرَّخُرُفُ ٢٨

- → وجوهرهذه الحنيفية: التي هي الإسلام إفراد الله تعالى بالعبادة. وحده وعدم الإشراك به وإخلاص العبادة له وحده اعتقادا وقولا وعملا في قليل العبادة وكثيرها.
  - → والإخلاص: معناه التصفية والتنقية من كل شائبة
- كما قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً ۚ نُّسْقِيكُم مِّمَّا فِي اللهُ نَعْمِ لَعِبْرَةً ۚ نُسْقِيكُم مِّمَّا فِي بُطُونِهِ عِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَدَمِ لَّبَنًا خَالِصَا سَآبِغَا لِلشَّرِبِينَ ﴿ النحل 66.
- مُفردا له القصد أثناء أداء العبادة له. قال الله تعالى: ﴿قُلَ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ مُغْلِصَا لَّهُ الدِّينَ ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَحُونَ أَوَّلَ اللّهَ مُغْلِصَا لَّهُ الدِّينَ ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَحُونَ أَوَّلَ اللّهَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ وَلَم عَظِيمِ ﴿ قُلِ النّه اللّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصَا لّهُ ودِينى ﴾ الزمر ١١-١٤.

#### ولفظ العبادة عند العلماء له معنيان:

- 1. معنى لغوي: يقال هذا طريق معبد إذا كان مذللا من كثرة وطأ الأقدام له، والمراد إنها تتضمن معنى الذل والخضوع واللين ونحو ذلك.
- 2. ومعنى اصطلاحي: وهو اسم جمع نهاية كمال الذل. مع كمال الحب تجاه الرب تعالى . وذلك أثناء عبادته.
- واجمع ما قيل فيه تعريف العبادة قول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله رحمه الله: ﴿هو اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضها من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة ﴾.1

<sup>1</sup> العبودية ص:44

- أما الفقهاء فيقولون: ﴿هِي ما أمربه شرعا من غيراطراد عرفي ولا اقتضاء عقلي﴾. والمعنيان متلازمان متداخلان متكاملان يحققان الغرض المطلوب.
- → والخلاصة: أن العبادة المأمورجا التي تتضمن نهاية كمال الذل مع نهاية كمال الحب من خلال ما يمارســه العبد من عبادات قولية أو قليبة أو عملية.
- وَقَالَ شَـيْخُ الْإسلام رحمه الله فَصْلُ: ﴿الْعِبَادَاتُ مَبْنَاهَا عَلَى الشَّـرْعِ
   وَالِاتِّبَاع لَا عَلَى الْهَوَى وَالِابْتِدَاع.﴾ 1
  - 💠 قال ابن القيم رحمه الله فينونيته:
- وَعِبَادَةُ الرَّحْمِنِ غَايَةُ حُبِّهِ ﴿ وَعِبَادَةُ الرَّحْمِنِ غَايَةُ حُبِّهِ ﴿ مَعَ ذُلِّ عَابِدِهِ هُمَا قُطْبَانِ وَعَلَيْهِمَا فَلَكُ العِبَادَةِ دائرٌ ﴿ وَهَ هَ مَا دَارَ حَتَّى قَامَتِ القُطْبَانِ وَمَدَارُهُ بِالأَمْرِ أَمْرِ رَسُولِهِ ﴾ لا بالهَوَى والنَّفْسِ والشَّيطَانِ
- قوله: وبذلك أمرالله جميع الناس وخلقهم لها: الناس هنا لفظ عام يطلق على كل مكلف من الإنس والجن. وفيه إشارة لتعيين الغاية المقصودة من خلق الإنس والجن وهي عبادة الله وحده لا شريك له كما

مَ قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن رِّزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ۞ ﴾ الذاريات 56-57.

<sup>1</sup>مجموع الفتاوى ص 80

- خجميع الناس أمرهم الله جل وعلا بأن يخلصوا العبادة له سبحانه وتعالى ولا يشركوا به شيئا، وتلك وظيفتهم وعملهم الموكل إليهم المطلوب منهم القيام به على أكمل وجه.
- النه تعالى: ﴿وَمَا خَلَقُتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِلهَ تَعَالَى: ﴿وَمَا خَلَقُتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ۞﴾الذاريات ٥٦
- ◄ ثم شرحها بقوله: ومعنى يعبدون أي يوحدون: أي يفردونه بكل أنواع
   العبادة ولا يشركون به شيئا. وهاك بعضا من تفسير السلف لكلمة
   يعبدون:
  - 🦊 قال مجاهد¹ رحمه الله: ﴿مَعْنَى يَعْبُدُونِ أَيْ يَعْرِفُوْنِي.﴾
- وقال ابن كثير رحمه الله: ﴿ فِي مَعْنى يَعْبُدُون إِنَّمَا خَلَقْتُهُم لَامُرَهُم بِعِبَادَتِي لَا لاحْتِيَاجِي إلَيْم ﴾. 2
- وقد جاء عن ابن عباس رضي الله عنه وغيره: ﴿أَنَّ كُلَّ أَمْرٍ جَاءَ فِي الْعِبَادَةِ فَمَعْنَاهُ اَلْأَمْرِ بِالتَّوْحِيدِ وَجَاءَ عَنْهُ أَيْضًا أَيُّ لِيُقِرُّوا بِعِبَادَتِي طَوْعًا وَكَرْهًا وَهَذَا إِخْتِيَارُ إِبْنْ جَرِيرُ وَالطَّبَرِي ﴾3

أمُجاهِد بْن جَبْربن عبدالله بن نفيل بن هلال بن كنانة بن حماد بن عباد بن قصعة بن تغلب التغلبيويُقال: جُبيرت 104 هـ مولى السائب بن أبي السائب المخزومي القرشي. ويعرف اختصاراً في المصادروالكتب التراثية بمجاهد. وهو تابعي وإمام وفقيه وعالمُ ثقة وكثير الحديث، وكان بارعاً في تفسير وقراءة القرآن الكريم والحديث النبوي.

<sup>465/6</sup> م : تفسير ابن كثير رحمه الله تعالى  $^2$ 

دْكره ابن كثير رحمه الله تعالى في تفسيره (م456/6)

- وقال عبد الرحمن بن سعدي رحمه الله: ﴿هَذِهِ اَلْغَايَةُ اَلَّتِي خَلَقَ اللهُ لَهَا اَلْجِنَّ وَالْإِنْسَ وَبَعَثَ جَمِيعَ اَلرُّسُلِ يَدْعُونَ إِلَيُهَا اَلْجِنَّ وَالْإِنْسَ وَبَعَثَ جَمِيعَ اَلرُّسُلِ يَدْعُونَ إِلَيْهَا اَلْتُصَلَّمِنَةً وَالْإِنَابَةَ إِلَيْهِ وَالْإِقْبَالَ عَلَيْهِ وَالْإِقْبَالَ عَلَيْهِ وَالْإِقْبَالَ عَلَيْهِ وَالْإَقْبَالَ عَلَيْهِ وَالْأَعْرَاضَ عَمَّنْ سِوَاهُ.
- الله تعالى في الشدة وحده المؤمن فإنه يوحد الله تعالى في الشدة والرخاء وأما الكافر فإنه يوحده في الشدة والبلاء ويكفر به في النعمة والرخاء.
- كما قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا غَشِيهُم مَّوْجٌ كَٱلظُّلَلِ دَعَواْ ٱللَّهَ عُمُلِ كَمَا قَالَ الله تعالى: ﴿وَإِذَا غَشِيهُم مَّوْجٌ كَٱلظُّلَلِ دَعَواْ ٱللَّهَ عُمُلِكِ عُمُلِكِ الْمَانَ لَهُ ٱلدِينَ فَلَمَّا خَجَّاهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ فَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ وَمَا يَجُحَدُ عِالَيْتِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَارِ كَفُورِ ﴿ لَهُمَانَ ٣٢ عِلَيْتِنَا إِلَّا كُلُّ خَتَارِ كَفُورِ ﴿ لَهُمَانَ ٣٢ عَمَانَ ٢٣
- قوله رحمه الله: وَأَعْظَمُ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ التَّوْحيِدُ، وَهُوَ: إِفْرَادُ اللهِ بِالْعِبَادَةِ.: أعظم أمر صدر من الله تعالى تجاه خلقه في كتبه التي أنزلها على رسله جميعا وأمرهم بتبليغه هو توحيده تعالى وعدم الإشراك به.

وقد عرف الشيخ رحمه الله هذا الأمر العظيم: بقوله هو إفراد الله بالعبادة أي أن يكون الله تعالى هو المعبود الحق الذي يستحق أن تصرف إليه كل أنواع العبادة دون غيره. وهو المراد من كلام الشيخ رحمه الله.

🚩 قال ابن القيم رحمه الله:

فلِوَاحِدٍ كُنْ وَاحِداً في وَاحِدٍ ﴿ وَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالإيمان.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر السعدي الناصري التميمي رحمه الله تعالى (1889-1957م / 1307 - 1376 هـ) ويعرف اختصاراً السعدي ولد في بلدة عنيزة في القصيم شيخ الشيخ بن عثيمين رحمه الله تعالى وغيره صاحب التفسير المعروف تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان.

وتوحيد العبادة هو موطن النزاع بين الرسل و أقوامهم، لذلك اهتم المصنف ببيانه في كتابه (كتاب التوحيد)، وركز عليه أكثر من غيره بما حشد له من الأدلة الشرعية المتنوعة وهو مضمون كلمة لا إله إلا الله.

- وقوله رحمه الله: وَأَعْظَمُ مَا نَهَى عَنْه الشِّركُ، وَهُوَ: دَعْوَةُ غَيْرِهِ مَعَهُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى (وَاعْبُدُواْ اللهَ وَلاَ تُشْرِكُواْ بِهِ شَيْئًا): وجاء ذلك مسطرا في جميع الكتب المنزلة وعلى جميع رسله و أنبيائه، ينهون أقوامهم عنه ويحذرونهم عاقبته ومصير أهله
- ﴿ وَالدَّلْيَلُ قُولُ الله تَعَالَى: ﴿ وَوَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَلَى الله عَالَى: ﴿ وَوَاعْبُدُواْ اللّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَالَى الله عَالَمُ الله عَالَى الله عَلَيْ الله عَالَى الله عَلَيْ الله وَاللَّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلّ

# فهوأى الشرك:

- 🚩 أكبر ذنب عصي الله تعالى به.
- وهو أعظم الذنوب على الإطلاق
  - 🛩 و أقبح القبح و أفسد الفساد
- - 🧡 وهو تنقص لمقام الربوبية.
    - 🚩 وهضم لحق الألوهية.
    - 🧾 وسوء ظن برب البرية.

- وهو صرف خالص حق الله تعالى إلى غيره وعدل غيره من مخلوقاته به وفيه معاندة لله تعالى واستكبار عن طاعته كما قال الله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورَ ۖ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ۞﴾ الأنعام ١
- والشرك نجاسة معنوبة مذمومة: قال الله تعالى: ﴿ يَأْتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقُرَبُواْ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحُرَامَ بَعُدَ عَامِهِمُ هَلَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۚ إِن شَآءً إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞ التوبة ٢٨.

# قال القيم رحمه الله في نونيته.

والشرك فاحذره فشرك ظاهر وَهُوَ اتَّخَاذ الند للرحمن أيًّا كَا يَدعُوهُ أَوْ يسرجوه ثمَّ يخافه 🦊 وقال غيره: 1

\* وَنُحِبهُ كمحبة الديّان \*\*

\*

\* \*

شتى المظاهر جمة الأنواع في الدين حر العقد رحب الباع مستفحل الأضرار والأوجاع غطى على الأبصار والأسماع

وتمش تحت ضيائها اللماع

ذَا قسم لَيْسَ بقابل الغفران

نَ من حَجَر وَمن انْسَانِ

واحذر شراك الشرك فهي كثيرة كم واقع فيها وتحسب أنه الشرك داء في البربة كامن الشرك سترحيك من نسج الهوي فاقبس من التوحيد أعظم جذوة

<sup>1</sup> القائل هو محمد العيد آل خليفة رحمه الله تعالى أديب وشاعر جز ائرى. ولد سنة 1904م، في بلدية عين البيضاء بولاية أم البو اقيثم التحق بجمعية العلماء المسلمين الجز ائرين منذ تأسيسها وكان شـعره أداة من أدواتها وسـجلا لمو اقفها وكتابا لتاريخها، وأطلق عليه الشـيخ <u>عبد الحميد بن باديس</u> رحمه الله تعالى لقب: أمير شعراء الجزائر

- وقال شيخ الإسلام ابن تسيمية رحمه الله: ﴿ وَبِالْجُمْلَةِ فَالشِّرْكُ وَالدَّعْوَةُ إلى غَيْرِ اللّهِ وَ إِقَامَةُ مَعْبُودِ غَيْرِهِ وَمُطَاعٍ مُتَّبِعٍ غَيْرِ رَسُولِ اللّهِ وَالدَّعْوَةُ إلى غَيْرِ اللّهِ وَ إِقَامَةُ مَعْبُودِ غَيْرِهِ وَمُطَاعٍ مُتَّبِعٍ غَيْرِ رَسُولِ اللّهِ فَلَا يَعْدُونَ عَلْمَ الْفَسَادِ فِي الْأَرْضِ، وَلَا صَلَاحَ لَهَا وَلَا لِأَهْلِهَا إِلَّا بِأَنْ يَكُونَ اللّهُ وَحْدَهُ هُوَ الْمُعْبُودَ، وَالدَّعْوَةُ لَهُ لَا لِغَيْرِهِ، وَالطَّاعَةُ وَالْإِتْبَاعُ لِللّهُ وَحْدَهُ هُوَ الْمُعْبُودَ، وَالدَّعْوَةُ لَهُ لَا لِغَيْرِهِ، وَالطَّاعَةُ وَالْإِتْبَاعُ لِللّهُ وَحْدَهُ هُو الْمُعْبُودَ، وَالدَّعْوَةُ لَهُ لَا لِغَيْرِهِ، وَالطَّاعَةُ وَالْإِتْبَاعُ لِرَسُولِ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَغَيْرُهُ إِنَّمَا تَجِبُ طَاعَتُهُ إِذَا أَمَرَ بِطَاعَةِ الرّسُولِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللل
- وقال أيضا رحمه الله في الصفحة: 25 مجلد 15: ﴿مَنْ تَدَبَّرَأَحْوَالَ الْعَالَمِ وَجَدَكُلَّ صَلَاحٍ فِي الْأَرْضِ فَسَبَبُهُ تَوْجِيدُ اللهِ وَعِبَادَتُهُ وَطَاعَةُ رَسُولِهِ وَكُلُّ شَرِّفِي الْعَالَمِ وَفِتْنَةٍ وَبِلَا وَقَحْطٍ وَتَسْلِيطِ عَدُوِّ وَغَيْرِ ذَلِكَ وَسُولِهِ وَكُلُّ شَرِّفِي الْعَالَمِ وَفِتْنَةٍ وَبِلَا وَقَحْطٍ وَتَسْلِيطِ عَدُوِّ وَغَيْرِ ذَلِكَ فَسَبَبُهُ مُخَالَفَةُ رَسُولِهِ وَالدَّعْوَةُ إلى غَيْرِ اللهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ تَدَبَّرَ هَذَا فَسَبَبُهُ مُخَالَفَةُ رَسُولِهِ وَالدَّعْوَةُ إلى غَيْرِ اللهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ تَدَبَّرَ هَذَا حَقُ التَّدَبُّرِ وَتَأَمَّلُ أَحْوَالَ الْعَالَمِ مُنْذُ قَامَ إلى الْأَنِ وَإِلَى أَنْ يَرِثَ اللهُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَهُو خَيْرُ الْوَارِثِينَ وَجَدَ هَذَا الْأَمْرُكَذَلِكَ فِي خَاصَّةِ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَهُو خَيْرُ الْوَارِثِينَ وَجَدَ هَذَا الْأَمْرُكَذَلِكَ فِي خَاصَّةِ نَفْسِهِ وَفِي حَقِّ غَيْرِهِ عُمُومًا وَخُصُوصًا وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ الْعَلِيِ الْعَظِيمِ ﴾ اهـ. الْعَظِيمِ اللهِ الْعَظِيمِ ﴾ اهـ.

### 🥏 قال أحدهم:

٢٠ – وأَتْبَعَ التَّميعيْ كُلَّ سَائلِ
 ٢١ – فَأُولاً نَقُولُ: إِنَّ رَبَّنَا
 ٢٢ – ولمْ يَدَعْنَا يا ذَوي العقولِ
 ٣٢ – فَمؤْمِنٌ بالرُّسْلِ في سَعَادَةِ
 ٢٢ – بسورةِ (المَّنْ لِي سَعَادَةِ
 ٢٢ - بسورةِ (المَّنْ لِي سَعَادَةِ
 ٢٥ – وثانياً فقدْ نَهى الْعِبَادَا

بذي الثلاثِ جُملةِ المسائلِ
أتمَّ فينا خَلْقَنَا ورِزقَنَا
بلا نجيٍ داعٍ أوْ رَسُولِ
ومَنْ عَصى ففي لَظىً وَقَادَةِ
وأخْذُهُ إلى نا وبيلُ
أن يُشْركوا برنا الأنْدَادَا

\*\*\*

\*\*

\*

\*

\*

\*

<sup>15</sup>**(م ف/24/15-26**)

\*

\*

**∰∰** 

\*

<del>\*</del>

**∰∰** 

\*

\*

**∰∰∰** 

\*\*\*

ولا نبي مُرسالٌ يحوزُ فَافْهَمْ هُدِيتَ ما أقولُ يا فَتى الربَّ والرَّسولُ ثم انْصَاعَا مُعَانِداً ولوْ مِنْ العِيالِ مُعَانِداً ولوْ مِنْ العِيالِ فَاسْمَعْ كُفيتَ واشْكُرَنَّ بَاذِلَهُ فَاسْمَعْ كُفيتَ واشْكُرَنَّ بَاذِلَهُ أَنْ تُعبُد الله بلا عِنادِ واحْذَر بِأَنْ تُلَقَّبَنْ باللهي أَنْ تُعبُد الله بلا عِنادِ مِنْ جِنَّةٍ مَخْلُوقةٍ أَوْ نَاسِ فَاعْمَلْ به مُجاهِدًا لتَبْرَا فَاعْمَلْ به مُجاهِدًا لتَبْرَا توحيدُه فَمَنْ أَبَى قَلاَهُ وَمَنْ وَعَى مَقَالتي فَقَدْ هُدِي وَمَنْ وَعَى مَقَالتي فَقَدْ هُدِي وَخَلّ حِثْماً مَكْمَنَ البَلاءِ وَخَلْ وَتُمْ مَا لَوْلَاءِ وَمَنْ وَعَى مَقَالتي وَقَدْ هُدِي

77 - لا مَلَكُ مُقَرَّبٌ يجوزُ 77 - دليلُهُ مِنْ آيةِ (الجِنِّ) أتى 74 - وثالِثا أنَّ الَّذي أطَاعا 79 - مُحَرَّمُ عليه أن يُوالي 70 - دليلُهُ أوَاخِرُ (المُجادِلَهُ) 71 - وبعد ذا فاعْلَمْ أخِيفياللهِ 72 - أنَّ الحَنِفيَّةَ في اعْتِقَادِ 73 - وشرطُهُ الإخلاصُ مِنْ أساسِ 74 - وأعْ ظَمُ الَّذارياتِ) يُقْرا 75 - ووَصْ فُهُ الإفرادُ بالعِبادَهُ 76 - وضِ دُهُ الشركُ بلا تَرَدُّدِ

أسراج الخيول بنظم القواعد الأربع وثلاثة الأصول

# الأصل الأول:

قال المصنف رحمه الله: فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَا الأُصُولُ الثَّلاثَةُ التِي يَجِبُ
 عَلَى الإِنْسَانِ مَعْرِفَةُ ا> فَقُلْ: مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبَّهُ، وَدِينَهُ، وَنَبِيَّهُ مُحَمَّدًا
 صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

بدأ الشيخ رحمه الله في بيان مراد رسالته وهي الأصول الثلاثة التي أشار إليها في المقدمة الأولى في المسألة الاولى بقوله العلم: وهو معرفة الله ومعرفة نبيه ومعرفة دين الإسلام بالأدلة معتمداً في ذلك على أسلوب المُسَاءَلَة: أي السؤال والجواب ويسمى عند أهل التعليم بالأسلوب المُسَاءَلَة: أي السؤال والجواب ويسمى عند أهل التعليم بالأسلوب الحواري وهو نافع جدا. ويعتبروسيلة لشد انتباه طالب العلم وترغيبه في أخذ العلم والاقبال عليه بجد وحزم، ورغبة كما ييسرعليه فهم ما يُلقى عليه ووعيه وتخزينه في حافظته، وبعض الناس ينسب هذه الطريقة إلى علماء الغرب، وهي في الحقيقة أصلها من الإسلام ابتداء:

- وقد جاء ذلك مبثوثا في كثير من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم. وهو يعلم أصحابه عليه
- ﴿ بقوله صلى الله عليه وسلم: أتدري ما حَقُّ اللهِ على العِبادِ، وما حَقُّ اللهِ على اللهِ؟ أقال ذلك لمعاذ ابن جبل رضي الله عنه.

أالراوي: معاذ بن جبل الله المحدث: محمد ابن عبد الوهاب رحمه الله تعالى | المصدر: الرسائل الشخصية لابن عبد الوهاب الصفحة أو الرقم 46ونصه: كنتُ رَدِيفَ النَّيِّ صِلَّى اللهُ عليه وسلَّم على الشخصية لابن عبد الوهاب الصفحة أو الرقم 46ونصه: كنتُ رَدِيفَ النَّيِّ صِلَّى اللهُ عليه وسلَّم على حمارٍ، فقال لي: يا مُعاذُ، أتدري ما حَقُّ اللهِ على العِبادِ على اللهِ؟ قُلتُ: اللهُ ورَسولُه أعلَمُ، قال: حَقُّ اللهِ على العِبادِ على اللهِ ألَّا يُعتَرِّبَ مَن لا يُشرِكُ به شيئًا، وحَقُّ العِبادِ على اللهِ ألَّا يُعتَرِّبَ مَن لا يُشرِكُ به شيئًا.

- وقوله صلى الله عليه وسلم للصحابة رضوان الله عليم: أَتَدْرُونَ ما المُفْلِسُ؟ وغيرها.
- واعتماد المصنف في بيان مضمون الأصول الثلاثة على أسلوب المُسَاءَلَة: تذكير للعبد بحاله وهو في قبره. وهو يسأله الملكان هذه الأسئلة الثلاثة التي تتضمنها الأصول الثلاثة، والمراد في ذلك حثه على إعداد الإجابة الصائبة لهذه الأسئلة الثلاثة التي لا مناص منها لكل عبد مكلف من التعرض لها ولا يتأتى للعبد الإجابة الصحيحة إلا بالإعداد والاستعداد، ما دام في الحياة الدنيا وذلك بمعرفة هذه الأصول الثلاثة وفهمها حق الفهم. والعمل بمقتضاها والثبات على ذلك حتى يفارق الدنيا.
- قال المصنف رحمه الله التي يجب على الإنسان معرفتها: والمقصود بالوجوب هنا وجوبا عينيا بمعنى يجب على كل مكلف من الإنس والجن معرفة هذه الأصول الثلاثة، وهذه المعرفة ينبغي أن تتبع بالعمل المو افق لمضمونها. وإلا فلا فائدة ترجى ولا نجاة تؤمل.
- ومن هنا يجب على كل مسلم ومسلمة وجوبا عينيا: أن يعلم هذه الأصول ويفقهها ويعمل بمضمونها ويحرص على ذلك ويصدق الله تعالى فيه، وهذا الفاعل نرجوله أن يثبت عند مسألة الملكين في قبره.

<sup>1</sup> الراوي: أبو هربرة ها المحدث: مسلم رحمه الله تعالى المصدر: صحيح مسلم الصفحة أو الرقم: | 2581 خلاصة حكم المحدث: صحيح ونصه: أَتَدْرُونَ ما المُفْلِسُ؟ قالوا: المُفْلِسُ فِينا مَن لا دِرْهَمَ له ولا حَتَاعَ، فقال: إِنَّ المُفْلِسَ مِن أُمَّتِي يَأْتِي يَومَ القِيامَةِ بِصَلاةٍ، وصِيامٍ، وزكاةٍ، ويَأْتِي قَدْ شَتَمَ هذا، وقَذَفَ هذا، وأَكُلَ مالَ هذا، وسَفَكَ دَمَ هذا، وضَرَبَ هذا، فيعُطَى هذا مِن حَسَناتِهِ، وهذا مِن حَسَناتِهِ، فإنْ فَينَتْ حَسَناتُهُ قَبْلَ أَنْ يُقْضَى ما عليه أُخِذَ مِن خَطاياهُمْ فَطُرِحَتْ عليه، ثُمَّ طُرْحَ فِي النَّادِ.

- ◄ فإذا أجاب العبد المسؤول جو ابا صحيحا. كان من الفائزين
   السعداء.
- وإن تلعثم وتردد وتاه ولم يحسن الجواب كان من الهالكين
   الأشقياء.
- فبعض المسلمين يقول: هذه الأصول بسيطة وسهلة لا تحتاج إلى
   علم كبير.
- وبعض المسلمين يقول قر أناها وعلمناها وتجاوزنا مستواها ولا ولا حاجة إلى الرجوع إليها.
- ◄ بعض المسلمين يقول: هناك أمور أهم منها مثل الحديث عن أحوال العالم وما يجرى فيه وغيرها.
- بعض المسلمين يقول: نبدأ بالكلام عن أخطاء الحكام والمسؤولين والأحزاب والسياسة
  - ﴿ الأصول : جمع أصل وهو ما بني عليه غيره كالأساس للبنيان

أيُطلق الأصل ويُراد به الدليل: الأصل في تحريم الربا الكتاب والسنة والإجماع، أي دليل تحريم الربا الكتاب والسنة والإجماع، هنا عُبر بالأصل وأُربد به الدليل

يُطلق الأصـل ويُراد به الرجحان، فيُقال الأصـل في الكلام الحقيقة دون المجاز، يعني الراجح عند السامع حمل الكلام على حقيقته دون مجازه.

يُطلق ويـراد به القاعدة المستمرة: يُقال: إباحة أكل الميتة للمضطرعلى خلاف الأصل يعني على خلاف القاعدة المستمرة.

يُطلق وبراد به المقيس عليه: فيُقال الخمر أصل للنبيذ في الحرمة الخمر أصل يعني مقيس عليه للنبيذ فقيس النبيذ على الخمر بجمع ماذا الإسكار فسحب الحكم من الأصل وهو الخمر إلى النبيذ وهو الفرع.

مَ قَالَ الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴿ السَائِلِ التَّالِي اللَّهِ الْمُراهِ عَلَى معرفتها سعادته أوشقاؤه.

- قوله رحمه الله: التي يجب على الإنسان معرفتها: الوجوب المراد هنا هو الوجوب العيني على كل إنسان مكلف إنسانا كان أو جنيا ذكرا أو أنثى حرا أو عبدا حاكما أو محكوما.والمعرفة المقصودة هنا هي تلك المتبوعة بالعمل، وإلا فلا فائدة ترجى. ولا نجاة تؤمل.
- قوله رحمه الله: فقل معرفة العبد ربه ودينه ونبيه. محمد صلى الله عليه وسلم: فقل أي أجب بيقين ثبات وعلم مصحوب بالدليل الشرعى من الكتاب والسنة والإجماع.
- معرفة العبد ربه تعالى: هذا أصل من أصول الدين. وأهم ركائزه الذي لا يذكر له وجود إلا به ولا يصح إسلام المرء إلا بتحقيقه ابتداء، وهذه المعرفة تقتضي العلم بالله تعالى وبأسمائه وبصفاته و أفعاله على يقين وبصيرة وذلك من خلال ما تعرف به سبحانه إلى عباده أمرا ونهيا وإذنا ومنعا وشريعة مما جاء في كتابه أو في سنة رسوله صلى الله عليه وسلم، ليعبدوه حق عبادته ويوحدوه حق توحيده.
- الربوبية في هذا المقام يقصد بها الألوهية والعبودية. لم؟ لأن

ويطلق على المستصحب أي استصحاب الحال: كقولنافيمن كان متيقنا:الأصل الطهارة أي استصحاب الطهارة

الابتلاء للأنبياء والرسل لم يقع في مطالبة أقوامهم بالإقرار بالربوبية بل وقع ذلك في مطالبتهم بالاعتراف بألوهيته تعالى و إفراده بالعبادة دون غيره مما كان يعبد هؤلاء مع الله تعالى من أوثان وأصنام ونحوها

قال شيخ الإسلام رحمه الله: ﴿ وَلِهَذَا لَمْ يَرِدِ التَّكْلِيفُ بِمَعْرِفَةِ وُجُودِ
 الصَّانِعِ أَ، وَإِنَّمَا وَرَدَ بِمَعْرِفَةِ التَّوْحِيدِ وَنَفْيِ الشِّرْكِ: أُمِرْتُ أَنْ
 أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ ﴾ 2

وقد مربنا أن ذلك هو محل النزاع والخصام بين الرسل و أقوامهم.

﴿ انظر لقوله تعالى: ﴿ قُلُ مَن يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصُلِرَ وَمَن يُخُرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ ۚ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ فَقُلُ أَفَلَا تَتَقُونَ ۞ يونس 31.

ومعلوم أن المشركين في كل زمان لم ينازعوا في توحيد الربوبية. ولهذا فسر العلماء سؤال الملكين للمقبور من ربك؟ أي من معبودك؟ وقال الإمام ابن

أَقَلَ الشيخ بن عثيمين رحمه الله تعالى في تفسيره: جواز إضافة الصنع إلى الله ﴿ صُنْعَ ٱللَّهِ ٱلَّذِيّ أَثَقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾.

ولكن هل يؤخذ منه إثبات اسم الصانع لله أو لا؟ لا يؤخذ منه، ولكنه يُخبربه عن الله، فيقال: إن الله تعالى صانع كل شيء، على سبيل الخبربة، وأما إثبات اسم الصانع فلا.

على أنه يوجد في كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى وكلام ابن القيم رحمه الله تعالى دائمًا كلمة (الصانع)، والظاهر أنهم أرادوا بهذا مخاطبة الكلام بمثلما يتكلمون به، ولذلك يقولون مثلًا: إثبات الصانع يدل عليه كذا وكذا.مع أننا نرى أن الأولى والأفضل ألا يثبت حتى بهذا اللفظ، بل يقال: إثبات الخالق دل عليه كذا وكذا، والخالق جاءت في القرآن، وهو أبلغ من الصانع.

إنما على كل حال، الإخبارعن الله بأنه صانع مضافًا إلى التعميم مثل: صانع كل شيء، هذا جائز لا بأس به، والناس يقولون في عباراتهم العامية: (صانع كل مصنوع)، هذا خبر صحيح، أما أن تجعله اسمًا من أسماء الله، فلا؛ لأنه يُفرّق بين الاسم وبين الخبر.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>مجموع الفتاوى ص: 129-130 / 03

عبد الوهاب رحمه الله في الدرر السنية. يقول الملكان للرجل في القبر من ربك؟ معناه من إلهك؟ لان الربوبية التي أقربها المشركون لا يمتحن أحد بها.

بعض علماء السنة قرر: أنَّهُ إذَا أفردت كَلِمَةُ الرُّنُوبيَّةِ وَأُطْلِقَتْ فَإِنَّهُ يَدْخُلُ فِهَا مَعْنَى الْأُلْوَهِيَّةِ. لَأَنَ الْحَقِيقَةَ أَنَ الرُّنُوبِيَّةَ تَسْــتَلْزِمُ الْأُلْوَهِيَّةَ. وَمِنْ ثَمَّ فَإِنَ تَوْحِيدُ الرُّبُوبيَّةِ يَسْــتَلْزِمُ تَوْحِيدَ الْأُلْوَهِيَّةِ. لَأَنَ الْمُوَحَّدَ إذا وَحَّدَ الله تعالى فِي أُلْوَهِيَّتِهِ فَإِنْهُ ضِمِنَا قَدْ أَقَرَّبتَوْحِيدِ رُبُوبيَّتِهِ وَلِذَا كَانَ أسلوب الْقُرْآنِ أَنْ يُقِيمُ الْحُجَّةَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ الْمُقِرِّينَ بِالرُّبُوبِيَّةِ بِعَدَمِ إقرارهم بِتَوْحِيدِ الْأَلْوَهِيَّةِ انظر: إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَيِن سَا لَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّامَوٰتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ قُلُ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلَ هُنَّ كَشِفَاتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ ۚ قُلْ حَسْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ۞﴾ الزمر 38. فإن ما قبل الفاء توحيد ربوبية. وما بعدها توحيد الألوهية. وقد تسمى الآلهة المعبودة من دون الله تعالى أربابا. ولذلك قال بعض العلماء رحمه الله: ﴿إِنَ لَفْظَ الرُّبُوبِيَّةِ وَالْأَلْوَهِيَّةِ يَدْخُلُ فِي بَابِ الْأَلْفَاظِ الَّتِي إِذَا اجْتَمَعَتِ افْتَرَقَتْ وإِذَا افْتَرَقَتِ اجْتَمَعَتْ﴾مثل الإسلام والإيمان والفقيـــر والمسكين ونحو ذلك.

والمعرفة المرادة هنا هي: التي تُرادف العلم في حق المخلوق. أما في حق المخالق فان الله تعالى يوصف بالعلم ولا يوصف بالمعرفة. وذلك لأن العلم قد لا يسبقه جهل، أما المعرفة فإنها حتما يسبقها جهل. والله تعالى منزه

عن الاتصاف بصفة الجهل ولأنها صفة نقص والله تعالى ينبغي له أن يتصف بكل صفات الكمال المطلق.

- وقوله رحمه الله: (ودينه): أي الإسلام بالمعنى الخاص الذي تعبدنا الله تعالى به المتضمن للأوامر والنواهي والأحكام والتكاليف. فيجب الانقياد له والاستجابة لشريعته من غير رد ولا معارضة.
- وقوله رحمه الله: (ونبيه محمد الله عليه وسلم): ذلك لأنه الواسطة بيننا وبين ربنا المعبود في تبليغ شريعته وبيان مراده من خلقه وذلك بمعرفة نسبه ودعوته وجهاده وسيرته وأخلاقه.
- تم شرع الشيخ رحمه الله في بيان المقصود تحقيقا للفائدة: وهو تفصيل هذه الأصول بأدلتها وقد ذكرت هذه الأصول في حديث العباس بن عبد المطلب رضي الله عنه عم النبي صلى الله عليه وسلم وكنيته أبو الفضل. خرج مع قريش في بدر فأسره المسلمون فافتدي نفسه، وقيل أسلم قبل خيبر وأخفى ذلك عن قومه. وكان يراسل النبي صلى الله عليه وسلم بأخبار قريش. وقد ثبت في حنين حين فر أكثر المسلمين، وكانت له السقاية والعمارة لبيت الله الحرام، مات (٣٢) هرضي الله عنه وحديثه عند مسلم في كتاب الإيمان باب الدليل على من رضي بالله ربا: أنه سمع رسول الله عليه وسلم.
- يقول: رضي الله عنه (ذَاقَ طَعْمَ الْإيمان مَنْ رَضِيَ بِاللَّهِ رَبًّا، وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولًا) وبالْإسلام دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولًا) وبالْإسلام دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ رَسُولًا) وبالْإسلام دِينًا،

<sup>1</sup>رواه مسلم في صحيحه كتاب الإيمان برقم 34

قال: بعض العلماء رحمه الله: ﴿ الرِّضَا بِهَذِهِ الأَصُولِ الثَّلاثَةِ. قُطْبُ الدِّينِ وَعَلَيْهِ تَقُومُ حَقَائِقُ الْعِلْمِ وَالْيَقِينِ، وَهَذَا الرِّضَا مَحَلُّهُ الْقَلْبُ وَثَمَرَتُهُ تَظْهَرُ فِي أَقْوَالِ الْعَبْدِ وَأَعْمَالِهِ بِفِعْلِ الطَّاعَاتِ وَتَرْكِ وَثَمَرَتُهُ تَظْهَرُ فِي أَقْوَالِ الْعَبْدِ وَأَعْمَالِهِ بِفِعْلِ الطَّاعَاتِ وَتَرْكِ الْمُعَاصِي ﴾.

- قوله: (فإذا قيل لك من ربك)؟أي إذا سُـئِلت من خالقك؟من رازقك؟ من مدبرك؟ من مربيك؟ من معبودك؟
- الجواب قُلْ: رَبِّيَ اللهُ الَّذِي رَبَّانِي، وَرَبَّى جَمِيعَ الْعَالَمِينَ بِنِعَمِهِ، وَهُوَ مَعْبُودِي لَيْسَ لِي مَعْبُودٌ سِوَاهُ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: » الْحَمْدُ لللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ » [الفاتحة: 2]. وَكُلُّ مَنْ سِوَى اللهِ عَالَمٌ، وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ الْعَالَمِ.
  ذَلِكَ الْعَالَمِ.
- وقد وجه النبي صلى الله عليه وسلم هذا السؤال إلى جارية: رضي الله عنه يُخبِرُ الشَّريدُ بنُ سُونِدٍ الثَّقَفيُّ رضي الله عنه: "أنَّ أمّه أوصَتْه"، أي: طلبَتْ مِن ابنها الشَّريدِ إنْ هيَ ماتَت، "أنْ يُعتِقَ عنها رقبةً مؤمِنةً"، أي: يُحرِّرَ عبدًا مؤمِنًا أو أمّةً مؤمِنةً مِن العبودِيّةِ، "فأتَى" الشَّريدُ رضي الله عنه إلى النَّيِّ صلى الله عليه وسلم، "فقال: يا رسولَ الله، إنَّ أمِّي أوصَتْ أنْ أُعتِقَ عنها وهي بِلادٌ واسِعةٌ تقعُ جَنوبَ مِصرَ فسأل رسولَ الله عنه الله الله وسلى الله عنه يا الله وسلى الله وهي بِلادٌ واسِعةٌ تقعُ جَنوبَ مِصرَ فسأل رسولَ الله صلى الله عليه وسلم الجارية: (فقال من ربك؟ قالت الله. فقال "أيْن الله كليه وسلم الجارية: (فقال من ربك؟ قالت الله. فقال "أيْن الله كليه وسلم الجارية: في السَّمان، "قالَت في علمَ إن كانت مِن عبَدَةِ الأوْثانِ أم مِن أهْلِ الله مَن أنا؟، قالت: أنتَ رسولُ الله، قال: أعتِقْها؛ سمَو اتِه، "قال: مَن أنا؟، قالت: أنتَ رسولُ الله، قال: أعتِقْها؛

فإنّها مؤمنة "، أي: ظاهِرُها الإيمان). وكذلك صبح من حديث معاوية ابن الحكم السلمي أن له جارية أراد أن يعتقها فجاء بها النبي صلى الله عليه وسلم (فسألها أين الله؟ قالت: في السماء قال: من أنا؟ قالت أنت رسول الله صلى الله عليه وسلم. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم.

الرب: في لغة العرب يطلق على معان عدة منها السيد والمتصرف والمالك والمصلح والقائم بالأمر والمنعم. وإذا أطلقت وصدرت بــ (أل) فيقصد بها الله عزّوجل. وإذا نكرت وأضيفت قصد بها غيره. مثل رب الدارورب الأسرة ورب الإبل.والمعنى صاحب كما ورد في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم على لسان عبد المطلب عندما كلمه أبرهة الحبشي وهويريد هدم الكعبة وقد أخذ إبله فقال له: ﴿إني أنا رب الإبل وإن للبيت ربا سيمنعه...﴾

- قال ابن القيم رحمه الله: ﴿إسمُ «الرّبِّ» له الجَمعُ الجامعُ لجميعِ المخلوقاتِ؛ فهو رَبُّ كُلِّ شَيءٍ وخالِقُه، والقادِرُ عليه لا يخرُجُ شيءٌ عن ربوبيَّتِه، وكُلُّ من في السَّمَواتِ والأرضِ عبدٌ له في قَبْضَتِه، وتحت قَهْره﴾. 4
- وقالابن تسيمية رحمه الله: ﴿و "الرّبُ" هُوَ الْمُربِّي الْخَالِقُ الرّازِقُ النّاصِ رُالْهَادِي. وَهَذَا الْإِسْمُ أَحَقُ بِاسْمِ الْإِسْتِعَانَةِ وَالْمُسْأَلَةِ.
   وَلِهَذَا يُقَالُ: رَبّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَ نَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ

<sup>2</sup>حديث رواه ابو داوود وصححه الشيخ الألباني رحمه الله برقم: ( 3282)

<sup>3</sup> السيرة النبوية لابن هشام رحمه الله تعالى :(م 52/1)

<sup>4</sup>ينظر مدارج السالكين: 1/85

لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَ افَنَا فِي أَمْرِنَا رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا؛ فَعَامَّةُ الْمَسْأَلَةِ وَالِاسْتِعَانَةُ الْمَشْرُوعَةُ بِاسْمِ الرَّبِ أَنَّهِ.

- وفي معنى الرب: التربية وهي تنشئة الشيء ورعايته حالا فحالا على مدارج الكمال وهو المعنى الذي قصده الشيخ رحمه الله وتربية الله عزّ وجل لمخلوقاته نوعان:
- التربية العامة: تشمل كل بروفاجرومؤمن وكافروطائع وعاص وناطق وصامت ويتمثل ذلك في الخلق والرزق والإمداد بكل مقومات الحياة من مأكل ومشرب وغيرهما.
- والتربية الخاصة: تربية الله عزّوجل لأوليائه وعباده المتقين بهدايتهم وتثبيتهم وتليدهم وتله يسير الطاعة لهم وعصمتهم من الشيطان وأعوانه ولعل هذا المعنى هو السرفي كون أكثر أدعية الأنبياء والرسل وردت بلفظ الرب.
- مَ قَالَ الله عزّوجل: عن لسان آدم وزوجه عليهم السلام: ﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَاۤ أَنفُسَنَا وَإِن لَّمُ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِ ينَ۞﴾.

  الأعراف 23
- مَ قَالَ الله عزّوجل: وعلى لسان نوح عليه السلام: ﴿رَّبِ ٱغْفِرُ لِى وَلِوَالِدَى وَلِوَالِدَى وَلِمَن دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنَا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ إِلَّا تَزِدِ ٱلظّلِمِينَ إِلَّا تَبَارًا ﴿ وَلَا تَزِدِ ٱلظّلِمِينَ إِلَّا تَبَارًا ﴿ وَلَا تَزِدِ الطّلِمِينَ إِلَّا تَبَارًا ﴿ وَلَا تَزِدِ الطّلِمِينَ إِلَّا لَا تَبَارًا ﴾ نوح 28.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>مجموع الفتاوى" (14/ 13).

- مَا نُغُنِى وَمَا نُعُلِنُ وَمَا يَغُفَىٰ عَلَى ٱللّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ مَا نُغُنِى وَمَا نُعُلِنُ وَمَا يَغُفَىٰ عَلَى ٱللّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ مَا نُغُنِى وَمَا نُعُلِنُ وَمَا يَغُفَىٰ عَلَى ٱللّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ مَا اللّهُ عَلَى وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱللّهُ عَلَى وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ ٱللّهُ عَامِقَ وَمِن ذُرِّيَّتِي ۚ رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ٥ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَامِقَ وَمِن ذُرِّيَّتِي ۚ رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ٥ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الل
- مَ قَالَ الله عزّوجل: وعلى لسان يوسف عليه السلام: ﴿ ﴿ وَرَبِّ قَدْ عَالَيْ اللهُ عزّوجل: وعلى لسان يوسف عليه السلام: ﴿ ﴿ وَرَبِّ قَدْ عَالَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيّ عِنْ ٱللَّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِينَ اللهُ يوسف وَلِيّ عَنْ اللَّهُ نَيَا وَٱلْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِينَ اللهُ يوسف وَلِيّ عَنْ اللَّهُ نَيَا وَٱلْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِينَ اللَّهُ عَلَيْهِ بِٱلطَّلِحِينَ اللهُ يوسف مُسْلِمًا وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْه
- واعلم رحمني الله و إياك: أن من أعظم أنواع التربية التي ربى الله عزّ
   وجل بها خلقه هو إرسال رسل إليهم و إنزال الكتب عليهم.
- مَّ قَالَ الله عزّوجل: ﴿قُلُ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَنْ لَلْكَ فَلْيَفُرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مَّ قِهِ الله عزّوجل: ﴿قُلُ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَلَى فَلْيَفُرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَا يَجُمَعُونَ ﴿ يُونِس 58.وذلك لبيان الحق وهداية الخلق و إقامة الحجج عليم وقطع العذر عنهم.
- قوله رحمه الله: (بنعمه) قد تكون النعم مادية محسوسة، يشترك في المخلوقات وقد تكون معنوية مختصة بأهل الإيمان، من راحة النفس وطمأنينة القلب وهدوء البال والرضا على كل حال.
- مَ قَالَ الله عزّوجل: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّـ النَّا الله عزّوجل: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ ٱلضَّرُّـ فَاللَّهِ تَجْرُونَ ﴾ . النحل 53.
- ﴿ قَالَ الله عزّوجل: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تُحُصُّوهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٨ ﴿ ﴾. النحل 18.

- مَّ قَالَ الله عزّوجل: ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ سَخَّرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَظَلِهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱلنَّامِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدَى وَلَا كِتَبِ مُّنِيرٍ ﴾ لقمان 20.
- وقد ذكرت سورة النحل كثيرا من النعم. لذلك بعضهم سماها سورة النعم
- قوله رحمه الله: (وهو معبودي ليس لي معبود سواه.): وهو تفسير لمعنى الرب في إجابته: فقل ربي الله. فالرب هنا فسره بالمعبود الحق الذي لا يستحق أن يفرد بالعبادة إلا هو سبحانه وتعالى. ومعناه: هو الذي أعبده وحده وأذل له وأخضع و أنقاد له ولا أصرف شيئا من العبادة لغيره أبدا.
- قوله رحمه الله: والدليل قوله تعالى: (الحمد لله رب العالمين):
  ثم ساق الدليل الشرعي من على صحة إجابته على السؤال الأول:
  من ربك؟ بأول آية في كتاب الله عزّوجل بعد البسملة وهي الآية الأولى
  من سورة الفاتحة ﴿ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ رَبّ ٱلْعَلَمِينَ۞﴾.
- الحمد: هو الثناء بذكر أوصاف المحمود على جهة الكمال والجلال والجمال مع المحبة والتعظيم و"أل" في كلمة الحمد تفيد الاستغراق والشمول أي هو المستحق عزّوجل لجميع المحامد دون غيره واللام في الله هي للاختصاص. أي أخصه عزّ وجل بجميع المحامد قالا وحالا.
- ﴿ رب العالمين: تتضمن إقرارا بربوبيته على كل العوالم. من الإنس والمن والملائكة وغيرها ممن خلق الله عزّوجل في العالم العلوي

وفي العالم السفلي، وهو خالقهم ورازقهم وهو مدبرهم وإليه يسرجعون، وعنده يجمعون وعلى أعمالهم يحاسبون أعنى المكلفين من خلقه من الجن والإنس.

# 🕏 قال ابن القيم رحمه الله في نونيته:

٣٢٥١ - وَهُوَ الْحَمِيدُ فَكُلُّ حَمْدٍ ۞۞۞ أَوْ كَانَ مَفرُوضًا مَدَى الأَرْمَان المُوجُودَ جَمِيعَهُ ونَظِيرَهُ ۞۞۞ مِنْ غَيْرِ مَا عَدٍ وَلَا حُسْبَانِ ٣٢٥٢ - مَلاَ الوُجُودَ جَمِيعَهُ ونَظِيرَهُ ۞۞۞۞ كُلُّ المَحَامِدِ وَصْفُ ذِي الإحْسَانِ ٣٢٥٣ - هُوَ أَهْلُهُ سُبْحَانَهُ وَبِحمدهِ ۞۞۞۞ كُلُّ المَحَامِدِ وَصْفُ ذِي الإحْسَانِ وقي الأَية دليل على أن الله عزّوجل وحده المستحق للعبادة لكونه رب العالمين

- قوله رحمه الله: (وكل ما سـوى الله عالم و أنا واحد من ذلك العالم):
  أي ما خلق الله عزّ وجل من أجناس هذه المخلوقات: الطيـروالحوت
  والنبات والوحوش وغيرها و أنا واحد من هذه المخلوقات
- مَ قَالَ الله تعالى: ﴿قُلُ أَغَيْرَ ٱللّهِ أَبْغِى رَبّاً وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا تَحْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلّا عَلَيْهَا ۚ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَّرْجِعُكُمْ كُلُّ نَفْسٍ إِلّا عَلَيْهَا ۚ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَّرْجِعُكُمْ فَيْهِ تَخْتَلِفُونَ ﴿ الْأَنْعَامُ 164.

ومن ثمة فما يوجد إلا خالق ومخلوق ورب ومربوب ووجب على المخلوق المكلف أن يعبد هذا الرب الخالق العظيم

- کما قال تعالى: ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُم اللَّهُ وَبُكُم اللَّهُ وَبُكُم اللَّهُ وَبُكُم اللَّهُ وَبُكُم اللَّهُ وَبُكُم اللَّهُ وَبُكُم اللَّهُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلُ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا
- قوله رحمه الله: (فإذا قيل لك بما عرفت ربك): أي إذا سُئلت ما
   الدليل الذي عرفت به ربك؟ كان الجواب: بآياته ومخلوقاته، وهذا

فيه إشارة إلى اعتماد الأدلة الشرعية الصحيحة في إثبات معتقد المسلم ولا يجوز فيه التقليد العاري عن الدليل.

#### 🚄 قوله رحمه الله: (بآياته ومخلوقاته)

- الآيات: هي البــراهين والأدلة التــي أوجدها الله تعالى في الكون للدلالة عليه لأنه الرب الحق الخالق المدبــر العليم الحكيم، والمستحق وحده أن تصرف إليه العبادة.
- ومخلوقاته: أي ما خلقه الله تعالى ودل عليه بديع صنعه وعظمة قدرته وسعة علمه وحكمته ثم ذكر أمثلة على هذه الآيات الباهرة العظيمة.
- فقال رحمه الله: وَمِنْ آيَاتِهِ: اللَّيْلُ، وَالنَّهَارُ، وَالشَّـمْسُ، وَالْقَمَرُ، وَمِنْ
   مَخْلُوقَاتِهِ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُونَ السَّبْعُ وَمَنْ فِهِنَّ، وَمَا بَيْنَهُمَا:
- مَ قَالَ الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّهِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلُكِ ٱلنَّقِي تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَلَبَّةٍ وَتَصْرِيفِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَلَبَةٍ وَتَصْرِيفِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن كُلِّ دَلَبَةٍ وَتَصْرِيفِ لَلْكِيتِ لِقَوْمِ لَلْرَيْحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلمُسَخَرِ بَيْنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَايَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ البقرة 164.
- رَّ وساق الدليل في قول الله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ۚ لَا تَسْجُدُواْ لِللَّهَ مُسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ فصلت 37.
- م وقول الله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ اللهِ تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱللَّهَارَ يَطْلُبُهُ وَ حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشُ يُغْشِي \_ ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ و حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ

وَٱلْقَمَرَ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِهِ ۚ ۚ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْرُ ۗ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ الأعراف 54

- فمعرفة الله تتحقق: بالنظر والتدبر في آياته المنظورة وفي آياته المسطورة وذلك من خلال تدبر الوحي من كتاب وسنة وما يتضمنان من علم وحكمة وهداية تحفظ مصالح العباد في معاشهم وفي معادهم وتبين لهم سبيل الهداية والسعادة في الدارين وتحذرهم من سبل الضلال والغواية وحال مآلهم يوم القيامة.
- قوله رحمه الله: (والرب هو المعبود): والدليل قوله تعالى: ﴿ يَٰٓا أَيُهَا ٱلنَّاسُ اللهِ وَله تعالى: ﴿ يَٰۤا أَيُهَا ٱلنَّاسُ الْعُبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ۚ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشَا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءَ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجَ بِهِ عَلَى لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَشَا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءَ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخْرَجَ بِهِ عِمِنَ ٱلشَّمَرَتِ رِزْقَا لَّكُمُ فَلَا تَجْعَلُواْ لِللّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ البقرة 21 عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلهِ اللهِ ا
- معناه: كما في الآية أنّ هذا الرب تعالى الذي من أوصافه الخلق والرزق وجعل الأرض فراشا والسماء بناء و أنزل الماء من السماء لحياة الناس والبناء و إنبات النبات وإخراج الثمرات هذا الذي فعل هذا كله ويفعل غيره كثير، هو الذي يجب أن يفرد بكل أنواع العبادة، وأن لا يجعل له أندادا ولا شركاء في عبادته و أنتم تعلمون أنه لا ند له ولا ظهير له ولا شبيه ولا مثيل له، و أنتم تعلمون أن الله تعالى هو الذي فعل ذلك كله وحده وغيره لم يفعل شيئا، وهذه الآية هي أحد البراهين التي أبطل الله تعالى بها اعتقاد المشركين في

آلهتهم، فإنها لا تقدر على شيء من أمرها ولا أن تنفع غيرها ممن يعبدونها.

# يقول الشاعر معروف الرصافي في قدرة الله تعالى في إنبات النبات:

\* ذات الغصون النضرة نظر لتلك الشجرة وكيف صارت شــجرة كيف نمت من حبة يخرج منها الثمرة فانظر وقل من ذا الذي أنعمه منهمرة وقدرة مقتدرة \*\*\* ذو حكمة بالغة وفي أبيات في وصف النرجس لأبي نواس (ت 196هـ) يقول:

تأمل في نبات الأرض وانظر ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ إلى آثار ما صنع المليكُ عيونٌ من لجين أشاخصات ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ بأبصار هي الذهب السبيكُ على قضب الزبرجد شاهدات ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ بأن الله ليس له شربكُ

■ قـــوله رحمه الله: (قال ابن كثير: الخالق لهذه الأشياء هو المستحق للعبادة): ابن كثير هو إسماعيل بن عمر بن كثير أبو الفداء توفي ٤٧٧ هجري وهو أحد تلامذة شيخ الإسلام ابن تيمية، فقد أصاب في كلمته فإن الخالق لهذه الأشياء المذكورة في آية البقرة هو الذي يستحق أن يعبد وحده لا شربك له، لكونه اتصف بصفات الكمال المطلق من كل وجه مبرئ من كل نقص وعيب وخلل. ثم ناسب أن يبين ما هي هذه

<sup>1</sup>أى من الفضة

<sup>2</sup>والسبيك: المسبوك أي المذاب. والمعنى أن النرجس بأور اقه البيض المستديرة وما في وسطه من الكرات الذهبية يشبه عيوناً من ذهب محيط بها إطار من فضة.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> على قو ائم خضر مثل الزبرجد وهو حجر كريم يشبه الزُّمُرُّد، وهو ذو أَلوان كثيرة أَشهرها الأَخضر المُصري والأَصفر القبرصي.

العبادة الواجب صرفها إلى الله تعالى دونما سواه.قال أحدهم في منظومته على الأصول الثلاثة:

الأصل الأول: معرفة العبد ربه

فقال رحمه الله: وَ أَنْوَاعُ الْعِبَادَةِ الَّتِي أَمَرَ اللهُ بِهَا مِثْلُ: الإسلام، وَالإيمان، وَالإِحْسَانِ، وَمِنْهُ: الدُّعَاءُ، وَالْخَوْفُ، وَالرَّجَاءُ، وَالتَّوَكُّلُ، وَالإَيْمَان، وَالإِحْسَانِ، وَمِنْهُ: الدُّعَاءُ، وَالْخَوْفُ، وَالرَّجَاءُ، وَالتَّوَكُّلُ، وَالرَّعْبَةُ، وَالإَسْتِعَانَةُ، وَالرَّعْبَةُ، وَالإَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالنَّرْرُ، وَغَيْرُ ذَلَكَ مِنْ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ الله تَعالَى.

والمراد بأنواع العبادة أي إقرارها فمنها ما يختص بالقلب ومنها ما يختص باللسان ومنها ما يختص بالجوارح.

التي أمرالله بها): أي التي بينها الله تعالى على لسان رسوله محمد صلى الله عليه وسلم، فيما أنزل عليه من الوحي، من حيث معناها وشروطها وأركانها وواجباتها ونو اقضها، فخرج بذلك كل عبادة لم يأمرها الله تعالى ولا رسوله صلى الله عليه وسلم، وأحسن ما عرفت به العبادة،

فَقَالَ شَيْخُ الْإِسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: ﴿الْعِبَادَةُ: هِيَ اسْمُ حَامِعٌ لِكُلِّ مَا يُحِبُّهُ الله تعالى وَيَرْضَاهُ مِنَ الْأَقْوَالِ وَالْأَعْمَالِ الْبَاطِنَةِ وَالظَّهِرَةِ. فَالصَّلَاةُ وَالزَّكَاةُ وَالصَّيَامُ وَالْحَجُّ وَصِدْقُ الْحَدِيثِ وَأَدَاءُ وَالظَّهَرَةِ. فَالصَّلَاةُ وَالزَّكَاةُ وَالصَّيَامُ وَالْحَجُّ وَصِدْقُ الْحَدِيثِ وَأَدَاءُ الْأَمَانَةِ وَبِرُّ الْوَالِدَيْنِ وَصِلَةُ الْأَرْحَامِ وَالْوَفَاءُ بِالْعُهُودِ وَالْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّمْنُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْجِهَادُ لِلْكُفَّارِ وَالْمُنْلُوكِ مِنَ الْإِحْسَانُ إلى الْجَارِ وَالْنَهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْجِهَادُ لِلْكُفَّارِ وَالْمُنْلُوكِ مِنَ الْاَدَمِيِينَ وَالْبَهَائِمِ وَالْيَتِيمِ وَالْمِسْكِينِ وَ ابْنِ السَّيِيلِ وَالْمُمْلُوكِ مِنَ الْاَدَمِيِينَ وَالْبَهَائِمِ وَالْيَتِيمِ وَالْمِسْكِينِ وَ ابْنِ السَّيِيلِ وَالْمُمْلُوكِ مِنَ الْاَدَمِيِينَ وَالْبَهَائِمِ وَالْيَتِيمِ وَالْمُنْكِينِ وَ ابْنِ السَّيِيلِ وَالْمُمْلُوكِ مِنَ الْعَبَادَةِ لِيعَنِينَ وَالْبَهَائِمِ وَالْمُنْكِينِ وَ ابْنِ السَّيِيلِ وَالْمُلُوكِ مِنَ الْعَبَادَةِ وَالْمَهَائِمِ وَالْمُنَالُ وَلِكَ مِنَ الْعِبَادَةِ وَالْمَهُ وَالْمَالُولِ وَالْمَالُولِ مِنَ الْعَبَادَةِ وَالْمَهُ وَالْمَالُولِ مِنَ الْعَبَادَةِ وَالْمَالُ وَلِكَ مَنَ الْعِبَادَةِ وَالْمَالُ وَلِكَ مَنَ الْعِبَادَةِ لِلَّهِ وَالرَّجَاءُ وَالسَّمُ وَالشَّولُ وَالْمُ الْمُنْ الْعَبَادَةِ لِللَّهِ وَالْمَولُ الْوَلِينِ وَالْمَالِ الذُولِ الْمَالِ الذُولِ الْمَالِ الذُولِ الْمَالِ الذُولِ الْمُولِ الْمَالُ الْمُنَالُ الْمُولِ وَالْمَالِ الذُلُولُ اللهُ الْمُنْ الْمُولِ اللْمُ الْمَالُ اللْمُ الْمَالُ الْمُولِ الْمُنْ الْمُولِ الْمُهُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمُولِ الْمَالُ الْمُنْ الْمُولِ اللْمُ الْمُولِ الْمَالُولُ اللْمُ الْمُلُولُ الْمُ الْمُولُ اللْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُولُ الْمُولُ الْمُولُ اللهُ الْمُولِ الْمُولُولُ الْمُولُ الْمُولُ الللْمُ الْمُ الْمُولُولُ اللهُ اللهُ الْمُولُولُ الللْمُ الْمُولُولُ اللْمُ الللْمُ الْمُولُولُ اللهُ اللهُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُ اللهُ اللهُ اللهُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ اللهُ

<sup>1</sup>رسالة العبودية ص ٣٨ لشيخ الإسلام بن تيمية - رحمه الله تعالى -

كل عبادة أمرجا غير الله تعالى وغير رسوله ه وكانت صادرة عن هوى وهذر وهذر وهذي العبادة بتعريفات مختلفة منها:

- العبادة: كل ما كان طاعة لله أو قربة إليه أو امتثال لأمره أو انتهاء عن نهيه.
  - 🏴 العبادة: هي فعل المكلف على خلاف نفسه.
  - العبادة: ما أُمربه شرعا من غير اطراد عرفي  $^{1}$  ولا اقتضاء عقلي  $^{2}$
- - 🚩 قال ابن القيم رحمه الله تعالى في نونيته:

٥١٥ - وَعِبَادَةُ الرَّحْمن غَايَةُ حُبِّهِ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ مَا ذَارَ حَتَّى قَامَتِ الْقُطْبَانِ
 ٥١٥ - وَعَلَيْهِمَا فَلَكُ العِبَادَةِ دائرٌ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ مَا دَارَ حَتَّى قَامَتِ الْقُطْبَانِ
 ٥١٦ - ومَدَارُهُ بِالأَمْر أَمْر رَسُولِهِ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ لَا بِالْهَوَى وَالنَّفْسِ وَالشَّيطَانِ

وقد حصر بعض جهلة المسلمين مسمى العبادة في ممارسة الشعائر التعبدية. كالصلاة والصيام والحج وغيرها، واكتفوا بذلك فإذا باشروا مجالات حياتهم الأخرى يتصرفون كأنهم لا صلة لهم بالدين أصلا ولا فرعا، وبعضهم يقصرها على القلب ويعطل منها الجوارح كقول القائل: «الإيمان في القلب». وذلك من تلبيسات ومخادعات الشيطان لهم. وبعضهم يجعلها

<sup>1</sup> مصدر اِضْ طَرَّوهي الحاجَةُ والضَّرُورَةُ. لعادة جمهور قوم من الناس في قولهم أو عملهم أو نقول: هو ما تتابع الناس على فعله أو تركه حتى صار عُرفاً لهم.

<sup>2</sup> هو ما يلزم بدلالة العقل فعله أو تركه؛ كاجتناب ما يخشى ضرره

علاقة بين العبد وربه فيقول إنما الدين في المسجد فقط فإذا خرج خلع حلية الدين من عنقه ولا علاقة لها ببقية شــؤون الحياة الأخرى، كاعتقاد أهل الأديان المنحرفة مثل النصارى وغيرهم.

النما النما المرية فيه هو أن العبادة تستغرق حياة المسلم كلها أينما حل و أينما ارتحل و أينما وُجد وعلى أي حال كان وفي أي مكان وفي أي مكان وفي أي رمان كما قال الديان: ﴿وَاعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ ٱلْيَقِينُ ﴿ المحجر 99 وكما جاء في الحديث الصحيح الذي رواه ابن داود رحمه الله عن معاذ بن جبل رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: (اتق الله حيثما كنت) والرَّغْبَةُ، وَالرَّغْبَةُ، وَالرَّغْبَةُ، وَالرَّغْبَةُ، وَالْخُشُوعُ، وَالْخَشْيةُ، وَالإِنَابَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالْاسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ، وَالاَسْتِعَانَةُ وَالنَّالِيلُ: قَوْلُهُ تعالى: "وَأَنَّ الْمُسَاجِدَ لِللهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَدًا "الجن 18:

قال(ومنه): الصواب ومنها الدعاء رجوعا على أنواع العبادة، وبدء به لعظيم شانه وعلو مرتبته وأهمية مكانته في الدين ويظهر والله تعالى أعلم أن الشيخ رحمه الله أراد بالدعاء هنا دعاء المسألة والطلب ولأنه متضمن لدعاء العبادة وذكره أولا:

- ❖ لأن الشرك أكثرما يقع من الناس فيه أي في دعاء المسألة.
- واستقراء لآيات القرآن نجد التحذير أكثر ما يرد في التحذير
   من الشرك في الدعاء.

<sup>1</sup> الترمذي الحديث 18 من الأربعين النووبة

- لأنه أعظم أنواع العبادة.
- ❖ ولأنه تجتمع فيه من أنواع التعبد ما لا تجتمع في غيره. فهو من العبادات القلبية لتوجه القلب إلى الله تعالى وهو كذلك من العبادات اللسانية تمجيدا أو تحميدا أو تقديسا، وفيه مسألة وتضرع و افتقاروبكاء وهي أمور تتعلق بعمل الجوارح.

## 🥌 والدعاء شرعا له معنيان:

- هو امتثال خطاب الشرع المقترن بالحب والذل وهو ما لم يكن فيه صيغة سؤال أو طلب فيشمل جميع أفراد العبادة، ويسمى: <u>دعاء</u> <u>العبادة وهو دعاء الله تعالى بأي نوع من أنواع العبادة وسميت العبادة دعاء لأن العبد طالب للثواب فها، فكل عمل يتعبد به المسلم لربه فإنه يقصد من ورائه طلب رضا الله تعالى ودخول جنته والنجاة من ناره.</u>
- اما المعنى الخاص هو طلب العبد من ربه تعالى حصول ما ينفعه أو دفع ما يضره ويسمى: <u>دعاء الطلب والمسألة</u>. وهو الغالب في تسمية المسلمين بالدعاء.

وقد يأتي الدعاء في القرآن بمعنى العبادة. قد يأتي بمعنى المسألة ويراد به مجموعهما.

- المسألة وكل دعاء عبادة يستلزم دعاء المسألة وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة.
  - 🚄 وأن المعبود الحق لا بد أن يكون مالكا للنفع والضر حقيقة:
    - 蕘 فهو يدعوه تحصيلا للنفع ودفعا للضر دعاء مسألة.

ويدعوه خوفا ورجاء دعاء عبادة. فعلم أن النوعين متلازمان.فالذي يدعومع الله تعالى غيره مهما كان هذا الغير. ومهما كانت صورة هذه العبادة فقد جعله ندا لله تعالى وأعطاه شيئا من خصائص الله تعالى لا يستحقها قال ابن تيمية رحمه الله: ﴿وَأَصَلُ اَلشِّرْكِ أَنْ تَعْدِّلَ بِاللّهِ مَخْلُوقَاتِهِ فِي بَعْضِ مَا يَسْتَحِقُّهُ ﴾ مَخْلُوقَاتِهِ فِي بَعْضِ مَا يَسْتَحِقُّهُ ﴾

تم ذكر الشيخ رحمه الله بعد عبادة الدعاء ثلاثة عشر نوعا من العبادة. مدارها إخلاص النية والقصد لله تعالى. وهي عبادات قلبية ثم قال وَغَيْرُ ذَلَكَ مِنْ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ الَّتِي أَمَرَ اللهُ مِهَا وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَـجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدَا۞ ﴾ الجن: قَوْلُهُ تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَـجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدَا۞ ﴾ الجن: 18.

🛩 والحاصل أن كل قول وعمل ثبت:

蕘 أنه مأموربه في الشرع. -

蕘 أو مدحه الشارع.

蕘 أو أثنى عليه.

蕘 أو أثني على من قام به. -

🥟 وكل امر ثبت:

蕘 النهي عنه من الشارع.

蕘 أو ذمه الشارع.

蕘 أو ذم من قام به.

فهو عبادة وقرب وطاعة إلى الله جل وعلا

فإن تركه عبادة والبعد عنه عبادة أيضا وقربة وطاعة لله عزوجل، أما فعله فإنه يكون طاعة للشيطان ومعصية للديان

<sup>1</sup> يُنظر: ((الاستقامة)) (344/1).

وفي كل ذلك توحيد وإيمان وعبادة.

- تم ذكر بعض العبادات التي مدارها القلب والإخلاص والتي يجب الله غيره اللسلم من أن يشرك فيها مع الله غيره

والمعنى من تعبد لغيرالله تعالى بشيء من هذه العبادات أوغيرها فإنه كافر بالله تعالى مشرك به شركا أكبر.

وانظر إلى لفظة شيئا. التي وردت في كلام المصنف رحمه الله. جاءت نكرة فدلت على معنى العموم تبعا لكلمة إلّها في الآية التي ساقها المصنف دليلاً على مراده فإنها دالة على العموم أيضا، بمعنى إذا دعا إلى عبادة آلهة أخرى مهما كانت هذه الأخرى ملكًا مقربًا أو نبياً مرسلاً أو ولياً صالحاً أو جنياً أو حجراً أو شجراً أو نحو ذلك فانه بذلك يكفر كفر أكبر ويشرك بالله شركا أكبر.

- وكل نوع من الأنواع التي تدخل في مسمى العبادة صرفها لغيرالله تعالى شرك أكبر مخرج من الملة. وصاحبه مشرك كافر إما الكفر الظاهرواما الكفرالباطن، وإما بهما معا.
- الكفرلغة يطلق على الجحود والستروالتغطية وهو قسمان: وهو كفر أكبـر كمن أنكر أحد أركان الإسلام أو أنكر معلوما من الدين بالضرورة وأصغر كقتل النفس ونحوها.
- والأكبر منه خمسة أقسام: وقال ابن القيم رحمه الله: ﴿وأما الكفر الأكبر منه خمسة أنواع: كفر تكذيب، وكفر استكبار وإباء مع التصديق، وكفر إعراض، وكفر شك، وكفر نفاق﴾ 1
- بينما الشرك يطلق على التسوية. فالمشرك يعبد الله تعالى ويعبد معه غيره. والكافر لا يعبد الله تعالى أصلا كالملحد والمنكر لجود الله تعالى وقد يعبد غير الله مع الله تعالى مثل مشركي قريش عبدوا الله تعالى وعبدوا معه الأصنام والأوثان
- والدليل على ذلك ما روى عَنِ الْحَسَنِ الْبَصْرِيِّ رحمه الله ، عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صِلى الله عليه وسلم لِأَبِي: وَمُ مِنْ بُنُ ، كَمْ تَعْبُدُ الْيَوْمَ إِلَهًا؟) قَالَ أَبِي: سَبْعَةً سِتَّةً فِي الْأَرْضِ وَوَاحِدًا فِي السَّمَاءِ، قَالَ: " فَأَيُّهُمْ تَعُدُّ لِرَغْبَتِكَ وَرَهْبَتِكَ؟ الْأَرْضِ وَوَاحِدًا فِي السَّمَاءِ، قَالَ: " فَأَيُّهُمْ تَعُدُّ لِرَغْبَتِكَ وَرَهْبَتِكَ؟ " قَالَ: " يَا حُصَيْنُ، أَمَا إِنَّكَ لَوْ أَسْلَمْتَ عَلَمْ اللَّهُ عَلَمْ اللهَ عَلَى السَّمَاءِ، قَالَ: " يَا حُصَيْنُ، أَمَا إِنَّكَ لَوْ أَسْلَمْتَ عَلَمْ اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى العَمْ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مدارج السالكين: (1/346)

رَسُولَ اللَّهِ، عَلِّمْنِيَ الْكَلِمَتَيْنِ اللَّتَيْنِ وَعَدْتَنِي، فَقَالَ: (قُلِ اللَّهُمَّ أَلْهِمْنِي رُشْدِي وَأَعِذْنِي مِنْ شَرّنَفْسِي) 1

■ وقد لا يعبد شيئا: كالشيوعي والدهري، وهو أيضا قسمان أكبر كالسجود لقبرونحوه وأصغر كالحلف بغيرالله تعالى وكلاهما قسمان خفي كخوف السرللأكبروالرباء للأصغروجلي كالذبح لغيرالله تعالى في الأكبروتعليق التمائم وقد ينتقل بين المراتب على حسب الاعتقاد والقصد.

فالشرك يقابله التوحيد،أما الكفر فهو نقيض الإيمان.

■ فكل من جعد الرب أو أنكر ذاته أو أفعاله أو أساءه أو صافاته.
و أنكر الرسالة أو أصلا من أصول الإيمان. فهو كافر كالملحدين.
ومن ساوى بين الله تعالى وبين المخلوق في شيء من خصائص الربوبية أو الألوهية أو الأسماء والصفات. فهو مشرك كمشركي قريش. وقد يجمع الشخص بين الكفر والشرك. أو قد يجتمع الكفر والشرك في شخص أو في طائفة من وجه عام أو خاص. كحال أهل الكتاب فقد جمعوا بين الكفر بجحودهم برسالة محمد صلى الله عليه وسلم. وبعبادة عيسى عليه السلام. وإذا أطلق أحد اللفظين دخل في معناه اللفظ الآخر.

فهما لفظان: إذا افترقا اجتمعا واذا اجتمعا افترقا.

<sup>1</sup> الراوي: عمران بن الحصين | المحدث: البزار | المصدر: البحر الزخارالصفحة أو الرقم: | 9/53 خلاصة حكم المحدث: اختلفوا في إسناده، وهذا أصوبالتخريج: أخرجه الترمذي (3483)، والبزار (3580) واللفظ له، والطبر اني (174/18 (396)

ومن تلبس بأحداهما أو بهما معا فلا فرق بينهما في الأحكام والآثار المترتبة عليهما من البراءة والهجران والمناكحة والولاية وغير ذلك من الأحكام، إلا أن الله تعالى خص أهل الكتاب الهود والنصارى بشيء من الأحكام دون غيرهم من الكفار في إباحة طعامهم ونسائهم ورد السلام وغير ذلك لما معهم من أصل الكتاب وإن كان محرفا

- قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ﴿أصل الشرك أن تعدل بالله تعالى مخلوقاته في بعض ما يستحقه وحده، فإنه لم يعدل بالله أحد من المخلوقات في جميع الأمور، فمن عبد غيره أو توكل عليه فهو مشرك ﴾. 2
- قال ابن القيم رحمه الله: ﴿أَن يَجْعَلَ للهِ عَدلًا بغيرِهِ فِي اللَّفظِ أَو القَصِدِ أَو الاعتِقادِ﴾. 3
- قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ﴿فَمَن عَدَل بِاللهِ غيرَه في شيءٍ
   مِن خصائِصِه سبحانَه، فهو مُشركٌ ﴾. 4
- قال ابن السعدي رحمه الله: ﴿حقيقةُ الشِّرْكِ باللهِ: أن يُعبدَ المخلوقُ
   كما يُعبَدُ اللهُ، أويُعظَّمَ كما يُعظَّمُ اللهُ، أويُصرَفَ له نوعٌ مِن خصائِصِ
   الرُّبوبيَّةِ والإلهيَّةِ ﴾5

كلام الشيخ بن بازرحمه الله تعالى في حوارمع الخوارج بتصرف يسير $^{1}$ 

<sup>2</sup>ينظر: الاستقامة .(1/344)

دَيُنظر: ((إعلام الموقعين))(3/94)

<sup>4</sup> يُنظر: ((مجموع الفتاوى)) . (13/19)

<sup>5</sup>يُنظر: ((تفسير السعدى)) (ص: 279).

- قال عنه المصنف رحمه الله: فهو مشرك كافر. وهذا حكم مطلق على من صرف شيئا من أنواع العبادة لغيرالله عزوجل. وهنا نقطة مهمة زاغ فيا الكثير من الناس وهي:
- الفرق بين التكفير المطلق وتكفير المعين: ففي الأول يُطلق القول بتكفير صاحبه الذي تلبس بالكفر فتقول من فعل كذا أوقال كذا فهو كافر بالعموم لا التخصيص والتحديد والتعيين.

وأما من قاله أو فعله فإنه لا يحكم بكفره بالإطلاق. حتى تجتمع فيه الشروط وتنتفي عنه الموانع<sup>1</sup>. فعند ذلك تقوم عليه الحجة التي يكفربها. فالحكم على الفعل الظاهر بأنه كفر. هذا متعلق ببيان الحكم الشرعي. وهو حكم على الفعل دون الفاعل. وهو حكم على خاص بالعلماء لا لعامة الناس فانتبه لهذا جيدا واحذر من المنزلقات، والتكفير المطلق لا يستلزم تكفيرا معينًا. فالكفر من

أولًا: شروط الحكم على المسلم المعين بالكفر:

<sup>1.</sup> أن يكون عالمًا بتحريم هذا الشيء المكفر.

<sup>2.</sup> أن يكون متعمدًا لفعله.

<sup>3.</sup> أن يكون مختارًا.

<sup>4.</sup> أن تقوم عليه الحجة التي من عارضها يكفر

ثانيًا: مو انع الحكم على المسلم المعين بالكفر:

<sup>1.</sup> الجهل

التأوبل.

<sup>3.</sup> الإكراه.

زاد بعضهم في موانع التكفير:

<sup>4.</sup> الخطأ

<sup>5.</sup> التقليد

ولكل من هذه الشروط والمو انع أقسام وشروط وتفصيلات الا أني نقلتها من باب التصور الأولى للطلاب المبتدئ وتُبين وتوضح أكثر في متون ومستوبات آخرى

الوعيد الذي يطلق القول به. ولا يحكم لمعين بدخوله في ذلك المطلق. حتى يقوم عليه المقتضى الذي لا معارض له.

واستدل بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَدُعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ وبِهِ عَإِنَّمَا حِسَابُهُ وعِندَ رَبِّهِ يَ إِنَّهُ وَلَا يُفْلِحُ ٱلْكَافِرُونَ ﴿ المؤمنون: 117: فالذي دعا غير الله تعالى من الأموات والغائبين أورجاهم أو توكل عليم أو خافهم أو سالهم قضاء الحاجات التي لا يقدر عليها إلا الله تعالى فانه بذلك يكفرويشرك بالله تعالى شركا أكبر.

- قــــوله تعالى: «لا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ» أي لا حجة له ولا بينة عنده على ألوهية ذلك المدعو من دون الله. وهذا قيد مهم ملازم لكل من دعا غير الله الله تعالى. لأنه لا حجة لأحد في دعوى الشرك فكل دعوة لغيــرالله تعالى هي دعوة بغيـربرهان ومن فعل ذلك، بمعنى دعا غيـرالله تعالى بغير حجة ولا برهان.
- ﴿ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ: يوم القيامة بخلوده في النارإن مات على ذلك فهذا فيه تهديد عظيم ووعيد شديد لكل من دعا غيرالله تعالى.
- إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ سمى المشرك كافرا، ووصفه بعدم الفلاح والفوز في الدنيا والآخرة.
- قال عنه المصنف رحمه الله: وَفِي الْحَدِيثِ: (الدُّعَاءُ مِحْ الْعِبَادَةِ). وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تعالى: (وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ وَالدَّلِيلُ: قَوْلُهُ تعالى: (وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ)غافر: 6: وهذا السَّتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي عن أنس بن مالك رضي الله عنه وهو ضعيف الحديث رواه الترمذي عن أنس بن مالك رضي الله عنه وهو ضعيف لعلتين:

- غي سنده الوليد بن مسلم القرشي مولاهم أبو العباس الدمشقي رحمه الله ثقة ولكنه كثير التدليس والتسوية. (119هـ/195هـ)
- وفي سنده عبد الله بن لهيعة بن عقبة الحضرمي كنيته أبو عبد الرحمن المصري القاضي رحمه الله اختلط بعد حرق كتبه (93هـ/174هـ) قال عنه ابن حجر العسقلاني رحمه الله: في تقريب التهذيب: صدوق خلط بعد احتراق كتبه، وقد ضعف الحديث الحافظ المنذري رحمه الله صاحب كتاب الترغيب والترهيب. وكذا الشيخ العلامة شامة الشام الشيخ الألباني رحمه الله في ضعيف الجامع. برقم 3013.

لكن ورد معناه في الحديث الصحيح باللفظ"الدعاء هو العبادة". فيسنن أبي داود رحمه الله برقم 2969، عن النعمان بن داود رحمه الله برقم 2969، عن النعمان بن بشربن سعد الأنصاري أبو عبد الله الأنصاري الخزرجي (02ه/65ه) رضي الله عنه .وقرأ النبي بعده قوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدۡعُونِىٓ أَسۡتَحِبُ لَكُمُ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسۡتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدۡخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ عَادَ قرر أهل العلم أن الألباني رحمه الله في صحيح الجامع برقم: 3407. وقد قرر أهل العلم أن الدعاء نوعان: دعاء عبادة ودعاء مسألة.

والآية تضمنت: أمرالله تعالى عباده بأن يدعوه وينزلوا الحوائج به ووعدهم أن يستجيب لهم فدل على أن الدعاء عبادة. بل هو من أجل العبادات. وهو أمريحبه الله رحمه الله ويغضب على من لم يدعه رحمه الله.

أقالها عند ابن حجر العسقلاني رحمه الله تعالى في تقريب التهذيب.

🖁 كما في الحديث: (مَن لم يَسألِ اللَّهَ يغضِبْ عليْهِ) 1

 $^{2}$ كما قال أبو الفضل بن النحوي (ت 513هـ)

لبستُ ثوبَ الرَّجا والنّاسُ قد رقدُوا ﴿ وَ وَ مَنْ السَّكُو إلى مولايَ ما أجدُ وقلتُ: يا أملي في كلِّ نائب \_\_\_ قِ وَ مَنْ عليه لكشفِ الضُرِّ أَعتمد لُ الشَّكُو إليكَ أمورًا أنتَ تعلمُ \_\_\_ اللَّهُ على حِمْلها صبرٌ ولا جلــــ لُ وقد مددتُ يدي بالذّلِ مبتم \_\_\_ لا ﴿ وَ وَ وَ فَ عَلَيْ مَنْ مُدّتُ إليه يــــ لُ فلا تَرُدَّنَّها يا ربِّ خائب \_\_\_ قَ وَ فَ فبحر جودِكِ يروي كــلّ من يَـرِدُ فلا تَرُدَّنَّها يا ربِّ خائب \_\_\_ قَ وَ فَ فبحر جودِكِ يروي كــلّ من يَـرِدُ

والحاصل: دعاء غيرالله تعالى فيما لا يقدر عليه إلا الله تعالى شرك أكبر كدعاء الميت أو الغائب أو الحاضر فيما لا يقدر عليه إلا الله تعالى . فإذا كان دعاء غيرالله في شيء من الأمورب"يا" النداء أو غيرها من أدوات النداء وكان يشتمل على رغبة ورهبة فهذا هو الدعاء الذي صرفه لغيرالله تعالى شرك أكبر.

حَ قَــوله رحمه الله: وَدَلِيلُ الْخَوْفِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴿ فَلَا تَخَافُونَ إِن

≤ الخوف:

🚩 لغة: هو الفزع والهلع والذعر والوجل والرعب.

<sup>1</sup> الراوي: أبو هريرة | المحدث: الألباني رحمه الله تعالى | المصدر: هداية الرواة الصفحة أو الرقم: 2178 | خلاصة حكم المحدث: صحيح التخريج: أخرجه الترمذي رحمه الله تعالى (3373) واللفظ له، و ابن ماجه رحمه الله تعالى (3827)، وأحمد رحمه الله تعالى (9719)

<sup>2</sup> يعد أبو الفضل بن النحوي أحد أعلام المغرب الأوسط، ساهم في البناء الحضاري بالقلعة، ونشر فكره بها، وبالمدن المر ابطية، وامتد تأثيره إلى الجانب السياسي عندما انتصر لكتاب الاحياء للغزالي في عهد على بن يوسف بن تاشفين

- اصطلاحا: فرار القلب إلى الله تعالى ذعرا وفزعا، وقيل هو انفعال يحصل بتوقع ما فيه هلال أو ضرر، وهو هرب القلب من حلول مكروه عند استشعاره وضده الأمن.
- والخوف المقصود في كلام الشيخ: هو الخوف من الله تعالى وهو عبودية خاصة بالقلب وتظهر ثمارها على الجوارح في الأقوال والأعمال فيجب أن يصاحب الخوف من الله تعالى محبته وتعظيمه لأنه عبادة من أجل العبادات القلبية. فلا يصلح أن يكون الالله تعالى وحده.
- والدليل على أن الخوف عبادة: ما ساقه الشيخ رحمه الله من قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّ وُمِنِينَ ﴿ الله عمران: عبالى: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنتُم مُّ وُمِنِينَ ﴿ الله عمران: 175. تضمنت هذه الآية الكريمة النهي عن الخوف من غير الله تعالى دل ذلك على أن الخوف من الله تعالى مأمور به. ذلك في قوله: «وخافوني» ولا يأمر الله تعالى إلا بشيء وهو يحبه. ويكون عبادة له وأمرا مرضيا ومحبوبا له، مأمورا به. والواجب إفراد الله تعالى بجميع أنواع العبادة. ولذلك علق وجود الإيمان بشرط وجود الخوف من الله تعالى . فقال: ﴿إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ فخافوني ولا تخافوهم وهذا يدل على وجوب إفراد الله تعالى بالخوف.
- المراد في الآية: فإذا خاف الإنسان غير الله تعالى خوف تعبد ومسألة مستقرا بالقلب تحصل به الطاعة والبعد عن المعصية فان هذا من أنواع الشرك. وليس كل أنواع الخوف عبادة لغيرالله تعالى . بل لا بد أن يكون مصحوبا بالخضوع والمحبة والتعظيم. والخوف أنواع منها:

- 1. الخوف من الله تعالى في السروالعلانية: وهذا بفعل المأمور وترك المحظور تقربا إليه وهو المطلوب. وهو على قسمين خوف محمود وخوف مذموم
- كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ﴿اللّٰحَوْفُ اَلْمَحْمُودُ هُو مَا حَجزَكَ عَنْ مَحَارِمِ اللّهِ ﴾ اهـ، أما إذا زاد الخوف بحيث يؤدي إلى القنوط واليأس، فهو خوف مذموم؛ لذلك لا بد أن تتوازن عبادة الخوف مع عبادة الرجاء.
- 2. ضده الخوف من غيرالله تعبدا وتألها مع الخضوع والمحبة والمتعظيم: كخوف السريخاف من صاحب قبر أو ولي أو غائب وهو الممنوع وهو شرك أكبر.
- 3. والخوف المحرم: يخاف الناس أو أي شيء فيترك لأجله واجبا أو
   يرتكب محرما أو يسكت عن منكر
- 4. الخوف الفطري الطبيعي: قال الله تعالى: ﴿فَخَرَجَ مِنْهَا خَآبِفَا يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ غَجِّنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ﴿القصص 21وهو خوف لا يلام عليه صاحبه إلا إذا تحول إلى القسمين الأولين فانتبه.
- 5. الخوف الوهمي المرضي: وهو خوف مما لا يُخاف منه وهو الخوف المُفرطُ والمبالغ فيه تجاه موضوع أو شيء أو موقف معين كالخوف من الظل والقطط وغيره، ووجب على المكلف محاربته ودفعه وتناسيه وعدم الاسترسال معه.
- قــــوله رحمه الله: وَدَلِيلُ الرَّجَاءِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ
   رَبِّهِ عَلَيْ عُمَلُ عَمَلًا صَالِحَا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ٓ أَحَدًا ﴿ الكهف: 110

### ➡ الرجاء:

- 🚩 لغة: الأمل وهو نقيض اليأس.
- 🤟 اصطلاحا: طمع الإنسان في حصول خير قربب المنال
- والرجاء عبادة قلبية: تنعكس معانها على جوارح العبد وهو أحد أركان العبودية القلبية التي هي: الخوف والرجاء والمحبة. فكل إنسان يرجو رحمة ربه وعفوه. ويخاف من ذنوبه ويحبه.
- ورجاء الله شرعا: أمل العبد بربه في حصول المقصود مع بذل الجهد وحسن التوكل. وذكر الشيخ الرجاء بعد الخوف لأنه قرينه وصاحبه ملازم له.
- ◄ الرجاء الذي قصده الشيخ: هو طمع الإنسان في تحصيل شيء مما
   لا يملكه إلا الله تعالى كغفران الذنوب ودخول الجنة وشفاء
   المربض والتوفيق للطاعة.
- قال الشيخ بن العثيمين رحمه الله: ﴿ الرجاء المتضمن للذل والخضوع لا يكون إلا لله تعالى وصرفه لغير الله تعالى شرك أكبر أو أصغر بحسب ما يقوم بقلب الراجي ﴾. 1
- ثم ذكر الدليل: قوله تعالى: ﴿فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلْحَا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ الكهف: 110: وجه الاستدلال من الآية على أن الرجاء عبادة لا يجوز صرفها لغير رالله، أن الله امتدح من قام بقلبه الرجاء وهو يرجو لقاءه سبحانه وتعالى وجعل طريق ذلك العمل الصالح وترك الإشراك به سبحانه، فدل على

 $<sup>^{1}</sup>$ شرح الثلاثة أصول للشيخ بن عثيمين ص $^{1}$ 

أن هذا النوع من الرجاء محبوب له مرضي عنده وبذلك يكون عبادة وطاعة.

وأما الرجاء لشيء ممن يملك ذلك الشيء فهو رجاء فطري جبلي ولا يتعلق بالعبادة.

وقد ينقسم الرجاء إلى نوعين (محمود، مذموم):

### 1. محمود وهو على قسمين:

- جرجاء رجل يعمل بطاعة الله: لينال ثوابه، قال الله تعالى: ﴿أُمَّنُ هُوَ وَبِنِ عُمَا الله تعالى: ﴿أُمَّنُ هُوَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلُ هَلُ قَانِتُ ءَانَآءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدَا وَقَآبِمَا يَحُذَرُ ٱلْأَخِرَةَ وَيَرْجُواْ رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلُ هَلُ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ أَنَّا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ الزمر وهذا هو النوع المشار إليه في الآية التي أوردها الشيخ في الرجاء «مَن كَانَ يَرْجُولِقَاءَ رَبِّهِ»
- جاء رجل عمل ذنوبا وتاب منها فهو يرجو أن يغفرها الله له: قال الله تعالى: ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ بَعُدِ ظُلُمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ المَائِدة 39.

### 2. والرجاء المذموم:

- جاء رجل عمل ذنوبا وتمادى فيها أو قصر في الطاعة وتمنى من الله تعالى أن يغفرها له ولكنه لم يتب منها، أو تمنى أن يدخله الله تعالى الجنة بلا عمل.
- قال الحسن البصري رحمه الله: ﴿ليس الإيمان بالتمني، ولا
   بالتحلي ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل، وإن قومًا

خرجوا من الدُّنيا ولا عمل لهم وقالوا: نحن نحسن الظَّنَّ بالله وكَذَبُوا، لو أحسنوا الظَّنَّ لأحسنوا العمل<sup>1</sup>.

قــال المصنف رحمه الله: وَدَلِيلُ التَّوكُلِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓا اللهِ فَتَوَكَّلُوٓا اللهِ فَلَوْ اللهِ فَلَوْ اللهِ فَلَوْ اللهِ فَلَوْ اللهِ فَلُوَ اللهِ فَلُوَ اللهِ فَلُوَ حَسْبُهُ ۚ [الطلاق: 3].

### ➡ التــوكل:

- لغة: إظهار العجز والاعتماد على الغير².
- ✓ شرعا: الاعتماد على الله عزّوجل كفاية وحبا في حصول المرغوب
   ودفع المرهوب مع الثقة بالله عزّوجل. وفعل الأسباب المأذون بها
   شرعا وقدرا.
  - 🚩 وحقيقة التوكل: تتضمن أمربن هما.
  - 蕘 أولا تفويض الأمر إلى الله عزّوجل وحده دون ما سواه.
    - 蕘 ثانيا: عدم رؤية السبب والتعلق به بعد فعله.
      - 🚩 فالتوكل هو: اعتقاد واعتماد وعمل.
      - 蕘 فمن ألغى السبب فقد طعن في الشريعة.
    - 蕘 ومن اعتمد على السبب فقد أشرك بالله عزّ وجل.
- الله عن والتوكل على الله عزّوجل من أعظم العبادات مدارها القلب وثمرتها الجوارح.وهي من أعلى مقامات التوحيد ولا تصلح إلا لله عزّ وجل وحده.

رواه الديلمي رحمه الله تعالى في مسند الفردوس برقم 5232 النصية المريد ( 871 م) في التاب المسلم

<sup>2</sup> الفيروز أبادي ت (871 هـ) في القاموس المحيط

⋑ قال الإمام ابن القيم رحمه الله ﴿ التوكل نصف الدين، والنصف الثاني الإنابة، فإن الدين استعانة وعبادة فالتوكل هو الاستعانة، والإنابة هي العبادة، ومنزلته أوسع المنازل وأجمعها، ولا تزال معمورة بالنازلين لسعة متعلق التوكل، وكثرة حو ائج العالمين، وعموم التوكل . ﴾

ما هي حقيقة التوكل؟ لا يتحقق التوكل إلا بأمرين مهمين لا ينفك أحدهما عن الآخر وهما:

- ج صدق التفويض والاعتماد على الله عزّوجل في جميع الأموروتفويض الأمر إلى الله عزّ وجل والعلم بأنه لا أمر إلا أمره ولا يكون شيء إلا بما قدره كونا. فانه لا حول ولا قوة إلا بالله عزّ وجل فالأمر أمره والمشيئة مشيئته والحكم حكمه
- قعل الأسباب المشروعة وعدم الالتفات إليها وربط النتيجة بها حتما لأن بذل السبب من تمام التوكل ولا يحصل به المراد وحده بل قد يحصل به وقد لا يحصل به.
- والدليل على أنها عبادة ما جاء في الآية قوله الله عزّ وجل: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴿ وَيكون الاستدلال بالآية من وجهين هما:
- أولا: أن الله أمر بالتوكل عليه بل وجعله محصورا ومقصورا على الله عزّوجل لأن الآية تقدم فيها المعمول على العامل (وعلى الله) أفاد ذلك

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>في مدارج السالكين (م 113/3)

فالأصل في لغة العرب تأخر الجاروالمجروروهو المعمول والعامل هو الفعل وحقه التقدم والأصل خارج القرآن: توكلوا على الله

الحصروالاختصاص وكل ما أمرالله عزّوجل به فانه يحبه ويرضاه وبكون عبادة له.

- أنيا: تعليق وجود الإيمان وكماله بوجود التوكل على الله عزّ وجل وحده. فمن صرف هذه العبادة لغيرالله عزّوجل فقد وقع في الشرك الأكبر كحال أولئك الذين يتوكلون على أصحاب القبور والأولياء. ويعتمدون عليهم في جلب المنافع ودفع المكاره.
- وما دام قد تقرر أنه ينبغي أن يُتوكل على الله عزّ وجل فإن بعض العلماء أجابوا على من يسأل هل يجوزأن يُقال توكلت على الله ثم عليك؟: قالوا لا يجوزذلك لان التوكل عبادة قلبية محضة. لا يجوز إشراك غيرالله عزّ وجل فها.
- وساق الشيخ رحمه الله الآية الثانية لبيان جزاء المتوكل على الله عزّ وجل وحده ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُو حَسْبُهُ ۚ وَ﴾ أي فهو كافيه وهذا الجزاء لا يكون إلا على ممارسة طاعة وعبادة لله عزّ وجل.
- ومن توكل على غير الله عزّ وجل فيما أقدره الله عزّ وجل عليه فذلك هو الشرك الخفي الأصغر، وأما إنابة الإنسان لغيره في بعض الأمور التي يقدر عليها فذلك جائز وسي توكيلا لا توكلًا. فيقال وُكَلْتُ فُلانًا. لا توكّلتُ على فلان وهو باب خاص في الفقه يسمى الوكالة عند الفقهاء.
- وتعريفها: وهي الاعتماد على الغير في فعل ما يقدر عليه، والتوكيل إقامة الغير مقام نفسه في تصرف يملكه وهذا لا علاقة له بالعبادة.

فقد روى الإمام أحمد و أبو يعلى إلى الله عند يهما وغير وهما بسند صحيح من حديث جابربن عبد الله رضي الله عنه في حجة الوداع وفيه: وكان جماعة الهدي الذي أتى به النبي صلى الله عليه وسلم والذي أتي به عَلِيٌّ رضي الله عنه مائةً، فنحر رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده ثلاثة وستين، وأعطى عليا رضي الله عنه فنحر ما غبروأ شركه في هديه فوكله رسول الله صلى الله عليه وسلم في إكمال نحرباقي الهدي.

خلاصة التوكل: صدق التفويض والاعتماد على الله في جميع الأمور مع الأخذ بالأسباب وعدم الالتفات إلها.

- ◙ الـــرّغبة والـــرّهبة والخشـــوع.
- الــــــــــرغبة: من رَغِبَ يَرْغَبُ رَغْبًا ورَغْبَةً وهو الميل إلى الشيء أو إرادته له بالحرص عليه وفيه معنى الضراعة والسؤال.
- المحبة المحبوب. فاذا كان يدعو وعنده قوة لحصول مطلوبه فهذه رغبة.
- الرغبة: هي الرجاء المؤكد الذي معه حب وخضوع لمن يرجوه ولا بد منه في جميع العبادات فالرغبة هي رجاء متضمن للذل والخضوع الذي معه التعظيم.

- والفرق بين الرغبة والرجاء: إن الرجاء طمع والرغبة طلب، فالرجاء طمع فإذا قوي الطمع صاررغبة والرغبة إلى الله تعالى شرعا هي إرادة مرضاة الله تعالى في الوصول إلى المقصود محبة له ورجاء، وقد أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن يرغب إليه وحده فقال تعالى: ﴿وَإِكَ رَبِّكَ فَٱرْغَبِ ﴾ الشرح 80.
- اَما الـــرهبة: من رَهِبَ يَرْهَبُ رَهْبًا وَرَهْبَةً وهي: الخوف وهي ثمرة للهرب من الشيء المَخُوف منه. فهي خوف مقرون بعمل. ولذلك فهي أخص من الخوف.
- قال ابن القيم رحمه الله: ﴿ وَأَمّا الرَّهْبَةُ فَهِي الْإِمْعانُ فِي الْهَرَبِ مِنَ الْمُكْرُوهِ، وهي ضِلْ الرَّغْبَةِ الَّتِي هي سَلْفَرُ القَلْبِ فِي طَلَبِ الْمَرْغُوبِ فِيهِ. وَبَيْنَ الرَّهَبِ والهَرَبِ تَناسُبٌ فِي اللَّفْظِ والمَعْنى، المَرْغُوبِ فِيهِ. وَبَيْنَ الرَّهَبِ والهَرَبِ تَناسُبٌ فِي اللَّفْظِ والمَعْنى، يَجْمَعُهُما الاِشْتِقاقُ الأَوْسَطُ الَّذِي هو عَقْدُ تَقالِيبِ الْكَلِمَةِ عَلى يَجْمَعُهُما الاِشْتِقاقُ الأَوْسَطُ الَّذِي هو عَقْدُ تَقالِيبِ الْكَلِمَةِ عَلى مَعْنَى جامعٍ. وَأَمّا الوَجَلُ فَرَجَفانُ القَلْبِ، وانْصِداعُهُ لِذِكْرِمَن يُخافُ سُلْطانُهُ وعُقُوبَتُهُ، أَوْلِرُوْنَتِهِ. وَأَمّا الهَيْبَةُ فَخَوْفٌ مُقارِنٌ لِلتَّعْظِيمِ والإجْلالِ، وأكْثَرُ ما يَكُونُ مَعَ المَحَبَّةِ والمَعْرِفَةِ لللَّهُ والمَعْرِفَةِ يَكُونُ الخَوْفُ لِعامَّةِ المُؤْمِنِينَ، والإجْلالُ والْحُشْرِينَ، والمَانُ العَلْمِ والمَعْرِفَةِ يَكُونُ الخَوْفُ والخَشْيَةُ اللَّمُ اللهُ لِلْمُعَرِينَ، والخَشْية لِلْمُحِبِينَ، والخَشْيةُ لِلْمُحَبِينَ، والخَشْية لِلْمُحَبِينَ، والخَشْية لِلْمُحَبِينَ، والخَشْية والمَعْرِفَةِ يَكُونُ الخَوْفُ والخَشْية اللهُ اللهُ والمَعْرِفَةِ يَكُونُ الخَوْفُ والخَشْية والغَشْية والناس صنفان. بين راغب وراهب.
  - أ. راغب فيما عند الله من الثواب والنعيم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مدارج السالكين (512/1)

ب. وراهب من عذاب الله وعقابه.

- وكثير ما يقرن القرآن بين الرغبة والرغبة. كما في الآية المتقدمة وكما في الحديث المتفق عليه في الصحيحين قال النبي صلى الله عليه وسلم: (يا فُلانُ إذا أوَيْتَ إلى فِراشِكَ فَقُلْ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إلَيْكَ، ووَجَّهْتُ وجْبِي إلَيْكَ، وفَوَّضْتُ أَمْرِي إلَيْكَ، وأَلْجَأْتُ ظَهْرِي إلَيْكَ، ووَجَّهْتُ ورَهْبَةً إلَيْكَ، لا مَلْجَأَ ولا مَنْجا مِنْكَ إلاّ إلَيْكَ، آمَنْتُ بكتابِكَ الذي أنْزَلْتَ، وبِنَبِيِّكَ الذي أرْسَلْتَ، فإنَّكَ إنْ مُتَّ في لَيْلَتِكَ مُتَّ على الفِطْرَةِ، وإنْ أصْبَحْتَ أَصَبْتَ أَجْرًا ألى .
- والرهبة من الله تعالى شرعا: فرار القلب إليه ذُعرا وفَزعًا منه مع عمل ما يرغب فيه ويجبه تعالى في الطاعات.
- الرهبة والفرق بين الرغبة والرهبة: هو أن الرغبة رجاء خاص. وأما الرهبة في خوف خاص. فالرغبة نوع من الرجاء وهي أعلاه. والرهبة نوع من الخوف وهي منتهاه.

## ➡ الخشوع:

- 💆 لغة: الذُّلُ والخُضُوعُ والتَطَامُنُ والتَواضُعُ.
- فالخشوع: سكون فيه ذل وخضوع لأن الخضوع يغلب أن يختص
   بالبدن، وأمّا الخشوع تشمل البدن والبصر والسّمع والصوت.
- قال ابن القيم رحمه الله: ﴿ وَالْخُشُوعُ: قِيَامُ الْقَلْبِ بَيْنَ يَدَيِ الرَّبِ بِالْخُصُوعِ وَالدُّلِ ، وَالْجَمْعِيَّةِ عَلَيْهِ وَقِيلَ: الْخُشُوعُ الرَّبِ بِالْخُصُوعِ وَالدُّلِ ، وَالْجَمْعِيَّةِ عَلَيْهِ وَقِيلَ: الْخُشُوعُ الْخُشُوعِ ، فَمِنْ عَلَامَاتِهِ أَنَّ الْانْقِيَادُ لِلْحَقِ ، وَهَذَا مِنْ مُوجِبَاتِ الْخُشُوعِ ، فَمِنْ عَلَامَاتِهِ أَنَّ الْانْقِيَادُ لِلْحَقِ ، وَهَذَا مِنْ مُوجِبَاتِ الْخُشُوعِ ، فَمِنْ عَلَامَاتِهِ أَنَّ اللهِ الْمُسْعِ ، فَمِنْ عَلَامَاتِهِ أَنَّ اللهِ المَا اللهِ المِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

<sup>1</sup> الراوي: البراء بن عازب | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: 7488

الْعَبْدَ إِذَا خُولِفَ وَرُدَّ عَلَيْهِ بِالْحَقِّ اسْتَقْبَلَ ذَلِكَ بِالْقَبُولِ وَالْإِنْقِيَادِ، وَقِيلَ: الْخُشُوعُ خُمُودُ نِيرَانِ الشَّهْوَةِ، وَسُكُونُ دُخَانِ وَالْإِنْقِيَادِ، وَقِيلَ: الْخُشُوعُ خُمُودُ نِيرَانِ الشَّهْوَةِ، وَسُكُونُ دُخَانِ الصُّدُورُ، وَإِشْرَاقُ نُورِ التَّعْظِيمِ فِي الْقَلْبِ، وَقَالَ الْجُنَيْدُ: الْخُشُومِ وَ الْخُشُومِ وَ الْخُشُومِ الْخُيُوبِ وَالخشوع أبلغ من الْخُشُوفِ لَاتَه يكون:

في القلب وهو محل الخشوع: والدليل من السنة: عنْ عَليّ بنِ أَلَّذِينَ الله عنه ، أنَّه سُئلَ عنْ قولِهِ عزّ وجل: ﴿ ٱلَّذِينَ أَبِي طَالَبٍ رضِي الله عنه ، أنَّه سُئلَ عنْ قولِهِ عزّ وجل: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمُ فِي صَلَاتِهِمْ خَلْشِعُونَ ﴾ [المؤمنون: 2] قالَ: الخشوعُ في القلبِ، وأنْ ثُلينَ كَتفَكَ للمرءِ المسلمِ، وأنْ لا تلتفتَ في صلاتِكَ¹.

 مَا مَا مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّ

# ❤ ويكون في البصر فتذرف العين وتدمع:

قد كان النبي صلى الله عليه وسلم يبكي في صلاته كما روى عنه: قال عبد الله بن الشخير رضي الله عنه قال: أتيت النبي صلى الله عليه وسلم وهو يصلي ولجوفه أزيز كأزيز الْمرْجَلِ يعني يبكي 2 وكان الأخيار الخشع الأتقياء يبكون في صلاتهم.

وكان الصّديق رضي الله عنه إذا صلى بالناس لا يسمع صوته من البكاء، كما قالت عنه ابنته أم المؤمنين عائشة رضي الله عنه: (... ثُمَّ بَدَا لأبِي بَكْرٍ، فَابْتَنَى مَسْجِدًا بفِنَاءِ دَارِهِ وَبَرَزَ، فَكانَ يُصَلِّي فِيهِ، وَيَقْرَأُ القُرْآنَ، فَيَتَقَصَّ فُ عليه نِسَاءُ المُشْرِكِينَ

<sup>1</sup> الراوي: عبيد الله بن أبي رافع الله المحدث: الحاكم رحمه الله تعالى | المصدر: المستدرك على الصعيعين الصفحة أو الرقم: 3528 خلاصة حكم المحدث: صحيح الإسناد

الراوي: عبد الله بن الشـخيــررحمه الله تعالى | المحدث: الألباني رحمه الله تعالى | المصـدر: صـلاة
 التراويح الصفحة أو الرقم: | 119 خلاصة حكم المحدث: إسناده صحيح على شرط مسلم

وَ أَبْنَاؤُهُمْ، يَعْجَبُونَ وَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ رَجُلًا بَكَّاءً، لا يَمْلِكُ دَمْعَهُ حِينَ يَقْرَأُ القُرْآنَ...)1

وكان يسمع لعمر رضي الله عنه نشيج البكاء وهو يصلي بالناس رضي الله عنه ، وكان مرة يقرأ في صلاة الصبح من سورة يوسف فلما وصل إلى قول الله تعالى: ﴿قَالَ إِنَّمَا أَشُكُواْ بَقِّي وَحُزُفِىٓ إِلَى ٱللّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ يوسف ٨٦ بكى رضي الله عنه واشتد بكاؤه حتى انقطعت قراءته.

## <u>ويكون في السمع فتخشع.</u>

كما قال الله تعالى: ﴿يَوْمَبِذِ يَتَّبِعُونَ ٱلدَّاعِى لَا عِوَجَ لَهُووَخَشَعَتِ ٱلْأَصَٰوَاتُ لِلرَّحْمَٰ نِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسَا﴾] طه ١٠٨[. ومعناه سكنت جميع أصوات الخلق فلا تسمع إلا همس الأقدام أي وطئها على الأرض وهي تسعى إلى أرض المحشر للعرض على الله تعالى لانتظار الحساب والجزاء.

# <u>ويكون في البصر:</u>

كما قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَغُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجُدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى مَا قَالَ الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَغُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجُدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى الله وَضُونَ عَنْ خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرُهَقُهُمْ ذِلَّةٌ ذَالِكَ ٱلْيَوْمُ ٱلَّذِى كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴾ [المعارج ٤٣-٤٤]. ومعنى خاشعة أبصارهم أي خاضعة أبصارهم لما هم فيه من الحزن والهوان ولا يستطيعون رفعها وتحريكها.

أ رواه البخاري رحمه الله تعالى 1297 والبهقي رحمه الله تعالى في شعب اليمان.

<sup>2</sup> ذكره البخاري رحمه الله تعالى في صحيحه معلقا ووصله ابن أبي شيبة رحمه الله تعالى في مصنفه وكذا عبد الزراف رحمه الله تعالى

وقال الله تعالى: ﴿وَتَرَنَّهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ ٱلذُّلِّ يَنظُرُونَ مِن طَرُفٍ خَفِيٍّ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ عَنظُرُونَ مِن طَرُفٍ خَفِيٍّ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَّ ٱلظَّلِمِينَ فِي عَذَابِ خَسِرُوّا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ أَلاّ إِنَّ ٱلظَّلِمِينَ فِي عَذَابِ مُقِيمٍ فَي الشّوري ٤٥ [والمعنى قد أذلهم الخوف الذي نزل بهم وخشعوا له انتظارا لمعرفة مصيرهم ومآلهم.

وقال الله تعالى: ﴿يَوْمَ تَرُجُفُ ٱلرَّاجِفَةُ ثَ تَتْبَعُهَا ٱلرَّادِفَةُ ثَ قُلُوبٌ يَوْمَ بِذِ وَاجِفَةُ فَ أَبْصُ رُهَا خَشِعَةُ فَ ﴾ ] النازعات ٦-٩. [ أي أن أبصارهم ذليلة خاضعة من شدة الخوف والفزع مما يرون ويسمعون وكذلك مما ينتظرون من الحساب والمآل.

- الخشوع لله شرعا: هو فرار القلب إلى الله ذعرا وفزعا مع الخضوع له.
- قال العلامة ابن القيم رحمه الله: ﴿والخشوع في أصل اللغة الانخفاض، والذل، والسكون، قال تعالى وخشعت الأصوات للرحمن أي سكنت، وذلت، وخضعت، ومنه وصف الأرض بالخشوع، وهو يبسها، وانخفاضها، وعدم ارتفاعها بالري والنبات، قال تعالى ومن آياته أنك ترى الأرض خاشعة فإذا أنزلنا علها الماء اهتزت وربت والخشوع: قيام القلب بين يدي الرب بالخضوع والذل، والجمعية عليه

- وقيل: الخشوع الانقياد للحق، وهذا من موجبات الخشوع 1. الخشوع على الخشوع المن علاماته: أن العبد إذا خولف ورد عليه بالحق استقبل ذلك بالقبول والانقياد.
- وقيل: ﴿الخشوع خمود نيران الشهوة، وسكون دخان الصدور،
   واشراق نور التعظيم في القلب﴾².
  - وقال الجنيد: ﴿الخشوع تذلل القلوب لعلام الغيوب ٤.﴾
- وأجمع العارفون على أن ﴿الخشوع محله القلب، وثمرته على الجوارح، وهي تظهره، ورأى النبي صلى الله عليه وسلم رجلا يعبث بلحيته في الصلاة، فقال: لو خشع قلب هذا لخشعت جوارحه قال النبي صلى الله عليه وسلم التقوى هاهنا وأشار إلى صدره ثلاث مرات 4.﴾
- ❖ وقال بعض العارفين: ﴿حسن أدب الظاهر عنوان أدب الباطن.﴾
- ورأى بعضهم رجلا خاشع المنكبين والبدن، فقال: ﴿ يا فلان، الخشوع هاهنا، وأشار إلى صدره، لا هاهنا، وأشار إلى منكبيه 5. ﴾
- وَكَانَ بَعْضُ الصَّحَابَةِ رضي الله عنه مْ وَهُوَ حُذَيْفَةُ، يَقُولُ: إِيَّاكُمْ وَخُشُوعَ النِّفَاقِ؟ قَالَ: أَنْ تَرَى وَخُشُوعَ النِّفَاقِ؟ قَالَ: أَنْ تَرَى الْجَسَدَ خَاشِعًا وَالْقَلْبُ لَيْسَ بِخَاشِعٍ، وَرَأَى عُمَرُبْنُ الْخَطَّابِ -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مدارج السالكين: (م521/1)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفس المصدر السابق

<sup>3</sup> نفس المصدر السابق

<sup>4</sup> نفس المصدر السابق

<sup>5</sup> نفس المصدر السابق

ثم استدل الشيخ رحمه الله على أن الرغبة والرهبة والخشوع على أنها من العبادات بقوله الله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾الأنبياء: 90. ووجه الاستدلال أن الله تعالى أثنى على الأنبياء والمرسلين الذين ذكرهم في سياق سورة الأنبياء وذلك بأنهم يدعون الله تعالى راغبين راهبين ويكون مع الدعاء خشوع القلب والأبصاروالسمع وهذا الدعاء يتضمن نوعي الدعاء فأثنى الله عليهم بأنهم أصحاب رغبة ورهبة وخشوع لله تعالى . فدل ذلك على أن هذه الأفعال التي اتصفوا بها

مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد و اياك نستعين (م521/15)

محبوبة لديه تعالى قد رضها في تدخل في تعريف العبادة لذلك وجب اخلاصها لله تعالى فإذا صرف منها شيء لغيره كان الشرك الأكبر.

- وتلك حال المشركين مع آلهتهم وعباد القبوروالأولياء مع معبودهم من المقبورين، وذلك عند ذهابهم إلى المشاهد والأضرحة والقبور، فيظهرون التذلل والخشوع والبكاء عند أعتابهم ويتمسحون بجدرانها و أبواها وستائرها التماسا لما يعتقدون فها من البركة والنفع والخير، وهذه صورة مكرّرة لما كان عليه حال مشركي العرب قديما مع معبوداتهم وآلهتهم من الأصنام والأوثان.
- الغير الله تعالى تقربا إليه ورجاء لما عنده وخوفا منه وقد ورد أن أول ما يرفع من دين الله هو الخشوع حتى أنك تدخل مسجد الجماعة فلا ترى خاشعا.
- دليلها ما رُوي عن أبي الدرداء رضي الله عنه أنه قال: كنّا معَ رسولِ الله صلى الله عليه وسلم فشخص ببصره إلى السّماء ثمّ قال: رضي الله عنه (هذا أوانٌ يُختَلَسُ العِلمُ منَ النّاسِ حتَّى لا يقدِروا منه على شيءٍ) فقالَ: زيادُ بنُ لَبيدٍ الأنصاريُّ رضي الله عنه كيف يُختَلَسُ العِلمُ منّا وقد قر أنا القرآنَ فواللهِ لنقر أنّهُ ولنُقرئِنّهُ نساءَنا و أبناءَنا فقالَ صلى الله عليه وسلم: (ثَكِلَتكَ أمُّكَ يا زيادُ إن كُنتُ لأعدُّكَ مِن فُقهاءِ أهلِ المدينةِ هذهِ التَّوراةُ والإنجيلُ عندَ الهودِ والنَّصارى فَماذا فُغي عَهم) قالَ جُبَيرٌ فلَقيتُ عُبادةَ بنَ الصَّامتِ قلتُ ألا تسمَعُ إلى ما يقولُ أخوكَ أبو الدَّرداءِ وضي الله عنه إن شئتَ لأحدِّثنَّكَ بأوّلِ علمٍ قالَ صدقَ أبو الدَّرداءِ رضي الله عنه إن شئتَ لأحدِّثنَّكَ بأوّلِ علمٍ قالَ صدقَ أبو الدَّرداءِ رضي الله عنه إن شئتَ لأحدِّثنَّكَ بأوّلِ علمٍ قالَ صدقَ أبو الدَّرداءِ رضي الله عنه إن شئتَ لأحدِّثنَّكَ بأوّلِ علمٍ قالَ صدقَ أبو الدَّرداءِ رضي الله عنه إن شئتَ لأحدِّثنَّكَ بأوّلِ علمٍ قالَ صدقَ أبو الدَّرداءِ رضي الله عنه إن شئتَ لأحدِّثنَّكَ بأوّلِ علمٍ قالَ صدقَ أبو الدَّرداءِ رضي الله عنه إن شئتَ لأحدِّثنَّكَ بأوّلِ علمٍ قالَ صدقَ أبو الدَّرداءِ رضي الله عنه إن شئتَ لأحدِّثنَّكَ بأوّلِ علمٍ قالَ صدقَ أبو الدَّرداءِ رضي الله عنه إن شئتَ لأحدِّثنَّكَ بأوّلِ علمٍ

يُرفَعُ منَ النَّاسِ الخشوعُ يوشِكُ أن تدخُلَ مسجدَ جماعةٍ فلا ترَى فيهِ رجلًا خاشعًا. 1

والخشوع في الصلاة علامة فلاح ونجاح، وسبب لمغفرة الذنوب وتكفير السيئات وتكثير الحسنات.

قال الله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ ٱللَّمُؤُمِنُونَ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَرْصَعُونَ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغُوِ مُعْرِضُونَ۞ المؤمنون ١-٣. وفي صحيح مسلم رحمه الله: كُنْتُ عِنْدَ عُثْمانَ فَدَعا بطَهُورٍ فقالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم: (رضي الله عنه يقولُ ما مِنَ امْرِئٍ مُسْلِمٍ تَحْضُرُهُ صَلاةٌ مَكْتُوبَةٌ فيُحْسِنُ وُضُوءَها وخُشُوعَها ورُكُوعَها، إلَّا كَانَتْ كَفَّارَةً لِمَا قَبْلَها مِنَ الذُّنُوبِ ما لَمْ يُؤْتِ كَبِيسرةً وذلكَ الدَّهْرَكُلَهُ.) 2

وقد عاتب القرآن المؤمنين على تأخرهم في الخشوع فقال الله تعالى ﴿ وَهَ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِّ وَلَا يَكُونُواْ كَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنبَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمُ وَكَثِيرٌ مِّنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ الحديد ١٦ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمُ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ الحديد ١٦ عَلَيْهِمُ ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمُ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَسِقُونَ ﴿ الحديد ١٦ عَلَيْهِمُ الْمُحَدِيد ١٦ عَلَيْهِمُ الْمُحَدِيد ١٩ عَلَيْهُمْ فَاسِقُونَ ﴿ الحديد ١٦ عَلَيْهِمُ الْمُحَدِيد ١٩ عَلَيْهُمْ فَاسِقُونَ ﴿ المُحدِيد ١٩ عَلَيْهُمْ فَاسِقُونَ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰمُ الللّٰهُ الل

قال ابن مسعود رضي الله عنه كما عند مسلم رحمه الله 3 ما
 كانَ بيْنَ إسْلَامِنَا وبيْنَ أَنْ عَاتَبَنَا اللّهُ بهذه الآية ﴿ ﴿ ۞ أَلَمْ يَأْنِ

<sup>1</sup> الراوي: أبو الدرداء | المحدث: الألباني | المصدر: صحيح الترمذي الصفحة أو الرقم: | 2653 خلاصة حكم المحدث: صحيح

<sup>2</sup> الراوي: عثمان بن عفان | رضي الله عنه المحدث: مسلم | المصدر: صحيح مسلم الصفحة أو الرقم: 228

<sup>3</sup> رقم الحديث 3027

لِلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَن تَخَشَعَ قُلُوبُهُمۡ لِذِكُرِ ٱللَّهِ ﴾ إلَّا أَرْبَعُ سِنِينَ. أي: ألم يحن الوقت الذي تلين فيه قلوبهم وتخشع لذكر الله تعالى ، الذي هو القرآن العظيم، وتنقاد لأوامره وزواجره، وما نزل من الحق الذي جاء به محمد صلى الله عليه وسلم؟ وهذا فيه الحث على الاجتهاد على خشوع القلب لله تعالى ، ولما أنزله من الكتاب والحكمة 1

قال المصنف رحمه الله تعالى: وَدَلِيلُ الْخَشْيَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿فَلَا تَخْشَوْهُمُ
 وَا خُشَوْنى... ﴾ الآية -البقرة: 150-

### ➡ الخشية:

- لغة: الخوف لكن أخص منه وتفارقه بأنها خوف مشوب بتعظيم
   و أكثر ما يكون ذلك عن علم بما يخشى منه.
- فالخشية: هي الخوف الخاص المبني على علم بعظمة من يخشاه، وكمال سلطانه لذا خص الله بها العلماء وحصرها فيهم. كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمُّ أُو اللّهَ عَزِيزُ غَفُورُ ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمُ أُو اللّهَ عَزِيزُ غَفُورُ فَ فَاطر ٢٨. والمعنى أن أكثر الناس خشية لله تعالى مخبرا ومظهرا باطنا وظاهرا. قالا وحالا هم العلماء الربانيون. لأنهم أعرف الخلق بربهم وأكثرهم تعظيما وإجلالا له. حيث يقدرونه حق قدره في كل بران وفي كل أوان. وعلى كل حال.
- والخشية لله تعالى شرعا: فرار القلب إلى الله تعالى ذعرا وفزعا مع العلم به وبأمره. فعلى قدر العلم بالله تعالى ومعرفته تكون الخشية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تفسير السعدى رحمه الله (1376هـ)

منه وتعظيمه ومحبته وعبوديته وتوقير وإجلاله. ومن ثم كان مناسبا أن يكون أخشى الخلق لله تعالى الأنبياء والرسل وأخشاهم له نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

كما في حديث أنس عند الشيخين 1: (جَاءَ ثَلَاثَةُ رَهْطٍ إلى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّيِّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم، يَسْأَلُونَ عن عِبَادَةِ النَّيِّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنَّهُمْ تَقَالُوهَا، النَّيِّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم؟! قدْ غُفِرَ فَقَالُوا: و أَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّيِّ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم؟! قدْ غُفِرَ له ما تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِهِ وما تَأَخَّر، قالَ أحَدُهُمْ: أمَّا أنا فإنِّي أَصَلِي اللهُ عليه وسلَّم إلا أَفْطِرُ، أَنَا أَصُومُ الدَّهْرُولَا أُفْطِرُ، وقالَ آخَرُ: أنَا أصُومُ الدَّهْرُولَا أُفْطِرُ، وقالَ آخَرُ: أنَا أَعْبَرِلُ النِّسَاءَ فلا أَتَزَقَّجُ أَبَدًا، فَجَاءَ رَسُولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم إليهم، فقالَ: أنْتُمُ النَّذِينَ قُلتُمْ كَذَا وكَذَا؟! أمَا واللهِ إنِّي لَأَخْشَاكُمْ لِلهِ و أَتْقَاكُمْ له، لَكِنِي أَصُومُ ولَيْسَاءَ هم سُنَّتي وأَفْطِرُ، وأُصَلِي وأَرْقُدُ، و أَتَزَقَّجُ النِسَاءَ، همَن رَغِبَ عن سُنَتي فليسَ مِنِّي).

واستدل الشيخ رحمه الله على أن الخشية عبادة بقوله تعالى: وفكا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي... ووجه الاستدلال من الآية أن الله على نهى المؤمنين أن يخشوا غيره وأمرهم بخشيته تعالى والمأمور به محبوب لديه مرضي عنه. فهويدخل في تعريف العبادة ولذلك يجب أن تكون الخشية منه وحده لا من غيره وإذا صرفت لغيره كان الشرك الأكبر.

<sup>1</sup> البخاري رحمه الله برقم 5063

- 🧡 والخشية متضمنة للرجاء: ولولا ذلك لكانت قنوطا.
- 🚩 كما أن الرجاء مستلزم للخوف والخشية: ولولا ذلك لكان أمنا.
- قال ابن تيمية رحمه الله: ﴿ وَذَلِكَ لِأَنَّ الَّذِي يَخْشَى اللَّهَ لَا بُدَّ أَنْ يَرْجُوهُ وَيَطْمَعَ فِي رَحْمَتِهِ فَيُنِيبَ إلَيْهِ وَيُحِبَّهُ وَيُحِبَّ عِبَادَتَهُ وَطَاعَتَهُ فَإِنَّ ذَلِكَ هُوَ الَّذِي يُنَجّيهِ مِمَّا يَحْشَاهُ وَنَحْصُلُ بِهِ مَا يُحِبُّهُ ﴾. 1
  - 蕘 وإذا اقترن الخوف بالعمل فهورهبة. خوف +عمل =رهبة
  - 🍜 وإذا اقترن الخوف بالعلم فهو خشية. خوف+ علم=خشية
- ق وإذا اقترن الخوف بالخضوع والذل فهو خشوع. خوف +ذل وخضوع=خشوع
  - 蕘 وهي مراتب: أعلاها الخشية ثم الرهبة ثم الخوف.
- أما الخشية الشركية: هي خشية غيرالله تعالى مع التعظيم والعبادة والطاعة. أو هي خشية غيرالله تعالى وقال تعالى في هذا الصنف: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّواْ أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰة وَالنُواْ ٱلرَّكُوٰة فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَالُ إِذَا فَرِيقُ مِّنْهُمْ يَخُشَوْن ٱلنَّاسَ كَخَشْيَة الله أَو أَشَدَ خَشْيَة أَوقَالُواْ رَبَّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا ٱلْقِتَالَ لَوْلاَ كَخَشْيَة الله أَو أَشَدَ خَشْيَة أَوقَالُواْ رَبَّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا ٱلْقِتَالَ لَولاَ أَخَرْتَنَا إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ قُلُ مَتَعُ ٱلدُّنْيَا قَلِيلُ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ ٱتَّقَىٰ وَلا تُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴿ وَالله تعالى .
- وثمرات الخشية من الله تعالى كثيرة: هي أن الذي يخشى الله تعالى وحده يرزق النعم الكثيرة والتذكر والاعتبار والهداية والمغفرة والأجر الجزيل.

<sup>1</sup> مجموع الفتاوى 176/19

- آ قال الله تعالى: ﴿ سَيَذَّ كُّرُ مَن يَخْشَىٰ ﴿ ﴾ ] الأعلى 10 [.
- 🖳 وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَعِبْرَةَ لِّمَن يَخُشَىٰ ۞ ﴾ ] النازعات 26[.
- ﴿ وَقَالَ الله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَن جَآءَكَ يَسْعَىٰ ۞ وَهُوَ يَخْشَىٰ ۞ ﴾ ] عبس 8-9[.
- ﴿ وَقَالَ الله تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ لَهُم مَّغُفِرَةٌ وَأَجْرُ كَا لَهُ كَا إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ لَهُم مَّغُفِرَةٌ وَأَجْرُ كَا إِنَّا اللَّكَ 12 [.
- قال الشيخ رحمه الله: وَدَلِيلُ الإِنَابَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَأَنِيبُوٓا إِلَى رَبِّكُمُ وَأَنِيبُوٓا إِلَى رَبِّكُمُ وَأَسْلِمُواْ لَهُو...﴾ الآية [الزمر: 54].

### ➡ والإنابـــة:

- 🤛 في اللغة من أَنَابَ يُنِيبُ إِنَابَةً فهو مُنِيبٌ. أي: رجع و أقبل وتاب.
- وَالَ الله تعالى على لسان نبيه شعيب عليه السلام: ﴿قَالَ يَنَوْمِ قَالَ يَنَوْمِ أَرْءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنَا وَمَا أُرِيدُ أَنُ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَلِكُمْ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا ٱسْتَطَعْتُ وَمَا تُوفِيقِي إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ هُ مود ٨٨ قال ابن جرير توفيقي إِلَّا بِٱللَّهِ عَلَيْهِ تَوكَّلُتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُهِ هود ٨٨ قال ابن جرير الطبري رحمه الله ت(310هـ) وقوله: ﴿وإليه أنيب﴾، وإليه أقبل بالطاعة، وأرجع بالتوبة مرة بعد مرة.
- وقال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱجْتَنَبُواْ ٱلطَّغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُواْ إِلَى ٱللَّهِ لَهُمُ ٱلْبُشْرَى فَنَشِرْ عِبَادِ ۞ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَلَهُمُ ٱللَّهُ وَأُولُواْ ٱلْأَلْبَبِ ۞ الزمر١٠٨. قال ابن جرير الطبري رحمه الله ت(310هـ) وقوله: ﴿ وَأَنابُواْ إِلَى اللهِ قَالُ ابن جرير الطبري رحمه الله ت(310هـ) وقوله: ﴿ وَأَنابُواْ إِلَى

الله ﴿: وتابوا إلى الله ورجعوا إلى الإقرار بتوحيده، والعمل بطاعته، والبراءة مما سواه من الآلهة والأنداد والشركاء.

- أصل الإنابة الرجوع إلى مكان اعتاد الرجوع إليه. والنوبُ رجوع الشيء مرة بعد مرة.
- الإنابة إلى الله تعالى شرعا: رجوع القلب عما سوى الله تعالى إلى الله تعالى . محبة وخوفا ورجاء في رجوع مع العمل الذي يتضمن الذل والتعظيم. ومن جميل الترتيب ذكر الإنابة بعد الخشية. لأن الذي يخشى الله تعالى لا بد أن يخاف عقابه. فينيب إليه والإنابة بمعنى التوبة ولكنها آكد منها.
- لأنها: توبة مع إقبال على الله تعالى والتوبة إقلاع وندم وعزم على عدم العودة والإنابة تتضمن هذه الثلاثة وتزيد علها معنى: 

  الإقبال على الله بالعبادات والطاعات. فإذا حصل له الإقبال بعد التوبة فهو منيب إلى الله لذلك اقتصر المصنف على ذكر الإنابة ولم يذكر التوبة. ولأنها أعم منها.
- واستدل المصنف رحمه الله على كونها عبادة بقوله: وَدَلِيلُ الإِنَابَةِ:
  قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَأُنِيبُوٓ أَ إِلَى رَبَّكُمُ وَأُسُلِمُواْ لَهُ ر... ﴾ الآية [الزمر: 54].
  - 🥌 ووجه الاستدلال من الآية:
- أنّ الله تعالى أمر بالإنابة إليه. والله تعالى لا يأمر إلا بما يحبه ويسرضاه ومن هنا فإن الإنابة تدخل في تعريف العبادة ومن ثم وجب صرفها لله تعالى خالصة فإذا صرفت لغيره كان صاحبها مشركا كافرا.

- والمؤمن لكي يكون منيبا إلى الله تعالى لا بد أن تجتمع فيه أربعة أمور:
- أولا: محبته لربه جل وعلا: ومعنى هذا أن يحب الله تعالى بكل قلبه، محبة لا يعادلها شيء، يكون الله تعالى أحب إليه من كل ما سواه، محبة صادقة تقتضي العمل بطاعته وترك معصيته، وحب أوليائه ورسله، وكراهة أعدائه وبغضهم في الله تعالى.
  - 蕘 ثانيا: خضوعه له.
  - 5 <u>ثالثا: إ</u>قباله عليه بالطاعة.
  - 蕘 رابعا: الإعراض عما سواه.
- الإنابة الشركية: الإنابة إلى غيرالله تعالى فيما هو من أمور الشرع والدين كما يفعله كثير من مريدي الشيوخ الذين إذا ارتكبوا ذنوبا جاؤوا إلى شيوخهم واعتذروا واعترفوا عندهم وذلوا وتابوا إليم فإذا قبل الشيخ توبتهم وإنابتهم رفعها إلى الله فتاب عليهم بزعمهم. وكذبوا في زعمهم فهذه شيهة اعتقاد النصارى في نبي الله عيسى ابن مريم عليه السلام وما يسمى عندهم بنصكوك الغفران وهو كذب و افتراء على الله تعالى على دينه. فهم يبيعون أوهاما زائفة لاتباعهم ويخدعونهم ويلبسون عليهم بما يعرضون عليهم من الشيهات الباطلة في عيسى وأمه عَيْهِمَّالسَّكُمُ بعد أن حرّفوا دين

<sup>1</sup> من فتوى للشيخ بن بازرحمه الله في حده لمعنى المحبة.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُريد وجمعها المُريدُون هو المتعلِّم على شيخ طريقة وفق منهاج، والمُريد رتبة من رتب الصّوفيَّة وللمريد درجات وعليه أن يقرأ أورادا في اليوم والليلة يكلفها بها شيخه ليسيرعلى طريقته في التصوف وذلك ضمن تربيته للمريد..

النصر انية الحقة الذي بينه الله تعالى في كتابه الإنجيل الصحيح الثابت قبل أن تمد إليه يد التحريف من قبل رهبانهم وعلمائهم.

وحقيقة الإنابة: كما ذكرها ابن القيم رحمه الله: ﴿ فَائِدَة الْإِنَابَة هِيَ عكوف الْقلب على الله عزوَجل كاعتكاف الْبدن فِي الْمُسْجِد، لَا يُفَارِقه وَحَقِيقَة ذَلِك عكوف الْقلب على محبّته وَذكره بالإجلال والتعظيم وعكوف الْجَوَارِح على طَاعَته بالإخلاص لَهُ والمتابعة لرَسُوله وَمن لم يعكف قلبه على الله وَحده عكف على التماثيل المتنوعة 1.

## 🏴 والإنابة نوعان:

- أولا: إنابة إلى ربوبيته تعالى: وهذه يشترك فيها كل الناس. وقال الله تعالى: ﴿وَإِذَا مَسَّ ٱلنَّاسَ ضُرُّ دَعَوْاْ رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُم مِّنْهُ وَعَوْاْ رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَاقَهُم مِّنْهُ وَمَنْهُم بِرَبِّهِم يُشْرِكُونَ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَاهُمُ فَتَمَتَّعُواْ فَرَحَةً إِذَا فَرِيقُ مِّنْهُم بِرَبِّهِم يُشْرِكُونَ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَاهُمُ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ أَمْ أَنزَلْنَا عَلَيْهِم سُلْطَانَا فَهُو يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُواْ بِهِ عَلَيْهِم سُلْطَانَا فَهُو يَتَكَلَّمُ بِمَا كَانُواْ بِهِ عَلَيْهِم يُشْرِكُونَ فَهُ الروم ٣٣-٣٥
- ألسّماء إنابة الملوهيته تعالى: هذه خاصة بأوليائه المتقين وعباده الموحدين. قال الله تعالى: هأفَلَمْ يَرَوْاْ إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّنَ الموحدين. قال الله تعالى: هأفَلَمْ يَرَوْاْ إِلَى مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضَ إِن نَشَأُ خَسِفُ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ نُسُقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفَا مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضَ إِن نَشَأُ خَسِفُ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ نُسُقِطْ عَلَيْهِمْ كِسَفَا مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضَ إِن نَشَأُ خَسِفُ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ وَمَن فِي دعاء انَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم يَدْعُومِنَ اللَّيْلِ: اللَّهُمّ لك الحَمْدُ، أَنْتَ رَبُّ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ ومَن فِينَ، السَّمَوَاتِ والأَرْضِ ومَن فِينَ، اللهَ مَوَاتِ والأَرْضِ ومَن فِينَ، لكَ الحَمْدُ أَنْتَ قُيِّمُ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ ومَن فِينَ، لكَ الحَمْدُ أَنْتَ نُورُ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ، قَوْلُكَ الحَقُّ، ووَعْدُكَ الحَقُّ،

<sup>1</sup> في كتاب الفو ائد ص 196

ولَقَاؤُكَ حَقٌّ، والحَنَّةُ حَقٌّ، والنَّارُ حَقٌّ، والسَّاعَةُ حَقٌّ، اللَّهُمَّ لكَ أَسْلَمْتُ، وبكَ آمَنْتُ، وعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ، وإلَيْكَ أَنَبْتُ، وبكَ خَاصَـمْتُ، والَيْكَ حَاكَمْتُ، فَاغْفِرْ لِي ما قَدَّمْتُ وما أخَّرْتُ، وأَسْرَرْتُ وأَعْلَنْتُ، أَنْتَ إِلَى لا إِلَهَ لِي غَيْرُكَ، حَدَّثَنَا ثَابِتُ بِنُ مُحَمَّد، حَدَّثَنَا سُفْيَانُ مِذا، وقالَ: أَنْتَ الحَقُّ وقَوْلُكَ الحَقُّ 1. وفي حديث ابن عباس عند الترمذي و ابن ماجة وصححه الشيخ الألباني برقم 648 قال كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول: في دعائِهِ ربّ أعني ولا تُعِنْ عليَّ، و انصُرني ولا تنصُرْعليَّ، وامكُر لي ولا تَمكُر عليَّ، واهدِني ويسِّر الهدى لي، و انصُرني على من بغي ا عليَّ، ربّ اجعَلني لَكَ شَـكَّارًا، لَكَ ذَكَّارًا، لَكَ رَهَّابًا، لَكَ مُطيعًا، إليكَ مُخبِتًا، إليكَ أَوَّاهًا مُنيبًا، ربِّ تقبَّل تَوبَتي، واغسِل حَوبَتي، وأجب  $^{2}$ دعوَتي، واهدِ قلبي، وسدِّد لساني، وثبّت حجَّتى واسلُلْ سَخيمةَ قلبى. قال المصنف رحمه الله: وَدَلِيلُ الاسْتِعَانَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ۞﴾ [الفاتحة: 5]. وَفِي الْحَدِيثِ: (... وإذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ). وَدَلِيلُ الاسْتِعَاذَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِي ﴾ [الفلق: 1]. و﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ۞﴾ [الناس: 1]. وَدَلِيلُ الاسْــتِغَاثَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿ إِذْ تَستَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَأُستَجَابَ لَكُمْ... ﴾ الآية [الأنفال: 9].

#### ≥ الاستعانة:

<sup>1</sup> الراوي: عبدالله بن عباس | الله المحدث: البخاري رضي الله عنه | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: | 7385

<sup>2</sup> الراوي: عبد الله بن عباس رضي الله عنه | المحدث: الألباني رحمه الله. المصدر: صحيح ابن ماجه الصفحة أو الرقم: | 3103 خلاصة حكم المحدث: صحيح

- ✓ لغة: طلب العون باعتبار دخول الألف والسين والتاء على الفعل
   لإفادته الطلب بمعنى طلب الفعل.
- الله تعالى في الوصول إلى المقصود الذي المقصود الذي المقصود الذي يرضيه.

وقيل طلب الإعانة من الله تعالى في جلب المنافع ودفع المضاروقد يكون الطلب في أمور الدين وفي أمور الدنيا.

- 🥏 وحقيقة الاستعانة: هي المتضمنة لأمور ثلاثة وهي:
  - 1. لكمال الذل من العبد لربه تعالى.
  - 2. وتفويض الأمر إليه سبحانه وحده.
    - 3. واعتقاد كفايته تعالى.

وهذه لا تكون إلا لله تعالى ودليلها قوله تعالى: (إِيَّاكَ نَعْبُدُ و إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ) [الفاتحة: 5].

ووجه الدلالة من الآية كون الاستعانة عبادة: أن العبد يدعو الله تعالى أن يعينه على عبادته حق العبادة والإخلاص له فها، والدعاء عبادة كما مربنا، وقدم المعمول هنا ليدل على الاختصاص والحصر أي أن طلب العون على العبادة لا يطلب إلا من الله تعالى فإذا طلب الاستعانة من غيره فقد أشرك. وذلك في الأمور التي لا يقدر علها إلا الله تعالى وكذلك في الحديث: احفظ الله يَحفظنك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله أ. وحصر الاستعانة بالله تعالى وحده دون خلقه يدل على أنها عبادة، لأن الأمر

<sup>1</sup> الراوي: عبدالله بن عباس | المحدث: ابن باز | المصدر: مجموع فتاوى ابن باز الصفحة أو الرقم: | 160/1 ورواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح وصححه الشيخ الألباني

بها طاعة لله تعالى يحبها ويرضاها والاستعانة بالله تعالى التي هي عبادة: يجب إخلاصها لله تعالى وصرفها لغيره شرك أكبروهي تتضمن ثلاثة أمور:

- 1. كمال الخضوع والتذلل له سبحانه.
  - 2. الثقة بالله تعالى واعتقاد كفايته.
- الاعتماد على الله تعالى وحده وتفويض الأمر إليه مع الأخذ بالأسباب المأذون فها شرعا دون الالتفات إلها.
- ♦ وهذه الثلاثة لا تكون إلى لله تعالى فمن استعان بغيرالله محققا هذه الثلاثة فقد أشرك مع الله تعالى غيره. فالاستعانة بالأموات والأحياء الغائبين والأحياء الحاضرين على أمر لا يقدر عليه إلا الله تعالى . ويخرج من ذلك الاستعانة بالمخلوق الحي الحاضر القادر لا بأس بذلك. ويرجع ذلك إلى نوع المستعان فيه فإن كان خيرا فهو جائز مشروع وإن كان شرا فهو محرم ممنوع.
- قال المصنف رحمه الله: وَدَلِيلُ الاسْتِعَاذَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْتَاسِ ﴾ [الناس: 1].
   ٱلْفَلَقِ ۞ [الفلق: 1]. ﴿وقُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلتَّاسِ ۞ [الناس: 1].

#### ≥ الاستعاذة:

✓ لغة: طلب العوذ ومعناه الالتجاء والاعتصام والتحرز وحقيقتها
 الهرب من شيء تخافه إلى من يعصمك منه وبقابله اللوذ واللياذ.

اصطلاحا: الالتجاء إلى الله تعالى والاعتصام به واعتقاد كفايته وحمايته من كل شر. فالعائذ بالله قد هرب إليه واعتصم به ولجأ إليه والتزم بجنابه فيما يخافه طلبا للمنع والعصمة والحماية وكل شيء تخافه تهرب منه إلى غيره إلا الله تعالى فإنك تفر منه إليه تعالى ، كما قال الله تعالى: ﴿ تَذَكَّرُونَ ۞ فَفِرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ إِنِّي لَكُم مِنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ۞ وَلَا تَجْعَلُواْ مَعَ ٱللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ النّي لَكُم مِنْهُ مُبِينٌ ۞ وَلَا تَجْعَلُواْ مَعَ ٱللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ النّي لَكُم مِنْهُ مُبِينٌ ۞ الذاريات ٥٠٥٠

والاستعاذة: من أجل العبادات القلبية التي يقوم معناها في القلب. وتظهر ثمرتها على الجوارح ودليل كونها عبادة ما ساقه الشيخ رحمه الله من أدلة في سورتي الفلق والناس. فقد طلب الله تعالى من نبيه صلى الله عليه وسلم أن يستعيذ به من كل ما فيه شروضرر. وما أمرالله تعالى بذلك إلا لأنه يحبّه ويرضاه وهو طاعة له. فيدخل في تعريف العبادة هذا من وجه، ومن وجه آخر أنّ الاستعاذة تتضمّن معنى الدعاء والطلب وقد مربنا قديما أن الدعاء من أجل العبادات فثبت أن الاستعاذة عبادة يجب إخلاصها لله تعالى فإذا صرفها العبد لغيرالله تعالى كانت شركا أكبرا.

- مَن ٱلشَّيْطُانِ نَزْغٌ فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ إِنَّهُ وَ إِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطُانِ نَزْغٌ فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ إِنَّهُ وَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ فَصِلت ٣ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ فَصِلت ٣
- مَ قَالَ الله تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَّبِ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ ٱلشَّيَاطِينِ ﴿ وَقُل رَّبِ أَن يَعْضُرُونِ ﴾ المؤمنون ٩٧-٩٨

- 🕏 والاستعاذة أنواع:
- أولا الاستعادة بالله تعالى: وهي المتضمنة لكمال الافتقار إليه والاعتصام به واعتقاد كفايته وتمام حمايته من كل شرحاضروآت في المستقبل، وهذه العبادة حق لله تعالى يجب إفراده بها فإذا صرفت لغيره كانت شركا به سبحانه وتعالى أكبر.
- ثانيا الاستعاذة بصفة من صفاته: مثل كلامه وعزته وعظمته ونحو
   ذلك:
- كما في حديث خولة بنت حكيم رضي الله عنه اعند مسلم رحمه الله أَغُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِن الله أَ إِذَا نَزَلَ أَحَدُكُمْ مَنْزِلًا، فَلْيَقُلْ: أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِن شَرِّما خَلَقَ، فإنَّه لا يَضُرُّهُ شيءٌ حتَّ يَرْتَجِلَ منه.
- وكما وفي حديث عائشة رضي الله عنه اعند مسلم رحمه الله 2: فقد ثُن رَسولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ لَيْلَةً مِنَ الفِرَاشِ فَقَدْتُ رَسولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ لَيْلَةً مِنَ الفِرَاشِ فَالْتَمَسْتُهُ فَوَقَعَتْ يَدِي علَى بَطْنِ قَدَمَيْهِ وهو في المَسْجِدِ وهُما مَنْصُوبَتَانِ وهو يقولُ: اللَّهُمَّ أَعُوذُ بِرِضَاكَ مِن سَخَطِكَ، مَنْصُوبَتَانِ وهو يقولُ: اللَّهُمَّ أَعُوذُ بِرِضَاكَ مِن سَخَطِكَ، وبِمُعَافَاتِكَ مِن عُقُوبَتِكَ، وأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ لا أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ وبِمُعَافَاتِكَ مِن عُقُوبَتِكَ، وأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ لا أُحْصِي ثَنَاءً عَلَيْكَ أَنْتَ كما أَثْنَلْتَ علَى نَفْسِكَ.
- في حديث أنس بن مالك رضي الله عنه الذي أخرجه الإمام الترمذي وحمه الله: قال لي يا محمّد أذا اشتكيت فضع يدك حيث تشتكى، ثمّ قُل: بسم الله، أعوذ بعزّة الله وقدرته مِن شرما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> برقم 2708

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> برقم :486

<sup>3</sup> صححه الشيخ الألباني رحمه الله في صحيح الترمذي برقم: 3588

- أجدُ من وجَعي هذا، ثمَّ ارفع يدَكَ ثمَّ أعِدْ ذلِكَ وِترًا فإنَّ أنسَ بنَ مالِكِ، حدَّ ثَنى أنَّ رسولَ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عليهِ وسلَّمَ حدَّ ثَهُ بذلِك.
- وفي حديث ابن عمر رضي الله عنه عند أبي داود رحمه الله 1: اللّهمّ الله أي الله العفو والعافية إنّي أسألُك العفو والعافية في الدُّنيا والآخرة اللّهمّ أسألُك العفو والعافية في ديني ودنياي وأهلي ومالي اللّهمّ استرعورتي وقال عثمان عوراتي وآمِن رَوعاتي اللّهمّ احفظني من بين يديّ ومن خَلفي وعن يميني وعن شِمالي ومن فَوقي وأعوذُ بعظمتِك أن اغتال من تحتي.
- ألثنا الاستعادة بـ: الأموات أو الأحياء غير الحاضرين غير القادرين على العوذ فيما لا يقدر عليه إلا الله تعالى: شرك بالله تعالى حيث تضمن كمال الافتقار وتمام الكفاية والحماية بهؤلاء الأموات أو الغائبين أو العاجزين الذين لا يملكون لأنفسهم نفعا ولا ضرا فكيف يملكون ذلك لغيرهم.
- مَنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلجِّنِ الجَالُ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًاكُ ﴾ الجن٦
- رابعا الاستعادة بما يمكن العوذ به من المخلوقين من البشرأو الأماكن
   أو نحو ذلك: فهذا جائز كما في حديث الفتن:
- آ سَـتَكُونُ فِتَنُّ القاعِدُ فَهَا خَيْرٌ مِنَ القائِمِ، والقائِمُ فَهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاثِمِ، والقائِمُ فَهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، ومَن يُشْرِفْ لَهَا تَسْتَشْرِفْهُ، ومَن وجَدَ مَلْجَاً أَوْ مَعاذًا فَلْيَعُذْ به².

<sup>1</sup> صححه الشيخ الألباني رحمه الله تعالى في الكلم الطيب برقم 27 . واخرجه أبو داوود

<sup>2</sup> الراوي: أبو هريـرة | المحدث: البخاري | رحمه الله تعالى المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: 3601

- إنَّهَا سَـتَكُونُ فِتَنّ، أَلا ثُمَّ تَكُونُ فِتْنَهُ: القاعِدُ فَهَا خَيْرٌ مِنَ المَاشِي فَهَا، والْمَاشِي فَهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي إِلَيْهَا. أَلَا فَإِذَا نَزَلَتْ -أَوْ وَقَعَتْ فَهَا، والْمَاشِي فَهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي إِلَيْها. أَلَا فَإِذَا نَزَلَتْ -أَوْ وَقَعَتْ فَمَن كَانَ له إِبِلٌ فَلْيَلْحَقْ بإبِلهِ، ومَن كَانَتْ له غَنَمٌ فَلْيَلْحَقْ بغَنَمِهِ، فَمَن كَانَتْ له أَرْضٌ فَلْيَلْحَقْ بإَرْضِهِ. قالَ: فقالَ رَجُلٌ: يا رَسولَ وَمَن كَانَتْ له أَرْضٌ؟ قالَ: يَعْمِدُ إلى اللهِ، أَرَأَيْتَ مَن لَمْ يَكُنْ له إِبِلٌ ولا غَنَمٌ ولا أَرْضٌ؟ قالَ: يَعْمِدُ إلى سَيْفِهِ فَيَدُقُ عَلَى حَدِّهِ بحَجَرٍ، ثُمَّ لِيَنْجُ إِنِ السَّقَطَاعَ النَّجَاءَ، اللَّهُمَّ هَلْ بَلَغْتُ؟ اللَّهُمَّ هَلْ بَلَغْتُ؟ قالَ: فقالَ رَجُلٌ: يا مُسولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ إِنْ أُكْرِهْتُ حَتَى يُنْظَلَقَ بِي إلى أَحَدِ الصَّقَيْنِ -أَوْ رَسُولَ اللهِ، أَرَأَيْتَ إِنْ أُكْرِهْتُ حَتَى يُنْظَلَقَ بِي إلى أَحَدِ الصَّقَيْنِ -أَوْ الْحَدَى الْفِئَتَيْنِ، فَضَرَبَنِي رَجُلٌ بسَيْفِهِ، أَوْ يَجِيءُ سَهُمٌ فَيَقْتُلُنِي؟ وَالْحَدَى الْفِئَتَيْنِ، فَضَرَبَنِي رَجُلٌ بسَيْفِهِ، أَوْ يَجِيءُ سَهُمٌ فَيَقْتُلُنِي؟ قالَ: يَبُوءُ بإثْمِهِ وإثْمِكَ، ويَكُونُ مِن أَصْحاب النَّارُ اللهِ أَنْ أَيْمِهِ وإثْمِكَ، ويَكُونُ مِن أَصْحاب النَّارُ اللهِ أَنْ النَّارُ اللهُ أَنْ النَّارُ اللهُ أَيْكُ فَلَيْ وَيُكُونُ مِن أَصْحاب النَّارُ المَنْ الْمُعْلَى اللهُ النَّهُ وَا الْمُعْلِقُ مِن أَصْحاب النَّارُ السَيْدِ السَلَيْ وَالْمُعُلِي أَنْ الْمُعْلِقُ مِن أَصْحاب النَّارُ اللهُ أَمْ الْمُ الْمُ اللهُ الْمَالِ اللهُ الْمُ اللهِ الْمُؤْمِةُ وإِثْمِكَ وَنُ مِن أَصْحَاب النَّارُ الْمُ الْمَلْقُ الْمَالِ الْمُعْمَالِ الْمُؤْمِةُ والْمُؤْمِ والْمُعْلَى وَالْمُؤْمِ والْمُولَى الْمُؤْمِ والْمُهُ الْمُؤْمِ والْمُؤْمُ والْمُؤْمُ والْمُؤْمِ والْمُؤْمِ والْمُؤْمِ والْمُؤْمِ والْمُؤْمِ والْمُؤْمُ الْمُؤْمِ والْمُؤْمِ والْمُؤْمُ والْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمِ والْمُؤْمُ والْمُؤْمِ والْمُؤْمُ والْمُؤْمِ والْمُؤْمِ والْمُؤْمُ والْمُؤْمُ والْمُؤْمُ والْمُؤْمُ وا
- أَنَّ امْرَأَةً مِن بَنِي مَخْزُومٍ سَرَقَتْ، فَأُتِي بَهَا النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عليه وَسَلَّمَ، فَقَالَ وَسَلَّمَ، فَعَاذَتْ بأُمِّ سَلَمَةَ زَوْجِ النبيِّ صَلَّى اللَّهُ عليه وَسَلَّمَ، فَقَالَ النبيُّ صَلَّى اللَّهُ عليه وَسَلَّمَ؛ وَاللَّهِ لوكَانَتْ فَاطِمَةُ لَقَطَعْتُ يَدَهَا، فَقُطْعَتْ يَدَهَا، فَقُطْعَتْ 2
- ولكن بعض العلماء قالوا: لا تصح الاستعادة بالمخلوق لأن الاستعادة توجه القلب واعتصامه والتجاؤه رغبة ورهبة وهذه المعاني لا تصح إلا لله عزّوجل وحده ولكن يظهر أنه يراعي في ذلك التفصيل فإنه يمكن أن يعاذ بالمخلوق فيما يقدر عليه دون أن يقوم في القلب تعظيم وتذلل ونحوها.

<sup>1</sup> الراوي: أبو بكرة نفيع بن الحارث | المحدث: مسلم رحمه الله تعالى | المصدر: صحيح مسلم الصفحة أو الرقم: 2887

<sup>2</sup> الراوي: جابربن عبدالله | المحدث: مسلم | المصدر: صحيح مسلم الصفحة أو الرقم: 1689

- والخلاصة: أن الإنسان معرض لشتى المصائب والأخطار والأضرار ومعلوم أن له أعداء كثراً. وفي مقدمتهم الشيطان وأعوانه، ومن ثمة فإنه يحتاج إلى أن يحمي نفسه منهم. ولا يتحقق له ذلك إلا بالالتجاء التام إلى الله عزّوجل وطلب الحماية منه، والاستعاذة به من كل هذه الشرور المختلفة، ولذا أمر الله عزّوجل نبيه صلى الله عليه وسلم أن يتعوذ بسورتي الفلق والناس. وأوصى النبي صلى الله عليه وسلم أمته ان تستعيذ بهما من كل شركما جاء عن الإمام النسائي وغيره
- عن عقبة ابن عامر رضي الله عنه قال: قال لي رسول الله صلى الله عليه وسلم: أَلَا أُخْبِرُكَ بأفضلِ ما تَعَوَّذَ بِهِ الْمُتَعَوِّذُونَ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ وَفِي رواية عند أبي داوود قال: تعوَّذْ بما، فما تعوَّذُ مُتعوِّذٌ بمثلِه 2.

وهنا يرد سؤال على الذهن: هل يقال أعوذ بك من شرك؟ أو أعوذ بك من شرف؟ أو أعوذ بك من شرفلان؟ وهل يجوز أن يقال أعوذ بالله ثم بك؟

الجواب: الظاهر عدم الجواز باعتبار أن الاستعادة عبادة قلبية محضة. ما يقوم بها في القلب لابد أن يكون خالصا لله تعالى وحده. أما عبارة أعوذ بالله ثم بك: أجازها بعض العلماء باعتبار النظر إلى المعنى الظاهر وهو إمكان المخلوق إغاثة من طلب منه ذلك أن يمنعه من شر أو من ظلم وإن كان يقدر على ذلك أي حمايته من ذلك الشرأن يقع عليه واستدل هؤلاء بما ورد في حديث الثلاثة من بني إسر ائيل الأقرع والأبرص والأعمى، وفيه يقول الملك:

<sup>1</sup> صححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع برقم :2593

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو داود برقم: 1463 وصححه الشيخ الألباني

فلا بَلاغَ لي اليومَ إلّا باللهِ ثُمَّ بكَ ،ونحوه وقد أخرج عبد الرّزاق في مصنفه برقم: (27/11) و ابن أبي الدّنيا في الصمت ص (194) .أن إبراهيم النخعي رحمه الله كان يكره أن يقول: (أعوذ بالله بك حتى يقول أعوذ بالله ثم بك) وقد بوب البخاري في صحيحه كتاب الإيمان والنذور وقال: باب من يقول شاء الله وشئت. وهل يقول: بالله ثم بك.

- قال المصنف رحمه الله: وَدَلِيلُ الاسْتِغَاثَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ وَدَلِيلُ الاسْتِغَاثَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ... ﴾ الآية [الأنفال: 9].
  - ◄ الاستغاثة¹: طلب الغوث لإزالة شدة أو كرب نزل.

قال ابن القيم رحمه الله: ﴿الاستغاثة لا تكون إلا بعد الذعر فالذعر شرط فيا ﴾ 2. والاستغاثة نوع من الدعاء. ويكون عند حلول الكرب. والدعاء أعم منها. فكل استغاثة دعاء. وليس العكس وعلاقة الاستعاذة بالاستغاثة:

- الأولى: تكون قبل حلول الشر.
- 🕏 والثانية: تكون بعد نزوله لدفعه.
- والفرق بين الدعاء والاستغاثة أنّ هذه الأخيرة لا تكون إلا من المكروه. وأما الدعاء فيكون من المكروه ومن غيره. ولذلك تعد الاستغاثة دعاء خاصًا.
  - 🥌 وكون الاستغاثة من أفراد العبادة من جهتين.

<sup>1</sup> قال أبو السعدات في النهاية في حديث الأثر (392/3) الغَوث بالفتح كالغِياث بالكسرة، من الإغاثة، وقد أغاثه يغيثه وقد روي بالضم والكسروهما أكثر ما يجئ في الأصوات كالنباح والنداء والفتح فها شاذ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بدائع الفو ائد (61/1)

- → أولا: أنّ الاستغاثة تتضمن معنى الدعاء وهو من أجل
   العبادات.
- → ثانيا: وجه الاستدلال من الآية أن الله ذكرها في معرض الثناء على أولئك الصحابة الذين خرجوا لملاقاة المشركين ولا يمدح الله تعالى إلا على أمر محبوب لديه مرضي عنده وبذلك يدخل في تعريف العبادة

### ➡ والاستغاثة أنواع:

- → أولا الاستغاثة بالله تعالى: وهي عبادة مطلوبة محبوبة لله تعالى تتضمن كمال الافتقار إلى الله تعالى واعتقاد كفايته، وهي من بين أفضل أعمال العبد وأكملها والعبد معرض في دنياه إلى المصائب والشدائد فمن استغاث ربه تعالى في كشف ذلك عنه فقد أدى عبادة قيمة يحها الله تعالى ويرضاها، وهي دأب الرسل عليهم السّلام و أتباعهم. فيجب أن تكون خالصة لله تعالى وحده. فإذا صرفت إلى غيره كانت شركا أكبرا.
- → ثانيا الاستغاثة الشركية: التي تكون بالأموات أصحاب القبور أو الأحياء الغائبين العاجزين عن كشف ما لا يقدر على كشفه إلا الله تعالى ، فهذا شرك بالله تعالى ولا يفعل ذلك إلا من كان يعتقد في المستغاث به أن له تصرفا في الكون مع الله تعالى وهذا يعتبر شركا في الربوبية، قال ابن القيم 1 رحمه الله (ومن أنواعه (الشرك الأكبر) طلب الحو ائج من الموتى، والاستغاثة بهم،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مدارج السالكين (341/1

والتوجه إليهم، وهذا أصل شرك العالم، فإن الميت قد انقطع عمله، وهو لا يملك لنفسه ضرًا ولا نفعًا، فضلًا عمّن استغاث به، وسأله قضاء حاجته، أوسأله أن يشفع له إلى الله تعالى فيها، وهذا من جهله بالشافع والمشفوع له عنده). واستغاثة هؤلاء المشركين بمعبوداتهم الباطلة شبهها أهل العلم باستغاثة الغربق بالغربق.

← ثالثا الاستغاثة بالمخلوق الحي الحاضر القادر: الذي يسمع فيما
 يقدر عليه ودليل ذلك

القوله الله تعالى: ﴿وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْلَةٍ مِّنُ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلَانِ هَنَا مِن شِيعَتِهِ وَهَلذَا مِنْ عَدُوِّهِ فَاسْتَغَاثَهُ أَلَّذِى مِن شِيعَتِهِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوِّهِ فَوَكَزَهُ وَمُوسَىٰ فَقَضَى عَلَيْهِ أَلَّذِى مِن شِيعَتِهِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوِّهِ فَوَكَزَهُ وَمُوسَىٰ فَقَضَى عَلَيْهِ أَلَّذِى مِن شِيعَتِهِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوّهِ مَوْكَنَهُ وَمُوسَىٰ فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَلَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ وَعَدُو مُوسَىٰ مَعْمِلُ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ وَعَدُو مُوسَىٰ فَقَضَى المُعالِقِ القصص ١٥ قَلَ هَلَا مَنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ إِنَّهُ وَعَدُو مُوسَى المُعالِقِ المُعَلِقِ اللهُ عَمْلِ السَّعِقِيمِ المُعَلِيقِ المُعَلِيقِ المُعَلِيقِ المُعَلِيقِ اللهِ المُؤْونِ فَهَا شرعا ولا تأثير ويجب أن يعتقد أن ذلك من الأسباب المأذون فيها شرعا ولا تأثير لها بذاتها.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ﴿لا يجوز ذلك من ميت، ولا غائب، ولا من حي الحاضر، إلا فيما يقدر عليه¹.﴾

قال المصنف رحمه الله: وَدَلِيلُ الذَّبْحِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَلْنِي رَبِّ إِلَى صَرَاطِ مُّسْتَقِيمِ دِينَا قِيَمَا مِّلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفَا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۚ قُلْ إِنَّ صَرَاطِ مُّسْتَقِيمِ دِينَا قِيمَا مِّلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفَا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۚ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِللّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۚ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرُتُ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۚ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرُتُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مدارج السالكين (341/1)

وَأَنَاْ أَوَّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ۞ ﴾ [الأنعام: 163.161]. وَمِنَ السُنَّةِ: (لَعَنَ اللهُ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ).

### ➡ الذبح:

- لغة: هو الشق. قاله ابن منظور¹ في لسان العرب
- المرعا: إزهاق الرّوح بإراقة الدم على وجه مخصوص بنية التقرب إلى الله تعالى . والمراد بالذبح ذبح القربان والهدايا والأضاحي في مناسبات مخصوصة. ويقع على وجوه منها:
- أولا: يقع عبادة بأن يقصد به تعظيم المذبوح له والتذلل له والتقرب اليه فهذا لا يكون إلا لله تعالى على الوجه الذي شرعه الله تعالى وصرفه لغيره شرك أكبرودليله ما أورده الشيخ رحمه الله في قوله تعالى : ﴿ قُلُ إِنَّنِي هَدَلِنِي رَبِّ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ دِينَا قِيَمَا مِلَةً إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۚ قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَعَيَاى وَمَمَاتِي لِلّهِ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۚ قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَعَيَاى وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۗ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِنَلِكَ أُمِرُتُ وَأَنَا أُوّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ لَا لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبِنَلِكَ أُمِرُتُ وَأَنَا أُوّلُ ٱلْمُسْلِمِينَ الأنعام: 161\_163]. ومعناه قل يا محمد صلى الله عليه وسلم لهؤلاء المشركين الذين عبدوا غير الله تعالى وذبحوا لغيره أن تعبدي المسلك كما المشركين الذين عبدوا غير الله تعالى وذبحوا لغيره أن تعبدي بي صلاتي أي صلاة الفريضة والنافلة. ونسكي وذبحي للنسك كما ذكر ذلك: الإمام الثوري 141ه رحمه الله ومجاهد 104ه رحمه الله وابن الجوزي والضحاك 159ه رحمه الله وابن الجوزي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هو أبو الفضل محمد بن مكرم بن علي جمال الدين الأنصاري الرويفعي الافريقي ولد سنة630 هجرية وتوفي سنة 711 هجرية

597 هرحمه الله و ابن تيمية 768هرحمه الله والسعدي 1376 هرحمه الله وغيرهم أن:

هذا اللفظ جاء في القرآن العظيم في قوله الله تعالى فَفِدْيَةٌ مِّن صِيَامِ أَوْصَدَقَةٍ أَوْنُسُكِْ.

وجاء في حديث البراء بن عازب في الصحيح: مَن صَلَّى مَا لَا تُسُلُ وَمَن نَسَكَ قَبْلَ صَلَاتَنَا، وَنَسَكَ نُسُكَنَا، فقَدْ أَصَابَ النُّسُكَ، ومَن نَسَكَ قَبْلَ الصَّلَاةِ وَلَا نُسُكَ له، فقالَ أبو بُرْدَةَ بنُ نِيَارٍ خَالُ البَرَاءِ: يا رَسولَ اللهِ، فإنِّي نَسَكُتُ شَاتِي قَبْلَ الصَّلَاةِ، وَعَرَفْتُ أَنَّ اليومَ يَوْمُ أَكْلٍ وشُرْبٍ، وأَحْبَبْتُ أَنْ تَكُونَ شَاتِي وَعَرَفْتُ أَنْ اليومَ يَوْمُ أَكْلٍ وشُرْبٍ، وأَحْبَبْتُ أَنْ تَكُونَ شَاتِي وَعَرَفْتُ أَنْ اليومَ يَوْمُ أَكْلٍ وشُرْبٍ، وأَحْبَبْتُ أَنْ تَكُونَ شَاتِي أَوْلَ مَا يُذْبَحُ في بَيْتِي، فَذَبَحْتُ شَاتِي وتَعَدَّيْتُ قَبْلَ أَنْ آتِي الصَّلَاةَ، قالَ: هَالَ: شَاتُكَ شَاةُ لَحْمٍ. قالَ: يا رَسولَ اللهِ، فإنَّ عِنْدَنَا عَنْدَنَا عَنْدَنَا عَنْاقًا لَنَا جَذَعَةً هي أَحَبُ إِلَيَّ مِن شَاتَيْنِ، أَفَتَجْزِي عَنِي؟ قالَ: نَعُمْ، ولَنْ تَجْزِي عَنْ أَحَدٍ بَعْدَكَ¹.

وأما اللام² في قوله لله بالنسبة لصلاتي ونسكي تفيد الاستحقاق. فلا يستحق أن تصرف هذه العبادة إلا لله تعالى وحده. ﴿ومحياي ﴾، يقول: وحياتي = ﴿ومماتي ﴾ يقول: ووفاتي = ﴿لله رب العالمين ﴾، يعني: أن ذلك كله له خالصًا دون ما أشركتم به، أيها المشركون، من الأوثان = ﴿لا شريك له ﴾ في شيء من ذلك من خلقه، ولا لشيء منهم فيه نصيب، لأنه لا ينبغي أن يكون ذلك إلا له خالصًا = ﴿وبذلك أمرت ﴾، يقول: وبذلك أمرني ربي = ﴿و أنا أول المسلمين ﴾، يقول: و أنا أول من أقرَّ وأذعن وخضع

<sup>1</sup> الراوي: البراء بن عازب | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم: 955

اللام في اللغة العربية لها معانى من بينها التمليك والاستحقاق والتعليل  $^2$ 

من هذه الأمّة لربه بأن ذلك كذلك<sup>1</sup>. فجمعت الآية الكريمة في مضمونها تحقيق نوعي التوحيد. توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية. المتضمن أيضا لتوحيد الأسماء والصفات.

- ومن هنا ثبت أن الذبح يجب أن يكون خالصا لله تعالى لأنه عبادة يشترك فيها القلب واللسان والجوارح.
- الله بفعل الله تعظيم الله تعالى ، والتذلل له والتقرب إليه بفعل هذه الطاعة.
  - 🥏 وأما اللسان فتذكر اسم الله تعالى على المذبوح.
    - 🕏 واليد تمرر آلة الذبح.
- لتتم هذه العبادة بأركانها وتجد محلا للقبول عند الله تبارك وتعالى. فإذا صرف لغيره كان صاحبه مشركا شركا أكبر. وفي الحديث (لَعنَ اللهُ مَنْ ذَبَحَ لغيراللهِ)²، واللعن: هو الطرد من رحمة الله تعالى وجاء في الحديث إما إخبارا³ أو دعاء⁴.
- قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ﴿الذبح للمعبود غاية الذل والخضوع له، ولهذا لم يجز الذبح لغير الله، ولا أن يسمى غير الله على الذبائح﴾ 5.

<sup>1</sup> تفسير الطبري - ابن جربر الطبري (٣١٠ هـ)

<sup>2 -</sup>رواه مسلم- من حديث علي بن ابي طالب

<sup>3</sup> بمعنى أن النبي صلى الله عليه وسلم يخبر عنه

<sup>4</sup> أو دعاء منه صلى الله عليه وسلم ودعائه مستجاب، فبكلا التفسيرين ظهر خطر الذبح لغير الله وعظم جرمه وعاقبته الوخيمة وهي الخروج من رحمة الله التي وسعت كل شيء.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مجموع الفتاوى (485/484/17).

وقد جعله المصنف رحمه الله من نو اقض الإسلام وجعله فردا من أفراد الشرك الأكبربالله تعالى فقال في رسالته نو اقض الإسلام في الناقض الأول (الشرك في عبادة الله تعالى والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشُرِكَ بِهِ عَبِادة الله تعالى والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشُرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً وَمَن يُشُرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا ﴿ النساء لَعُير الله تعالى كمن ذبح للجن أو القبر) (الذبح لغير الله تعالى فيما يتعلق بالقربة والعبادة له صور متعددة منها والذبح لغير الله تعالى فيما يتعلق بالقربة والعبادة له صور متعددة منها

🥌 أولا ومن ذبح لغير الله عزّ وجل مع الله عزّ وجل لها صوروهي:

- قد يذبح بسم الله عزّوجل ولكنه قصده غيرالله عزّوجل هذا شرك
   في العبادة.
- قد يذبح بغيراسم الله عزّوجل ويجعل ذلك لله عزّوجل شرك في الاستعانة.
- ﴿ وأما يذبح بسم الله عزّوجل ولا يقصد القربة كإكرام الضيف فهذا مباح جائز.
- ثانيا: الذبح لغير الله عزّوجل بنية التقرب إلى المذبوح له ودعائه وهذا شرك أكبر كالذبح للصنم أو الصليب أو الجن أو صاحب القبرونحو ذلك مما يحدث في المناسبات البدعية مثل الزردة والوعدة والنذر لصاحب القبرولا يخفى ما يجري في هذه الاجتماعات من منكرات ومعاص وبدع ترضي الشيطان وتغضب الديان والله على ذلك هو المستعان
  - شالثا: يقع إكراما للضيف أووليمة عرس وهذا مأموربه.
    - 🕏 إما وجوبا أو استحبابا.

- ﴿ وَالدَّلْيَلُ قُولُهُ عَزَوجُلُ: ﴿ هَلُ أَتَّلُكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرُهِيمَ اللهُ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمَا قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنكرُونَ ٥ فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَما قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنكرُونَ فَ فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ عَجَلِ سَمِينِ ﴿ الذَارِياتِ ٢٤-٢٦
- وجاء في حديث أبي هريرة رضي الله عنه في الصحيحين: مَن كانَ يُؤْمِنُ باللهِ واليَومِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمْ ضَيْفَهُ، ومَن كانَ يُؤْمِنُ باللهِ واليَومِ الآخِرِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا أوْ الآخِرِ فَلْيَقُلُ خَيْرًا أوْ ليَصِمُ مُتْ1.
- ﴿ وجاء عند البخاري رحمه الله من حديث عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه حين تزوج أنصارية قال صلى الله عليه وسلم له: أولم ولوبشاة.
  - رابعا: أن يقع على وجه البيع والأكل أو التجارة هذا مباح.
- مَّ قَالَ الله عزّوجل: ﴿أَوَ لَمْ يَرَوُاْ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَآ أَنْعَا الله عزّوجل: ﴿أَوَ لَمْ يَرَوُاْ أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِّمَّا عَمِلَتُ أَيْدِينَآ أَنْعَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴾ يس فَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴿ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴿ يَسَ عَلَيْكُونَ ﴿ يَسَ عَلَيْكُونَ ﴿ يَسَالُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴾ يس ٧٢-٧١
- قال المصنف رحمه الله: ودليل النذر قوله تعالى: يُوفُونَ بِٱلنَّذُرِ وَيَخَافُونَ يَوْفُونَ بِٱلنَّذُرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُو مُسْتَطِيرًا ﴿) الإنسان: 7
- النذر لغة: الإيجابُ، مِن قولِكَ: نَذَرتُ على نفْسي، أي: أَوجَبتُ<sup>2</sup> أي ما يجعله الإنسان على نفسه واجبا بإرادته.

<sup>1</sup> البخاري كتاب الأدر (6018) ومسلم كتاب الإيمان (48)

<sup>2 ((</sup>لسان العرب)) لابن منظور (200/5)، ((تاج العروس)) للزَّبيدي .(14/197)

قال ابن حجر رحمه الله في الفتح1: (النذر في اللغة الالتزام خيرا أو شرا)

- سرعا: إيجاب عبادة في الذمة بشرط أو بغير شرط أو نقول: إيجاب المكلف على نفسه ما ليس واجبا عليه بأصل الشرع تعظيما للمنذورله. والنذر أو الوفاء بالنذر من العبادات التي يجب إفراد الله عزّوجل بها. وصرفها لغير الله عزّوجل شرك أكبر. ومن نذر لغير الله عزّوجل فإنه يعتقد أن للمنذور حق التعظيم وأن له تصرفا في الكون.
- ووجه الاستدلال بالآية: يُوْفُوْنَ بِالنَّذْرِ أَن الله عزّوجل ذكرها في معرض الثناء على المؤمنين الموفين بنذرهم. والله عزّوجل لا يمدح إلا ما أحبه من الأعمال ورضيه وبذلك يكون النذر من العبادات التي يجب أن يفرد الله عزّوجل بها. والأصل في النذر الكراهة لأن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عنه فكيف يكون عبادة؟
  - 🚄 الجواب على الإشكال سهل أن النذر قسمان مطلق ومقيد.
- 🦊 أولا المطلق: هو الذي لا يكون في مقابله شيء وهو غير مكروه ولم ينه عنه.
- تانيا المقيد: هو المعلق بشرط وهذا هو المكروه. كأن يقول صاحبه إن شفى الله عزّوجل مريضي. أصوم له ثلاثة أيام أو نحوها. وهذا قال فيه صلى الله عليه وسلم كما في حديث ابن عمر في الصحيح: نَهَى النبيُّ صلى الله عليه وسلم عَنِ النَّذرِ، وقالَ: إنَّه لا يَرُدُّ شيئًا، وإنَّما يُسْتَخْرَجُ به مِنَ البَخِيلِ قي رو اية: لا يأتي بخير. لأنّ الأصل في المؤمن أن يتعبد لله عزّ وجل عن طواعية دون مقابلة أو مقايضة أو مبادلة أو معاوضة فذلك لا

 $<sup>^{1}</sup>$  فتح الباري لابن حجر العسقلاني (581/11)

<sup>2</sup> شرطية فكأنه يشترط على الله تعالى

<sup>3</sup> مسلم كتاب النذرباب النهى عن النذر (4239)

يليق بالمؤمن لأنه لا يعامل مخلوقا مثله بل هو يعامل ربه عزّوجل. الذي بيده مقاليد السماوات والأرض ومن نذر طاعة لله عزّوجل وجب الوفاء بها. وإلا تعلقت بذمته كالدين في ذمة صاحبه والنذريكون عبادة لله عزّ وجل بثلاث شروط:

- أولا: أن يكون متعلقا بنفل لا بواجب فلا يصح أن ينذر صلاة مفروضة مثلا.
- ثانيا: أن يكون مطلقا لا يتعلق بشرط مقابلة نعمة تحصل له أو نعمة بعيدة عنه يربد تحصيلها أو مصيبة يربد التخلص منها.
  - 🕸 ثالثا: أن يكون معينا لا مهما لأنه إذا أبهم لم يكن قربة بل فيه كفارة.

## الأصل الثاني:

قال المصنف رحمه الله: \*الأَصْلُ الثَّانِي\* مَعْرِفَةُ دِينِ الإسلام بِالأَدِلَّةِ وَهُوَ: الاسْتِسْلامُ للهِ بِالتَّوْحِيدِ، وَالانْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ، وَهُوَ ثَلاثُ مَرَاتِبَ: الإسْلامُ، وَالإِيمَانُ، وَالإِحْسَانُ. وَكُلُّ مَرْتَبَةٍ لَهَا أَرْكَانٌ.

وهذا الجواب الثاني على السؤال الثاني في القبر: ما دينك؟

- معرفة: المقصود بها علم نافع شرعي مصحوب بأدلته مقرون بعمل صالح ينفع صاحبه فيكون سببا في ثباته عند مساءلة الملكين في قبره، ولا يكون الأمركذلك إلا:
  - 🤎 إذا علم.
    - 💆 وعمل.
  - 🦊 واجتهد.
  - 🏴 ومات على ذلك.

فالمعرفة المجردة لدين الإسلام لا تنفع صاحبا شيئا بل تكون حجة عليه تضره يوم العرض والحساب كحال مفكري الإسلام المستشرقين الذين يكتفون بمعرفة الإسلام وشرائعه وأحكامه مجردة عن العمل بها وتمثلها في حياتهم الخاصة والعامة فهم يشبون إلى حد بعيد الأجساد الخالية من الأرواح وكأنّهم أشباح لا غير.

- 🕿 دين الإسلام: يطلق الدين وبراد به معان متعددة:
- منها الجزاء: قال ربي عزّوجل ﴿مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞ الفاتحة ٤. وقال عزّوجل: ﴿أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَابَا وَعِظَمًا أَءِنَّا لَمَدِينُونَ ۞ الصافات ٥٣.

- ومنها معنى الخضوع والطاعة: يقال دان له أي خضع له. كما في قوله: ﴿مَى كُنْتُم مطاربِقَ أو دانَت لكم مُضَرُ ﴾ 1.
- ومنها الملة والمعتقد قال الله عزّوجل ﴿لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ۞﴾ الكافرون ٦.
- ولما أضافه هنا إلى الإسلام قيده به فعلم أن المراد به ملة الإسلام. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (فإن الإسلام الخاص الذي بعث الله به محمدا صلى الله عليه وسلم المتضمن لشريعة القرآن: ليس عليه إلا أمة محمد صلى الله عليه وسلم والإسلام اليوم عند الإطلاق يتناول هذا وأما الإسلام العام المتناول لكل شريعة بعث الله بها نبيا فإنه يتناول إسلام كل أمة متبعة لنبي من الأنبياء)2

الإسلام الخاص الذي جاء به النبي صلى الله عليه وسلم فكان خاتم الأديان والرسالات ولا يقبل الله دينا سواه، وهو الدين:

- المكمل من قبل الله عزّوجل.
- •والنعمة التامة على عباده الموحدين المطيعين.
- والإسلام المرضي من الله تعالى كما جاء في الآية الكريمة، قال الله عزّ وجل: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا ﴾ المائدة ٣

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أى خضعت لكم مضر

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مجموع الفتاوي: (94/3)

- وهو الذي بمقتضاه يقع الفصل يوم القيامة بين العباد قبولا وردًا، قال الله عزّوجل: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْكَمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الله عزّوجل: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْكَمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي اللهُ عَرْوَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ۞ ﴾ آل عمران ٨٥
- الذي لا ينفع صاحبه لا سيما في مسائل الاعتقاد وقديما قيل: مَنْ فَارَقَ الذي لا ينفع صاحبه لا سيما في مسائل الاعتقاد وقديما قيل: مَنْ فَارَقَ الدَّلِيلَ ضَلَّ عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ وقد شاع بين الناس جملة: (أنا مع أمة محمد صلى الله عليه وسلم.) وهذا كلام لا طائل من ورائه وليس بحجة لقائله إذا كان يجهل دينه ولم يُقبل على تعلمه والعمل به.
- فمن ملك أهلية العلم وأدو اته فإنه لا يعذر بعدم تعلمه الدليل
   على إسلامه.
- ومن كان أميا عاميا فإنه يؤاخذ من جهة أنه سال عن طعامه وشرابه ومركوبه ومنكحه ولم يسال عن دينه الذي هو أهم مسؤول عنه في حياته الدينية والأخروبة. لا سيما إذا كان يعيش في بيئة وجد فيها أسباب التعلم من علماء وطلبة علم ووسائل تمكنه من السؤال ومعرفة ما يحتاجه في دينه بأيسر السبل و أقصر الطرق في ظل وجود هذه الآلات الناقلة لدروس العلماء الثقات الأحياء منهم حفظهم الله تعالى و أبقاهم على الجادة

<sup>1</sup> قَالَ ابْنُ القَيِّمِ رحمه الله: «وَمَنْ أَحَالَكَ عَلَى غَيْرِ «أَخْبَرَنَا» و «حَدَّثَنا» فَقَدْ أَحَالَكَ: إِمَّا عَلَى خَيالٍ صُوفِيٍّ أَوْقِيَاسٍ فَلْسَـفِيّ، أَوْرَأْيٍ نَفْسِيّ، فَلَيْسَ بَعْدَ القُرْآنِ و «أَخْبَرَنَا» و «حَدَّثَنَا» إِلاَّ شُــهُاتُ المُتَكَلِّمِينَ، وَآرَاءُ المُتُكَلِّمِينَ، وَآرَاءُ المُتُكِلِمِينَ وَقَنَاسُ المُتُقَلْسِفِينَ، وَمَنْ فَارَقَ الدَّلِيلَ ضَلَّ عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ، وَلا دَلِيلَ المُنْحَرِفِينَ وَقِيَاسُ المُتُقَلْسِفِينَ، وَمَنْ فَارَقَ الدَّلِيلَ ضَلَّ عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ، وَلا دَلِيلَ إِلَى اللهِ وَالجَنَةِ سِـوَى الكِتَابِ وَالسُّـنَةِ، وَكُلُّ طَرِيقٍ لَمْ يَصْبِحَهُا دَلِيلُ القُرْآنِ وَالسُّـنَّةِ، فَهِيَ مِنْ طُرُقِ الجَجِيمِ وَالشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ» [«مدارج السّالكين» لابن القيّم(468/2):].

ثابتين متمسكين بالمنهج القويم والأموات منهم رحمهم الله تعالى وحشرهم في زمرة الصالحين.

- والله عزّوجل يقول: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوجِى وَالله عزّوجل يقول: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوجِى إِلَيْهِمُ فَاسْئَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ النحل ٤٣ ولا يقتصر طلب الدليل على معرفة الإسلام فقط. بل يجب أن يطلب الدليل الصحيح في كل مسائل الدين، أعنى في مسائل الاعتقاد والعبادة والمعاملة والأدب والسلوك.
- وكأن سائلا سأل الشيخ رحمه الله: ما هو هذا الإسلام الذي يجب على كل مكلف معرفته معتمدا في ذلك على الأدلة الصحيحة الواضحة في كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم

الفأجاب الشيخ رحمه الله بقوله هو: الاسْتِسْلامُ للهِ بِالتَّوْحِيدِ، وَالانْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالْبَرَاءَةُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ. فالشيخ رحمه الله فسر الإسلام بثلاثة أمور:

- أولا: الاستسلام لله تعالى بالتوحيد الخالص بأقسامه الثلاثة ربوية وألوهية وأسماء وصفات.
- الانقياد له بالطاعة وعدم الاعتراض على أمره ونهيه وحكمه تعالى .
- الخلوص من الشرك بجميع أنواعه وما يوصل إليه من أسباب ووسائل وذر ائع.
- ومعنى الاستسلام لله بالتوحيد: ولوقال الإسلام لله بالتوحيد لصح ذلك لأنهما بمعنى واحد. أي الخضوع له والتذلل له تعالى محبة وتعظيما

وإجلالا، وذلك بتوحيده في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته حق التوحيد، والمقصود الأخص توحيد الألوهية أي إفراده تعالى بالعبادة لأن ذلك هو محل الخصومة والنزاع بين الرسل و أقوامهم، كما جاء ذلك مين في القرآن العظيم.

- والانقياد له بالطاعة: أي الانصياع لأمره فيمتثل أمره وينتهي عن نهيه وأن يتلبس بطاعة الله تعالى في كل ما أمر به وينتهي عن كل ما نهى عنه دون معارضة أو منازعة أو مخالفة، ظاهرا وباطنا حالا وقالا.
- والبراءة من الشرك: أي التخلص من الشرك بكل أنواعه وتجنب أسبابه ووسائله المفضية إليه. وكذلك التبرء من أهله المشركين، وتجنبهم إلا أن تدعوهم إلى التوحيد، قال الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿قَدُ كَانَتُ لَكُمُ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنّا بُرَةَوُا كَانَتُ لَكُمْ وَمِمًا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَقَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَقَى تُوْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحُدَهُ وَإِلّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لاَّسَتَغْفِرَنَ لَكَ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَقَى تُوْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحُدَهُ وَإِلّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لاَّسْتَغْفِرَنَ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِن ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنَبْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا وَإِلَى اللهُ عَلَى وَاللَّهُ عَلَى الله عليه وسلم وما يتبع ذلك: نكفر من كفره الله تعالى ورسوله صالى الله عليه وسلم وما يتبع ذلك: نكفر من كفره الله تعالى ورسوله هوله عليه وسلم

<sup>1</sup> ورد في بعض النسخ والخلوص من الشرك والعبارة بالبراءة من الشرك وأهله أدل على المراد لأن الخلوص من النسرك وهو الخروج منه دون الخلوص من أهله. ويؤيد هذا المعنى ما ورد في القرآن من قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَ ٰهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ - إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ۚ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ مِسَيَّدِينِ وَقَوْمِهِ - إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ۚ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ مِسَيَّدِينِ وَقَوْمِهِ - الْعَلَيُهُ مَرْجَعُونَ ۚ إِلَا الرَّخرِفَ ٢٦ - ٢٨ [

ومعاداتهم وبغضهم وعدم مقاربتهم ومساكنتهم ومخالطتهم إلا فيما أباحه الشرع لنا وواجبنا نحوهم دعوتهم إلى الدخول في دين الإسلام بالوسائل الصحيحة المباحة وترغيبهم في ذلك وجهادهم عند مشروعية الجهاد بتوفير شروطه و انتفاء مو انعه مع مراعاة زمانه ومكانه ووسائله المشروعة.

- قال المصنف رحمه الله: وَهُو ثَلاثُ مَرَاتِبَ: الإسلامُ، وَالإِيمَانُ، وَالإِحْسَانُ.
   وَكُلُّ مَرْتَبَةِ لَهَا أَرْكَانٌ.
- ✓ (هو ثلاث مراتب): وهو أي دين الإسلام الخاص الذي بعث النبي صلى الله عليه وسلم وهو الذي تقع به المحاسبة في القبرويسأل عنه، قال ابن تيمية رحمه الله في لاميته:

ولكل حي عاقل في قبره ١٩٨٠ عمل يقارنه هناك ويسأل.

- يعني: كل إنسان إذا دخل قبره فإن عمله سيكون معه مقارنًا له،
   ويسأل عن ربه وعن نبيه وعن دينه، كما ورد في الأحاديث الصحيحة.
- ◄ معنى (مراتب) أي: منازل ودرجات بعضها أكمل أو أعلى من بعضوهي متقاربة:
- 1. مرتبة الإسلام: وهي البوابة الأولى التي يدخل منها الكافر إلى دين الإسلام وذلك بنطق الشهادتين والحكم لأهلها بالإسلام.
  - 2. ومرتبة الإيمان: الذي يبني على علم نافع وبثمر عملا صالحا.
- 3. ومرتبة الإحسان: وهو الإتيان بالشيء على أكمل وجوهه في الاعتقاد والقول والعمل.

وأهل الإسلام لا يخلو حالهم من إحدى هذه المراتب الثلاث، وقد ينتقل المسلم من مرتبة إلى مرتبة أعلى منها أو أدنى منها بحسب طاعته لله تعالى،

والتزامه بشرعه ووقوفه عند جدوده وأول تلك المراتب الإسلام، وأوسطها الإيمان، وأعلاها الإحسان. فإن المحسن مؤمن، والمؤمن مسلم فلا يلزم أن يكون المسلم مؤمنا والعكس صحيح ولا يلزم أن يكون المؤمن محسنا والعكس صحيح.

- ﴿ المرتبة الأولى الإسلام: تتعلق بالأعمال الظاهرة والتي تظهر على اللسان والجوارح.
- المرتبة الثانية الإيمان: تتعلق بالاعتقادات الباطنة المتمثلة في أعمال القلب و أقواله.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (فلما ذكر الإيمان مع الإسلام، جعل الإسلام هو الأعمال الظاهرة: الشهادتان والصلاة والزكاة والصيام والحج. وجعل الإيمان ما في القلب من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر رحمه الله وقال أيضا: (ومعلوم أنه لم يرد أن هذه الأعمال تكون إيمان بالله بدون إيمان القلب; لما قد أخبر في غير موضع أنه لا بد من إيمان القلب فعلم أنّ هذه مع إيمان القلب هو الإيمان) 1

المرتبة الثالثة الإحسان: مرتبة إتقان عمل الباطن وعمل الظاهر
 وتحقيق هذه المرتبة يكون إما على أعلى الدرجتين وهي:

الدرجة الأولى: عبادة الله كأنك تراه، وهذا «مقام المساهدة» الجامع لمقامات الإسلام والإيمان والإحسان، وهو أن يعمل العبد على مقتضى مشاهدته لله تعالى بقلبه حيث يتنور الغيب القلب بالإيمان وتنفذ البصيرة في العرفان حتى يصير الغيب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجموع الفتاوى (9/7 و9/7)

كالعيان، وهذا هو حقيقة مقام الإحسان المرغوب في الوصول إليه.

الدرجة الثانية: «مقام المر اقبة» وهي أن يعمل العبد على استحضار مشاهدة الله تعالى إياه واطلاعه عليه وقربه منه، فإذا استحضر العبد هذا في عمله وعمل عليه فهو مخلص لله تعالى ؛ لأن استحضاره ذلك في عمله يمنعه من الالتفات إلى غير الله تعالى وارادته بالعمل غير الله تعالى

- ◄ هذه المراتب الثلاث يدخل بعضها في بعض فالإسلام أوسع دائرة من الإيمان والإحسان، وأحص منه الإيمان وأخص منه الإحسان، وأهلها جميعا يدخلون الجنة إما ابتداء دون حساب ولا عذاب وإما تبعا بعد قضاء ما عليم من التبعات مع تفاوت درجاتهم في نوال نعيم الجنة.
- قال المصنف رحمه الله (ولكل مرتبة أركان): أي تقوم عليها والركن الجانب القوي في البناء الذي لا يقوم الشيء ولا يثبت بدونه وهو جزء منه.
- قال المصنف رحمه الله: فَأَرْكَانُ الإسلام خَمْسَةٌ: شَهَادَةُ أَن لا إله إلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامُ الصَّلاةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ، وَحَجُّ بَيْتِ اللهِ الْحَرَامِ.
   اللهِ الْحَرَامِ.

فَدَلِيلُ الشَّهَادَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أَنَّهُ لِآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَٰبِكَةُ وَأُولُواْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَعْنَاهَا: لا مَعْبُودَ بِحَقِّ الْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسُطِّ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَمَعْنَاهَا: لا مَعْبُودَ بِحَقِّ الْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱللهُ وَلا إِله اللهُ عَبْدُ مِنْ دُونِ اللهِ ، (إِلا اللهُ) مُثْبِتًا الْعِبَادَةَ للهِ اللهُ ، و(لا إله) نَافِيًا جَمِيعَ مَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ ، (إِلا اللهُ) مُثْبِتًا الْعِبَادَةَ للهِ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ فِي عِبَادَتِهِ ، كَمَا أَنَّهُ لَيْسَ لَهُ شَرِيكٌ فِي مُلْكِهِ.

وَتَفْسِيرُهَا: الَّذِي يُوَضِّحُهَا

قَوْلُهُ تعالى: (﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ٓ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ و سَلِيَهُ دِين ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ ـ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَ [الزخرف: 26\_28]. وقَوْلُهُ تعالى: (﴿قُلْ يَّأَهُلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشُرِكَ بِهِ عَشَيًّْا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابَا مِّن دُون ٱللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ۞﴾

وَدليلُ شَهَادَة أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ الله:

قَوْلُهُ تعالى: (﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾ [التوبة: 128].

وَمَعْنَى شَهَادَة أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ: طَاعَتُهُ فِيمَا أَمَرَ، وَتَصْدِيقُهُ فِيمَا أَخْبَرَ، واجْتِنَابُ مَا نَهَى عَنْهُ وَزَجَرَ وأَلا يُعْبَدَ اللهُ إلا بِمَا شَرَعَ.

🥌 (فأركان الإسلام خمسة): لا يستقيم الإسلام ولا يثبت بدونها وأهمها: ركن الشهادتين: (شَهَادَةُ أَن لا إله إلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَ إِقَامُ الصَّلاةِ، وَ إِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ، وَحَجُّ بَيْتِ اللهِ الْحَرَامِ) ذكر الشــيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله أركان الإســلام جملةً وهذا أسلوبه المنتقى من القرآن إجمالا وتفصيلا 1، ثم بدأ يدلل على كل ركن منها فجعل الإسلام كالبناية يقوم على خمسة أعمدة أساسية لا يستقر البناء إلا بوجودها، كما في حديث ابن عمر رضي الله عنه في الصحيحين: بُنيَ الإسلام علَى خَمْس: شَهَادَة أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا

<sup>1</sup> فقد أجمل الله القرآن كله في الفاتحة والفاتحة في: إياك نعبد و إياك نستعين وأجمل في بداية سورة البقرة التكلم على المسلمين والكافرين والمنافقين وفصل في سورة البقرة حال الهود وفي آل عمران حال النصاري والنساء حال المؤمنين وفي براءة حال المنافقين.

اللَّهُ وأنَّ مُحَمَّدًا رَسولُ اللَّهِ، و إِقَامِ الصَّلَاةِ، و إِيتَاءِ الزَّكَاةِ، والحَجِّ، وصَوْم رَمَضَانَ.

# قال الحافظ الحكمي $^{1}$ رحمه الله في سلم الوصول:

وَالْكُلُّ مَبْنِيٌّ عَلَى أَرْكَان الإسْلَام وَالْإِيمَانِ وَالْإِحْسَانِ ##### خَمْس فَحَقّقْ وَادْر مَا قَدْ نُقلَا فَقَدْ أَتَى: الإسلام مَبْنيٌّ عَلَى وَهْوَ الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيمُ الْأَقْوَمُ أَوَّلُهَا الرُّكُنُ الْأَسَاسُ الْأَعْظَمُ \* بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَى الَّتِي لَا تَنْفَصِمْ \* رُكُنُ الشَّهَادَتَيْنِ فَاثْنُتْ وَاعْتَصِمْ وَثَالِثًا تَأْدِيَةُ الزَّكَاة **૽૽ૼૺ૽૽ૼૺ૽૽ૼૺ૽૽** وَثَانِيًا إِفَامَةُ الصِلَاة وَالْخَامِسُ الْحَجُّ عَلَى مَنْ يَسْتَطعُ \*\* وَالرَّابِعُ الصِّيَامُ فَاسْمَعْ وَاتَّبِعْ

حَدِّ قَـِولَهُ رحمه الله: فَدَلِيلُ الشَّهَادَةِ: قَوْلُهُ تعالى: (شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ اله إِلاَّ هُوَ وَالْمُلاَئِكَةُ وَأُوْلُوا الْعِلْمِ قَآئِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إله إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ) [آل عمران، 18].

والمراد بالشهادة: (شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله) وبدأ بذكر الشهادتين لأهمية موقعها من بقية الأركان وهي العمود الأساس في البناء ولا يصبح قول ولا عمل إلا بها، وهي مركبة من جزئين متلازمين لا يصح أحدهما إلا بمر افقة الآخر فهما متداخلان متكاملان لا يصح إسلام المرء إلا بمجموعهما إقرارا وقولا وعملا:

الأول: يتضمن (النفي والإثبات)² وهو حق محض خاص بالله تعالى. لا ينبغي أن يشاركه فيه أحد أيّا كان

<sup>1</sup> توفي الشيخ حافظ رحمه الله بمكة المكرمة السبت 18- 12 - 1377هـــ إثر مرض ألمَّ به ودفن فيها، وله (35) سنة.

<sup>2</sup> معناه نفي الإلهية والعبودية من غير الله تعالى ، مما يعبد من دونه بالباطل، و إثبات الإلهية، العبودية لله، وحدة دون ما سواه.

- مَ قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِ يَنَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيّمَةِ ۞ البينة ٥.
- مَ قَالَ الله تعالى: ﴿ اتَّخَذُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهُبَنَهُمْ أَرْبَابَا مِّن دُونِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ الْبُنَ مَرْيَمَ وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوٓا إِلَاهَا وَحِدَا لَّلَا إِلَاهَ إِلَّا هُوَ سُبْحَنَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ النوبة ٣١.
- الثاني: الإقرار بعموم رسالة (محمد صلى الله عليه وسلم)، وتجريد المتابعة له في الاعتقاد والقول والعمل. وقبول شرعه وحكمه من غير حرج ولا ضيق ولا اعتراض بل يجب التسليم والرضا بكل ما جاء به من الأخبار والأحكام.
- ووجه الاستدلال من الآية الكريمة التي أوردها المصنف رحمه الله دليلا على بيان معنى الشهادتين: أنها تضمنت أعظم شهادة في الوجود على أعظم مشهود به والشهادة الحقة لا تكون صحيحة مقبولة إلا إذا ضمت هذه المراتب الثلاث:
- 1. أن يعتقد ويعلم بقلبه صحة المشهود به وهو إقرار القلب بها.
- 2. أن يتكلم بما يشهد به بلسانه ولو معه نفسه وهو إقرار باللسان.
- 3. أن يعلم غيره بما يشهد به ويبينه له فيكون معنى الشهادة هنا العلم بأن لا إله إلا الله والنطق بذلك والإعلام به. ووجه الاستدلال من الكريمة السابقة على وجوب الشهادة لله تعالى:

- ان الله تعالى شهد لنفسه: أنه لا إله إلا هو المنفرد بالإلهية وكفى به شهيدا، وشهادة الله تتضمن الحكم والقضاء والإلزام. 1
- وشهد له بذلك الملائكة: وهم عمار السماء المكرمون المطيعون العابدون الذين لا يفترون.
- وشهد له بذلك أيضا أولو العلم: من الثقلين، وفها منقبة لهم فانتبه

فكان الله تعالى أعظم شاهد على أعظم مشهود، وهو شهادة التوحيد. ثم ضم إلى شهادته شهادة أعظم وأكرم مخلوقاته وهم الملائكة الكرام المقربون. ثم ثلث شهادة أهل العلم الربانيين الأثبات، وذلك يعد مكرمة لهم، ومنقبة اللث شهادة أهل العلم الربانيين الأثبات، وذلك يعد مكرمة لهم، ومنقبة استحقوا نيلها بسبب شهادتهم الحقة لله تعالى بالوحدانية الكاملة، وختم سبحانه هذه الشهادة بأن وصف نفسه بالعزة والحكمة توكيدا لاستحقاق إفراده بالعبودية وتنزيه عن كل العيوب والنقائص، ثم أكد ذلك كله بقول (لا إلا هُو الْعَزِيزُ الْخُكِيمُ الله وكأن سائلا (لا إلله إلا الله وكأن سائلا يسأل: ما معنى لا إله إلا الله؟، فأجابه المصنف رحمه الله قال: وَمَعْنَاهَا: لا معبود بحق إلا الله قال: وَمَعْنَاهَا: لا يَحَقِّ إلا الله وزاد الشيخ رحمه الله توضيحا لمعنى الشهادة فقال: (لا

أ فإذا شَهِدَ اللهُ أنّه لا إلهَ إلا هو فقد أخبَرَوبَيَن وأعَلَم وحَكَم وقضى أنَّ ما سِواه ليس بإلهٍ، وأنَّ إلَهيَّةَ ما سِواه أبطَلُ الباطِلِ، وإثباتها أظلَمُ الظُّلْمِ، فلا يستَجِقُ العِبادةَ سِواه، وذلك يَستلزمُ الأمرَباتخاذِه وَحْدَه إلهًا، والنَّهَيَ عن اتخاذِ غَيرِه معه إلهًا. يُنظر: ((مدارج السالكين)) لابن القيم (422/3). قال ابنُ القيمِ: (الأَدِلَّةُ قد دَلَّت على أنَّه سُبحانَه وَحْدَه المستَجِقُ للعِبادةِ، فإذا أخبَرَأنَّه هووَحْدَه المستَجِقُ للعِبادةِ، فإذا أخبَرَأنَّه هووَحْدَه المستَجِقُ للعِبادةِ، تضمَّنَ هذا الإخبارُ: أمْرَ العبادِ وإلزامَهم بأداءِ ما يَستَجِقُه الرَّبُّ تعالى عليهم، وأنَّ القيامَ بذلك هو خالِصُ حَقِّه عليهم، فإذا شَهدَ سُبحانَه أنَّه لا إلهَ إلَّا هو، تضَمَّنَت شهادتُه الأمرَوالإلزامَ بتوحيدِه.

إله) نَافِيًا جَمِيعَ مَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ، (إِلا اللهُ) مُثْبِتًا الْعِبَادَةَ للهِ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ فِي عِبَادَتِهِ، كَمَا أَنَّهُ لَيْسَ لَهُ شَرِيكٌ فِي مُلْكِهِ. 1

وَتَفْسِيـــرُهَا: الَّذِي يُوَضِّحُهَا قَوْلُهُ تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ٓ إِنَّنِي بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ۞ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ و سَــيَهْدِينِ۞ وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ بَاقِيَةَ فِي عَقِبِهِ ــ لَعَلَّهُمۡ يَرْجِعُونَ۞﴾ [الزخرف: 28.26].

وقَوْلُهُ تعالى: ﴿قُلْ يَّأَهُلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَى دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَى دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَى دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا اللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ وَلَا يَتَخِذَ بَعْضَى نَا بَعْضَا أَرْبَابَا مِّن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوْا اللَّهَ وَلَا يَتَخِذَ بَعْضَى اللَّهُ وَلَا يَتَحْلَى اللَّهُ وَلَا يَتَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَتَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَتَعْلَى اللَّهُ وَلَوْا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَتَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَتَعْلَى اللَّهُ وَلَا يَعْلَى اللَّهُ وَلَا لَ

اعلم أن النفي المحض ليس توحيدا خالصا لله تعالى لأنه عدم محض وليس شيء وهو تعطيل محض ولا يعبرعن شيء، كما أن الإثبات المحض ليس توحيدا خالصا لله تعالى ، لأنه يحتمل المشاركة بل لا بد في هذه الكلمة من "نفي واثبات"، وقد استدل الشيخ رحمه الله بتوحيد الربوبية الذي استلزم توحيد الألوهية فمن أظلم الظلم أن الذي ليس له شيء من الملك يملكه

الا: نافية للجنس تعمل عمل إن وإله: اسم لا منصوب وخبرها محذوف تقدير حق أو بحق. وإلا: أداة استثناء والله تعالى: مستثنى وهو بدل من الضمير المستترفي حق. الخبر المحذور. فلو قدرناه الخبر بموجود أو مخفي أو خالق أو غيرها فإنه لا يستقيم معنى كلمة لا إله إلا الله. ما دام هناك آلهة كثيرة تعبد مع الله تعالى بدليل القرآن العظيم في قوله الله تعالى: ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمُ وَلَكِن ظَلَمُوا أَنفُسَهُم فَي وَلَكُ وَمَا زَادُوهُم غَيْرَ فَمَا أَغْنَتُ عَنْهُم عَالَهُمُ اللّهِ يَن شَىٰءٍ لَمّا جَآءَ أَمْرُ رَبِّك فَومَا زَادُوهُم غَيْرَ تَبْيبِ ﴿ وَمَا طَلَمَ الله تعالى بحق هو واحد وهو تَبْيبِ ﴿ هُو الله تعالى وما عبد من دونه من الآلهة فعبد باطل وبظلم. كما قال الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللّهَ هُو الْحَقُ وَالْعَلِ وَأَنَّ اللّهَ هُو الْعَلِيُ الْكَبِيرُ ﴿ الحج ٢٢

ويدبرو ويتصرف فيه أن يجعل شربكا مع الله في عبادته الذي له ملك السماوات والأرض وما فيهن وما بينهما.

وهذه الكلمة التي أمر النبي صلى الله عليه وسلم أن يدعو إليها أهل الكتاب وهي أيضا التي طالب بها النبي صلى الله عليه وسلم قومه العرب خاصة والناس عامة وكان يطوف بالأسواق ويعترض الناس في مواسم الحج والعمرة ويقول لهم: قولوا لا إله إلا الله تفلحوا وهي نفسها التي طالب النبي صلى الله عليه وسلم عمه أبا طالب وهو على فراش الموت لينال بها شفاعته فيه يوم القيامة. وهي:

- 🧡 الكلمة الفارقة بين الإسلام والكفر.
  - 🏴 وهي كلمة التقوي.
  - 🏴 وهي العروة الوثقى.
- 🤟 وهي الشجرة الطيبة التي أصلها ثابت وفرعها في السماء.
- 🦊 وهي الكلمة التي جعلها إبراهيم في عقبه لترجع إليها ذربته.
- ◄ وهي الكلمة التي أوصى بها إبراهيم عليه السلام بنيه ويعقوب عليه السلام.

  السلام.

  السلام.

  المنافق المنا
  - 🚩 وهي التي من أجلها خلق الله السماوات والأرض.
- الجهاد، ولأجلها خلق الخلق وأرسل الرسل و أنزل الكتب وشرع الجهاد، واستحلت الدماء والأموال وسُبيت النساء والذراري.
- ◄ ولأجلها توضع موازين القسط يوم القيامة وتنشر الصحف ويقع
   الحساب وتفتح الجنة أبواها لاستقبال أهلها وعمارها وكذا النار.
- وعليها يترتب الثواب والعقاب والخلود في النار أو النجاة منها والخلود في الجنة.

🚩 وهي أثقل شيء في ميزان العبد يوم القيامة.

وهذه الكلمة لا يمكن أن تنفع قائلها إلا إذا حقق شروطها وهي كما قال الشيخ حافظ الحكمي رحمه الله في منظومته سُلَّمُ الوصول:

العلم واليقين والقبول والمحبة والانقياد فأدر ما أقول والصدق والإخلاص والمحبة وقتك الله لما أحباد فالمحبة والمحبة والم

| النواقض  | الشروط   |
|----------|----------|
| الجهل    | العلم    |
| الشك     | اليقين   |
| الرد     | القبول   |
| الأعراض  | الانقياد |
| الكذب    | الصدق    |
| الشرك    | الإخلاص  |
| ما يضاده | المحبة   |
|          |          |

وزاد بعضهم شرطا ثامنا وهو الكفر بما يعبد من دون الله كما ورد بذلك الخبر الصحيح.

🚘 ثم قال الشيخ رحمه الله: وَدِليلُ شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ:

قَوْلُهُ تعالى: ﴿لَقَدُ جَآءَكُمُ رَسُولٌ مِّنُ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيطٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمُ حَرِيطٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴿ [التوبة: 128].

وَمَعْنَى شَهَادَة أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ: طَاعَتُهُ فِيمَا أَمَرَ، وَتَصْدِيقُهُ فِيمَا أَخْبَرَ، واجْتِنَابُ مَا نَهَى عَنْهُ وَزَجَرَ وأَلا يُعْبَدَ اللهُ إِلا بِمَا شَرَعَ.

- اللام في قوله لقد: هذه اللام تسمى الموطئة للقسم لأن هناك قسمًا محذوفًا تقديره (والله) لقد جاءكم رسول من أنفسكم، والمقسم هو الله تعالى . وهذا لتأكيد الكلام المذكور في نفس السامع، وذلك بمؤكدات ثلاث اللام والقسم وقد.
- ومعنى شهادة أن محمدا رسول الله: أن يعتقد أن محمدا صلى الله عليه وسلم أرسله الله بدين الإسلام اعتقادا يصحبه قول باللسان إخبار عما يقن في قلبه واستقر، وهذه الآية التي ساقها المصنف رحمه الله شاهدة على ذلك واضحة الدلالة على المراد، ومن الأدلة الشاهدة على رسالة النبي صلى الله عليه وسلم

من القرآن قول الله تعالى: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ قَالُواْ نَشُهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقُينَ لِرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشُهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لِرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشُهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ ﴾ المنافقون ١

١ <u>والواجب من الشهادة لله تعالى هو: الشهادة له بالتوحيد</u>
 الخالص.

٢\_ والواجب من الشهادة لرسول الله صلى الله عليه وسلم هو:
 الشهادة له بالرسالة.

فهذان المعنيان هما المتعلقان بركني الشهادة التي عليها مدارقبول إسلام المرء أورده.

وسبق تقرير أن الشهادة لا تكون صحيحة مقبولة إلا باجتماع ثلاثة أمور فها وهي:

\_١\_ علم الشاهد بها.

\_٢\_ اعتقاد صحة ما شهد به.

\_٣\_ تكلم الشاهد بذلك ونطقه به ولو مع نفسه.

- وبناء عليه فيجب أن يعلم العبد ويعتقد ويتكلم ويخبر بأن محمدا رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى جميع الخلق إنسهم وجنهم أنزل عليه الوحى فبلغ ذلك أتم البلاغ.
- وهناك من يفسر شهادة أن محمد رسول الله بمقتضاها كما فعل "المصنف" حيث قال: (وَمَعْنَى شَهَادَة أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ: طَاعَتُهُ فيمَا أَمْرَ، وَتَصْدِيقُهُ فِيمَا أَخْبَرَ، واجْتِنَابُ مَا نَهَى عَنْهُ وَزَجَرَ وأَلا يُعْبَدَ اللهُ إِلا بِمَا شَرَعَ.)، فمعنى هذه الشهادة من طريق اللزوم بأربعة أمور هي:
  - 1. طاعته فيما أمر: فإن ما جاء به النبي صلى الله عليه وسلم:
    - أ. إما أن يكون خبرا فالواجب فيه التصديق.
- ب. وإما أن يكون أمرا فالواجب فيه الانقياد والتسليم، وقد يكون الأمراما:
  - 1. بالفعل أو بالترك.

(فالواجب في الأخبار التصديق والواجب في الأحكام الطاعة والانقياد والتسليم).

2. فإن لم يطع الإنسان "رسول الله صلى الله عليه وسلم: أو اعتقد أنه لا يطاع فإن ذلك يعد تكذيبا منه لشهادته التي نطق مها وقد يصل إلى نقض شهادته فيكفر بذلك وبخرج من ملة الإسلام.

3.أما إذا اعتقد أنه يجب طاعته فيما أمر لكنه خالف لغلبة هواه يكون عاصيا، قد نقص تحقيقه لشهادة أن محمدا صلى الله عليه وسلم بقدر مخالفته.

ت. وما أمربه صلى الله عليه وسلم على نوعين:

- 1. ما كان في سبيل الوجوب فتجب طاعته فيه.
- 2.وما كان على سبيل الاستحباب فيستحب الطاعة فيه.
- قال ابن القيم رحمه الله: «الشهادة لرسول الله بأنه نبي لا تُدخل الإنسانَ في الإسلام ما لم يلتزم طاعته ومتابعته، فشهادة عمه أبي طالب له بأنه صادق، وأن دينه من خير أديان البرية دينًا لم تُدْخِلهُ هذه الشهادة في الإسلام، ومن تأمّل ما في السيروالأخبار الثابتة من شهادة كثير من أهل الكتاب والمشركين له صلى الله عليه وسلم بالرسالة، و أنه صادق، ولم تدخلهم هذه الشهادة في الإسلام، علم أن الإسلام أمرٌ وراء ذلك، و أنه ليس هو المعرفة فقط، ولا المعرفة والإقرار والانقياد،
- 2. تصديقه فيما أخبر: كما أن الأمريستوجب الانقياد والطاعة كذلك الخبريستوجب التصديق، فما أخبربه النبي صلى الله عليه وسلم من الغيب هو وحي من عند الله فيما يتعلق بالأخبار عن الله عزّ وجل وأسمائه، وصفاته، والجنة، والنار، وقصص الماضين، فالمؤمن

أ في قصيدته المعروفة: لامية أبي طالب في نصررسول الله والتي مطلعها: خليلي ما أُذْني لأوَّلِ
 عاذلِ\*\*\*بِصَغْواءَ في حقِّ ولا عندَ باطلِ

<sup>2</sup> زاد المعاد .(638/ 3)

يصدق النبي صلى الله عليه وسلم بما أخبربه سواء عقل ذلك أم لم يعقله، وسواء أدرك بنظره أولم يدركه وسواء عرف الحكمة من ذلك أولم يعرفها.

- 3. اجتناب ما نهى عنه وزجر: قال الله عزّ وجل: ﴿ وَمَا عَاتَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ شَـيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ ﴾. الحشر ٧ والتعبير بلفظ (اجتناب) أولى من (ترك) وذلك بترك المحرمات، وكذلك المشتهات والمعنى اجتناب المنهيات وما يوصل إلها من الوسائل والأسباب.
- وألا يعبد الله إلا بما شرع: أي لا يعبد الله بالأهواء والمحرمات والبدع، وآراء الرجال، وكذا الاستحسانات العقلية المختلفة و إنما تتحقق عبادته تعالى من طريق واحدة هي اتباع النبي صلى الله عليه وسلم أي بما شرع الله على لسان نبيه محمد صلى الله عليه وسلم لأنه يمثل الطريق الوحيد الذي من خلاله يعرف الحلال والحرام والأحكام وغيرها.
- ومقتضى هذه الشهادة أيضا ألا يعتقد المؤمن أن لرسول الله صلى الله عليه وسلم حقا في الربوبية أو شيئا من العبادة يمكن أن تصرف إليه بل هو عبد لا يعبد ورسول لا يكذب ولا يملك لنفسه ولا لغيره شيئا من النفع أو الضر إلا ما شاء الله تعالى ، قال الله عزّوجل: ﴿قُل لاّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللّهِ وَلا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكُ إِنْ أَتَبِعُ لِلاّ مَا يُوحَى إِلَى قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ أَفَلا تَتَفَكَّرُونَ ﴿ الأنعام الموعبد مأموريتبع ما أمربه، ولا يأمر الناس بعبادته إنما يأمرهم . ه فهو عبد مأموريتبع ما أمربه، ولا يأمر الناس بعبادته إنما يأمرهم

بعبادة الله وحدة كما قال الله عزّوجل: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيَهُ ٱللَّهُ اللَّهِ وَلَكِتَبَ وَٱلْخُصُمَ وَٱلنُّبُوّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُواْ عِبَادًا لِي مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن كُونُواْ رَبَّنِيَّ نَ بِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ ٱلْكِتَبَ وَبِمَا كُنتُم تَدُرُسُ ونَ اللَّهِ وَلَكِن كُونُواْ رَبَّنِيَّ نَ بِمَا كُنتُم تُعَلِّمُونَ ٱلْكِتَبَ وَبِمَا كُنتُم تَدُرُسُ ونَ اللَّهِ الله عمران ٧٩

- الخلاصة: المقصود من معرفة الشهادتين الركن الأول من أركان الإسلام: العلم بمعنى الشهادتين مع النطق بهما باللسان إلا أن يعجز على ذلك، والعمل بما دلت عليه، هذه الشهادة الحقة في مجال الاعتقاد والعبادة والمعاملة والأحكام والسلوك فإنها لا تنفع صاحبها إلا بعد العمل بما اقتضته من تبعات في جميع الأحوال.
- قال شيخ الإسلام رحمه الله: (وكلما كان الرجل أتبع لمحمد صلى الله عليه وسلم كان أعظم توحيداً لله وإخلاصاً له في الدين وإذا بعد عن متابعته نقص من دينه بحسب ذلك فإذا أكثر بعده عنه ظهر فيه من الشرك والبدع ما لا يظهر فيمن هو أقرب منه إلى اتباع الرسول)1.
- ورحم الله الإمام الزّهري حيث قال: (من الله الرسالة وعلى الرسول البلاغ وعلينا التسليم). 2
- قال المصنف (رحمه الله): (وَدَلِيلُ الصَّلاةِ، وَالزَّكَاةِ، وَتَفْسِيرُ التَّوْحِيدِ: قَوْلُهُ تعالى: (وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حنفاء وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ) البينة: 5.

وهذه الآية عامة جامعة شاملة لجميع أنواع العبادة التي يتقرب بها العبد إلى الله عزّ وجل فيجب أن يكون فها مخلصا لله عزّ وجل وحده لا شربك له

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجموع الفتاوى 17/ 498

 $<sup>^{2}</sup>$ رواه البخاري تعليقا: (2738/6)

حنيفا مائلا عن الشرك إلى التوحيد الخالص متبعا لشريعته عزّوجل أمرا ونهيا فعلا وتركا. وذكر الصلاة والزكاة هنا من باب عطف الخاص على العام لأن إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة من أفراد العبادة، والتخصيص بذكرها هنا لما من أهمية ومكانة في الدين فالصلاة عبادة بدنية والزكاة عبادة مالية، وهما قرينتان في كتاب الله كثيرا ما يتلازمان في مواطن كثيرة في كتاب ربي عزّ وجل.

وذكرهما هنا إلى جانب التوحيد تنبها على أنهما لا يصحان بدون توحيد الله تعلى وهما من أعمال الطاعات الدالة على تحقيق توحيد العبد لله عزّوجل لذلك قال الله عزّوجل: ﴿وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ۞ البينة ه.أي دين الملة القيمة المستقيمة الحقة التي لا اعوجاج فها.

لذلك قال "الصديق" رضي الله عنه فيمن فرق بينهما من جهة الترك أو الجحود وهاك القصة: (لمّا تُوفِق رَسولُ اللهِ صَلّى الله عليه وسلّمَ وكانَ أبو بكر رضي الله عنه ، وكَفَرَ مَن كَفَرَ مِنَ العَرَبِ، فَقالَ عُمَرُ رضي الله عنه ؛ كيف رضي الله عنه ، وكَفَرَ مَن كَفَرَ مِنَ العَرَبِ، فَقالَ عُمَرُ رضي الله عنه كيف تُقاتِلُ النّاس؟ وقد قالَ رَسولُ اللهِ صَلّى الله عليه وسلّمَ: أُمِرْتُ أَنْ أُقاتِلَ النّاسَ حتّى يقولوا: لا إلّه إلّا الله ، فمن قالَهَا فقد عَصَمَ مِنِي مَالَه وَنَفْسَه إلّا بحققِه، وحِسَابُه على اللهِ فقالَ: والله لأقاتِلنّ مَن فَرّق بيْنَ الصّلَاةِ والزّكاةِ، فإنّ الزّكاةَ حَقُ المالِ، واللهِ لو مَنعُوني عَنَاقًا كَانُوا يُؤدُّونَهَا إلى رَسولِ اللهِ صَلّى الله عنه الله عنه : فَوَاللهِ ما هو إلّا أنْ عليه وسلّمَ لَقَاتَلْتُهُمْ على مَنْعِهَا قالَ عُمَرُ رضي الله عنه : فَوَاللهِ ما هو إلّا أَنْ قد شَرَحَ الله صَدْرَ أبي بَكْرِ رضي الله عنه ، فَعَرَفْتُ أَنّه الحَقُ ).1

<sup>1</sup> الراوي: أبو هريرة | المحدث: البخاري | المصدر: صحيح البخاري الصفحة أو الرقم | 1399:  $^{1}$ 

وهذه الثلاثة المذكورة في أركان الإسلام (الشهادتان والصلاة والزكاة)، هي أعظم أركان الإسلام وكثيرا ما يأتي في الكتاب والسنة الجمع بينها كما قال الله عزّوجل: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوٰةَ فَإِخُونُكُمْ فِي ٱلدِّينِ ۗ وَنُفَصِّلُ ٱلْآكِنِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ التوبة ١١ معناه: إن تابوا من الشرك و أقاموا الصلاة و آتوا الزكاة فهم إخوان لكم في الدين، لهم ما لكم، وعليهم ما عليكم.

قال المصنف (رحمه الله): ودَلِيلُ الصِّيَامِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿ يَّأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُونَ ﴿ كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴿ كُتِبَ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

ودَلِيلُ الْحَجِّ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَـبِيلَآ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنَيُّ عَن ٱلْعَلَمِينَ۞﴾ [آل عمران: 97].

وهنا ذكر الشيخ رحمه الله الركن الرابع والخامس من أركان الإسلام وهما الصيام والحج:

الحج: فقد أوجبه الله عزّوجل على المسلمين في السنة التاسعة من المجرة (٩هـ)، ورتب ذلك على توفر القدرة والاستطاعة، جعل ذلك

مرة في عمر المسلم، وبعدها يكون حج تطوع، وجاء أن الحج المبرور لا جزاء له إلا الجنة. ومن ملك القدرة ولم يحج فإنه يكفر بذلك كفرا أصغرعلى قول جمهور العلماء إلا إذا أنكر وجوب الحج فإنه يكفر كفرا أكبر قال الله تعالى: ﴿فِيهِ ءَايَٰتُ بَيِّنَٰتٌ مَّقَامُ إِبْرَ ٰهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنَا وَلِلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهُ غَنِيٌّ عَن ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ]آل عمران ١٩٧.

# الْمُرْتَبَةُ الثَّانِيَةُ: ﴿ وَحَمَّهُ اللَّهُ ﴾ الْمُرْتَبَةُ الثَّانِيَةُ:

الإيمان وَهُوَ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، فَأَعْلاهَا قَوْلُ لا إِله إِلا اللهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَانَ وَهُوَ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةٌ مِنْ الإيمَان.

وَأَرْكَانُهُ سِتَّةٌ: أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِاللهِ، وَالدَّلِيلُ عَلَى هَذِهِ الأَرْكَانِ السِّتَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِينَ ﴾ [البقرة: 177].

ودليل القدر: قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: 49].

- ✓ ذكر الشيخ رحمه الله أن دين الإسلام "ثلاث مر اتب": الإسلام: وقد
   بينه، ثم قال المرتبة الثانية، وهي الإيمان:
- ألانقياد. والانقياد. والإقرار المتبوع بالخضوع والإنقياد.
- الإيمان شرعا: قول وعمل والمشهور عند علماء السنة: (الايمان قول وعمل)، وقد نقل الإجماع على ذلك أكثر من واحد من أهل العلم،

منهم أهل الحجاز، ومكة، والمدينة، والكوفة، والبصرة، وواسط، وبغداد، والشام.1

الإيمان: شرعا اعتقاد بالقلب وقول باللسان وعمل بالجوارح.

قال: الإمام الحافظ المقرئ عالم الأندلس أبو عمرو عثمان القرطبي الذي يعرف بابن الصيرفي رحمه الله (371هـ.444هـ).

وبعد: فالإيمان قول وعمل ههه ونية عن ذاك ليس ينفصل هـو على ثلاثة مبني ههه خلاف ما يقوله المرجي فتارة يزيد بالتشمير ههه وتارة ينقص بالتقصير

قو وقال الدين يحيى بن يوسف بن منصور الصرصري البغدادي الحنبلي رحمه الله (588هـ656هـ)

واعتقد الإيمان قولا مسددا وأعمال صدق في الصحائف تودع. يزيد بفعل الخير من كل مؤمن وينقص بالعصيان فهو ممزع وإيماننا بضع وسبعون شعبة والماننا بضع وسبعون شعبة

蕘 وقال: أبو محمد عبد الله بن محمد الاندلسي القحطاني رحمه الله:

إيماننا بالله من ثلاثة ﴿ ﴿ ﴿ وَ عَمَلُ وَقُولُ وَاعْتَقَادُ جَنَانُ وَيَنْ مِن ثَلَاثُهُ مِن ثَلَاثُهُ وَكَلَاهُمَا فِي القلب يعتلجان.

蕘 قال الشيخ حافظ بن أحمد الحكمي رحمه الله:

إيمَانُنَا يَزِيدُ بِالطَّاعَاتِ ﴿ ﴿ وَنَقْصُهُ يَكُونُ بِالرَّلَاتِ وَأَهْلُهُ فِيهِ عَلَى تَفَاضُلِ ﴿ وَالْمُسُلِ وَأَهْلُهُ فِيهِ عَلَى تَفَاضُلِ اللهِ هَا أَنْتَ كَالْأَمْلَاكِ أَوْ كَالرُّسُلِ وَالْفَاسِتُ الْمِلِيِّ وُ وَالْعِصْيَانِ ﴿ وَهَ اللهِ مَانِ الْمِسْقِ الْمِيمَانِ اللهِ هَا لَا اللهِ مَا وَالْمَانِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>1</sup> شرح كتاب شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة لأبي القاسم اللالكائي ت:(418هـ) (م776/1)

تحت مشيئة الْإِلَهِ النَّافِذَهُ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ إِنْ شَاءَعَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ أَخَذَهُ بِعَدَرِ ذَنْبِهِ، وَإِلَى الْجِنَانِ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ الْإِيمَانِ الْجِنَانِ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ الْإِيمَانِ

ودع عنك آراء الرجال وقولهم هه فقول رسول الله أزكى وأشرح ولا تك من قوم تلهو بدينهم فهه فتطعن في أهل الحديث وتقدح إذا ما اعتقدت الدهريا صاح هذه فهه فانت على خير تبيت وتصبح

- قال ابن تـــيمية رحمه الله: )والمأثور عن الصـحابة و أئمة التابعين وجمهور السـلف وهو مذهب أهل الحديث وهو المنسـوب إلى أهل السـنة أن الإيمان قول وعمل، يزيد وينقص، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية) 1
- قول وعمل يزيد الله أيضا: أجمع السلف أن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص)<sup>2</sup> انتهى.
- المرجئة وهم كل من خالف عقيدة أهل السنة والجماعة في مُسمّى الإيمان وهم أربع طوائف:
- 1. أولا: غلاة المرجئة وهم هؤلاء الجهمية يقولون الإيمان مجرد المعرفة والكفر: جهل الرب بالقلب. والجهمية نسبة إلى جهم بن صفوان السمرقندي الراسبي (128هـ) الذي نشر مذهب الجهمية، وتعريفهم هذا أفسد ما قيل في تعريف الإيمان و أبطله وأشده كفراً وضلالاً وبعداً عن الحق. وألزمهم العلماء بناء على هذا التعريف

<sup>1</sup> مجموع الفتاوى(505 / 7) " 2- مجموع الفتاوى (573 / 7)

<sup>2</sup> مجموع الفتاوى (672 / 7)

أَن إبليس مؤمن؛ لأنه عرف ربه بقلبه، قال الله عنه: ﴿قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُنَىۤ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞﴾ الحجر: ٣٦.

قال أبو محمد الحسن بن على بن خلف البري رحمه الله (349هـ): (من قال الإيمان قول وعمل يزيد وينقص فقد خرج من الأرجاء كله) 1 انتهى

- أنيا: الأشاعرة<sup>2</sup> يقولون الإيمان هو التصديق في القلب فقط ولو لم ينطق باللسان.
- 3. <u>ثالثا:</u> الكرامية قيقولون الإيمان هو النطق باللسان ولو لم يعتقد بقلبه. وهذا يلي مذهب الجهم في الفساد، يقولون: إن الإنسان إذا نطق بلسانه فهو مؤمن كامل الإيمان، وإن كان مكذبا بقلبه فهو مخلد في النار، فيجمعون بين الأمرين المتناقضين، فيقولون: إذا نطق المنافق بالشهادتين فهو مؤمن كامل الإيمان ومع ذلك يخلد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> شرح السنة للبرياري (ص123)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> هم فرقة اسلامية تنتسب إلى الامام ابي حسن الاشعري (324هـ) في مرحلته الثانية التي خرج فها من الاعتزال. منهجهم اعتمد طربقة الكلام في الاستدلال على مسائل الدين. وهم يقدمون في ذلك البراهين العقلية على الادلة النقلية. لا يأخذون بحديث الآحاد في العقيدة. ويؤولون الصفات الخبرية الالهية. وينفون الحكمة والتعليل في أفعال الله تعالى. وغيرها مما خالفوا فيه مذهب أهل السنة والجماعة ومثاله: تفسير لا إله في كلمة التوحيد بمعنى (الخالق والمخترع) وكذا تأويل هذه صفة الاستواء والمجيء والرؤية ونحوها. والحق أنهم لا يدخلون في أهل السنة وجماعة أهل السنة والجماعة عند كثير من العلماء.

 $<sup>^{6}</sup>$  هي فرقة إسلامية كلامية من فرق المرجئة، تنتسب إلى محمد بن كرام السجستاني (655هـ) وتخالف أهل السنة الجماعة مسائل عقدية كثيرة منها مفهوم الإيمان حيث جمعوا بين قول المرجئة والجهمية وتو افقوا في ذلك فالإيمان عندهم يقتصر على قول اللسان دون معرفة القلب ويقولون بالتجسيم ولا يعدون من أهل السنة والجماعة.

- في النار. وعللوا ذلك فقالوا: مؤمن كامل الإيمان؛ لأنه نطق بلسانه، وبخلد في النار؛ لأنه كذب بقلبه. 1
- 4. رابعا: مرجئة الفقهاء يقولون الإيمان قول باللسان واعتقاد بالقلب ولا تدخل الأعمال في حقيقة الإيمان مع الإقرار بأن تارك الواجب يعرض للذم والعقاب.
- قال الشافعي رحمه الله: ﴿كَانَ الإجماع مِنَ الصِحَابِةُ وَالْتَابِعِينَ وَمِنَ بِعِدِهُمْ وَمِنَ أُدركُنَاهُمْ يَقُولُونَ: الإيمانُ قُولُ وعملُ ونية لا يجزئ واحد مِن الثلاثة إلا بالآخر، وقد نقله عنه شيخ الإسلام في كتابه الإيمان﴾.
- هذا التصديق: ﴿إذا لم يكن معه طاعة لأمره، لا باطناً ولا ظاهراً، ولا محبة لله، ولا تعظيم له، لم يكن ذلك إيماناً ﴾2.
- قال ابن تيمية رحمه الله: ﴿فمجرد علم القلب بالحق إن لم يقترن به عمل القلب بموجب مثل محبة القلب له و اتباع القلب له لم ينفع صاحبه ﴾3
  - 蕘 وقد قرر العلماء رحمهم الله أن:
- 1. هذا التصديق مع عمل القلب هو أصل من أصول الإيمان و أنه أصل للقول الظاهر.
  - 2. كما أن عمل القلب أصل لعمل الجوارح.

<sup>1</sup> فانتبه إلى هذا الخلط العظيم واحمد الله الكريم أن كنت من أهل السنة والجماعة سلفي بإذن الله جل وعلا.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مجموع الفتاوى 534/7

<sup>3</sup> مجموع الفتاوى 271/15

- 3. قول اللسان: هو القول الظاهر الذي لا نجاة للعبد إلا به وهو التكلم بكلمة الإسلام وغيرها من التسبيح والتكبيروالتهليل والذكر، فمن لم يتكلم بالشهادتين مع القدرة فهو كافر ظاهر ولو أقربقلبه.
- 4. عمل القلب: النية والإرادة والخضوع لله ولأمره والرهبة والرغبة وغيرها من الأعمال القلبية المتضمنة للذل والخضوع والمحبة والتعظيم.
- قال البخاري رحمه الله: (لقيت ألف رجل من أهل العلم فما رأيت أحدا منهم يختلف إن الإيمان قول وعمل 1) المراد:
  - 🕏 بالقول:
  - 🥏 قول القلب: فهو الاعتقاد.
  - 🕏 وقول اللسان: فهو النطق والإقرار والبيان والإظهار.
    - 🕏 العمل:
- عمل القلب: ما يقوم به من عبادات قلبية مثل: (الخوف، والرجاء، والخشية... وغيرها)
- وعمل الجوارح: (كالصلاة، والزكاة، والحج، والجهاد...
   وغيرها)

<sup>1</sup> ذكره ابن حجر في الفتح وصححه (60/1)

- وقال بعضهم الإيمان خمس نونات: (اعتقاد بالجنان، ونطق باللسان، وعمل والأركان، يزيد بطاعة الرحمن وينقص بطاعة الشيطان).
- قال العلماء أنّ هذا الإيمان الشرعي هو الذي حصل به التصديق الجازم والإقرار المتبوع بالخضوع والانقياد فهو من الأسماء التي نقلت من اللغة إلى الشرع وصارت حقيقتها الشرعية ما جرى على لسان الشرع؛ والإيمان هو واحد من هذه الأسماء، والإيمان كثيرا ما يأتي في القرآن ويراد به المعنى اللغوي وكذا يأتي ويراد به المعنى الشرعى:

# 🚩 يرد الإيمان في القرآن بالمعنى اللغوي، ويتعدى باللام:

- كقول الله تعالى: ﴿ وَجَآءُ وَ أَبَاهُمْ عِشَاءً يَبُكُونَ ۞ قَالُواْ يُّأَبَانَآ إِنَّا ذَهُبُنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكُنَا يُوسُ فَ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَهُ ٱلذِّعُبُ وَمَآ أَنتَ بِمُؤْمِن لَّنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِينَ ۞ يوسف ١٦-١٧.
- وقوله تعالى: ﴿ ۞ فَعَامَنَ لَهُ ولُوطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّيَ ۖ إِنَّهُ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي ۗ إِنَّهُ وَهُو لَكَ.
   هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾ العنكبوت 26، ونحو ذلك.

### 🏏 أما الإيمان الشرعي فإنه يأتي ويتعدى بالباء:

کقول الله تعالى: ﴿ اَمْنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤُمِنُونَ كَا كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلْبِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ عَلَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّن رُّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا خَفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ البقرة رَسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا خَفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ البقرة دَمُنَا وَالْمُكَ الْمَصِيرُ ﴿ البقرة دَمُ اللهِ ا

- ﴿ وقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثُلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ عَفَدِ ٱهْتَدَوّا وَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَكُفِيكَهُمُ ٱللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهَ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهَ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ
- وقوله تعالى: ﴿ مُسَلِمُونَ ۞ وَكَنَالِكَ أَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ ۚ فَٱلَّذِينَ وَقُولِه تعالى: ﴿ مُسَلِمُونَ ۞ وَكَنَالِكَ أَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ فَالَّذِينَ عَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ۗ وَمِنْ هَٰؤُلآءِ مَن يُؤْمِنُ بِهِ } وَمَا يَجْحَدُ بِالنَّهُمُ ٱلْكَنْفِرُونَ ۞ وَمَا كُنتَ تَتُلُواْ مِن قَبْلِهِ وَمِن كِتَلْبِ وَلَا يَخُطُّهُ وَبِيمِينِكَ ۗ إِذَا لَا رُبّابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ۞ العنكبوت ٤٨-٤٨
- وهذا الإيمان الشرعي تارة يُراد به الاعتقادات الباطنة وهو الذي يناسب المرتبة الثانية وذلك إذا ذكر مقترنا بالإسلام، والإحسان وأما إذا أفرد فإنه يدخل فيه معنى الإسلام والإحسان.
- قــــال الشيخ رحمه الله: وَهُوَ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، فَأَعْلاهَا قَوْلُ لا إله إلا الله، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ، وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنْ الإِيمَانِ. هذا الحديث رواه مسلم بالشك من طريق أبي هريرة بلفظ (بضع وستون أو بضع وسبعون) والبخاري بلفظ (بضع وستون).
- أولا ورود الحديث برتبة الأعلى والأدنى: وذكر الشعب دليل على أن الإيمان ليس شيئا واحدا إنما هو شعب، وخصال، ودرجات متفاوتة فاضلة، ومتفاضلة، وهذا يدل على أن الإيمان يتبعض وبتجزأ.
- الإيمان: مراد الشيخ الإيمان بالمعنى العام الذي يشمل الإسلام وزبادة.
  - 🥸 بضع: البضع بكسر الباء اسم من أسماء العدد (من ٣ إلى ٩).

- 🥸 شعبة: هي الجزء أو القطعة من الشيء، أو بعض الشيء.
- و أفضل هذه الشعب الإيمانية المهدد الشعب الإيمانية كلمة: لا إله إلا الله.
- وأدناها إماطة الأذى عن الطريق: تنحية كل ما يؤذي الناس من طريقهم حسيا أو معنوبا.
- الحياء شعبة من الإيمان: الحياء: صفة انفعالية تحدث عند الخجل لمنع المرء من فعل ما يشين المروءة والأدب.
- مثل الحديث: الإيمان بالشهرة ذات الفروع والأغصان والشعب فها الأعلى، والأدنى وما بين ذلك.
- قول (لا إله إلا الله): قول باللسان ولا شك أنه تابع لقول القلب وهو الاعتقاد بالجنان.
- ﴿ رُوامِاطَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ): هو عمل الجوارح يدخل في مسمى الإيمان.
- ﴿ (والحياء): هذا عمل القلب وهو أيضا يدخل في مسمى الإيمان.
  - 🧍 إذن الإيمان الشرعي يشتمل على أربعة أمور:
    - 1. قول بالقلب: وهو اعتقاده و اقراره.
    - 2. قول باللسان: وهو النطق به والإقرار.
- 3. عمل القلب: وهو ما قام من عبودية فيه مثل: (الخشية والخوف والتوكل، ونحوها)
- 4. عمل الجوارح: ما كان من (صلاة وصيام وحج، وجهاد،
   ونحوها)

- 🏴 وقد يضعف الإيمان وينقص حتى يصل إلى درجة العدم.
- وقد خالف أهل السنة والجماعة طو ائف كثيرة في مسألة تعريف الإيمان:
- الجهمية: يقولون الإيمان هو المعرفة بالله سبحانه وتعالى والكفرهو الجهل بالله سبحانه وتعالى .
- المعتزلة والخوارج: و افقوا أهل السنة في التعريف، وخالفوهم في الحقيقة، وجعلوا العمل شرطا في صحة الإيمان لذلك أخرجوا فاعل الكبيرة من الإسلام بالكلية وكفروه.
- الأشاعرة: جمهورهم يقولون الإيمان هو تصديق بالقلب فقط. وإن لم ينطق باللسان، وهو شيء واحد لا يتعدد ولا يتبعض ولا يزيد ولا ينقص.
  - ﴿ الكُرامية: الإيمان قول باللسان وان لم يعتقد بقلبه.
- المرجئة الفقهاء: يقولون الإيمان قول باللسان وتصديق
   بالقلب فقط والعمل ليس من مسماه.
  - 🕏 جدول موضح للفروق بينهم:

| وينقص | يزيد | اعتقاد | عمل | قول | معرفة       | تعريف م<br>للإيمان |
|-------|------|--------|-----|-----|-------------|--------------------|
|       |      |        |     |     |             | أهل السنة          |
|       |      |        |     |     |             | والجماعة           |
|       |      |        |     |     |             | الجهمية            |
|       |      |        |     |     | و افقوهم في | المعتزلة           |
|       |      |        |     |     | التعريف،    | , ا                |

|  |  | وجعلوا العمل |          |
|--|--|--------------|----------|
|  |  | شـرطا في     |          |
|  |  | صحة الإيمان  |          |
|  |  | لذلك أخرجوا  |          |
|  |  | فاعل الكبيرة |          |
|  |  | من الكلية    |          |
|  |  | وكفروه       |          |
|  |  | و افقوهم في  |          |
|  |  | التعريف،     |          |
|  |  | وجعلوا العمل |          |
|  |  | شـرطا في     |          |
|  |  | صحة الإيمان  | والخوارج |
|  |  | لذلك أخرجوا  |          |
|  |  | فاعل الكبيرة |          |
|  |  | من الكلية    |          |
|  |  | وكفروه       |          |
|  |  |              | الأشاعرة |
|  |  |              | الكرامية |
|  |  |              | مرجئة    |
|  |  |              | الفقهاء  |
|  |  |              |          |

سيحب على المسلم أن يعتقد المعتقد الصحيح المأثور عن السلف والثابت بالدليل الصحيح ولا يلتفت إلى آراء الرجال وأهواء المبتدعة و انحراف الضالين المضلين، كما قيل:

ودع عنك آراء الرجال وقولهم هه فقول رسول الله أولى وأشرح ولا تك من قوم تلهو بدينهم فقه فتطعن في أهل الحديث وتقدح إذا ما اعتقدت الدهريا صاح هذه فقه فأنت على خير تبيت وتصبح

قال المصنف (رحمه الله): وَأَرْكَانُهُ سِتَّةُ: أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلاثِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ، وَالدَّلِيلُ عَلَى هَذِهِ الأَرْكَانِ وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ، وَالدَّلِيلُ عَلَى هَذِهِ الأَرْكَانِ السِّتَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿بَعِيدِ ۞ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَللسِّتَةِ: قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَلَلْمَلْمِكَةِ وَٱلْمَثْرِقِ وَللْمَلْمِكَةِ وَٱلْمَنْ بِ اللّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَلْمَلْمِكَةِ وَٱلْمَكَتِبِ وَلَلْمَنْ بِ اللّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَلْمَلْمِكَةِ وَٱلْمَكَتِبِ وَلَلْمَنْ بِ اللّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَلْمَلْمِكَةِ وَٱلْمَكِتَبِ وَالنَّمِيْتِيَ ﴾ [البقرة: 177]. ودليل القدر: قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرِ ۞ [القمر: 49].

- الركن: وهو الجزء المهم والأساس في البناء ويحمل غيره ويقوم عليه.
- والمعنى أي أصول الإيمان ستة؛ الإيمان بها على وجه الإجمال فرض عين والإيمان بها على وجه التفصيل فرض كفاية لكن من علم شيئا من ذلك التفصيل وجب عليه الإيمان به.
- ﴿ أَن تؤمن بالله): أي أن تؤمن بربوبيته، وبألوهيته، وبأسمائه وصفاته إيمانا جازما مبنيا على علم ويقين.
- ﴿ (وملائكته): جمع مَلَكِ وهو المُرسَلُ وأصله مألك من الألوكة وهي الرسالة ثم قلبت همزة وصل وخففت وقدمت اللام فقيل ملأك ثم خففت إلى ملك لكثرة الاستعمال وهم خلق من خلق الله خلقهم من نوروهم من عالم الغيب مرسلون رسالة خاصة على وجه التعظيم، موكلون بما

<sup>1</sup> المنظومة الحائية لابن أبي داوود السجستاني (316هـ)

وكلهم الله به من أعمال مختلفة، خلقهم لعبادته وتنفيذ أوامره في ملكه، عددهم لا يعلمه إلا الله؛ يجب الإيمان بهم على الإجمال، ويجب الإيمان على التفصيل بما ذكر لنا في الكتاب والسنة، ونؤمن بأوصافهم وأسمائهم وأعدادهم وما بُيِّن من أعمالهم ووظائفهم. قال تعالى: ﴿ قُلْبُسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُم قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَحْرِ وَٱلْمَلْمِكَةِ وَٱلْكَتَابِ وَٱلنَّيْرِينَ وَءَاتَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ عَذَوِى ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَتَامَى وَالْمَسْدِ وَالْمَلْمِينَ وَاللَّهَ وَاللَّهِ وَالْمَتَامِينَ وَالْمَالِمِينَ وَهِ ٱلرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلُوة وَءَاتَى ٱلزَّكُوة وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمُ إِذَا عَهَدُوا وَٱلسَّبِيلِ وَٱلصَّبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَاءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسُ وَالْمَلْمِينَ فَي ٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَاءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسُ أَوْلَكِكَ البقرة ١٧٧

وكتبه): أي الإيمان بالكتب السماوية المنزلة من الله على بعض رسله وكذا الصحف<sup>1</sup>

وفها الهدى والحق والخيروالأمر والنهي وما يصلح العباد وتستقيم به أحوالهم ونؤمن أن القرآن قد نسخ جميع هذه الكتب السابقة، و أنه حجة

أسؤل الشيخ بن بازرحمه الله تعالى: المعروف أن الكتب السماوية المنزلة هي أربعة: التوراة، الزبور، الإنجيل، القرآن. فماذا عن صحف إبراهيم وموسى التي جاء ذكرها في القرآن الكريم الآيتان رقم 18 و19 من سورة الأعلى؟ أرجو إعطائي نبذة وتعريفًا عن هذه الصحف المطهرة.

فأجاب: قد أخبرالله سبحانه أنه أرسل رسله بالبينات والزبر، كما قال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِىۤ إِلَيْهِمِ مِّ فَسْعَلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ بِٱلْبَيِّنَتِ وَٱلزُّبُرِ ﴾ [النحل: 43-44] والزبرهي الكتب. وقال سبحانه في سورة الحديد: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْلَهِ عَلَى صحف إبراهيم ٱلْكِتَبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ الآية [الحديد: 25] ونص سبحانه على صحف إبراهيم وموسى في سورة: سبح اسم ربك الأعلى، وبين سبحانه من هذه الكتب والصحف التوراة المنزلة على موسى، والزبور المنزل على داود، والإنجيل المنزل على عيسى، والقرآن المنزل على محمد ﴿ وليس للعباد من العلم إلا ما علمهم الله إياه في كتابه أو على لسان رسوله ﴿ والله ولى التوفيق.

- 🥏 (ورسله): جمع رسول أي مبعوث.
- وشرعا: هو من بعثه الله إلى قوم غير مؤمنين وأوحي إليه بما لم يكن في شريعة من قبله. وأما النبي فهو من أوحي الله إليه أن يدعو إلى شريعة من كان قبله دون أن ينزل عليه كتابًا.
  - 🥏 والقدر الواجب اللازم المجزئ من الإيمان بالرسل هو:
- الاعتقاد الجازم أن الله أرسل إلى خلقه رسلا منهم ليأمروهم
   بعبادة الله وحده وعدم الإشراك به.
- وأن هؤلاء الرسل موحى إليهم من الله وأنهم صادقون مصدقون فيما أخبروا به عن الله.
  - 🥏 وأن أولهم نوح عليه السلام.
  - 🥏 وأن خاتمهم محمد (صلى الله عليه وسلم).
- وأن عددهم لا يعلمه إلا الله. منهم من أعلمنا الله بأسمائهم في كتبه وبقيتهم أخفى الله عنا أسماءهم لحكمة هو يعلمها سيحانه وتعالى.

- قال الله تعالى ﴿ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ النور ١٩ ﴿ وَاللَّهُ تَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَاللَّهُ وَرُسُلَلَا قَدُ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلَلَا لَّمُ لَا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكُلِيمَا ﴿ النساء ١٦٤

# وَالسَّبْعَةُ البَاقُونَ هُمْ:

19. سَيِّدُنَا آدَمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

20.سَيِّدُنَا إِدْرِيسَ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

21. سَيّدُنَا هُودٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

22. سَيِّدُنَا صَالِحٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

23. سَيّدُنَا شُعَيْبٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

24. سَيِّدُنَا ذُو الكِفْلِ عَلَيْهِ السَّلَامُ.

25. وَخَاتَمُهُمْ سَيِّدُنَا مُحَمَّدٌ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.

وَقَدْ نُظِمَتْ أَسْمَاؤُهُمْ بِقَوْلِ القَائِلِ:

حَتْمٌ عَلَى كُلِّ ذِي التَّكْلِيفِ ۞۞۞۞ لِأَنْبِيَاءٍ عَلَى السَّفْضِيلِ قَدْ

فِي تِلْكَ حُجَّتُنَا مِنْهُمْ ثَمَانِيَةٌ ﴿ ﴿ ﴿ مِنْ بَعْدِ عَشْرٍ وَيَـبْقَى سَبْعَةٌ الْأَخْتَارِ قَدْ الْكِفْلِ آدَم بِالْمُخْتَارِ قَدْ الْكِفْلِ آدَم بِالْمُخْتَارِ قَدْ

- (واليوم الآخر): يوم القيامة وسمي بذلك لأنه لا يوم بعده. والقدر الواجب المجزئ أن يؤمن العبد بأن الله جعل يوما يحاسب فيه الخلائق كلهم بعد أن يعيدهم وببعثهم من قبورهم، وبشمل ثلاثة أمورهي:
  - 1. الإيمان بالبعث.
  - 2. الإيمان بالحساب والجزاء.
  - 3. الإيمان بالجنة والناروما فهما من نعيم وعذاب.

ثم بعد ذلك يتبع الإيمان التفصيلي بكل ما علم به بدليله.

- ﴿ (والقدرخيره وشره): القدريطلق ويراد به التقدير السابق لما في علم الله، أي تقدير الله للأشياء وفق ما سبق به علمه و اقتضته حكمته ويطلق ويراد به القضاء وهو المقدور الذي قضاه الله وقدره على النحو الذي علمه وهو مراد الشيخ رحمه الله في كلامه.
- القدر الذي هو تقدير الله كله خير. وقد يكون بالنسبة إلى العبد القدر الذي هو تقدير الله كله خير. وقد يكون بالنسبة إلى العبد فيه شيء من الشر، وأما الله ففعله كله خير، ولا ينسب الشر إليه إلا من جهة الخلق والحكمة؛ ومر اتب الإيمان بالقدر أربع هي:
  - 1. الإيمان بالعلم ومضمونه أن الله بكل شيء عليم.
- 2. الإيمان بالكتابة، وأن مقادير الأشياء كلها مكتوبة في اللوح المحفوظ.
- 3. الإيمان بعموم المشيئة، ما من شيء في السماوات والأرض إلا كائن بإرادة الله ومشيئته.

4. الإيمان بعموم الخلق، ما من شيء في السماوات ولا في الأرض إلا والله خالقه ومدبره ومالكه فما ثم إلا خالق ومخلوق وكل ما سوى الله مخلوق.

وقد نظمها أحدهم: "علم كتابة مولانا مشيئته \*\*\* وخلقه وهو إيجاد وتكوين"

واختلف أهل العلم في الفرق بين القضاء والقدر على ثلاثة أقوال وهي:

- أن القضاء والقدر مترادفان، سئل الشيخ ابن بازرحمه الله: ما الفرق بين القضاء والقدر؟
- القضاء والقدر، هو شيء واحد، الشيء الذي قضاه الله القدر الشيء الذي قضاء الله القدر القضاء، وبقال له القدر القضاء وبقال القضاء وبقال له القدر القصاء وبقال له القدر الق
  - 🏏 وذهب بعضهم إلى أن القضاء سابق على القدر.
- المخلوقات مو افقة لهذا العلم والحكم.
- الكلي الإجمالي في الأزل، والقدر جزئيات ذلك الحكم وتفاصيله" التهي.
- وقال في موضع آخر (149/11): "القضاء الحكم بالكليات على سبيل الإجمال في الأزل، والقدر الحكم بوقوع الجزئيات لتلك الكليات على سبيل التفصيل" انتهى.

 $<sup>^{1}</sup>$  بحثت عن القائل ونسبته اليه لتمام الفائدة ولتحصيل البركة.

- الشيخ ابن عثيمين رحمه الله:
- " القدرفي اللغة؛ بمعنى: التقدير؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرِ ﴿ وَ القمر: 49]، وقال تعالى: ﴿ فَقَدَرُنَا فَنِعُمَ ٱلْقَدِرُونَ ﴾ [المرسلات: 23]. - وأما القضاء؛ فهو في اللغة: الحكم.
- ولهذا نقول: إن القضاء والقدر متباينان إن اجتمعا، ومترادفان إن تفرقا؛ على حد قول العلماء: هما كلمتان: إن اجتمعتا افترقتا، وإن افترقتا اجتمعتا. فإذا قيل: هذا قدرالله؛ فهو شامل للقضاء، أما إذا ذكرا جميعًا؛ فلكل واحد منهما معنى. فالتقدير: هو ما قدره الله تعالى في الأزل أن يكون في خلقه. وأما القضاء؛ فهو ما قضى به الله سبحانه وتعالى في خلقه من إيجاد أو إعدام أو تغيير، وعلى هذا يكون التقدير سابقًا.

قال الشيخ رحمه الله الْمُرْتَبَةُ الثَّالِثَةُ: الإِحْسَانُ رُكُنٌ وَاحِدٌ، وهو: (أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِن لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ عَرَاكَ). وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَّٱلَّذِينَ هُم يَرَاكَ). وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ فَعُسِنُونَ ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ فَعُسِنُونَ ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ اللَّهِ مَعَ اللَّذِي يَرَلُكَ حِينَ تَقُومُ وَتَقَلَّبَكَ فِي ٱلسَّحِدِينَ ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللَّهُ وَمَا اللهُ عَلَى اللَّهُ وَمَا اللهُ عَلَى اللَّهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا تَكُونُ فِي شَأُنِ وَمَا تَكُونُ فِي شَأُنِ وَمَا تَكُونُ فِي شَأُنِ وَمَا تَتُلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذُ تَعْمَلُونَ فِي قَلُهُ إِيونِسَ الْكَالِي مُنْ فَيهَ ﴿ إِيونِسَ : 61].

وَالدَّلِيلُ مِنَ السُّنَّةِ: حَديثُ حِبْرِيلَ الْمُشْهُورُ: عَنْ عُمَرَ بِنِ الْخَطَّابِ. رضي الله عنه ـ قَالَ: بَنْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ النَّبِيّ ـ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ، شَديدُ بَيَاضِ الثّيَابِ، شَديدُ سَوَاد الشَّعْرِ، لا يُرَى عَلَيْهِ أَثْرُ السَّفَرِ، وَلا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، فَجَلَسَ إلى النَّبِيّ ـ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَ فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْه إلى رُكْبَتَيْه، وَوَضَعَ كَفَّيْه عَلَى فَخذَيْه، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الإسلام فَقَالَ: (أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِله إِلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَتُقِيمَ الصَّلاةَ، وَتُؤْتِى الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنْ اسْـتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَـيلًا). قَالَ: صَـدَقْتَ. فَعَجبْنَا لَهُ يَسْاًلُهُ وَيُصَدِقُهُ. قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ. قَالَ: (أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الآخِر، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ). قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ الإحْسَانِ. قَالَ: (أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ). قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ. قَالَ: (مَا الْمُسْـؤُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ). قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا. قَالَ: (أَنْ تَلِدَ الْأُمَّةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ). قَالَ: فَمَضِيَى، فَلَبَثْنَا مَلِيَّا، فَقَالَ: (يَا عُمَرُ أَتَدْرُونَ مَنِ السَّائِلِ؟). قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: ﴿ هَذَا جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ أَمْرَدِينِكُم).

🕏 الإحسان: ضده الإساءة، من أَحْسَنَ يُحْسِنُ إِحْسَانًا أي جاء بفعل حسن.

قال الله عزّوجل: ﴿بَلَنْ مَن أَسْلَمَ وَجُهَهُ ولِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ وَ أَجُرُهُ وعِندَ
 رَبّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزنُونَ ﴿ البقرة .

- ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا هِ اللّهِ عزّوجل: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِيَ إِسْرَّءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانَا وَذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَالْمَسَاخِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنَا وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ثُمَّ وَٱلْيَتَعَىٰ وَٱلْمَسَاحِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنَا وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلَّا قَلِيلَا مِّنكُمْ وَأَنتُم مُعْرِضُونَ ﴿ البقرة ٨٣.
- وقال الله عزّوجل: ﴿وَقُل لِعِبَادِى يَقُولُواْ ٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ كَانَ لِلْإِنسَانِ عَدُوًّا مُّبِينَا ﴿ الإسراء ٥٣.

#### 🕏 والإحسان نوعان:

- إحسان العبد في عبادته لربه عزّوجل: وذلك من خلال إتيانها على الصفة المطلوبة المرضية على أكمل الوجوه وأحسنها، خالية من النقص والخلل وهذا النوع هو قصد المصنف رحمه الله في كلامه عند شرحه للمرتبة الثالثة وللإحسان.
- إحسان العبد إلى الخلق على مختلف درجاتهم ومقاماتهم قربا وبعدا منه: وتحقيق ذلك بذل المعروف والخير والنفع إلى كل من له صلة اجتماعية به، قربت أو بعدت وفها يتفاوت مقدار الإحسان لهؤلاء، المحسن إلهم بحسب أهمية منزلتهم ومكانتهم لدى المحسن وفق قاعدة الأقرب فالأقرب والأهم فالمهم، فيكون في طليعة هؤلاء الوالدان الكريمان. ثم من بعدهم من يلهم. قال ربي عزّوجل: ﴿ \* وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوۤاْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَهُمَا أَقْ وَلَا لَهُمَا وَلُا كَرِيمَا قُولًا كَرِيمَا الإسراء ٢٣، ولذلك يعظم حق تَنْهَرُهُمَا وَقُل لَّهُمَا قُولًا كَرِيمَا الله الإسراء ٢٣، ولذلك يعظم حق

المحسن إليه بسبب موقعه وحقه ونفعه. وذلك بحسب إيمان المحسن وإخلاصه. والسبب الداعي إلى هذا الإحسان.

فقول المصنف رحمه الله: الإحسان رُكُنُ وَاحِدٌ، وهو: (أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنَّهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ). الظاهر أن الشيخ رحمه الله جعل الإحسان ركنا واحدا كما رآه. وقد عدّ كثير من أهل العلم ركن الإحسان على مقامين متمايزين متكاملين سَمّوا المقام الأول: مقام المشاهدة وسَمّوا الثاني: مقام المراقبة.

- مقام المشاهدة: وهو المعنى المتضمن في قول المصنف رحمه الله في تعريف الإحسان: أَنْ تَعْبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ ويبدو أنه مقتبس من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم المشهور. بحديث جبريل عليه السلام عندما سأل النبي صلى الله عليه وسلم عن الإحسان. فأجاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ وَآلِهُ الله عليه وسلم عن الأحسان. فأجاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ﴿ وَآلِهُ الله عليه وسلم ﴾ وسلم ﴿ وَآلِهُ الله عليه وسلم ﴿ وَآلَهُ الله عليه وسلم الله عليه وسلم ﴿ وَآلَهُ الله عليه وسلم الله عليه وسلم ﴿ وَالله عليه وسلم الله عليه وسلم ﴿ وَالله الله عليه وسلم ﴿ وَالله عليه وسلم الله عليه وسلم ﴿ وَاللهُ وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم ﴿ وَاللهُ عليه وسلم الله عليه وسلم ﴿ وَاللهُ عليه وسلم الله عليه وسلم وسلم الله عليه وسلم و الله عليه وسلم و الله عليه وسلم و الله عليه وسلم و الله و
  - 🥏 وتحقيق هذا المقام: يحصل عند
  - 🛞 ممارسة العبد لعبادة ربه تعالى.
    - وإتقان طاعته.
  - وذلك على مقتضى مشاهدة العبد لربه تعالى بقلبه.
  - 🛞 من خلال قوة إيمانه، ونفاذ بصيرته واستشعار قربه.
- فيصيرالغيب عنده كالعيان، فيجهد في إخلاص عبادته للديان.
   يرجومنه العفووالغفران ويأمن منه النجاة من النيران والدخول
   إلى الجنان بصحبة أهل الإيمان.
- والمشاهدة المقصودة هنا في كلامنا: هي مشاهدة الصفات الإلهية، وما تضمنته من معان و آثار. لا مشاهدة الذات كما يزعم أهل الزيغ

والانحراف والضلالة، من أصحاب الفرق والطو ائف التي ضلت طريق السلف الصالح في فهم هذه المسألة وغيرها من مسائل الاعتقاد الحق كالصوفية والطرقية والخر افية ونحوهم.

- فإن العبد كلما عظم علمه وكمل يقينه بشهود آثار صفات الله تعالى
   المثلى. ومعانى أسمائه الحسنى:
- - الله عنها وعلانيتها وما خفى منها. ﴿ وَعَلَّا وَمَا خَفَّ مَنْهَا.
- ⊚ وبذلك يزداد العبد همة ونشاطا في إحسان عبادته لربه تعالى أينما
   حل و أينما ارتحل، وعلى أي حال كان.
  - 🥏 ويتفاوت أصحاب هذا المقام بتفاوت:
    - 🏶 درجات إحسانهم.
  - 🛞 وإتقانهم لعبادة ربهم من جهة كمال الإيمان، وقوته.
    - 🏶 ونفوذ البصيرة.
    - 🛞 وتمام اليقين في الإحسان.
- فقد جاء في حديث ابن عمر الذي رواه الإمام النسائي رحمه الله في الكبرى (كتاب الرقائق) كما في (التحفة) برقم (481/5)، وأخرجه أيضا أبو نعيم رحمه الله في (الحلية) برقم (115/6).وإسناده صحيح. قال ابن عمر. أخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم ببعض جسدي. فقال: اعْبُدِ الله كأنَّكَ تَراه، وكُنْ في الدُّنيا كأنَّكَ غَرببٌ، أو عابرُ سَبيل.
- وخرج الطبراني في حديث أنس رضي الله عنه أن رجلا قال يا رسول الله عليه صلى الله عليه وسلم. حدثني بحديث واجعله موجزا فقال صلى الله عليه

- فمقام المشاهدة: يعدلب الإحسان وجوهره وهو أعلى المقامات وأسمى
   الدرجات في ركن الإحسان لا يناله إلا:
- ﴿ من أخلص كُلَّه لله طاعةً واستجابةً واستسلامًا على مستوى مخبره ومظهره وقاله وحاله.
  - ﴿ وجعل همه الله تعالى ومنتهى أمله رضاه عزّوجل.
    - اجيًا صفحه وعفوه.
    - 🛞 طامعا في رحمته ومغفرته.
  - ﴿ آملافي دخول جنته والتمتع بنعمها الخالد المقيم.
- وذلك هو دأب الكُمْلِ من عباده الخُلّص من خلقه وهم الأنبياء والرسل عليهم السّلام ثم من يلونهم من أهل الجد والمقاربة والتسديد ومحاولة بلوغ كمال الأمروتمامه.
- قال ربي تعالى: ﴿إِنَّكُمْ لَذَآبِقُواْ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَلِيمِ ۞ وَمَا تُجُزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ۞ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ۞ أُولَٰبٍكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعْلُومٌ۞ فَوَ كِهُ وَهُم مَّكُرَمُونَ۞ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ عَلَى سُرُرٍ مُّتَقَلِلِينَ۞ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مُّكْرَمُونَ۞ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ عَلَى سُرُرٍ مُّتَقَلِلِينَ۞ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مَّن مَّعِينٍ۞ بَيْضَاءَ لَذَةِ لِلشَّرِينِينَ۞ لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ۞ الصافات ٢٠-٤٤

- مقام المراقبة وهو دون المقام الأول في الرتبة بالنسبة لركن الإحسان، وهو المعنى المشار إليه في كلام المصنف رحمه الله. فإن لم تكن تراه فإنه يسراك. والمعلوم أن هذا هو الشق الثاني من إجابته صلى الله عليه وسلم على سؤال جبريل عليه السلام أخبرني عن الإحسان؟
- ومقصود هذا المقام يُفهم من خلال مدلول معنى المر اقبة الذي أشار
   إليه أهل العلم أثناء شُروحاتهم لحديث جبربل عليه السلام.
- ومعناه أن العبد إن لم يتمكن من تواجده في مقام المشاهدة فيعبد الله تعالى كأنه يراه فيخافه ويخشاه وير اقبه في عبادته، ابتداءً و انتهاءً إن لم يستطع أن يرتقي إلى هذه الدرجة العلية، فلا أقل من أن يكون في المقام الذي هو دون الأول وهو مقام المر اقبة.
- أن يستحضر مر اقبة الله له وهو يتلبس بطاعته ويتعبد له بشتى أنواع العبادة، ويعلم يقينا أن الله تعالى الذي مكنه من عبادته هو مطلع عليه عالم بسريرته وعلانيته، يسمع أقواله ويعلم أفعاله، بل ويعلم وساوس نفسه وخطرات قلبه وما دون ذلك سواء كان خاليا أو مع الناس.
  - قال ربي تعالى: ﴿يَعۡلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعۡيُنِ وَمَا تُحۡفِي ٱلصَّدُورُ ﴿ عَافر ١٩٠.
    - وقال ربي تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي
       ٱلسَّمَآءِ ۞ آل عمران ٥.
  - وقال ربي تعالى: ﴿وَإِن تَجُهَرُ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ رَعِعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴿ طه ٧.
- وقد جاء عن بعض السلف أنه قال: من عمل لله على المشاهدة فهو عارف، ومن عمل على مشاهدة الله إياه فهو مخلص¹.

أ ذكره ابن رجب في كتابه جامع العلوم والحكم ص 169 $^{1}$ 

- ويرى بعض أهل العلم أن الإحسان هو نهاية الإخلاص في عبادة الله تعالى المتمثل في الانقياد بالطاعة على أكمل وجوهها و أتم صورها.
- ويعد الإحسان أعلى مراتب الدين وأعمُّها من جهة نفسها. وأخصها من جهة خهة أصحابها. كما علمنا أن الإيمان أعمّ من جهة نفسه وأخص من جهة أصحابه.
- ومن ثمة فإنه يقال كل محسن مؤمن مسلم، وليس كل مسلم مؤمنا محسنا، وكلما ذكر الإحسان وأطلق دخل فيه معنى الإيمان والإسلام، وليتضح الأمر أكثر فإن بعض أهل العلم يعبرون عن هذه المراتب الثلاث في الدين الإسلام في الدين الإسلام والإيمان والإحسان بالدو ائر، المحيط بعضها ببعض والمتباينة ضيقا و اتساعا وكل دائرة تحمى أصحابها.
- ﴿ فأوسع هذه الدوائردائرة الإسلام وأهلها كُثُرٌ، وهي بوابة الدين ومدخل الإسلام.
  - @ وتليها دائرة الإيمان في السعة وأهلها أقل.
  - وتلها دائرة الإحسان وهي أضيق الدو ائر وأهلها أقل القليل.
- وقد ينتقل المرء في هذه الدو ائر صعودا ونزولا بحسب قوة إسلامه وقوة إيمانه وكمال طاعته واحسانه.
- ﴿ فَإِذَا خَرِجَ الْعَبِدُ مِنْ هَذِهُ الْدُو الْرَكَلَهَا فَإِنَّهُ يِنْتَقِلُ مِنَ الْإِسْلَامُ إِلَى عَيْدُ الْكُورُ ذَنْبُ. عَيْدُ الْكُورُ ذَنْبُ.

ولا يخفى على ذي بصيرة أن أهل الإحسان يجزون بسبب إحسانهم جزاء موفورا. ويمنحون أجرا كبيرا وثو ابا جزيلًا ويجنون ثمرات إحسانهم في الدنيا وفي الآخرة كثيرة لا مقطوعة ولا ممنوعة. و أنا أذكر لك بعضها تحفيزا لك وشحذا لهمتك وترغيبا لك.

- اً ثالثا: أهل الإحسان يكونون في معية ربهم بالنصروالتأييد والتسديد. قال ربي تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُحُسِنُونَ ﴿ النحل ١٢٨.
- ﴿ رابعا: أهل الإحسان تنالهم رحمة الله الواسعة. وتقرب منه. قال ربي تعالى: ﴿ وَلَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفَا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ الأعراف ٥٦.
- ﴿ خامسا: أهل الإحسان ينالون عفو الله عنهم ومغفرته لهم. قال الله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضَّعَ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَجٌ إِذَا نَصَحُواْ لِللّهِ وَرَسُولِهِ عَمَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَٱللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ التوبة ٩١.
- السادسا: أهل الإحسان أجرهم عند ربهم مضمون محفوظ لا يضيع منه شيء. قال الله تعالى: ﴿وَٱصْبِرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحُسِنِينَ ﴿ وَٱصْبِرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحُسِنِينَ ﴿ وَٱصْبِرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحُسِنِينَ ﴿ وَٱصْبِرُ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحُسِنِينَ ﴿ وَاللَّهُ لَا يُضِيعُ اللَّهُ لَا يُضِيعُ اللَّهُ عَلَى اللهُ الل

- الله تعالى: أهل الإحسان يحصلون على ما يشاءون من خيرات ونعم عند ربهم. قال الله تعالى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِم ۚ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الله عَالَى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِم ۚ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الله عَالَى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِم ۚ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الله عَالَى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِم ۚ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الله عَالَى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ رَبِّهِم ۚ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الله عَالَى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ لَكِهِم ۚ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الله عَالَى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ لَكِهِم ۚ ذَٰلِكَ جَزَاءُ الله عَالَى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَاءُونَ عِندَ لَكِهِم أَنْ الله عَالَى الله عَندَا لَهُ عَلَيْهِم الله عَندَا لَهُ عَلَيْهِم أَنْ الله عَندَا له الله عَندُ الله عَندُ الله عَندُ الله عَندَ لَهُ عَنْهُ الله عَندُ الله عَن الله عَندُ ال
- أَ ثامنا: أهل الإحسان تكفّر عنهم سيناتهم وتبدّل حسنات. قال الله تعالى: ﴿لِيُكَفِّرَ ٱللّهُ عَنْهُمْ أَسُواً ٱلّذِى عَمِلُواْ وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ ٱللّذِى كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ الزمره٣.

ثم ساق المصنف رحمه الله الادلة والشواهد: لبيان تحقيق هذا الركن المهم من الدين والمنزلة العالية بدرجتها المتفاوتتين ومقامها المتميزين.

- فقال رحمه الله وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّنِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّنِينَ هُم عُصِينُونَ ﴿ وَالنعل: 128]. ووجه الاستدلال من هذه الآية الكريمة أن الله تعالى ذكرها هنا معيته لعباده الذين هم محسنون في اعتقادهم وقولهم وعملهم مسارعون إلى طاعة رهم ومتابعة نبهم صلى الله عليه وسلم. فأخلصوا بذلك عبادة رهم وجاءوا بها على الوجه الأكمل الأتم. وهذه المعية المذكورة في الآية الكريمة في هذا الموطن تقتضي أمرين متلازمين متكاملين:
- أحدهما: أن الله تعالى مطلع على عباده المحسنين عالم به محيط بأحوالهم الباطنة والظاهرة لا يفوته تعالى شيء منها لا مثقال الذرأو أقل من ذلك سواء ما يجري على ألسنتهم أو يجول في خواطرهم أو توسوس به أنفسهم كل ذلك تحت سمعه وبصره وعلمه عزّوجل أليس هو القائل عزّ وجل: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَٰ نَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْفُسُهُ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَلَقَدُ خَلُقُنَا ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْفُسُهُ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْفُسُهُ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْفُسُهُ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَلَعَدُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ وَلَعْلَمُ عَلَيْ اللهِ وَلَعْدَ عَلَيْهُ اللهِ وَلَيْ اللهِ وَلَعْلَمُ عَلَيْ اللهِ وَلَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ عَنْفُسُهُ وَخَنْ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴿ وَلَعَلَمُ عَلَيْهِ اللهِ الهُ اللهُ وَلَيْلُ اللهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

17. وقال عزّوجل ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ مَا يَكُونُ مِن نَجُوى ثَلَاقَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ثُمَّ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواْ ثُمَّ يَنْبَعُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَعَةَ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ المجادلة يَنْبَعُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِيعَةَ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ المجادلة ٧.

- والثاني: أنه عزّوجل مع المحسنين ينصرهم ويؤيدهم ويؤازرهم ويسدد خطاهم ويحفظهم ويرعاهم. ويظهرهم على عدوهم وهذه المعية معية خاصة بأهل الإيمان والإحسان والتقوى.
- وها هنا نكتة في لفظة محسنون. الواردة في الآية جاءت على صيغة اسم الفاعل وهو يعمل عمل فعله يدل على الحدث والاستمرار والمحسن من أحسن وداوم على إحسانه قالا وحالا.
- ﴿ ذكر المصنف رحمه الله الدليل الثاني فقال وقولُهُ تعالى: ﴿ وَتَوَكُّلُ عَلَى الْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ الله الدليل الثاني فقال وقولُهُ تعالى: ﴿ وَتَوَكُّلُ عَلَى الْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ الله عَيْرِيزِ ٱلرَّحِيمِ الله عَلَيه وسلم عَنْ الله عليه وسلم حال كونه متلبسًا الله عزّوجل ذكر رؤيته لنبيه صلى الله عليه وسلم حال كونه متلبسًا بعبادته في صلاته أثناء ركوعه وسجوده، منفردا أو مؤتما به أصحابه أو خارج صلاته، حيث يكون في تلاوة كلام ربه تعالى أو في أي عمل من أعماله صلى الله عليه وسلم ومن معه في تقليم وفي عباداتهم، وفي صحيح أحوالهم ويو افهم ويحصي عليهم حركاتهم وسكناتهم، وكل ما يأتون أو يظهرون من أعمالهم. وهذا فيه إشارة إلى المعنى المتضمن الشق الثاني في تعريف الشيخ رحمه الله

للإحسان وهو قوله: فإن لم تكن تراه فإنه يـراك وهو ذاته المأخوذ من حديث جبريل عليه السلام في إجابته صلى الله عليه وسلم على معنى الإحسان.

- ثم ساق رحمه الله تعالى الدليل الثالث فقال: وقَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي اللَّهِ عَالَى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهُ عَلَيْ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَالَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ فَيْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ فَيْ عَلَيْكُونُ عَلَيْ عَلَيْكُونُ عَلَيْ عَلَيْكُونُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَّالِي عَلَيْكُونُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّى عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَّى عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَّى عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَّى عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَّى عَلَيْكُولُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَّ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَي شَـأُن وَمَا تَتُلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَان وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَل إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُـهُودًا إذْ تُفِيضُـونَ فِيةً﴾ [يونس: 61]. ووجه الاسـتدلال من هذه الآية الكريمة المتضـمن في قوله تعالى ﴿ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيةً ﴾ وشهود الله تعالى لما يعمله العباد من مفردات معاني رؤيته عزّ وجل لهم ولأعمالهم. وعلمه بأحوالهم كلها بواطنها وظواهرها خفها وجلها كثيرها وقليلها قربها وبعيدها لا يغيب عنه شيء منها ولا يعزب عنه مثقال ذرة منها فهو محيط علما وسمعا وبصرا بجميع شؤون حياتهم وعباداتهم من تلاوة للقرآن العظيم وصلاة وذكر وغيرها من الطاعات والقربات وغيرها من الأعمال المتصلة بحياتهم فإنه لا يحدث حادث ولا يتحرك متحرك ولا يسكن ساكن ولا يظهر خفي ولا يخفي ظاهر إلا وهو يُبصره وبسمعه وبعلمه. قال الله تعالى: ﴿ وَهُو ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتٍ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾ الأنعام ٣-٤
- واعلم رحمني الله وإياك أن مرتبة الإحسان تعظم بقدر عظم مر اقبة العبد لربه تعالى . في عبادته إياه، فتشمل جميع أحواله وكذلك تضعف بضعف مر اقبته لربه تعالى .
- بسبب الصوارف والمعيقات والمُشغلات التي تكون بين العبد وبين العبد وبين إحسانه في عبادته لربه تعالى. ومن وهنا يكون حظ العبد في تحقيق ركن

الإحسان بحسب قوة رقابته ومر اقبته لله تعالى وضعفها. ولذلك يقرر أهل العلم أن من أسباب ارتقاء هذه المرتبة السنية العالية وهي الإحسان أن يُقبل العبد على تعلم العلم النافع المفضي إلى العمل الصالح. ويشترط في هذا العلم أن يكون مستمدا من:

- 🥸 نصوص الكتاب.
- 🥸 والسنة الصحيحة.
- 🥸 آثار السلف الصالح.
- وكذلك باستصحاب النية الصادقة الخالية من شوائب الرياء والسمعة، والشهرة، وحب الظهوروالمدح.
  - 🤣 ثم حسن العمل القائم على الإخلاص والاتباع.
    - 🥸 والتبرؤمن الشرك والابتداع.
    - 🦃 وان يىتغى بذلك وجه الله تعالى .
- 🥸 ومع ذلك كله فإنه أحرى بالعبد أن يقر بتقصيره في حق ربه تعالى
  - 🤣 وكذا ضعفه أثناء القيام بعبادته تعالى .
  - 🤣 وما تقصيره أيضا في آداء حقوق الخلق.
- تم ينبغي للعبد الراغب في إحسان عبادة ربه ألا يألو جهدا في التوبة إلى الله تعالى والإنابة إليه
  - 🤣 وملازمة إحسان القول والعمل ما وجد إلى ذلك سبيلا.
- وشأن المؤمن الموحد السائر على درب سلفه الصالحين أن ينظر إلى ما هو أصلح وأنفع له في دنياه وفي أُخراه. فإن كل ما كان أصلح وأنفع في عبادته كان أفضل وأكمل.

- 🥏 ويتحقق ركن الإحسان في العبادة بأمرين.
- ﴿ إحداهما: الإتيان بالواجبات وتكميلها وتحسينها بجنسها من نو افل العبادات المستحبات. وذلك في باب الطاعة المختلفة.
- والثاني: اجتناب المنهيات على مختلف درجاتها كبائرها صغائرها، وتكميل ذلك بالبعد عن المكروهات، والمشتهات في الأمور غير البينة الواضحة.
- ويجمع ذلك كله: مو افقة الظاهر للباطل، فيحصل للعبد المطيع بن حسن السربرة وجمال السيرة.
  - 🥏 وأما الإحسان إلى الخلق فإنه يأتي أيضا على مرتبتين:
- آ إحداهما: كف الأذى عن الخلق بكل أنواعه ووسائله اختيارا لا اضطرارا.
- والثاني: تحمل أذى المؤمنين منهم والصفح عنهم عند المقدرة والتجاوزعن إساءتهم ومقابلة ذلك كله بالإحسان إليهم ما أمكنه الأمر وتيسرت له الوسيلة تحقيقا للمصلحة والراجحة.
- ثم بعد ذلك أورد المصنف رحمه الله الشواهد القر آنية عزز ذلك بإيراد دليل آخر من السنة فقال وَالدَّلِيلُ مِنَ السُّنَةِ: حَدِيثُ جِبْرِيلَ الْمُشْهُورُ: عَنْ عُمَرَبِنِ الْخَطَّابِ ـ رضي الله عنه ـ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ النَّبِيّ. صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ـ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ، شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ـ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ، شَدِيدُ بَيَاضِ الثِّيابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعْرِ، لا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ، وَلا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، فَجَلَسَ إلى النَّبِيّ. صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ـ فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إلى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ـ فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إلى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَحْبِرْنِي عَنِ الإسلام فَقَالَ: (أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إله إلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الإسلام فَقَالَ: (أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إله إلا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَتُعْبِي أَلْبَيْتَ إِنْ رَسُولُ اللهِ، وَتُعْبَ الْبَيْتَ إِنْ رَسُولُ اللهِ، وَتُعْبِمَ الصَّلاةَ، وَتُوثِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنْ رَسُولُ اللهِ، وَتُعْبَ الْمَاسِمَةُ الْمَاسُولُ اللهِ وَسُلَمَ، وَتُعْبَى الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنْ

اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا). قَالَ: صَدَقْتَ. فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ. قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ. قَالَ: (أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ). قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ). قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ الإحْسَان.

قَالَ: (أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ). قَالَ: أَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ. قَالَ: (مَا الْمَسْؤُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ). قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا. قَالَ: (أَنْ تَلِدَ الأَمَةُ رَبَّهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ عَنْ أَمَارَاتِهَا. قَالَ: (أَنْ تَلِدَ الأَمَةُ رَبَّهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةَ رِعَاءَ الشَّاعِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ). قَالَ: فَمَضَى، فَلَبِثْنَا مَلِيًّا، فَقَالَ: (يَا عُمَرُ الشَّاعِ يَتَطَاوَلُونَ فِي الْبُنْيَانِ). قَالَ: فَمَضَى، فَلَبِثْنَا مَلِيًّا، فَقَالَ: (يَا عُمَرُ أَتَدُرُونَ مَنِ السَّائِلِ؟). قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: (هَذَا جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ أَمْرَدِينِكُم).

- ويبدو أن الشيخ رحمه الله في تجلية الحق وبيانه لم يكتف بسوق أدلة الكتاب بل قوى استدلاله على ذلك بذكره حديث جبريل عليه السلام. والذي تضمن تعريف ركن الإحسان من قبل النبي صلى الله عليه وسلم ردا على سؤال جبريل عليه السلام عن الإحسان؟ وهو دليل صحيح من السنة الثانية. فقد أخرجه مسلم في صحيحه من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه وهو مما تفرد به مسلم رحمه الله عن البخاري رحمه الله أما الرواية المتفق عليها فإن من حديث أبي هرير رق رضي الله عنه لكن أكثر أهل العلم لا يذكرونها لأنها تخلو من ذكر ركن الإيمان بالقدر في تعريف الإيمان. وذلك عند الاستدلال بهذا الحديث.
- والشاهد الذي استدل به الشيخ رحمه الله على ركن الإحسان هو المذكور في إجابته صلى الله عليه وسلمعن سؤال جبريل عليه السلام فأخبرني عن الإحسان؟ قَالَ: (أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ).

فجاء التفسير النبوي لمعنى الإحسان بعبارة واضحة جلية قد بينت الغرض وبلغت الغاية ودلت على المقصود ولعظم شأن هذا الحديث الشريف اعتبره كثير من أهل العلم أنه أم السنة كما أن في القرآن الكريم أم القرآن وهي سورة الفاتحة.

ويسمى هذا الحديث كذلك لأنه في الحقيقة عند النظروالتأمل نجد أن جميع أحاديث السنة ترجع في مضامينها ومعانها إلى هذا الحديث الجليل القدر العظيم الشأن.

وقد جاء هذا الحديث بأسلوب حواري بين معلم وطالب، بين سائل ومسؤول في مجلس طلب علم ومذاكرة، الغرض منه تعليم الحاضرين من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم دينهم وذلك ما أشار إليه النبي صلى الله عليه وسلم في آخر الحديث بقوله: قَالَ: (هَذَا جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ أَمْرَدِينِكُم).

- والحديث تضمن أصول الدين ودرجاته وأهم مسائله المتعلقة بالاعتقادات الباطنة والأقوال والأعمال الظاهرة. وما يتصل بأمور الغيب وشر ائط الساعة وغيرها.
- ومراد الشيخ رحمه الله بالاستدلال بهذا الحديث ما جاء في بيان معنى مرتبة الإحسان في قوله صلى الله عليه وسلم قَالَ: (أَنْ تَعْبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ). وقد مرّقريبا شرح ذلك وتأكيدا لما مرّمن الكلام أن الإحسان المقصود هو إيقاع العبد عبادته لربه تعالى على الوجه الأكمل المطلوب. من جهة إخلاصها لله تعالى ومراعاة تكميلها وتحسينها وتنقيتها من كل شائبة وكدر.
  - 🥏 وقد جاء الإحسان في القرآن العظيم:

- وتارة يأتي مقرونا بالإسلام فقال الله تعالى: ۞ وَمَن يُسُلِمُ وَجُهَهُ وَ إِلَى اللهِ عَالَى: ۞ وَمَن يُسُلِمُ وَجُهَهُ وَ إِلَى اللهِ عَاقِبَةُ اللّهِ وَهُوَ مُحُسِنٌ فَقَدِ السّتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَلِ وَإِلَى اللّهِ عَاقِبَةُ اللّهُ مُورِ ۞ لقمان ٢٢
- ومرة أخرى مقرونا بالعمل الصالح كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عَمَلًا اللهِ عَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عَمَلًا اللهِ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا اللهِ ٣٠ اللهِ اللهِ ٣٠ اللهِ اللهِ ٣٠ اللهِ اللهُ ا
- وقوله صلى الله عليه وسلم في بيان ركن الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه. اشتمل على شطربن
- الشطر الثاني منه قوله فإن لم تكن تراه فإنه يــراك. جاء تعليلا للشـطر الأول قوله اأن تعبد الله كأنك تراه. ويفهم من ذلك أن العبد أُمر بمر اقبة ربه عزّوجل أثناء عبادته له واستحضار قربه عزّوجل منه.
- متى كان العبد يـرى ربه بقلبه ويستشعر قربه منه، فإن كان هذا لا يتأتى له وقد يعسرعليه ويشق على نفسه أن يتمثله، فإنه يمكنه أن يستعين على ذلك بتحقيق المقام الثاني مقام المر اقبة ويستحضر مر اقبة الله عزّوجل له والنظر إليه والعلم بجميع شؤونه وأحواله لا يغيب عنه منها شيء فيحمله ذلك على الإقبال

على طاعة ربه عزّوجل وإحسان عبادته له في السروالعلن في الخلوة والجلوة فلا يلتفت إلى غيره بقلبه وجوارحه ولا يستشعر غيره عزّوجل وقد جاء في حديث الحارث الأشعري رضي الله عنه الذي رواه الإمام الترمذي رحمه الله وصححه الشيخ الألباني رحمه الله في سنن الترمذي برقم (6863) وفيه: ﴿وإنَّ الله أمركم بالصَّلاة، فإذا صَلَّيتُم فلا تَلتَفِتوا؛ فإنَّ الله يَنصُبُ وجهَه لوجه عبد في صلاتِه ما لم يَلتفِتُ ﴾ . وجاء في بعض قول الحكماء عبد في صلاتِه ما لم يَلتفِتُ ألله شيء ومن فاته الله فاته كل قوله: ﴿ من وجد الله فقد وجد كل شيء ومن فاته الله فاته كل شيء

<sup>1</sup> الحديث بطوله: "إنَّ اللَّهَ أمرَ يحيى بنَ زَكريًّا بخمس كلماتٍ أن يعملَ بها، وبأمرَ بني إسر ائيل أن يعمَلوا بها، و انَّهُ كادَ أن يُبْطِئَ بها فقال عبسى: إنَّ اللهَ أمَرَك بِخَمس كلماتٍ؛ لِتَعمَلَ بها وتَأمُرَ بَني إسر ائيلَ أن يَعمَلُوا بِها، فإمَّا أن تَأْمُرَهم، وامَّا أنْ آمُرَهم، فقال يحي: أخشي إن سبَقتَني بها أن يُخسَفَ بي أو أُعذَّب، فجمَع النَّاسَ في بيتِ المقدِس، فامتَلَأ المسجدُ وقعَدوا على الشُّرُفِ، فقال: "إنَّ اللهَ أمَرني بخَمس كلماتِ أن أَعمَلَ بِنَّ، وآمرُكم أن تَعمَلوا بِنَّ: أوَّلُهِنَّ أن تَعبُدوا اللهَ ولا تُشـركوا به شـيئًا، وانَّ مَثلَ مَن أشــرَك بِاللَّهِ كَمثَل رجل اشـتري عبدًا مِن خالص مالِه بذهَب أو ورق، فقال: هذه داري وهذا عمَلي، فاعمَلْ وأدّ إليَّ، فكان يعمَلُ ويُؤدِّي إلى غير سيِّدِه، فأيُّكم يَرضى أن يكونَ عبدُه كذلك؟! وانَّ الله أمركم بالصَّلاة، فإذا صَلَّيتُم فلا تَلتَفِتوا؛ فإنَّ الله يَنصُبُ وجهَه لوجهِ عبدِه في صلاتِه ما لم يَلتفِتْ، وآمرُكم بالصِّيام؛ فإنَّ مَثلَ ذلك كمثَل رجل في عِصابة معَه صُرَّةٌ فها مِسكٌ، فكلَّهم يَعجَبُ أو يُعجبُه ربحُها، وانَّ ربحَ الصَّائم أطيبُ عندَ اللهِ مِن ربح المسكِ، وآمرُكم بالصَّدقةِ؛ فإنَّ مثَلَ ذلك كمثَل رجلِ أسَره العدقُّ، فأوثَقوا يدَه إلى عنُقِه، وقدَّموه لِيَضربوا عُنقَه، فقال: أنا أَفْديه منكم بالقليل والكثير، ففدَى نفسَه منهم، وآمُركم أن تَذكُروا اللهَ؛ فإنَّ مَثلَ ذلك كمَثل رجل خرَج العدوُّ في أثَره سِراعا حتَّى إذا أتى على حِصن حَصين، فأحرَزنفسَه منهم، كذلك العبدُ لا يُحرزُنفسَه مِن الشَّيطان إلَّا بذِكْر اللهِ". قال النَّيُّ صِلَّى اللهُ علَيه وسلَّم: و أَنا آمرُكُم بِخَمسِ اللَّهُ أمرَني بِهِنَّ، السَّمعُ والطَّاعةُ والجهادُ والهجرةُ والجمَاعةُ، فإنَّهُ مَن فارقَ الجماعةَ قيدَ شبر فقد خلَعَ ربقةَ الإسلام من عُنقِهِ إِلَّا أن يراجِعَ، ومن ادَّعى دَعوى الجاهليَّةِ فإنَّهُ من جُثي جَهَنَّم، فقالَ رجلٌ: يا رسولَ اللَّهِ وإن صلَّى وصامَ؟ فقالَ: وإن صلَّى وصامَ، فادعوا بدَعوى اللَّهِ الَّذي سمَّاكمُ المسلِمينَ المؤمنينَ، عبادَ اللَّهِ

## الأصل الثالث:

\*الأَصْلُ الثَّالِثُ\*: مَعْرِفَةُ نَبِيِّكُمْ مُحَمَّدٍ. صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-

وَهُوَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بْنِ هَاشِمٍ، وَهَاشِمٌ مِنْ قُرِيْشٍ، وَهُوَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ عَلَيْهِ وَعَلَى وَقُرَيْشٌ مِنَ الْعَرَبِ، وَالْعَرَبُ مِنْ ذُرِّيَّةٍ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ عَلَيْهِ وَعَلَى نَبِينَا أَفْضَلُ الصَّلاةِ وَالسَّلامِ، وَلَهُ مِنَ العُمُرِ ثَلاثٌ وَسِتُّونَ سَنَةً، مِنْهَا أَرْبَعُونَ نَبِينَا أَفْضَلُ الصَّلاةِ وَالسَّلامِ، وَلَهُ مِنَ العُمُرِ ثَلاثٌ وَسِتُّونَ سَنَةً، مِنْهَا أَرْبَعُونَ قَبْلُ النَّبُوّةِ، وَثَلاثٌ وَعِشْرُون في النبوة. نُبِّعَ بـ (اقْرَأ)، وَأُرْسِلَ بـ (الْمُدَّثِرْ)، وَبَلَدُهُ مَكَةُ.

بَعَثَهُ اللهُ بِالنِّذَارَةِ عَنِ الشِّرْكِ، وَبِالَدْعُوة إلى التَّوْحِيدِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ يَّأَيُّهَا ٱلْمُدَّتِّرُ ۞ قُمْ فَأَنذِرُ ۞ وَرَبَّكَ فَكَبِّرُ ۞ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ ۞ وَٱلرُّجْزَ فَٱهْجُرُ ۞ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكْثِرُ ۞ وَلِرَبِكَ فَٱصْبِرُ ۞ ﴾ [المدثر: 1-7]. وَمَعْنَى: ﴿ قُمُ فَأَنذِرُ ۞ ﴾: يُنْذِرُ عَنِ الشِّرْكِ، وَيَدْعُو إلى التَّوْحِيدِ.

(وَرَبَّكَ فَكَبِّرْتَ): أَيْ: عَظِّمْهُ بِالتَّوْحِيدِ. ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ ۞ ﴿ أَيْ: طَبِّرْ أَعْمَالَكَ عَنِ الشِّرْكِ. ﴿ وَٱلرُّجْزَ فَٱهْجُرُ ۞ ﴾: الرُّجْزَ: الأَصْنَامُ، وَهَجْرُهَا: تَرْكُهَا، وَالْبَرَاءَةُ مِنْهَا وَأَهْلُهَا، أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَسِنِينَ يَدْعُو إلى التَّوْحِيدِ، وَبَعْدَ الْعَشْرِ وَالْبَرَاءَةُ مِنْهَا وَأَهْلُهَا، أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَسِنِينَ يَدْعُو إلى التَّوْحِيدِ، وَبَعْدَ الْعَشْرِ عُرْجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ، وَفُرِضَتْ عَلَيْهِ الصَّلَواتُ الْخَمْسُ، وَصَلَّى فِي مَكَّةَ ثَلاثَ عُرِجَ بِهِ إلى السَّمَاءِ، وَفُرِضَتْ عَلَيْهِ الصَّلَواتُ الْخَمْسُ، وَصَلَّى فِي مَكَّةَ ثَلاثَ سِنِينَ، وَبَعْدَهَا أُمِرَ بِالْهِجْرَةِ إلى المُدِينَةِ، وَالْهِجْرَةُ الانْتِقَالُ مِنْ بَلَدِ الشِّرْكِ إلى بَلَدِ الشِّرْكِ إلى بَلَدِ الإَسْرِكِ إلى بَلَدِ الإِسْلامِ.

وَالْهِجْرَةُ فَرِيضَةٌ عَلَى هَذِهِ الأُمَّةِ مِنْ بَلَدِ الشِّرْكِ إلى بلد الإِسْلامِ، وَهِيَ بَاقِيَةٌ الى أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّلُهُمُ ٱلْمَلِّيِكَةُ ظَالِمِى اللهِ أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّلُهُمُ ٱلْمَلِّيكَةُ ظَالِمِى أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمُ قَالُواْ كُنَا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُواْ أَلَمُ تَكُن أَرْضُ ٱللهِ وَسِعَةَ فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولُهِمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ وَاسِعَةَ فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولُهِمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ

مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلَا فَأُولَٰبِكَ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُوًا غَفُورًا فَ هُومَن يُهَاجِرُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ يَجِدُ فِي اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُواً غَفُورًا فَ هُوَمَن يُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَنَى ٱللَّهُ عَفُورًا وَسَعَةً وَمَن يَغُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ عَمُهَا جِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَنَى اللَّهُ عَفُورًا وَرَسُولِهِ عَنَى اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمَا هَ ﴾ [النساء: 99.9]. يُدُرِكُهُ ٱلْمَوْتُ فَقَدُ وَقَعَ أَجُرُهُ وَكَلَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمَا فَ إِلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمَا فَ إِلَى اللهِ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا وَعِيمَا فَي إِللهَ اللهِ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا وَعِيمَا فَي إِللهِ اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَكَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قَالَ الْبُغَوِيُّ ــ رحمه الله ــ: نزلت هَذِهِ الآيَةُ فِي الْمُسْلِمِينَ الَّذِينَ بِمَكَّةَ ولَمْ يُهَاجِرُوا، نَادَاهُمُ اللهُ باسْم الإيمَان.

وَالدَّلِيلُ عَلَى الْهِجْرَةِ مِنَ السُّنَّةِ: قَوْلُهُ \_ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : (لا تَنْقَطِعُ النَّوْبَهُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِهَا). الْهِجْرَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِهَا).

فَلَمَّا اسْتَقَرَّفِي الْمَدِينَةِ أُمِرَبِبَقِيَّةِ شَرَائِعِ الإِسْلامِ، مِثْلِ: الزَّكَاةِ، وَالصَّوْمِ، وَالْحَجِّ، وَالأَذَانِ، وَالْجِهَادِ، وَالأَمْرِبِالْمُعْرُوفِ وَالنَّهِي عَنِ الْمُنْكَرِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ شَرَائِعِ الإِسْلامِ، أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَسِنِينَ، وَتُوُفِّيَ ـ صَلواتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهِ. هَرَ الْإِسْلامِ، أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَسِنِينَ، وَتُوُفِّيَ ـ صَلواتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهِ. وَدِينُهُ بَاقٍ. وَهَذَا دِينُهُ، لا خَيْرَ إِلا دَلَ الأُمَّةَ عَلَيْهِ، وَلا شَرَ إِلا حَذَرَهَا مِنْهُ، وَالْخَيْرُ وَدِينُهُ بَاقٍ. وَهَذَا دِينُهُ، وَالْخَيْرُ اللهُ وَيَرْضَاهُ وَيَرْضَاهُ، وَالشَّرُالا مَنْ أَلْذِي حَذَّرَهَا اللهُ وَيَرْضَاهُ، وَالشَّرُالَّذِي حَذَّرَهَا اللهُ اللهُ وَيَرْضَاهُ، وَالشَّرُالَ اللهُ عَلَيْهِ التَّوْحِيدُ، وَجَمِيعُ مَا يُحِبُّهُ اللهُ وَيَرْضَاهُ، وَالشَّرُاللَّ وَالْخَيْرُ اللهُ وَيَأْبَاهُ. بَعَثَهُ اللهُ إلى النَّاسِ كَافَّةً، وَ افْتَرَضَ طَاعَتَهُ عَلَى جَمِيعِ الثَّقَلَيْنِ الْجِنِ وَالإِنْسِ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿قُلْ يَأَيُّهُا طَاعَتَهُ عَلَى جَمِيعِ الثَّقَلَيْنِ الْجِنِ وَالإِنْسِ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿قُلْ يَأَيُّهُا اللهُ بِهِ الدِينَ وَالْوِنُ اللهُ بِهِ الدِينَ وَالْمِنَ اللهُ بِهِ الدِينَ وَالْمِنَالَ اللهُ بِهِ الدِينَ وَالْمَالِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَكَمَّلَ اللهُ بِهِ الدِينَ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالَى: ﴿ اللهَ عَلَى اللهُ مِنْ عَمَي وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالَى: ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ مِن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عِنْ عُمَى وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالَى: ﴿ الْمُعْلِقُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وَالدَّلِيلُ عَلَى مَوْتِهِ \_ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ \_ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِتُونَ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمُ ٱلْقِيَامَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ۞﴾ [الزمر: 30، 31].

وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُواْ يُبْعَثُونَ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ هِمِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا فَعِيدُ وَاللَّهُ نَعِيدُ كُمْ وَمِنْهَا خُرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَمِنْهَا خُرْرِجُكُمْ وَمِنْهَا خُرَاجَا ﴿ وَاللَّهُ الْمَاتَ اللَّهُ مَنَ اللَّأَرْضِ نَبَاتَا ﴿ وَاللَّهُ مُعَيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجَا ﴿ وَاللَّهُ الْمَعْثِ مُحَاسَبُونَ وَمَجْزِيُّونَ بِأَعْمَالِهِمْ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُعَالِيهِمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلُولُ اللَّهُ اللللْلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللِّ اللللللِّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللِّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ

وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثِ كَفَرَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ أَن لَّن يُبْعَثُواْ قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَ ثُمَّ لَتُنَبَّؤُنَّ بِمَا عَمِلْتُمُّ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ وَالتعابن: 7].

وَأَرْسَلَ اللهُ جَمِيعَ الرُّسُلِ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ رُسُلَا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ اللهُ عَوْلُهُ تعالى: ﴿ رُسُلَا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: 165].

وَأُولُهُمْ نُوحٌ عَلَيْهِ السَّلامُ، وَآخِرُهُمْ مُحَمَّدٌ ـ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ـ وَهُو خَاتَمُ النَّهُ عِلَيْهِ وَسَلَّمَ ـ وَهُو خَاتَمُ النَّهِ عِينَ؛ وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ أَوَّلَهُمْ نُوحٌ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ ۞ إِنَّاۤ أَوْحَيُنَاۤ إِلَيْكَ كَمَاۤ أَوْحَيُنَاۤ إِلَى نُوحٍ وَٱلنَّيِتَىٰ مِنْ بَعْدِهِ ۚ ﴾ [النساء: 165].

وَكُلُّ أُمَّةٍ بَعَثَ اللهُ إِلَيْهِا رَسُولًا مِنْ نُوحٍ إلى مُحَمَّدٍ — صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. يَأْمُرُهُمْ بِعِبَادَةِ اللهِ وَحْدَهُ، وَيَنْهَاهُمْ عَنْ عِبَادَةِ الطَّاغُوتِ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّغُوتَ ﴾ [النحل: 36]. وَ افْتَرَضَ اللهُ عَلَى جَمِيع الْعِبَادِ الْكُفْرَ بِالطَّاغُوتِ وَالإِيمَانَ بِاللهِ.

قَالَ ابْنُ الْقَيِّمِ ــرحمه الله تعالى: مَعْنَى الطَّاغُوتِ مَا تَجَاوَزَبِهِ الْعَبْدُ حَدَّهُ مِنْ مَعْبُودٍ أَوْ مَتْبُوعٍ أَوْ مُطَاعٍ. وَالطَّوَاغِيتُ كَثِيــرُونَ وَرُؤُوسُهُمْ خَمْسَةٌ: إِبْلِيسُ لَعَنَهُ اللهُ، وَمَنْ عُبِدَ وَهُورَاضٍ، وَمَنْ دَعَا النَّاسَ إلى عِبَادَةِ نَفْسِهِ، وَمَنْ ادَّعَى شَــيْئًا مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ، وَمَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللهُ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: (لاَ شَــيْئًا مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ، وَمَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللهُ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: (لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِينِ قَد تَّبَيَّنَ الرُّشُــدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِن بِاللهِ إِكْرَاهَ فِي الدِينِ قَد تَبَيَّنَ الرُّشُــدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِن بِاللهِ فَقَدِ اسْـتَمْسَـكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثْقَىَ لاَ انفِصَـامَ لَهَا وَاللهُ سَـمِيعٌ عَلِيمٌ) [البقرة: فَقَد اسْـتَمْسَـكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثْقَى لاَ انفِصَـامَ لَهَا وَاللهُ سَـمِيعٌ عَلِيمٌ) [البقرة: 256]. وَهَذَا هُوَ مَعْنَى لا إله إلا الله، وَفِي الْحَدِيثِ: (رَأُسُ الأَمْرِ الإِسْلامِ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ).

وَاللهُ أَعْلَمُ. وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعلى آله وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.

- والمقصود بهذه المعرفة هنا هي تلك التي تقتضي العلم بالنبي صلى الله عليه وسلم من حيث نسبه الشريف، ولادته، نشأته وأخلاقه قبل بعثته ونبوته ورسالته ودعوته وجهاده وهجرته وسياسته وتربيته لأصحابه ومعاملته للمخالفين له.
- وهذا العلم متعين مطلوب من كل مسلم، يريد تحقيق معنى شهادة أن محمدا رسول الله صلى الله عليه وسلم.
- هذا من جهة ومن جهة أخرى فإنه يكمل بهذا العلم المعنى المتضمن في كلمة الشهادتين، حيث لا يصح له إسلام إلا بذلك، ثم يطالب بما يقتضيه مفهوم الشهادتين من صلاة وصيام وزكاة ونحوهما.
- ومعرفة النبي صلى الله عليه وسلم أمرواجب حتم لأنه صلى الله عليه وسلم يمثل الواسطة بين الله عزّوجل وبين الخلق في تبليغ دينه ورسالاته.

ثم إن المسلم لا يتمكن من عبادة الله عزّوجل. ولا تطبيق شرعه ولا متابعة نبيه صلى الله عليه وسلم إلا بعد معرفته له حق المعرفة. وكذلك لا يتأتى لمسلم الجواب الصحيح عن السؤال الثالث من قبل الملكين الكريمين في قبره وهو من نبيك؟ إلا بعد هذه المعرفة الصحيحة المتكاملة به صلى الله عليه وسلم فكيف يتسنى له الإخبار عنه وهو لا يعرفه ولا يدري عنه شيئا. ذلك ضرب من العبث والمحال ومن ثمة تعد معرفة النبي صلى الله عليه وسلم من أهم أركان الدين و أبرز أصوله و أقوى عمده التي يقوم عليها.

- بدأ المصنف رحمه الله بذكر نسبه الشريف صلى الله عليه وسلم فقال: هو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم وهاشم القربش.
- أما اسمه محمد صلى الله عليه وسلم فقد قالت طائفة من أهل العلم بالأنساب والتواريخ والسيرأن هذا الاسم لم يكن معروفا عند العرب ولم يسم به أحد قبله صلى الله عليه وسلم. والذي كان يعرف عند العرب هو اسم: أحمد وحَمْد.
- وقال آخرون بل اسم محمد عندهم لكن لا يطلق إلا على أفراد قليلين. اثنين أو ثلاثة ولم يكن هذا الاسم مشهورا عندهم.
- كما أنه صلى الله عليه وسلم له أسماء أخرى مثل أحمد والماحي والحاشر والعاقب وغيرها كما ثبت ذلك في الخبر الصحيح عنه صلى الله عليه وسلم فقد جاء في الصحيحين من حديث جبيربن مطعم رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: في خَمْسَةُ أَسْماءٍ: أنا مُحَمَّدٌ، وأَحْمَدُ، و أنا الماحي الذي يَمْحُو الله بي الكُفْر، و أنا الحاشِرُ الذي يَحْشَرُ النّاسُ على قَدَمِي، و أنا العاقِبُ.أخرجه و أنا الحاشِرُ الذي يُحْشَرُ النّاسُ على قَدَمِي، و أنا العاقِبُ.أخرجه

البخاري في كتاب المناقب باب ما جاء في أسماء النبي صلى الله عليه وسلم. وقد فسر اسم العاقب في حديث صحيح معناه الذي لا نبى بعده.

## 🥏 أما اسم محمد وأحمد فقد ذكر في القرآن العظيم:

- فقال الله عزّوجل: ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَاءُ عَلَى ٱلْكُقَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ تَرَبُهُمْ رُكَّعَا سُجَّدَا يَبْتَغُونَ فَضَلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَلَةَ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرُعٍ وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَلَةَ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرُعٍ وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَلَةَ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرُعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَعَازَرَهُ وَ فَاسْتَعُلَظُ فَٱسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ عَيْفِهُ النَّرُورُ وَ اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغُفِرَةً لِيَعِمُ اللهُ مَثْفُورًا عَظِيمًا اللهُ مَنْ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغُفِرَةً وَأَجُرًا عَظِيمًا اللهُ الفتح ٢٩.
- وقال الله عزّوجل: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى \_ ٱبْنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسْرَّءِيلَ إِنِّى رَسُولُ اللهِ عِزّوجل: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى \_ ٱبْنُ مَرْيَمَ يَبَنِي إِسْرَّءِيلَ إِنِّى رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُم مُّصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَلَةِ وَمُبَشِّرً لا بِرَسُولِ يَأْتِي مِن اللهِ إِلَيْكُم مُّكِم اللهِ اللهُ اللهِ الل
- أما اسم محمد في اللغة فمعناه صاحب الخصال الحميدة الكثيرة التي يستحق أن يحمد عليها من الناس وهذا الأمرو اقع له صلى الله عليه وسلم. فقد كثرت خلاله المحمودة وشمائله الطيبة منذ نشأته وحتى قبل بعثته. فحَمد قومه على ذلك حتى لقبوه بالصادق الأمين. قال فيه شاعر الإسلام حسان بن ثابت الأنصاري رضى الله عنه.

وشق له من اسمه ليجله ﴿ ﴿ الله الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَمْدُ المحمد

- وقيل إن الذي سماه بهذا الاسم أعنى محمدًا هو جده عبد المطلب عند ولادته، رجاء أن يحمد في أهل السماء والأرض، وتكثر محبة الناس له وكان الأمركذلك.
- وكان من عادة العرب قديما أنهم يـراعون المعاني المتضمنة في الأسماء و آثارها في حياة المسمى به فكانوا يختارون الأسماء العسرة الصعبة لأبنائهم، عدة لأعدائهم. وتمنعا عليهم مثل اسم حرب وصخروأسد... ونحو ذلك.
- بينما يختارون لغلمانهم وجواريهم أحسن الأسماء والينها وأسهلها رجاء المسارعة في تنفيذ أوامرهم وطاعتهم مثل سهل ورباح ونجيح ومطيع ونحوها.
- اقتصر المصنف رحمه الله على ذكر جدين اثنين في سياق نسبه الشريف. صلى الله عليه وسلم وهما عبد المطلب وهاشم.
- أما عبد المطلب فاسمه شيبة الحمد على الصحيح. وقيل سمي بذلك لخصلة بيضاء في رأسه. وكان أحد سادات قريش وزعمائها لحكمته ولرجاحة عقله وحسن تدبيره للأمور، وفصاحة لسانه واشتهر بقيامه على خدمة الحجيج أيام الموسم وإطعام المساكين والفقراء، حتى كان يطعم الطير والوحوش في رؤوس الجبال. وكانت قريش تسميه الفياض، وهو يُمثل زعامة قومه، بني هاشم مات كافرا على الصحيح بمكة بعد الفيل بثماني سنين ورسول الله صلى الله عليه وسلم لم يبلغ من العمر ثماني سنوات على الأصح.

أما هاشم فاسمه عمرو وقيل سمي بهذا الاسم لأنه كان يهشم الخبز ويعد الثريد للحجيج أيام الموسم ويطعمهم وهو أول من سن لقريش رحلتي الشــتاء والصــيف وكان يجود بما عنده من الطعام على أهل الحاجة والفاقة، أيام السنوات العجاف حتى قال فيهم شاعرهم:

عمرو الذي هشم الثريد وهي قوم بمكة مسنتين عجاف سنت إليه الرحلتان كلاهما هي وهي سفر الشتاء ورحلة الأصياف وكانت له السقاية والرفادة على البيت الحرام مات بغزة أثناء إحدى رحلات الصيف وهاشم من قريش.

- وقريش أشرف قبائل العرب نسبا و أنقاهم أصلا وفرعا وبطنا وفخذا.
   وأصل قريش من قبيلة كنانة مضرية عدنانية. ترجع إلى ذرية إسماعيل بن إبراهيم. عليهما السلام.
- وكان النبي صلى الله عليه وسلم يشيد بقريش، ويفتخر بنسبه إليها من حيث طهارة أصلها ونقاوة سلالتها وكان يدعو لها بما جاء في الحديث الذي أخرجه الترمذي وصححه الشيخ الألباني رحمه الله برقم (1178) عن يحيى بن سعيد عن أبيه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم مَن يُرِدْ هَوانَ قُرَيش، أهانَهُ الله.
- وعن ابن عباس رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اللَّهمَّ أَذَقَتَ أُوَّلَ قريشٍ نَكَالًا فَأَذِق آخرَهم نوالًا 1 خرجه أحمد رحمه الله

أ قُريشٌ هي قبيلةُ النَّبِي صلَّى اللهُ علَيه وسلَّم، وكانتْ عَزيزةً مَنيعةً على الإسلام، حتَّى أجبَروا النَّبِيَّ صلَّى الله علَيه وسلَّم ومعَه على الخروجِ مِن مكَّة، وظلَّت على تلك الجاهليَّةِ حتَّى فتحِ مكَّة، وفي هذا الحديثِ يَدْعو النَّبِيُّ صلَّى اللهُ علَيه وسلَّم لقُريشٍ، فيقولُ: "اللَّهمَّ أذَقْتَ أوَّلَ قُريشٍ نكالًا"، أي: عُقوبةً، وقد فُسِّرَتْ تلك العقوبةُ بما كان مِن هَز ائِمَ مِن غَزواتِ النَّبِيِّ صلَّى اللهُ علَيه وسلَّم عليها، وقيل: القَحْطُ والغَلاءُ، وذلك يومَ أنْ كانوا كُفَّارًا، "فأذِقْ آخِرَهم نَوالًا"، أي: إنعامًا وعطاءً، وذلك بعدَما أسلَمت

والترمذي رحمه الله وقال حديث حسن صحيح وصححه الشيخ الألباني رحمه الله .

- وأما عند النسابة من أهل التواريخ والسيرفإن العرب قسمان: عرب عاربة وعرب مستعربة.
- العرب العاربة: هم القحطانيون، سكان أهل اليمن جنوب جزيرة العرب والعربية لغتهم الأصل. تكلموها منذ نشاتهم ولكن باد أكثرهم.
- العرب المستعربة: هم العدنانيون سكان أهل الحجازوغيرهم من العرب وهم فرع عن العرب العاربة أي عن القحطانيين، أخذوا العربية عنهم ويرجع أصلهم إلى ذرية إسماعيل ابن إبراهيم عليهما السّلام وسموا بالعرب المستعربة، لأنهم خالطوا القحطانيين وتفتقت ألسنتهم بالعربية بسبب ذلك. وأكثر قبائل العرب المعروفة منهم وهم منتشرون في أرض الحجازوغيرها. وقد جاء عن ابن عباس رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أوّلُ مَنْ فُتِقَ لِسَانُهُ بِالْعَرَبِيَّةِ الْمُبَيَّنَةِ إسماعيل، وهُوَ ابنُ أربعَ عشرة سنة وهُوَ ابنُ أربعَ عشرة سنة وهُوَ ابنُ أربعَ عشرة سنة وهم وهُوَ ابنُ أربعَ عشرة سنة وسلم قال: أوّلُ مَنْ فُتِقَ لِسَانُهُ بِالْعَرَبِيَّةِ الْمُبَيَّنَةِ إسماعيل،

قريشٌ، قيل: وقد ظهَرَت بـرَكةُ دُعاءِ رَسولِ اللهِ صِلَى اللهُ علَيه وسلَّم لهم؛ فقد أُوتوا مِن الخيـرِفي النِّعَمِ والمُلكِ ما لم يَكُنْ لمن قبلَهم.

وفي الحديثِ: علَمٌ مِن أعلامٍ نُبوَّتِه صِلَّى اللهُ علَيه وسلَّم.

وفيه: فَضِلٌ ومنقبةٌ لقُريش.

<sup>1</sup> هو في صحيح الجامع بــرو اية ابن عباس رضي الله عنه وأما رو اية على بن أبي طالب رضي الله عنه فهي عند الشيرازادي في كتاب الألقاب رو اية عن ابنه الحسين نقل ذلك الإمام السيوطي في المزهر.

رواه الشيخ الألباني رحمه الله تعالى في صحيحه الجامع برقم (2581)  $^2$ 

- والمعلوم أن إسماعيل قد تركه أبوه إبراهيم عليه السّلام رفقة أمه هاجربواد غيرزع بمكة وذلك بأمرالله تعالى وجاءت قبيلة جرهم القحطانية اليمنية ونزلت على أم إسماعيل هاجر وشاركوها ماء زمزم ونشأ إسماعيل بينهم وأخذ العربية عنهم وصارمنهم.
- فهوصلى الله عليه وسلم من العرب أصالة فهوعربي هاشمي قرشي أبوه عبد الله بن عبد المطلب ويمثل أباه الأدنى وإسماعيل بن إبراهيم عليه السّلام أبوه، ويمثل أباه الأعلى وهما الذبيحان قد جاء في حديث ضعيف السند صعيح المعنى أنه رُوى عنه صلى الله عليه وسلم قوله: أنا ابن الذبيحين 1
- فنسبه صلى الله عليه وسلم من أشرف أنساب العرب وأطهر أعر اقها و أنقى أحسابها، تقلب في أصلاب طاهرة ونُطف نقية كما أخبرهو صلى الله عليه وسلم عن نفسه بذلك. فقال: خرجتُ من نكاحٍ ولم أخرجْ من سفاحٍ من لدن آدمَ إلى أن ولدني أبي وأمي لم يصبْني من سفاحِ الجاهليةِ شيءٌ2
- وقد ثبت عنه صلى الله عليه وسلم أنه ذكر اختيار الله تعالى واصطفاءه له فقد روى الصحابي الجليل و اثلة بن الأسقع الليثي أبو فسيلة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: إنَّ اللهَ اصْطَفَى

<sup>1</sup> الراوي: | - المحدث: الألباني | المصدر: السلسلة الضعيفة الصفحة أو الرقم: | 331 خلاصة حكم المحدث: لا أصل له بهذا اللفظ

 $<sup>^2</sup>$ وروى هذا الحديث مرسل من طرق عديدة حسنه الشيخ الألباني في كتابه صحيح الجامع الصغير. برقم 3318-322.

كِنانَةَ مِن ولَدِ إسْماعِيلَ، واصْطَفَى قُرَيْشًا مِن كِنانَةَ، واصْطَفَى مِن قُرَيْشٍ بَنِي هاشِمِ، واصْطَفانِي مِن بَنِي هاشِمٍ أوجاء في رواية عن الحاكم في مستدركه: فأنا مزبة بني هاشم من خيار إلى خيار.

- وما دمنا بصدد الحديث عن نسبه الشريف صلى الله عليه وسلم رغبة في إفادة طالب العلم يحسن بنا أن نسوق في هذا الموطن نسبه الشريف كاملا إلى عدنان. حيث وقع اتفاق علماء الأنساب والتواريخ والسيرعلى هذا النسب إلى عدنان ثم اختلفوا في نسبه بعد ذلك.
- فهو: محمد صلى الله عليه وسلم بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر بن نزار بن معدن بن عدنان الذي ينتهي نسبه الشريف إلى النبي إسماعيل بن خليل الله ابراهيم عليهما السلام والصحيح أن جميع قبائل العرب في الحجاز تنتهي إلى هذا النسب المذكور قريبا. ولذلك قال ابن عباس رضي الله عنه وغيره في قوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ اللَّذِي يُبَيِّرُ اللّهُ عِبَادَهُ النّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ قُل لا الله الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله ولي الله عليه وسلم نسب لم يكن بطن من بطون قريش إلا ولرسول الله صلى الله عليه وسلم نسب يتصل إليهم 2.

أ خرجه مسلم في صحيحه من كتاب الفضائل باب فضل نسب النبي صلى الله عليه وسلم.

<sup>2</sup> رواه البخاري في التفسير

وروى الإمام أحمد في مسنده بسند صحيح عن المطلب بن أبي وداعة رحمه الله قال جاءَ العبَّاسُ إلى رسولِ اللهِ صلّى اللهُ عليهِ وسلّم، فَكَأنّهُ سمع شيئًا فقامَ النّبيُّ صلّى اللهُ عليهِ وسلّم على المنبَرِ فقالَ: مَن أنا؟ فقالوا: أنتَ رسولُ اللهِ عليكَ السّلامُ. قالَ: أنا مُحمَّدُ بنُ عبدِ اللهِ بنِ عبدِ اللهِ بنِ عبدِ اللهِ خلقَ الخلقَ فجعلَني في خيرِهِم ثمَّ جَعلَهُم فِرقتينِ فجعلَني في خيرِهِم ثمَّ جَعلَهُم فِرقتينِ فجعلَني في خيرِهِم قبيلةً، ثمَّ جعلَهُم فبرقة، ثمَّ جعلَهُم قبائلَ فجَعلَني في خيرِهِم قبيلةً، ثمَّ جعلَهُم بيتًا وخيرِهِم نَفسًا

ولد صلى الله عليه وسلم بمكة عام الفيل وهو العام الذي قدم أبرهة الحبشي بجيشه العرمرم يتقدمهم فيله العظيم قاصدا هدم الكعبة المشرفة بأمر من ملك الحبشة انتقاما من العرب، ولما وصل أبرهة الحبشي وجيشه وفي مقدمته الفيل العظيم إلى مكان يقال له المغمس على مقربة من مكة برك الفيل وحرن ونكص ولم يقدر على الحركة كلما وجهوه إلى جهة الكعبة جمد وبرك فإن حولوه إلى جهة أخرى أسرع بالرجوع وحاولوا الدخول إلى مكة لكن لم يفلحوا فأرسل عليم الله تعالى طيرا أبابيل جاءت من جهة البحر، تحمل في مناقيرها وأرجلها حجارة محمية موسومة ، كلما رمت واحد من الجيش بها أردته قتيلا، وفي ذلك أنزل الله عزّ وجل: ﴿ أَلُمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْ حَبِ ٱلْفِيلِ ﴾ أَلُمْ يَجَعَلُ وَلَا لَمْ عَلَيْمًا أَبَابِيلَ ﴾ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِن كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ ﴾ وأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِن سِحِيل في فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْ حَبِ ٱلْفِيلِ ﴾ الله جل وعلا في سورة سماها سورة الفيل كيدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ ﴾ وأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾ تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِن سِجِيل فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَا مُعَلًى الفيل الفيل ١-٥ وحمى الله جل وعلا سِحِيل فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَا مُعَلِيلٍ ﴾ الفيل ١-٥ وحمى الله جل وعلا سِحِيل فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَا مُعَلِيلٍ ﴾ الفيل ١-٥ وحمى الله جل وعلا سِحِيل في فَعَلَ مَا في الفيل ١-٥ وحمى الله جل وعلا

<sup>1485</sup> رواه الشيخ الألباني في صحيح الجامع

كعبته وبيته الحرام من كيد الكائدين واعتداء المعتدين وردهم خائبين خاسرين وجعلهم كعصف مأكول وهو التين الذي تأكله الدواب ثم تروثه وأما أبوه عبد الله فقد مات في إحدى رحلاته إلى الشام، وهو عائد في قافلة تجارية لقريش، مرض بالمدينة وبقي بها عند أخواله من بني النجار

على أمل اللحوق بمكة بعد برئه من مرضه فو افته المنية بيثرب، ودفن بها في داريقال لها: دار النابغة وترك زوجه آمنة بنت وهب حاملا برسول

الله صلى الله عليه وسلم.

ونشأ رسول الله صلى الله عليه وسلم يتيما واسترضع ببادية بني سعد عند حليمة السعدية وقد وقعت له عندها حادثة شق الصدر التي أوردها أهل السيروالتواريخ في سيرته العطرة صلى الله عليه وسلم ولما بلغ ست سنتين ماتت أمه آمنة وهي عائدة في طريقها إلى مكة حيث أخذته صلى الله عليه وسلم في زيارة إلى أخواله من بني النجار بالمدينة ودفنت في مكان يقال له: الأبواء وحضنته بركة الحبشية التي ورثها عن أبيه بعد موته.

و انتقلت كفالته صلى الله عليه وسلم إلى جده عبد المطلب، وكان يحبه كثيرا، ولا يصبرعلى فر اقه، وكان يوضع لعبد المطلب فراش في ظل الكعبة، فلا يجلس عليه إلا وهو و أبناؤه من حوله، فكان صلى الله عليه وسلم يأتي وهو غلام جفر حتى يجلس عليه فيأخذه أعمامه ليؤخروه عنه، فيقول عبد المطلب إذا رأى ذلك منهم: دعوا ابني هذا إن له لشأنا ثم يجلسه معه على الفراش ويمسح ظهره بيديه ويسرّه ما يراه يصنع.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أي صغيرلين.

- ثم مات عبد المطلب فانتقلت كفالته صلى الله عليه وسلم إلى عمه أبي طالب بوصية من جده عبد المطلب فضمه أبو طالب إلى أبنائه وكان يعاني من قلة ذات اليد، فقد ألقى الفقر بعباءته عليه، لكن الله عزّ وجل أدخل البركة في بيته بوجود النبي صلى الله عليه وسلم فيه، وكان يحبه كثيرا ولا يكاد يفارقه، فلما شب رسول الله صلى الله عليه وسلم رعى الغنم لقريش بقراريط وذلك دأب أكثر الأنبياء فإنهم رعوا الغنم، إعدادا لهم لرعاية الأمم والشعوب وقيادتهم إلى الخير.
- وخرج صلى الله عليه وسلم مع عمه أبي طالب في قافلة تجارية لقريش، وذكر أهل السير ما حدث له مع الراهب بحيرى أثناء رحلته. ثم اتجر صلى الله عليه وسلم لخديجة بنت خويلد الأسدية القرشية إحدى عفيفات نساء قريش فاربحها كثيرا وعرضت عليه أن يتزوجها وشاء الله عزّوجل أن يتزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم وعمره لم يتجاوز خمسا وعشرين سنة، ولها أربعون سنة فكانت له خيرزوجة وواسته بمالها وبنفسها ووفرت له كل أسباب السعادة في بيته ورزق منها الولد وهي التي آزرته أيام دعوته ووقفت إلى جانبه تدفع عنه أذى قريش وعاشت معه خمسا وعشرين سنة كلها طمأنينة وسكينة و إيمان وصدق وتضحية ثم ماتت رضى الله عنه ا قبل الهجرة بثلاث سنين.
- قال المصنف رحمه الله وَلَهُ مِنَ العُمُرِ ثَلاثٌ وَسِتُونَ سَنَةً، مِنْهَا أَرْبَعُونَ قَبْلَ النَّبُوَةِ، وَثَلاثٌ وَعِشْرُون في النبوة. نُبِيَّ بـ (اقْرَأ)، وَأُرْسِلَ بـ (الْمُدَّقِرْ)، وَبَلَدُهُ مَكَّةُ. عاش صلى الله عليه وسلم في الدنيا ثلاثا وستين سنة. وقد ثبت عنه أن أعمار أمته تكون ما بين الستين والسبعين. وقليل من يتجاوز ذلك. منها أربعون سنة عاشها بمكة موطنه الأصلى، وكان منذ نشاته بها

يخالف قومه فيما كانوا عليه من عباد الأوثان والأصنام، وقد بـرأه الله عزّ وجل مما اتصف به قومه المشركون أهل الجاهلية من أوصاف قبيحة ذميمة كأكل الميتة وشرب الخمر ولعب القمار والزنا ونحوها، فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يهجر قومه وبغادرهم إلى غاريدعي غار حراء في جبل يقال له جبل النورفي الشمال الشرقي من مكة، يبعد عنها مسافة حوالي خمسة كيلو مترات، والذاهب إلى مشاعر مني وعرفات يكون الغارعن يساره، فكان صلى الله عليه وسلم يخلو فيه بعيدا عن قريش، متعبدا لله في الليالي ذوات العدد فإذا نفد زاده عاد إلى زوجته خديجة رضي الله عنه يتزود ثم يعود مرة أخرى إلى الغاروهكذا استمر صلى الله عليه وسلم على هذا الحال يعدّه ربه إعدادا خاصا يؤهله لتحمل أعباء ما سيلقى عليه من الوحى والتكليف، بتبليغ رسالة ربه عزّ وجل حتى جاءه الملك جبريل عليه السلام في الغار: فَجاءَهُ المُلَكُ فقالَ: اقْرَأْ، قالَ: ما أنا بِقارئ، قالَ: فأخَذَني فَغَطُّني حتَّى بِلَغَ منَّى الجَهْدَ ثُمَّ أَرْسَلَني، فقالَ: اقْرَأْ، قُلتُ: ما أنا بقارئ، فأخَذَنِي فَغَطَّنِي الثَّانِيَةَ حتَّى بَلَغَ مِنِّي الجَهْدَ ثُمَّ أَرْسَلَني، فقالَ: اقْرَأْ، فَقُلتُ: ما أنا بقارئ، فأخَذَني فَغَطَّني الثَّالِثَةَ ثُمَّ أَرْسَلَنِي، فقال: ﴿ٱقْرَأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَٰنَ مِنُ عَلَق أَقُرأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴿ الْعَلَقِ: 1- 3

وذلك أول ما أنزل عليه من الوحي وكان عمره يومئذ قد قارب الأربعين سنة. لذلك قال الشيخ رحمه الله نُبِّعَ بـ (اقْرَأ)، أي صارنبيا يوحى إليه من الله عزّوجل وكان ذلك علامة دالة على نبوته صلى الله عليه وسلم. فنزل من غار حراء يرجف بها فؤاده وخشي على نفسه فلما أخبر خديجة رضي

الله عنه بذلك قالت له في ثبات ويقين: كَلّا واللهِ ما يُخْزِيكَ الله أبَدًا، إنَّكَ لَتُه أبَدًا، إنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ، وتَحْمِلُ الكَلَّ، وتَكْسِبُ المَعْدُومَ، وتَقْرِي الضَّيْفَ، وتُعِينُ علَى نَو ائِب الحَقّ.

- ثم ذهبت به إلى ابن عملها ورقة ابن نوفل وكان قد تنصروقرأ الكتاب فلما أخبره رسول الله صلى الله عليه وسلم خبره قال له: هذا النَّامُوسُ الله عليه وسلم خبره قال له: هذا النَّامُوسُ الذي نَزَّلَ الله على مُوسَى، يا لَيْتَنِي فيها جَذَعًا، لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إِذْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ، فقالَ رَسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّمَ: أو مُخْرِجِيَّ هُمْ، قالَ: نَعَمْ، لَمْ يَأْتِ رَجُلٌ قَطُّ بِمِثْلِ ما جِئْتَ به إلَّا عُودِيَ، وإنْ يُدْرِكْنِي يَوْمُكَ أَنْصُرِكَ نَصْرًا مُؤَذَّرًا. ثُمَّ لَمْ يَنْشَبْ ورَقَةُ أَنْ تُوفِقَ، وفَتَرَ الوَحْيُ.
- وجاء في رواية ذكرها الإمام الطبيراني في تاريخه وكذا الإمام البهقي في دلائل النبوة: إن ورقة ابن نوفل لقي النبي صلى الله عليه وسلم وهويطوف بالكعبة. فقال له يا ابن أخي أخبرني بما رأيت وسمعت فأخبره رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له ورقة بن نوفل: والذي نفسي بيده إنك لنبي هذه الأمة لقد جاءك الناموس الأكبرالذي جاء موسى عليه السلام ولتكذبن ولتؤذين ولتخرجن ولتقاتلن ولئن أدركت ذلك اليوم لأنصرن الله نصرا يعلمه ثم أدنى رأسه منه فقبل يافوخة والنافوخ هو وسط الرأس ثم انحرف رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى منزله.
- فقال المصنف رحمه الله وَأُرْسِلَ بـ (الْمُدَّتِّرْ)، وَبَلَدُهُ مَكَّةُ. أي أن النبي صلى الله عليه وسلم صاررسولا مكلفا بتبليغ ما أوحي إليه من ربه بقوله تعالى من أو ائل سورة المدثر: ﴿ يَلْسَأَيُّهَا ٱلْمُدَّتِرُ ثَ قُمْ فَأَنذِرَ ثَ وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ ثَ

 $<sup>^{1}</sup>$  أي وسط الرأس كما جاء في القاموس.

وَثِيَابَكَ فَطَوِّرٌ ﴿ وَٱلرُّجُزَ فَآهُجُرُ ۞ وَلَا تَمَنُن تَسَـتَكُثِرُ ۞ وَلِرَبِّكَ فَآصَٰبِرُ ۞ وَلِاَتَمَنُن تَسَـتَكُثِرُ ۞ وَلِرَبِّكَ فَآصَٰبِرُ ۞ المدثر ١-٧. وقد تضـمنت هذه الآيات الأمر من الله لرسـوله بالقيام بأداء ما وُكل إليه من بلاغ رسالة ربه تعالى وهي رسالة الإسلام والدعوة إلى توحيد الله تعالى وعبادته وحده لا شـريك له، وذلك ما كلف به إخوانه المرسلون عليهم السّلام من قبله بالدعوة إليه وبيانه للناس.

- وبلده مكة لأنه صلى الله عليه وسلم ولد بها فهي مرتع صباه وموطن شبيبته ومأوى كهولته وداردعوته الأولى وقد حفظه ربه جل وعلا منذ طفولته من أن يشارك قومه المشركين في شيء من أمور الجاهلية فكان متميزا عنهم في أخلاقه وسمته وأدبه وسيرته صلى الله عليه وسلم يحب بلده مكة ويقول في حقها: (والله إنك لخير أرض الله وأحب أرض الله إلى الله لولا أنى أخرجت منك ما خرجت)
- وجاء في حديث أخرجه الترمذي وصححه الألباني عن ابن عباس رضي الله عنه ما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لمكة: (ما أطيبك من بلد وأحبك إلى ولولا قومي أخرجوني منك ما سكنت غيرك) وكان صلى الله عليه وسلم يقول: (إني لأعرف حجرا بمكة كان يسلم على قبل أن أبعث إني لأعرفه الآن).
- المسنف رحمه الله تعالى: (بعثه الله بالنذارة عن الشرك ويدعو إلى التوحيد)، وهذه العبارة تتضمن خلاصة دعوة الرسل جميعا قبل النبي

<sup>1</sup> أخرجه الترمذي والنسائي في الكبـرى و ابن ماجة وأحمد في مسنده من حديث عبد الله بن عدي رضي الله عنه ، قال ابن حجر في الفتح وهو حديث صحيح أخرجه أصحاب السنن.

قال الترمذي هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه.  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  أخرجه مسلم من حديث جابربن سمرة.

صلى الله عليه وسلم وهويقتفى آثارهم ويقتدي بهم يدعو إلى ما دعوا إليه فإن الله تعالى بعثه للقيام بأمرين هامين تدور دعوة الله تعالى عليهما وترجع إليهما.

- الأمر الأول: النذارة عن الشرك أي إنذار الناس من الشرك بكل صوره ومظاهره والتحذير منه ببيان بطلانه وفساده وضلال أهله والتخويف من عاقبته وذلك بالخلود في عذاب النار إن ماتوا عليه.
- الإندار: هو الإعلام المتضمن للتخويف والترهيب من شيء يمكن تداركه لكن وقت تداركه يطول بخلاف الإشعار. الذي يقصر وقت تدارك الأمرفيه، كما قال الشاعر:

أنذرت عمرا وهو في مهل المساح فقد عصى عمرو. ويكون الإنذارعن الشرك من خلال سوقِ الأدلة الصحيحة الصريحة المبينة لبطلان اعتقاد أهله وفساد معتقدهم في الآلهة الباطلة التي يعبدونها من دون الله وحجتهم التقرب إلى الله زلفى ويجعلونها وسائط بينهم وبين الله تعالى في قضاء حو ائجهم بجلب الخيرلهم ودفع الشرعنهم بينهم وبين الله تعالى: ﴿ أَلَا لِللّهِ الدِّينُ اللّهِ اللّهِ وَالَّذِينَ اللّهَ يَخُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيآ ءَ مَا كُما قال الله تعالى: ﴿ أَلَا لِللّهِ الدِّينُ اللّهَ يَحُكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ لَنَّهُ لَا لَيْهَ لِللّهِ الدِّينَ اللّهَ يَحُكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ اللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَذِبٌ كَفَّارُ الله الزمر الله الله الله تعالى لا تنفع ولا تضر ولا تملك لنفسها شيئا فهي التي تعبد من دون الله تعالى لا تنفع ولا تضر ولا تملك لنفسها شيئا فهي مخلوقة مسخرة .فمن عبدها فإنه قد عبدها بظلم وبباطل والإنذار عن الشرك أيضا تخويف من ناريوم القيامة ومن عذاب الله تعالى ومن

سخطه على كل من أشرك به معه غيره في عبادته و إنزال أشد العقوبة به في الدنيا والآخرة.

- قال الله عزّوجل: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ ۞ كَذَّبُواْ بِاَيَتِنَا كُلِهَا فَا قَالَ الله عزّوجل: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنَّذُرُ ۞ كَذَّبُواْ بِاَيَتِنَا كُلِهَا فَا أَعْ فَا أَحْدُ خَذِنَهُمْ أَخْدُ عَزِيزٍ مُّقْتَدِرٍ ۞ أَحُفَّ ارُكُمْ خَيْرٌ مِّنَ أُولَٰ بِكُمْ أَمُ يَقُولُونَ خَنُ جَمِيعٌ مُّنتَصِرٌ ﴾ القمر٤١-٤٥
- الأمر الثاني: وهو صلى الله عليه وسلم ينذر عن الشرك مبينا خطره وضرره فإنه في ذات الوقت يدعو إلى ضده وهو التوحيد الذي مضمونه الدعوة إلى إفراد الله عزّوجل بالعبادة في الأقوال والأفعال والأحوال. توحيد الله في ربوبيته عزّوجل وفي ألوهيته وفي أسمائه وصفاته ويكون ذلك ببيان فضله وجزائه ومآل أهله يوم القيامة وما ينالونه من ثواب وأجر ونعيم خالدين فيه أبد الأبدين.
- وذكر الشيخ هنا النذارة عن الشرك أولا ثم الدعوة إلى التوحيد ثانيا، هذا من باب التخلية قبل التحلية وذلك معنى كلمة التوحيد لا إله إلا الله نفي و إثبات هدم وبناء وهو مناسب أيضا لما ورد في آية المدثر ﴿ قُمْ فَأَنذِرُ ۞ وَرَبَّكَ فَكَبِّرُ ۞ ﴾: أنذر عن الشرك وبين بطلانه وكبر الله عزّ وجل بالتوحيد في جميع أقوالك و أفعالك وأحوالك.
- ثم قال عزّوجل: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُكَ ﴾ أي: طهر أعمالك من الشرك بكل أنواعه قليله وكثيره. والعرب تكني عن الأعمال بالثياب وهو المذكور عن أكثر السلف كما نقله الإمام الطبري رحمه الله تعالى في تفسيره.

- وقوله تعالى: ﴿وَٱلرُّجُزَ فَٱهْجُرُ۞﴾ والمعنى: كما أشار إليه الشيخ قائلا الرجز الأصنام وهي تلك المعبودات من دون الله التي كانت منتشرة بأرض الجزيرة. لا سيما مكة وما حولها، فلا تكاد تخلو قبيلة من صنم لها تعبده مع الله عزّوجل، بل عند التأمل تجد أن كل مشرك آنذاك له معبود خاص به يلجأ إليه ويدعوه ويتقرب إليه ويعبده من دون الله عزّوجل.
- ثم قال الشيخ: (وهجرها تركها...) أي ترك عبادتها ومجانبتها والمباعدة عنها والكفربها، والبراءة منها ومن أهلها الذين عبدوها من دون الله عز وجل، ظلما وعدو انا وأشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا كما يجب إظهار العداوة والبغضاء لها، ولأصحابها وعدم مخالطتهم ومقاربتهم والابتعاد عنهم. كما قال الله عزّوجل على لسان خليله إبراهيم عليه السلام: ﴿وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَى لَّا الله عليه وسلم رَبِّي شَقِيًا ﴿ وَالصبر على أذاهم فقال عزّوجل له: ﴿وَاصْبِرُ عَلَى مِهجران أهل الشرك، والصبر على أذاهم فقال عزّوجل له: ﴿وَاصْبِرُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا ﴿ المزالله ورسوله محمدا صلى الله عليه وسلم مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا ﴿ المزالله ورسوله محمدا ما له الشرك، والصبر على أذاهم فقال عزّوجل له: ﴿وَاصْبِرُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا ﴿ المزاله المنه الله الشرك الله المنه الله عليه المنه المنه الله عليه والمنه مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا ﴿ المنه الله الشرك الله عليه المنه المنه الشرك الله الشرك الله عليه المنه المنه الله الشرك الله الشرك الله المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه الشرك الله الشرك المنه المنه
- ثم قال المصنف رحمة الله عليه (أخذ على هذا عشر سنين يدعو إلى التوحيد وبعد العشرعُرج به إلى السماء وفرضت عليه الصلوات الخمس وصلى في مكة ثلاث سنين). أي: بقي صلى الله عليه وسلم بمكة عشر سنين وهو يدعو أهلها إلى توحيد الله تعالى وعدم الإشراك به وترك عبادة الأوثان، وكان صلى الله عليه وسلم يتعرض لمشركي مكة ويعرض عليهم الإسلام ويطمع في إجابتهم لدعوته وما ترك وسيلة من وسائل الدعوة إلى

الله تعالى المتاحة له آنذاك إلا استعملها رجاء دخولهم في دين الله تعالى وخلع عبادة الأصنام.

- وقد كانت دعوته صلى الله عليه وسلم في ابتداء أمره سرا لمدة ثلاث سنين. كان يجتمع فيها بأتباعه من المؤمنين في دار الأرقم بن أبي الأرقم رضي الله عنه يعلمهم الإسلام ولما تزايد عددهم أمر بإظهار دعوته والإعلان بها بين قومه قريش فأنزل الله تعالى عليه قوله عزّوجل: ﴿فَاصَــدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَوَمِه قريش فأنزل الله تعالى عليه قوله عزّوجل: ﴿فَاصَــدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْمُشْرِ كِينَ ﴿ الحجر٤٥، وأمره ربه عزوجل أن يبدأ بإنذار عشيرتك ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ عَشِيرتك ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرتك ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرَتك ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرتك آلاً قُربِينَ ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرتك آلاً قَربِينَ ﴿ وَانذرهم وحذرهم وبين لهم. ودعاهم إلى توحيد الله تعالى وترك عبادة وأنذرهم وحذرهم وبين لهم. ودعاهم إلى توحيد الله تعالى وترك عبادة الأصـنام، ولكن قريش قابلت دعوته بالإنكار والإعراض والرفض. ونبزته بسيء الألقاب فقالوا ساحر وكذاب ومجنون و أفاك ونحو ذلك.
- وشرعت قريش في إيذاء أصحابه و أتباعه من المؤمنين المستضعفين وإذاقتهم ألو انا من النكال والعذاب وحاصرتهم وضيقت عليهم سُبل عيشهم، وحاولت كثيرا صدهم عن دينهم وإرجاعهم إلى دين الشرك والكفرولكنها لم تفلح في ذلك إلا ما تمكنت منه من التجويع والتعذيب والحبس. ولم تقف قريش عند هذا الحد بل ذهبوا إلى قطع السبيل على كل من يريد أن يتعرف على هذا الدين الجديد أو يسمع من النبي صلى الله عليه وسلم.كلاما عنه.
- فكانوا يأتون الناس في أيام موسم الحج والتجارة ويحذرونهم من النبي صلى الله عليه وسلم ومن دعوته ويخوفونهم. لكنه صلى الله عليه وسلم

صبرعلى دعوته وواصل طريقه، يدعو إلى التوحيد ويعرض نفسه على قبائل العرب ويذهب إليهم في أماكن رحالهم ويعرض عليهم الإسلام ويقرأ عليم كلام الله تعالى.

ولما زاد أذى قريش لأتباعه في مكة أمرهم النبي صلى الله عليه وسلم بالهجرة إلى أرض الحبشة وقال لهم أن بها ملكا عادلا لا يظلم عنده أحد. وكان هذا الملك هو النجاشي واسمه (أصحمه) على دين النصر انية. فخرج إليه المسلمون من مكة في هجرتين. وحاولت قريش قصارى جهدها إرجاعهم والانتقام منهم والتنكيل بهم. فأرسلت إلى النجاشي بهدايا وتحف مع رجلين من قومها وهما: عمرو بن العاص، وعمارة بن الوليد لكن النجاشي أحضرهم عنده وسمع منهم وناظرهم وعلم أنهم ظلموا وأخرجوا من ديارهم بغيرحق، فأمنهم وحماهم وآواهم ورد على قريش هداياها، ورفض إعادتهم، وقد ثبت أن النجاشي ملك الحبشة قد أسلم وحسن إسلامه وأخفى ذلك على قومه ولما مات أخبر الله تعالى نبيه صلى رحمه الله عليه وسلم بذلك فصلى عليه صلة الغائب، وترحم عليه ودعا له.

ولما أحس صلى الله عليه وسلم بتشديد الخناق عليه بمكة من قبل المشركين وزادت جراءتهم عليه فأكثروا أذيته لا سيما بعد وفاة عمه أبي طالب الذي كان يمنعه منهم، ويحول بين قريش وبين أذاهم للنبي صلى الله عليه وسلم. خرج إلى الطائف يلتمس النصرة لدعوته من ثقيف ولكنه خاب ظنه فيهم وقابلوه بأشد أنواع الأذى من شتم وسب وطرد. ومنعوا رجالهم ونساءهم وأولادهم من سماع كلامه ودعوته فرجع إلى مكة حزبنا أسفا ولكنه لم ييأس من النصرة لدينه والاستجابة لدعوته مكة حزبنا أسفا ولكنه لم ييأس من النصرة لدينه والاستجابة لدعوته

وواصل طريقه يدعو إلى الله تعالى ثابتا صابرا محتسبا وبعد ذلك من الله تعالى عليه برحلة الإسراء والمعراج، وكان ذلك قبل الهجرة إلى المدينة بقليل وكانت هذه الحادثة تسلية لرسول الله صلى الله عليه وسلم وتثبيتا له وتنفيسا عن كربته وإذهابا لغمه وهمه ودفعا لحزنه وأساه. وكانت هذه الرحلة الطيبة المباركة على مرحلتين:

- مرحلة أرضية: وكانت من المسجد الحرام من رحاب الحجر إلى حيث المسجد الأقصى، ليلا على البراق بصحبة جبريل عليه السلام.
- ورحلة سماوية علوية: من المسجد الأقصى بعد إمامته صلى الله عليه وسلم لنفر من إخوانه الأنبياء إلى السماوات العلى حتى وصل به جبريل عليه السلام إلى سدرة المنتهى، وهناك كلمه ربه تعالى ، وفرض عليه وعلى أمته الصلوات الخمس وكانت في أول الأمر خمسين صلاة ثم خففت إلى خمس صلوات في اليوم والليلة وذلك بنصح كليم الله موسى عليه السلام للنبي صلى الله عليه وسلم بأن يسأل ربه التخفيف وذلك عند مروره به في السماء السادسة فقال له ربه تعالى: (امضيت فريضتي وخففت عن عبادى وأجزى الحسنة عشرا)
- وصارت الصلاة خمسا في الأداء وخمسين في الأجر، والله يؤتي فضله من يشاء، وقد أسرى به صلى الله عليه وسلم بروحه وجسده يقينا، خلافا لمن زعم غير ذلك لقد قال الله تعالى في قر آنه المجيد: ﴿ سُبُحَنَ ٱلَّذِى أَسُرَىٰ

أخرجه البخاري من مالك ابن صعصعة.

بِعَبْدِهِ - لَيْلَا مِّنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا ٱلَّذِي بَرَكْنَا حَوْلَهُ ولِنُرِيهُ و مِنْ ءَايَتِنَأَّ إِنَّهُ وهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞ الإسراء ١

- 🥏 وكلمة (بعَبُدِه-): تفيد أنه أسرى به بروحه وجسده لأنه لا يطلق على الإنسان عبدا إلا إذا كان روحا وجسدا. وقد أطلع الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم، في هذه الرحلة المباركة على آيات عظيمة كما قال الله تعالى: ﴿لَقَدُ رَأَىٰ مِنْ ءَايَتِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَىٰۤ ۞ النجم ١٨. وأطلعه على الجنة وما فها وعلى الناروما فها. ورجع في ليلته صلى الله عليه وسلم إلى بيته بمكة. ولما أصبح أخبر الناس بذلك، فأما أهل الإيمان واليقين، فصدقوا وازدادوا إيمانا وتسليما أما أهل الكفر والشرك فازدادوا عنادا واعراضا ووصفوه بالجنون وكذبوه ورفضوا ذلك منه، وقالوا هذه دعوى باطلة وأرادوا اختباره لبيان صدقه فطلبوا منه أن يصف لهم المسجد الأقصى، وهم يعرفونه لأنهم مروا به كثيرا في رحلتهم إلى الشام. في الصيف، فطفق صلى الله عليه وسلم يصفه لهم بابا بابا، ونافذة نافذة، وعمودا عمودا، وركنا ركنا، ولكنهم قالوا الوصف صحيح لكن الواصف كذاب. وكانت حادثة الإسراء والمعراج إحدى معجزاته صلى الله عليه وسلم ولكن المشركين أصروا على شركهم وكفرهم وعنادهم.
  - وصلى النبي صلى الله عليه وسلم بمكة ثلاث سنين الصلوات الخمس يجمع أصحابه عليها وكان قبل ذلك يصلي صلاتين فقط في إقبال النهار والأخرى في إدباره وفي ذلك جاء قول قوله تعالى: ﴿فَاصْبِرُ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَآيٍ ٱلَّيْلِ فَسَبِّحُ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ مَسِ عَلَىٰ اللهُ مَسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَآيٍ ٱلنَّيْلِ فَسَبِّحُ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ مَسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَآيٍ ٱلنَّيْلِ فَسَبِّحُ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ اللهُ مَا عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ال

- وقال المصنف رحمه الله: (وبعدها أمر بالهجرة إلى المدينة والهجرة الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الاسلام....) وكان صلى الله عليه وسلم قد لقي في أحد مواسم الحج نفرا من الأنصار فعرض عليهم الإسلام فأسلموا وبايعوه وسميت تلك ببيعة العقبة الأولى. وفي العام القابل لقي نفرا من الأنصار فدعاهم إلى الإسلام فأسلموا وبايعوه على النصرة وأن يحموه إذا هاجر إليهم وأن يمنعوه مما يمنعون منه أنفسهم ونساءهم وأولادهم، سميت تلك ببيعة العقبة الثانية.
- 🥏 ولما ذاع الإسلام في المدينة و انتشر وكثر أنصاره أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بالهجرة إلى المدينة. كان صاحبه أبو بكر رضى الله عنه يستأذنه في الخروج إلى المدينة فكان صلى الله عليه وسلم يقول له لا تعجل لعل الله تعالى يجعل لك صاحبا فيطمع أبو بكر رضى الله عنه أن يكونه. جاء في البخاري في كتاب مناقب الأنصارباب هجرة النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة من حديث عائشة رضي الله عنها الطوبل وفيه: (... وَتَجَيَّزَ أَبُو بَكْرِ مُهَاجِرًا، فَقالَ له رَسولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عليه وسلَّمَ: «عَلَى رسْلِكَ؛ فإنِّي أَرْجُو أَنْ يُؤْذَنَ لِي»، قالَ أَبُو بَكْر: هلْ تَرْجُو ذلكَ بِأَبِي أَنْتَ؟ قالَ: «نَعَمْ»، فَحَبَسَ أَبُو بَكْرِ نَفْسَـهُ علَى رَسـولِ اللَّهِ صَـلَّى اللهُ عليه وسـلَّمَ لِيَصْحَبَهُ...) فلما علمت قريش بخبر بيعة الحقبة الثانية ازداد خوفها أن يكون النبي صلى الله عليه وسلم أنفق مع أهل يثرب الذين دخلوا في الإسلام أن يخرج إلهم فيكثر أنصاره وتقوى شوكته فأجمعوا على اغتياله وقتله، والتخلص منه، ومن دعوته مرة واحدة وحاصروا داره وأرادوا قتله، لكن الله حفظه بحفظه، ورد كيدهم في نحورهم، و أنجاه من شرهم.

- وخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم مهاجرا بصحبة أبي بكر الصديق رضي الله عنه وكانت رحلة شاقة طويلة متعبة وحمى الله تعالى هذا الركب المبارك. وأمنه حتى وصل رسول الله صلى الله عليه وسلم أبو بكر رضي الله عنه إلى المدينة فلقيه أصحابه و أنصاره وسروا بمقدمه.
  - 🤣 والهجرة لغة: ترك الشيء ومفارقته والتحول منه إلى غيره.
- والهجرة اصطلاحا: كما عرفها الشيخ هي الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، والأصل فها ترك كل ما يكره الله ويأباه والانتقال إلى ما يحبه وبرضاه.
- ⋑ قال المصنف رحمه الله (والهجرة فريضة على هذه الأمة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام وهي باقية إلى أن تقوم الساعة) والمعنى: أن الهجرة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام فرض وواجب على هذه الأمة أمة الإجابة لمن كان قادرا على ذلك غير متمكن من إظهار دينه في بلد الشرك، أما من كان يقدر على إظهار دينه وشعائر الإسلام والدعوة إلى التوحيد فالهجرة في حقه مستحبة.
- وساق الشيخ رحمه الله الدليل الأول على ذلك قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ وَسَاقَ الشّهِ يَعْفَى اللهُ تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّلُهُمُ ٱلْمَلْيِكَةُ ظَالِمِيّ أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمُ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضَ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنُ أَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَةَ فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولَيْكَ مَأُولَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتُ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنُ أَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَةَ فَتُهَاجِرُواْ فِيها فَأُولَيْكَ مَأُولَهُمْ جَهَنَّمٌ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ إِلّا ٱلمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةَ مَصِيرًا ﴿ إِلّا ٱلمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِّسَآءِ وَٱلْوِلْدَنِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةَ وَلَا يَهُتَدُونَ سَبِيلًا ﴿ فَأُولَٰلِكَ عَسَى لَللّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ وَكَانَ ٱللّهُ عَفُواً فَعُولًا فَعُولًا فَعُولًا فَعُولًا فَعُولًا فَعُولًا فَعُولًا اللهُ النساء ٩٠-٩٩

والدليل الثاني قول الله تعالى: ﴿ يَلْ يَلْعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِنَّ أَرْضِى وَاسِعَةُ فَإِيَّىَ فَأَعُبُدُونِ ۗ العنكبوت ٥٦.

- ثم ساق الشيخ رحمه الله كلام الإمام البغوي رحمه الله فقال قال الإمام البغوي سبب نزول هذه الآية في المسلمين الذين بمكة لم يهاجروا ناداهم الله باسم الايمان. ومعنى الآيتين المتقدمتين: أن الذي يكون في بلد الكفر والشرك ويقدر على الهجرة منه إلى بلد الإسلام فإنه يجب عليه ذلك وإن لم يفعل يعاقبه الله تعالى عقابا شديدا كما ذكر في الآية وهو الدخول الناروالعذاب فيها ثم استثنى الله تعالى من هؤلاء من كان مستضعفا من الرجال والنساء والولدان الذين لا يقدرون على الهجرة ولا يجدون حيلة في ذلك. أو لهم علة تمنعهم من الهجرة فهؤلاء يعفو الله تعالى عنهم وكان الله عفوا غفورا.
- وهذه الهجرة المذكورة باقية دائمة إلى قيام الساعة لا تتوقف ولا تنقطع ولا تُنسخ وكذلك ساق الشيخ رحمه الله دليله على ذلك من السنة فقال والدليل على الهجرة من السنة صلى الله عليه وسلم: (لا تنقطعُ الهجرةُ حتى تنقطعَ التوبةُ، ولا تنقطعُ التوبةُ حتى تطلعَ الشمسُ من مغربها)1. ومعنى الحديث أن الهجرة من بلد الكفر إلى بلد الإسلام. ستبقى مستمرة كلما توفرت مقتضياتها وأسباها ولا يمكن أن تنقطع بحال إلى أن تقوم الساعة وذلك بظهور أحد أشراطها وهو طلوع الشمس من مغرها.
- قال المصنف رحمه الله: (فلما استقربالمدينة أمرببقية شرائع الإسلام مثل الزكاة والصوم والحج والأذان والجهاد والأمربالمعروف والنهي عن

أ أخرجه أبو داوود والنسائي في الكبرى وأحمد في سننه من حديث معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه ما.

المنكر فأخذ على هذا عشر سنين) أي: صارت دار إقامته صلى الله عليه وسلم بالمدينة، وفها تتابع نزول الوحى عليه وأمر ببقية شرائع الدين، مثل: الزكاة التي فرضت بمقدارها المحدد في السنة ثانية للهجرة. وكذا الصوم أعنى صوم رمضان، فإنه كذلك فرض في السنة الثانية للهجرة، حيث وجد صلى الله عليه وسلم الهود بالمدينة يصومون يوم عاشوراء. فسألهم عنه فقالوا يوم نجى الله فيه موسى عليه السلام من فرعون، فنحن نصومه تعظيما له. فقال صلى الله عليه وسلم نحن أولى بموسى عليه السلام منكم، فصامه وصامه المسلمون. ولما فرض صيام شهر رمضان تركه وصار صيامه ندبا لا فرضا. وكذلك الحج قيل فرض في السنة السادسة للهجرة لما نزل قول الله تعالى: ﴿ وَأَتِّمُواْ ٱلْحُجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُهُ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِي ۖ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَّىٰ يَبْلُغَ ٱلْهَدَى مَحِلَّهُ ۚ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّريضًا أَوْ بِهِ ٓ أَذَى مِّن رَّأُسِهِ ـ فَفِدْيَةُ مِّن صِيامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍّ فَإِذَآ أَمِنتُمْ فَمَن تَمَتَّعَ بِٱلْعُمْرَةِ إِلَى ٱلْحَجِّ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيْ فَمَن لَّمْ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامِ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمٌّ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ۗ ذَالِكَ لِمَن لَّمْ يَكُنْ أَهْلُهُ و حَاضِري ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱعْلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ البقرة ١٩٦. ومن العلماء من يقول فرض في السنة التاسعة الهجرة فهذا هو الصحيح كما ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى في فتاويه (٣٢٨/٧٢)، وكذلك الآذان فرض في السنة الأولى للهجرة بـرؤيا منامية من الصحابي الجليل عبد الله بن زيد بن عبد ربه رضى الله عنه علم فها ألفاظ الآذان والإقامة و أقر ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم.

- وكذلك الجهاد في سبيل الله تعالى فرض على المسلمين على مراحل متدرجة.
- الإذن به في قول الله تعالى: ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمُ لَقَدِيرُ ﴿ الحج ٣٩ ثم قتال المسلمين من يقاتلهم من الكفاروالمشركين.
- في قول الله تعالى: ﴿وَقَاتِلُواْ فِي سَـبِيلِ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوًّا إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ البقرة ١٩٠
- ثم قتال كل أهل الشرك والكفرحتى يكون الدين كله لله في قول الله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِتُنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِللَّهِ فَإِن ٱلنَّهَوْاْ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ الأَنفال ٣٩
- وكذلك الأمربالمعروف والنهي عن المنكر لإحقاق الحق و إبطال الباطل وكف الأذى عن الناس والضرب على أيدي الفجار والفساق ومنعهم من إفساد المجتمع ونشر الشروالرذيلة ونحو ذلك.
- بقي النبي صلى الله عليه وسلم على ذلك يدعو إلى توحيد الله ويجاهد لإعلاء كلمة الله، ويعلم ويسربي الناس حتى توفاه ربه تعالى فبلغ البلاغ المبين صلى الله عليه وسلم ونصح للأمة وتركها على المحجة البيضاء ليلها

كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك. نسأل الله تعالى أن يجازيه عنا وعن الإسلام خير ما جازبه نبيا عن أمته.

- ودينه باقٍ أي: لم يذهب بذهاب من كان يدعو إليه لأنه دين الله تعالى ولله تعالى حي لا يموت والنبي صلى الله عليه وسلم قام بما أمر به على أكمل وجه فأدى ووفّى وأحسن و انتقل إلى جوار ربه. وخلّف وراءه دعاة إلى هذا الدين هم أصحابه رضي الله عنهم وهم ماتوا و انتقلت مسؤولية الدعوة إلى هذا الدين أعني الإسلام إلى غيرهم من أتباعهم، وهكذا إلى قيام الساعة والإسلام هو كما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم وبينه ودعا إليه.
- ⋑ قال المصنف رحمه الله تعالى (وهذا دينه لا خير إلا دل الأمة عليه ولا شر إلا حذرها منه). والمعنى: أنه صلى الله عليه وسلم كان ناصحا لأمته أمينا على دينها، ما علم من خير، وصلاح، وفلاح إلا دل أمته عليه، ورغبها في فعله والمواظبة عليه ليتحقق لهم نفعه في الدنيا والآخرة، وما علم من شروسوء إلا وحذر أمته منه، ومن ارتكابه والاقتراب منه ومنعا لوصول ضرره إليهم.
- وأعظم الخيــر الذي دل أمته عليه هو التوحيد، و إفراد الله بالعبادة، والائتمار بأمره والانتهاء عن نهيه، والوقوف عند حدود شـرعه، وطاعته على كل حال.
- وأكبر الشرالذي حذر الأمة منه هو الشرك بالله في الأقوال والأعمال والنيات وعدم اتخاذ أندادا لله تعالى ووسائط وشركاء تصرف إليهم العبادة التي هي حق الله تعالى الخالص لا يشاركه فيها أحد من المخلوقين، وكذلك حذرهم صلى الله عليه وسلم من إقتراف شيء مما

يكرهه الله تعالى ويبغضه من المعاصي، والآثام كبائرها وصغائرها حتى لا يحل بهم غضب من الله تعالى. وسخطه كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ ويُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ وعَذَابٌ مُّهِينٌ ﴾ النساء ١٤ فقد أخرج مسلم رحمه الله في صحيحه من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (إنه لم يكن نبي قبلي إلا كان حق عليه أن يدل أمته على خير ما يعلمه لهم، وبنذرهم شرما يعلمه لهم)

🥏 قال المصنف رحمه الله: (بعثه الله إلى الناس كافة و افترض طاعته على جميع الثقلين الجن والإنس والدليل قوله تعالى: قل يا أيها الناس إني رسول الله إليكم جميعا)وهنا من خصائصه صلى الله عليه وسلم التي من الله تعالى بها عليه وفضله على إخو انه الأنبياء المرسلين الذين سبقوه حيث إن كل نبي أو رسول سبقه صلى الله عليه وسلم كان يبعث إلى قومه خاصة أما هو صلى الله عليه وسلم فإنه بعث إلى الناس كافة كما جاء في القرآن في الآية التي استشهد بها الشيخ في قول الله تعالى: ﴿قُلْ يَّأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِي لَهُ مَلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ۖ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِ - وَيُمِيثُ فَعَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيّ ٱلْأُمِّيِّ ٱلَّذِي يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِمَتِهِ -وَٱتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمُ تَهْتَدُونَ۞﴾ الأعراف ١٥٨ وكلمة (ٱلنَّاسُ) الواردة في الأية الكريمة تشمل الجن والإنس أي الثقلين، فهو صلى الله عليه وسلم بعث إلى الثقلين، فكل مكلف من الإنس والجن مطالب بالإيمان به والا فإنه لا يصح منه دين ولا إسلام، وقد جاء في الحديث الصحيح عن جابرابن عبد الله رضى الله عنه ما قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم

يقول: (أعطيت خمسا لم يعطهن أحد من الأسياد قبلي)، وذكر منها: (وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة). فمن آمن بجميع الأنبياء والرسل ولم يؤمن بمحمد صلى الله عليه وسلم فإن إيمانه باطل فاسد مردود، وهو كافر لا يصح منه إسلام ولا إيمان.

- قال المصنف رحمه الله: (و أكمل الله تعالى به الدين والدليل قوله تعالى: ﴿ اللَّيَوْمَ أَكُمَلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ لَكُمْ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ اللَّهِ الْكريمة في حجة الوداع وفي عرفة وفي يوم الجمعة ذكر فها الله تعالى إكمال الدين فلا نقص فيه فمن اعتقد فيه نقصا فقد كذب بالقرآن وكفر بالله تعالى وكذب الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ومن ابتدع شيئا يريد به إكمال الدين فقد افترى على الله تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، والآية تضمنت ثلاثة أمور مؤكدة وهي: تعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم، والآية تضمنت ثلاثة أمور مؤكدة وهي:
- والمعاملات، وفي الأداب والسلوك والمعاملات، وفي الأداب والسلوك
- والأمر الثاني: إتمام النعمة على هذه الأمة أمة الإجابة وذلك ببعثه النبي صلى الله عليه وسلم وبيان الدين وبلاغ الإسلام عن طريقه.
- والأمر الثالث: الله تعالى لا يرضى دينا إلا الإسلام رضيه لهذه الأمة تحيا عليه وتموت عليه وتبعث عليه يحاسها تعالى على أساسه، ولا يقبل الله تعالى دينا غيره مهما كان ومن أي كان.

- قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْكُمُّ وَمَا ٱخْتَلَفَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمُّ وَمَن يَكُفُرُ بِاَيَتِ ٱللَّهِ فَإِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ ﴾ آل عمران ١٩
- قوقال الله تعالى: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَمِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ آل عمران ٨٥
- ثم انتقل الشيخ رحمه الله إلى الحديث عن موته صلى الله عليه وسلم وساق الدليل على موته صلى الله عليه وسلم
- قوال الله تعالى: ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِتُونَ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمُ ٱلْقِيَامَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ۞﴾ الزمر ٣٠-٣٢
- والمعنى: أن النبي صلى الله عليه وسلم بشريجري عليه ما يجري على البشر من أحوال المرض والجوع والحزن ونحو ذلك وليس فيه شيء من خصائص الربوبية بل هو عبد مربوب عابد لله تعالى لا يستحق أن يعبد، و إنما هو نبي مصدق ورسول مكلف ببلاغ دين الله تعالى ورسالة الإسلام إلى العالمين. فالنبي صلى الله عليه وسلم يموت كما يموت الناس وكما مات إخو انه من الأنبياء والرسل من قبله. فقد كتب ذلك على كل حي ولا خلود لأحد سوى الله رب العالمين، قال الله تعالى مخاطبا نبيه صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن قَبْلِكَ ٱلْخُلُدُ أَفَإِيْن مِتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴿ الْعَالَمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللهُ الله الله عليه وسلم: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن قَبْلِكَ ٱللّٰهُ أَنْ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل
- وذلك خلافا لمن يزعم كذبا أن النبي صلى الله عليه وسلم حي ويحضر مجالسهم ويكلمهم وهذا من أبطل الباطل فإنه صلى الله عليه وسلم انتقل إلى عالم البرزخ لكن حياته فيه أكمل من حياة الشهداء عند رهم.

- قال المصنف رحمه الله: (وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُواْ يُبْعَثُونَ) وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى:
   ﴿ هُمِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا خُرْجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ [طه: وَهَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتَا ﴿ قُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجَا ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتَا ﴾ [نوح: 17، 18]. وَبَعْدَ الْبَعْثِ مُحَاسَبُونَ وَمَجْزِيُّونَ وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجَا ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي اللَّذِينَ أَسَّمُوا بِمَا فِي ٱللَّرْضِ لِيَجْزِي اللَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِالْخُسْنَى ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلشَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي اللَّذِينَ أَصَّالُهُمْ ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ مَا فِي ٱلشَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي اللّهُ اللّهُ مَا غِيلُواْ وَيَجْزِى ٱلّذِينَ أَحْسَنُواْ بِالْخُسْنَى ﴿ وَلِلّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱللْتِحْمِ: [3])
- وخص الشيخ رحمه الله ذكر البعث هنا ومحله هنا في موطن ذكر الإيمان باليوم الآخر للرد على من زعم أن الموتى لا يبعثهم الله تعالى من قبورهم يوم القيامة ولا يحيون حياة أخرى ولا ترد إليهم أرواحهم ولا يقومون من قبورهم لفصل القضاء والحساب والسبب في ذلك أنه قد انتشر في زمانه في البوادي والقرى من ينكر عقيدة البعث والحساب وبزعم أن الناس إذا ماتوا انتهوا فلا عودة إلى الحياة مرة أخرى ولا رجوع ولا بعث ولا نشورولا حساب. فأراد الشيخ رحمه الله بيان حكم من يعتقد هذه العقيدة الباطلة، و أنه كافر كفرا أكبر مخرج من الملة، وساق الشاهد على ذلك قول الله تعالى: ﴿ ﴿ وَمِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا خُورِجُكُم تَارَةً أَحْرَى وَ هُ من المراب ثم تموتون بعد انقضاء أجلكم وتعودون إلى التراب فتدفنون فيه ثم نعيدكم أحياء ونخرجكم من الأرض مرة أخرى ونركب خلقكم من عجب الذنب<sup>1</sup>، قال الله تعالى: ﴿ يُومُ

<sup>1</sup> كلُّ بني آدمَ وفي حديثِ مغيرةَ كلُّ ابنِ آدمَ يأُكلُهُ التُّرابُ إلاَّ عجبَ الذَّنبِ منْهُ خلقَ وفيهِ يرَكَّبُ. الراوي: أبو هريسرة | المحدث: الألباني | المصدر: صحيح النسائي | الصفحة أو الرقم: 2076 | خلاصة حكم المحدث: صحيح | التخريج: أخرجه النسائي (2077) واللفظ له، وأخرجه البخاري (4935) بنحوه مطولاً، ومسلم (2955) باختلاف يسير

نَطُوِى ٱلسَّمَآءَ كَطِيّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبِّ كَمَا بَدَأُنَآ أَوَّلَ خَلْقٍ نُّعِيدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَاً إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ ﴿ الأنبياء ١٠٤، ثم ربط الشيخ رحمه الله البعث بالحساب وهذا مناسب جدا لأن الغرض من بعث الناس من قبورهم وإحيائهم إنما يكون لذلك ليعرضوا على ربهم تعالى فيحاسبهم على ما قدموا من أعمال في دنياهم.

لذلك قال الشيخ رحمه الله: (وَبَعْدَ الْبَعْثِ مُحَاسَبُونَ وَمَجْزِيُّونَ بِأَعْمَالِهِمْ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَّنُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَيَجُزِى ٱلَّذِينَ أَحْسَـنُواْ بِالْخُسْـنَى ﴿ [النجم: 31]) والمعنى: أن حكمة الله تعالى اقتضت أن يحاسب الناس بعد بعثهم مرة أخرى إعادتهم إلى الحياة ليجزيهم على ما قدموا من أعمال في دنياهم ويتميز الجزاء بتميز الأعمال فالمحسن يجازى بالإحسان ويلقى أجره وثو ابه وكذا المسيء يوفى جزاءه من العقاب والعذاب فلا يظلم أحد عند الله تعالى ، ولا يضيع مثقال الذرّ، من الأقوال والأعمال خيرا كان أو شرا عنده سبحانه وتعالى فإن عذبهم فبعدله وإن رحمهم فبفضله، ومع ذلك كله تُرجى رحمة الله تعالى وفضله وعفوه فإن حاسب الله تعالى عباده بالعدل فهو أهل لذلك، وإن حاسهم بالفضل فهو أيضا أهل لذلك.

قال الله تعالى: ﴿ هَلْ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَانِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ ۞ الرحمن ٦٠

وقال الله تعالى: ﴿وَنَضَعُ ٱلْمُؤْزِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَـٰـمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيئًا وَكَفَى بِنَا حَـٰسِبِينَ ﴾ الأنبياء شَيئًا وَكَفَى بِنَا حَـٰسِبِينَ ﴾ الأنبياء ٤٧

- قال المصنف رحمه الله وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثِ كَفَرَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ زَعَمَ اللّهِ يَلِ صَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَثُواْ قُلُ بَلَى وَرَقِي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنْبَوُنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ ﴿ التعابن: 7]. لما ذكر الشيخ رحمه الله ما يتعلق بعقيدة البعث والحساب بعد الموت ناسب أن يذكر بعدها حكم من ينكر البعث والحساب ويكذب بذلك و أنه يكفر كفرا أكبر مخرج من الملة وجاء في الآية استدل بها الشيخ رحمه الله امر الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم أن يقسم به على ثبوت البعث والحساب والجزاء. فقال قل يا محمد صلى الله عليه وسلم قل بلى وربي لتبعثن. وهذا فيه توكيد لحصول إحياء الموتى وبعثم ومحاسبتهم وإخبارهم بما قد عملوا في دار التكليف. وإحصاء ذلك عليهم. وحفظه وعرضه عليهم ومحاسبتهم وذلك أمريسيرهين على رب
- قال المصنف رحمه الله وَأَرْسَلَ اللهُ جَمِيعَ الرُّسُلِ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ رُّسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَالنساء: 165]. وَأُولُهُمْ نُوحٌ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُو خَاتَمُ النَّبِيّينَ؛ عَلَيْهِ السَّلامُ، وَآخِرُهُمْ مُحَمَّدٌ \_ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ \_ وَهُو خَاتَمُ النَّبِيّينَ؛ وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ أَوْلَهُمْ نُوحٌ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَإِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ أَوْلَهُمْ مُحَمَّدٌ \_ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ \_ وَهُو خَاتَمُ النَّبِيّينَ؛ وَالدَّلِيلُ عَلَى أَنَّ أَوْلَهُمْ مُحَمَّدٌ \_ صَلَّى الله على الله على الله على الله تعالى أَدم الخبور بذلك. وكان الناس على دين واحد وملة واحدة ثم اختلفوا فأرسل الله تعالى نوحا فكان أول الرسل جميعا ليبشروا وينذرويدعو الناس إلى عبادة الله تعالى وحده.

- قال الله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَالُنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ۚ أَنْ أَنذِرُ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ۞ قَالَ يَقَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينُ۞ أَنِ ٱعُبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ۞ يَغْفِرُ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُّسَمَّى ۚ إِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخَّرُ لَوُ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ۞ نوح ١-٤
  - 蕘 وقد طال عمره عليه السلام وطال زمن دعوة قومه حيث
- قال الله تعالى في شانه: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ عَ فَلَبِثَ فِيهِمُ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامَا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَانُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ١٤ العنكبوت ١٤
- ودعا قومه ليلا ونهارا، وسرا وجهرا وعلنا ومع ذلك لم يجد من قومه إلا صدودا وعنادا وإعراضا وتكذيبا وتهديدا بالرجم حتى آل أمره مع قومه إلى إنجائه ومن معه في السفينة بعد أن أغرق الله قومه جميعا.
- قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدُ نَادَنْنَا نُوحٌ فَلَنِعُمَ ٱلْمُجِيبُونَ۞ وَنَجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الله تعالى: ﴿وَلَقَدُ نَادَنْنَا نُوحٌ فَلَنِعُمَ ٱلْمُاقِينَ۞ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ۞ ٱلْكُرْبِ ٱلْعَظِيمِ۞ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَتَهُ وهُمُ ٱلْبَاقِينَ۞ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ۞ مَنْ عَبَادِنَا سَلَمٌ عَلَى نُوحٍ فِي ٱلْعَلَمِينَ۞ إِنَّا كَذَلِكَ نَجُزِى ٱلْمُحْسِنِينَ۞ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ۞ ثُمَّ أَغُرَقُنَا ٱلْآخَرِينَ۞ الصافات ٨٢-٨٨
- وكان آخر الرسل نبينا صلى الله عليه وسلم. وكما قال الشيخ رحمه الله فهو خاتم النبيئين، لا نبي بعده ولا رسول بعده أيضا. وإذا انتفت النبوة بعده فانتفاء الرسالة بعده من باب أولى. لأنها أخص من الأولى وقد ثبت ذلك في القرآن والسنة والإجماع ومن ادعى خلاف ذلك يكفر بإجماع المسلمين.

قل الله تعالى: ﴿مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّنِ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمَانَ اللَّحزاب ٤٠.

وقد صح الخبرعنه صلى الله عليه وسلم صرح بأنه قد ختم به النبيون، فهو آخرهم ولا نبي يأتي بعده. ومن ادعى ذلك فهو كذاب أفاك، وجاء في الصحيح عن أبي هريرت رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إنّ مَثَلِي ومَثَلَ الأنبياءِ مِن قَبْلِي، كَمَثَلِ رَجُلٍ بَنَى بَيْتًا فأحْسَنهُ وأَجْمَلَهُ، إلَّا مَوْضِعَ لَبِنَةٍ مِن زاوِيَةٍ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَطُوفُونَ به، ويَعْجَبُونَ له، ويقولونَ: هَلَا وُضِعَتْ هذِه اللَّبِنَةُ؟ قالَ: فأنا اللَّبِنَةُ، وأنا خاتِمُ النَّاسِينَ.

قوقد أجمع المسلمون على أنه لا نبي بعد محمد صلى الله عليه وسلم ولا رسول كذلك. به ختمت النبوة وبه ختمت الرسالة.

فقال المصنف رحمه الله: وَكُلُّ أُمَّةٍ بَعَثَ الله إلَيْها رَسُولًا مِنْ نُوحٍ إلى مُحَمَّدٍ. صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ \_ يَأْمُرُهُمْ بِعِبَادَةِ اللهِ وَحْدَهُ، وَيَنْهَاهُمْ عَنْ عِبَادَةِ اللهَ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى جَمِيعِ الْعِبَادِ الْكُفْرَ وَالطَّاغُوتِ وَالدِّيمَانَ بِاللهِ: ومراد الشيخ رحمه الله من هذا أن مضمون بِالطَّاغُوتِ وَالإِيمَانَ بِاللهِ: ومراد الشيخ رحمه الله من هذا أن مضمون رسالة الرسل جميعا كانت واحدة. تمثلت في الأمر بإفراد الله تعالى بالعبادة بكل أنواعها. قلبية كانت أو قولية أو عملية، وكذا النهي عن عبادة غير الله تعالى وعدم الإشراك به في عبادته مهما كان هذا المعبود من دون الله تعالى بباطل رسولا أو ملكا أو جنيا أو حجرا أو شجرا أو كوكبا أو غير من تعالى هذه المسألة أو غير من تعالى المسل حين تعالى المنه أو غير من المنه المن المنه المن المن المناه أو غير أو

بيانا واضحا في القرآن الكريم أنه ما أرسل من رسول في أي أمة كانت إلا وكلفه بأن يأمر الناس بعبادة الله جل وعلا وحده. وأن لا يشركوا به شيئا. وكان شعاركل رسول يبعث قوله تعالى آعُبُدُوا ٱلله مَا لَكُم مِّنَ إِلَه غَيْرُهُ وَكان شعاركل رسول يبعث قوله تعالى آعُبُدُوا ٱلله مَا لَكُم مِّنَ إِلَه فَيَرُهُ وَمِن ثمة اعتبر الشيخ رحمه الله أن من الواجبات المتحتمات على العباد جميعا الإيمان بالله تعالى وما يتبعه ولا يكون إيمانا صحيحا مثمرا إلا إذا قارنه كفر بالطاغوت فإنهما قرينان لا بد أن يجتمعا في قلب كل مؤمن صادق الإيمان.

 قال المصنف رحمه الله: قَالَ ابْنُ الْقَيِّمِ \_ رحمه الله تعالى: مَعْنَى الطَّاغُوتِ مَا تَجَاوَزَبِهِ الْعَبْدُ حَدَّهُ مِنْ مَعْبُودٍ أَوْمَتْبُوعِ أَوْمُطَاعٍ. وَالطَّوَاغِيتُ كَثِيرُونَ وَرُؤُوسُ هُمْ خَمْسَ أَ: إِبْلِيسُ لَعَنَهُ اللهُ، وَمَنْ عُبِدَ وَهُوَ رَاضٍ، وَمَنْ دَعَا النَّاسَ إلى عِبَادَةِ نَفْسِهِ، وَمَنْ ادَّعَى شَيْئًا مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ، وَمَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللهُ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تعالى: ﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينَ ۚ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشْدُ مِنَ ٱلْغَيَّ فَمَن يَكْفُرُ بِٱلطَّغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَهَا ۗ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ [البقرة: 256]. وَهَذَا هُوَ مَعْنَى لا إله إلا اللهُ، وَفي الْحَدِيثِ: (رَأْسُ الأَمْرِ الإسْلامِ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ). وَاللَّهُ أَعْلَمُ. وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدِ وَعلى آله وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ: وهذا التفسير يعد من أحسن ما فسربه الطاغوت. لكن ينبغي أن يلاحظ هنا استثناء عباد الله الصالحين الذي الذين لم يأمروا بتجاوز الحد في طاعتهم. و اتباعهم وأنهم يتبرأون من ذلك وعدد الشيخ رحمه الله رؤوس الطواغيت في هذه العبارة أي أن وراء هؤلاء طواغيت آخربن كثر قد يعبدون من دون الله ولا يتفطن لهم.

أما قائدهم الأكبرعلى الإطلاق وسيدهم ورائدهم في الإضلال والإزاغة هو إبليس لعنه الله وقد ثبت أنه عُبد من دون الله و اتباعه كثيرون لا يخلومنهم مكان ولا زمان ويخلد في النارمع اتباعه وبخاطهم قائلا كما جاء في القرآن على لسانه:

قال الله تعالى: ﴿وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِى - ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَ ٱلْحَقِ وَوَعَدتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمُّ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِن سُلُطَانٍ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَٱسْتَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُواْ أَنفُسَكُمٌّ مَّا أَناْ بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُم بِمُصْرِخِيَّ إِنِي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُمُونِ مِن قَبْلُ ۖ إِنَّ ٱلظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ إبراهيم ٢٢

وقال تعالى مذكرا عباده الغافلين الذين خدعهم الشيطان بوسوسته وتزيينه: ﴿وَآمُتَـٰزُواْ ٱلْيَوْمَ أَيُّهَا ٱلْمُجُرِمُونَ۞ ۞ أَلَمُ أَعُهَدُ إِلَيْكُمْ يَبَنِىٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُواْ ٱلشَّيْطُانَ ۗ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُّبِينُ۞ وَأَنِ ٱعْبُدُونِيَ هَاذَا صِرَطُ مُستقِيمُ۞ يس ١٥-٦٦

والثاني من عبد وهوراض وهذا قيد مهم يخرج به من عبد دون علم منه أو وهو غيرراض عن ذلك. أبدا كما هو شأن النبي عيسى عليه السلام وأمه وعزيرومن عبد من عباده الله الصالحين دون علمه ولا أمربه.

الناس إلى عبادة نفسه: هذا أشروأعظم في الجرم. والثالث من دعا الناس إلى عبادة نفسه: هذا أشروأعظم في الجرم. والذنب كحال بعض مشايخ التصوف وغلاة الرو افض و اتباعهم. ممن يدعو الناس إلى عبادته وتقديسه وصرف شيء من أنواع العبادة إليه

كالذبح والنذر والدعاء ونحو ذلك. فهذا فيه جراءة عظيمة على مقام الربوبية ومنزلة الإلهية. نسأل الله العفو والعافية.

الرابع من ادى شيئا من علم الغيب: وهذا فيه دعوى لمشاركة الرب تعالى في ربوبيته حيث أنه لا يعلم الغيب إلا الله تعالى كما قال تعالى: ﴿ وَقُل لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَتِكُم إِنَّا عَمِلُونَ ﴿ وَانْتَظِرُواْ إِنَّا مَمِلُونَ ﴾ وَانْتَظِرُونَ ﴿ وَقُل لِلَّهِ عَيْبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ وَاعْبُدُهُ مُنتَظِرُونَ ﴿ وَلِلَّهِ عَيْبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ وَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ هود ١٢١-١٢٣ وذلك مثل وَتَوَكَّلُ عَلَيْهٍ وَمَا رَبُّكَ بِغَفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ هود ١٢١-١٢٣ وذلك مثل الكهان والعر افين والمنجمين الذين يدعون الاطلاع على الغيب ويكذبون على جهلة المسلمين وغفلتهم.

- أنزل الله: وهذا الأمر لا بد أن يكون فيه شيء من التفصيل:
- الله. أو أفضل من حكم الله: فإنه طاغوت ولا شك بل هو كافر كفرا أكبر.
- وأما أن حكم بغير رما أنزل الله وهو يعلم أنه عاص لله تعالى ويعتقد أن حكم الله أولى وأحسن: إنما كان ذلك منه لشهوة أو هوى أو مصلحة ويقر بذلك فإن ذلك كبيرة من أكبر الكبائر ومعصية لله تعالى من أعظم المعاصي وصاحبه على خطروعلى شفاه جرف هار وهو كفر دون كفر. كما جاء ذلك عن ابن عباس رضي الله عنه ما في تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَن لَّمْ يَحُكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولِينَ هُمُ ٱلْكَافِرُونَ ﴿ المائدة ٤٤.

- كذا ما حدث في هذه الأزمنة من تحكيم القو انين البشرية بدل حكم الله تعالى وشرعه إن كان الحكم هذه القو انين غالبا في شتى مجالات الحياة فهذا هو الكفر الأكبر لأنه تبديل لشرع الله تعالى بشرع البشر
- وإلا أن كان قليلا في بعض الأحوال دون غيرها فإنه معصية كبيرة يجب التوبة منها. والرجوع إلى تحكيم شرع الله تعالى الأكمل، وهذه من المسائل الآنية التي كثر فها الخوض والجدال دون علم ولا فقه ولا روية ويجب الرجوع فها إلى أهل العلم الثقاة المعتبرين الذين هم أهل الفقه والفتوى في مثل هذه المسألة الخطيرة التي زلت فها أقدام وضلت فها أفهام و انحرفت فها أقلام ووقع ما وقع بسبها من انتهاك للحرمات وزهق للأرواح وإضاعة الأموال وتدمير البلاد والعباد عياذا بالله تعالى نسأل الله السلامة والعافية.
- أنه رحمه الله رسالته الطيبة الماتعة بسوق الدليل على بيان معنى كلمة التوحيد لا إله الا الله وذلك من القرآن العظيم.
- في قوله تعالى: ﴿ لَا لاَ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ۖ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشُدُ مِنَ ٱلْغُيِّ فَمَن يَكُفُرُ فِي ٱلدِّينِ ۖ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشُدُ مِنَ ٱلْغُيِّ فَمَن يَكُفُرُ فِي ٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثُقَىٰ لَا اللهُ مَا مَلَهُ أَوْاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ البقرة ٢٥ وقد تضمنت الآية ما جاء في معنى لا إله إلا الله من نفي و إثبات:
- وَ فَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّغُوتِ ﴾ فان الكفر بالطاغوت هو معنى النفى لا اله
- وأما الإثبات فإنه جاء في قوله ﴿وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ ﴾ والإثبات هو المستفاد من قول إلاالله.

ثم ذكر الشيخ رحمه الله آخر ما ذكر حديث معاذ رضي الله عنه الذي خرجه الإمام الترمذي رحمه الله . وقال حديث حسن صحيح وكذلك خرجه النسائي رحمه الله وابن ماجة رحمه الله وأحمد رحمه الله والطبراني رحمه الله وعبد الرزاق رحمه الله في مصنفه وهو الحديث تسعة وعشرون من الأربعين النووية وجاء في هذا الحديث جو ابا على سؤال معاذ رضي الله عنه للنبي صلى الله عليه وسلم عن عمل يدخله الجنة ويباعده من فذكر فيه صلى الله عليه وسلم لمعاذ رضي الله عنه رأس الأمر إظهار التوحيد وقمع للشرك وتقرير إفراد الله عزّ وجل بالعبادة وحده و ابطال عبادة غيره.

## الخاتمة:

- قال المصنف رحمه الله تعالى: وَاللهُ أَعْلَمُ. وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعلى آله وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ. لو تجعل لنا خاتمة شيخنا في أسطر تذكيرا لأولى النهى وحمدا لمن بيده الأرض والسموات العلى.
- وختم الشيخ رحمه الله تعالى رسالته المباركة برد العلم إلى الله تعالى في كل ما أورده فها من بيان وشرح لمسألة ما يعرض على العبد في قبره من الأسئلة الثلاثة المعلومة، وقد اجتهد الشيخ رحمه الله تعالى في سوق الأدلة والشواهد المناسبة لموضوع الرسالة ورد علم كل ذلك إلى الله تعالى تأدبا من الشيخ مع الله تعالى وحسن معاملته معه. سعيا منه لطلب المزيد من التوفيق والتسديد.
- أخركلماته الصلاة والسلام على نبينا محمد صلى الله على وسلم التماسا للبركة بركة هذه الصلاة وتنبها على طلب الأسوة وتحصيلا للأجر والثواب. ثم تذكيرا بصاحب الدعوة الأول إلى هذه الثلاثة الأصول المتضمنة في الأحاديث الشريفة المستفيضة عنه صلى الله عليه وسلم.
- وقد شعرت بأن قلمي الوفي الطيع يُلح على أن أكتب شيئا في آخرهذه الرسالة بعد اطلاعي على طلب ابن بارعزيز، وأخ طيب حبيب إلى قلبي من رجال جمعية مناهل الخيرمن مدينة الونزة التابعة لولاية تبسة وتلبية لطلبه أقول:

<sup>1</sup> و أنا أيضًا أشهد الله أني أحبك في الله و أنت بمثابة الوالد فنفع الله بعلمك ورفع قدرك وبارك في عمرك

- الله عليه وسلم وهما أحب إليك مما الله عليه وسلم وهما أحب إليك مما سواهما، يا راغبا في الطاعة وراهبا من المعصية. يا راجيا عفوالله تعالى ورحمته وطامعا في جنته وثو ابه، وآملا في النجاة من عذابه وعقابه. يا طالبا الأسوة الحسنة وبا عازما على اقتفاء آثار سلفه الصالحين.
- اسمع وع واعمل والزم رحمني الله تعالى و إياك وأرشدك لطاعته وكفاك وجعلك مباركا أينما كنت ليس لك سبيل إلى ما تريد تحقيقه مما ذكرته لك إلا سبيلا واحدا لا يتعدد ولا يتبدد. وهو ما اتفق على سلوكه العقلاء والفطناء الألباء من أهل الإيمان والتوحيد واليقين. ألا وهو الإقبال على طلب العلم النافع المثمر للعمل الصالح.
- ولتعلم يرعاك الله أن ذلك لن يتأتى إلا بإصلاح النية وصدق العزيمة وعلو الهمة. وتطعيم ذلك كله بملازمة الدعاء والإلحاح فيه. والطلب من الله تعالى الرشاد والسداد والثبات والتوفيق الإمداد وهو الآمر بدعائه حين قال الله تعالى . ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُيرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرينَ ﴿ عَافر ٢٠.
- اعلم يا من كنت على نفسه مشفقا ومحسنا إليها أن العمر مهما امتد فإنه قصير. وأن العلم مهما حُصل فإنه كثير. وأن الفرصة التي تمنح مرة فقد لا تتكرر مرة آخرى. وأن النفحة التي تعرض للعبد قد لا تمنع مرة أخرى، فإنه لا ينبغي للمؤمن الموحد العاقل الحصين الرزين تضييع أوقاته هدرا فيما لا ينفع وتبديدها فيما يضره ويعود عليه بالوبال والخسران حين عرض أعماله في الميزان.

الله فيك على ملازمة السيرة إلى الله تعالى والدار الآخرة. احرص بارك الله فيك على ملازمة السيرفي ركب قافلة التوحيد في رحلتها الميمونة المأمونة وهي تشق طريقها في زمن الغربة. ومسالك الوحشة واصغ سمعك إلى حاديها وهو يسمع آذان السائرين فيقول تعالى ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدُ فَازَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴾ الأحزاب ٧١

ويقول تعالى ﴿ وَمَن يُطِعِ آللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخُشَ آللَّهَ وَيَتَّقَهِ فَأُوْلَ لِهِ كَهُ هُمُ ٱللَّهَ وَيَتَّقَهِ فَأُوْلَ لِهِ كَهُمُ ٱلْفَانِزُونَ ﴾ النور ٢٥

ويقول تعالى ﴿ يَلْا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آصَ بِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمۡ تُفۡلِحُونَ ﴾ آل عمران ٢٠٠

- واعلم أنه سيعترضك في طريقك أثناء سيـرك من يستوقفك ومن يثنيك ويعقلك ويشغلك وقد يجتهد في ردك وصدك عن سبيل الله تعالى إن وجد إلى ذلك سـبيلا. فاحذر أن تسـمع أصـوات الناعقين ونداءات المثبطين المخذلين. وتحذيرات الهالكين واغراءات الفاتنين المفتونين الضالين.
- امض لطريقك واستعن بالله وحده تعالى والزم غرزمن سبق من أهل الإيمان والعمل الصالح. والزم مجالس العلم وحلقات الذكرومصاحبة الأخيار الأبرار. الذين يقوى بهم إيمانك ويسلم بسببهم توحيدك. وتزداد بصحبتهم طاعتك لله ولرسوله صلى الله عليه وسلم. ولا تلتفت إلى غيرهم ممن حرفتهم البطالة وذبح الوقت قربانا للشيطان و اتباعه. و أبشر بالخيرات والثبات ما دمت مستمسكا بالحق مستعصما بالله تعالى صابرا مثابرا محتسبا مفوضا جميع أمرك إلى الله متضرعا مداوما على طاعته فلن يضرك شيء، أعد زادك وأحزم أمتعتك وجد في سيرك

وتفطن إلى إعدائك واحذر من مفتنيك و إياك والعجلة والتسرع واصبر ولا تتضجر واسمع إلى من قال فأحسن

صَـبُراً جَمِيلاً ما أقربَ الفَرَجَا ﴿ ﴿ ﴿ هُ ﴿ مِن رَاقَبَ اللَّهَ فِي الْأَمُورِ نَجَا مَنْ صَـدَقَ الله لَم ينلهُ أذى ﴿ ﴿ ﴾ ومن رجَاهُ يكونُ حيثُ رَجَا ولا تنسى

كُلُّ ابنِ أُنْثَى وإِن طَالَتْ سَلِمتُهُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ٱللَّهٍ حَدْباءَ مَحْمُولُ

كتبه الشيخ أبوقتيبة عمربن محمد الطاهر الشابي التبسي عفا الله عنه وعن والديه بتاريخ ١٣ ربيع الثاني ١٤٤٥ه. المو افق لـ: ٢٠ ٢٣/١ م بمنزله الكائن بحي يحيى فارس تبسة.

## الفهرس

| 3   | افتتاحية:                   |
|-----|-----------------------------|
| 7   | مقدّمة:                     |
| 10  | نرجمة موجزة لصاحب الرسالة:  |
| 12  | من مزايا هذه الرسالة:       |
| 14  | نوطئة بين يدي الرسالة:      |
| 19  | المقدمة الأولى من الرسالة:  |
| 52  | المقدمة الثانية من الرسالة: |
| 64  | المقدمة الثانية من الرسالة: |
| 82  | المقدمة الثالثة من الرسالة: |
| 93  | الأصل الأول:                |
| 165 | الأصل الثاني:               |
| 222 | الأصل الثالث:               |
| 265 | الخاتمة:                    |