
1 

 

 جبران وسام. د

 اللعب بلا كلمة أمان: كيف تحوّلت الأنظمة العقائدية إلى طقس خضوع أبدي

 مقالة

 

 الناصرة

 2026 كانون ثاني

 

 

 

 

 

https://gibran-litr.org/essays  

Gibran Publishing Literature and Music Online 

© 2025. All rights reserved. 



2 

 

 اللعب بلا كلمة أمان: كيف تحوّلت الأنظمة العقائدية إلى طقس خضوع أبدي

 

 مقالة

 

 .أشكال السلطة عنفًاليست كل أشكال الخضوع عبودية، كما أن ليست كل 

هذه حقيقة بديهية، لكنها تصبح فضيحة أخلاقية حين ننظر إلى الأنظمة العقائدية في 

، أو "إيماناً"منطقتنا: أنظمة تطالب بالخضوع المطلق، وتصرّ في الوقت نفسه على تسميته 

 ".قدرًا تاريخيًا"، أو "وطنية"

الشاعرية المذهلة   …BDSMع أو الـفنّ الخضو"، 22رصيف موقع في مقالتها المنشورة على

، تفتح نور حطيط باباً غير متوقَّع لفهم الخضوع لا (2025أيلول  29" )في فضاء اللعب

الخضوع، كما تطرحه، لا يحدث إلا  .ممارسة جمالية مشروطةبوصفه انكسارًا، بل بوصفه 

كوم داخل فضاء لعب واضح المعالم: هناك أدوار، وطقوس، وسلطة، لكن كل ذلك مح

 .القبول الحر، وقابلية الانسحاب د:بشرط أساسي واح

من هذه النقطة تحديدًا، يمكن قراءة الأنظمة العقائدية لا باعتبارها نقيضًا لهذا الفضاء، بل 

 .لعبٌ بلا اعتراف بأنه لعب، وخضوع بلا كلمة أمان :نسخته الأكثر توحشًابوصفها 

* 

أن  يقرّر، كما تصفه نور حطيط، الخضوع فعل واعٍ. لا يولد الإنسان خاضعًا، بل BDSM في الـ

يكون كذلك، داخل علاقة محددة، وزمن محدد، وبقواعد واضحة. السلطة هنا ليست مطلقة، 

 .بل متفاوض عليها، وقابلة للتفكيك فور نطق كلمة واحدة



3 

 

فالأمر  ،الملالي، إلى الصهيونية الدينيةمن البعث الأسدي، إلى نظام ، أما في الأنظمة العقائدية

وليس قابلًا  .انتماء أبديليس تجربة، بل  .هويةالخضوع ليس فعلًا، بل  .معكوس تمامًا

 .للتراجع، لأن التراجع يُعرَّف سلفًا كخيانة، أو ردِّة، أو خروج عن الجماعة

لكنها في الوقت ذاته تجردّك  ، لا أن تُكرهَ،"تؤمن"المفارقة القاتلة أن هذه الأنظمة تطالبك بأن 

 .من أبسط أدوات الإيمان الحر: الشك، والانسحاب، وإعادة النظر

* 

، في صيغته الأخلاقية، ممارسة جمالية للخضوع المشروط، فإن الأنظمة  BDSMإذا كان الـ

 .خضوعًا طقسيًا بلا رضى، وبلا حق نجاة :العقائدية تمارس نقيضه الدقيق

طقوس جماعية تُعاد بلا كلل )أناشيد، شعارات،  :فرة، بل فائضةكل عناصر المشهد متوا

مسرحة مفرطة للسلطة )استعراضات، خطابات خلاصية، احتفالات انتصار  زيّ موحّد(،

 .وتقسيم صارم للأدوار )قائد ملهم، جماعة مصطفاة، عدوّ ضروري( مؤبدّ(،

 حق الانسحاب، :لكن ما يغيب، دائمًا وبشكل ممنهج، هو ما يمنح اللعب معناه

والاعتراف بأن ما يجري ليس حقيقة مطلقة، بل بناء رمزي قابل  قابلية اللعبة للانتهاء،

 .للتفكيك

 .هذه هي الحقيقة، ومن يرفضها يُمحى: بل تقول .نلعبل: السياسة هنا لا تقول

* 

عن الجسد بوصفه موقع التجربة القصوى، حيث تتقاطع اللذة والخطر  جورج باتاييكتب 

الجسد عنده ليس وسيلة لتحقيق  .والمعنى، وحيث تُختبَر السيادة الفردية عند حدودها

ا يقاوم الاختزالفكرة، بل   .حدًّ



4 

 

 :هي لا ترى في الجسد إلا مادة خامًا لمشروع أعلى .الأنظمة العقائدية تفعل العكس تمامًا

جسد يُعاقَب حين يخرج عن الدور  جسد يُقاتل باسم الخلاص، د يُنجب للعقيدة،جس

 .المرسوم له سلفًا

، حيث لا قيمة بشار الأسدالجسد إلى رقم أو صورة شهيد في خطاب نظام  اختُزلفي سوريا، 

م قرباناً دائم، في إيران، يتحوّل الجسد الأنثوي إلى ساحة صراع ديني  .للحياة إلا بقدر ما تُقدَّ

وفي الصهيونية الدينية، يُمنَح الجسد  .والعقوبات )الحجاب( تُقاس فيها الطاعة بالأقمشة

اليهودي قيمة خلاصية، فيما يُختزل الجسد الفلسطيني إلى فائض تاريخي، قابل للإزالة أو 

 .التهميش أو المحو

لا يُتَّهَم بالخطأ، ومن يطالب باستعادته،  .ملكية عامةهنا لا يعود الجسد مساحة سيادة، بل 

 .بل بالفجور، أو العمالة، أو الكفر

* 

الفرق الجوهري بين فضاء اللعب الذي تشير إليه نور حطيط، وفضاء السلطة العقائدية، 

 .هذا لعب: اللعب الحقيقي يقول بوضوح .ليس في الطقوس أو الأدوار، بل في الصدق

 .هذا قدر: أما النظام العقائدي فيقول

أن تُجبَر على أداء دور، مع إنكار وجود المسرح  :خطر أشكال العنف الرمزيهنا يتكثّف أ

لهذا لم يكن مصادفة أن يكتب روائيون ومفكرّون من داخل هذه السياقات ضد هذا  .نفسه

 .الطاعة حين تتحوّل إلى فراغ وجودي عرّى عبث مثلًا،، صادق هدايت .المنطق تحديدًا

 عاموس عوزو .فككّ سرديات البطولة التي لا تعيش إلا على أجساد الضحايا إلياس خوري

حذّر، باكرًا وبمرارة، من تحوّل الإيمان إلى أيديولوجيا إقصاء لا ترى الإنسان إلا بوصفه وظيفة 

كبر منه  .في سردية أ

 .حين تُقدَّس الفكرة، يُداس الإنسان :جميعهم، بطرق مختلفة، قالوا الشيء نفسه



5 

 

* 

ا كانت الأنظمة العقائدية، كما رأينا، تقوم على تحويل الخضوع إلى طقس أبدي بلا رضى، إذ

إلى ذاتٍ  ،كي يستمر هذا البناء ،وعلى مصادرة الجسد بوصفه ملكية عامة، فإنها تحتاج

هنا تحديدًا يصبح الفكر التحليلي،  .متخيَّلة متماسكة، مطيعة، ومقفلة على معنى واحد

 .ي، خطرًا بنيوياً لا يمكن التهاون معهكان وخصوصًا اللاّ 

لا ينطلق من سؤال الطاعة أو العصيان، بل من تفكيك الفكرة نفسها التي  جاك لاكانفـ

الذات، عند لاكان، ليست وحدة  .تقوم عليها السلطة العقائدية: فكرة الذات المكتملة

يمكن ضبطها أو  منسجمة، بل كيان منقسم على نفسه، محكوم بنقص لا يُردم، وبرغبة لا

لا وجود لمعنى نهائي، ولا لهوية صافية، ولا لرمزيّ  .إشباعها عبر العقيدة أو الدولة أو القائد

 .يخلو من الشقوق

فهي لا تحكم  .هذا بالضبط ما لا تحتمله الأنظمة التي تُقدّس الطقس وتحوّل اللعب إلى قدر

واحدة، معنى واحد، وخلاص مؤجَّل قائد كامل، أمة  :وعد الاكتمالفقط عبر القمع، بل عبر 

 .لا يتحقق إلا بمزيد من الطاعة

التي اعتقلها نظام البعث السوري بسبب تأسيسها  ، مثلًا،رفاه ناشدمن هنا، لا تبدو قضية 

حلقة قراءة، نقاش في اللغة  .حادثة أمنية عرضية، بل لحظة كاشفة، حلقة لاكانية في دمشق

كل ذلك كان كافيًا ليُقرأ كتهديد  …لسؤال بدل اليقينوالرغبة واللاوعي، اشتغال على ا

 .وجودي

يسحب  :كاني لا ينتج معارضة سياسية مباشرة، لكنه يفعل ما هو أعمق وأخطرفالتحليل اللاّ 

 إلى رغبته التي لا يمكن تأميمها، ويُعيد الفرد إلى انقسامه، من السلطة احتكارها للمعنى،

 .إلى نشيدولا تحويلها  ولا إدخالها في طقس،



6 

 

يكفيها أن تدرك، حدسيًا، أن  .لهذا لا تحتاج الأنظمة العقائدية إلى أن تفهم لاكان كي تقمعه

فحيث يوجد لاوعي، لا يمكن  .الخضوع بلا كلمة أمانهذا الفكر ينسف من الأساس منطق 

 .وحيث توجد رغبة، لا يمكن للطقس أن يغلق اللعبة إلى الأبد .للسلطة أن تكون كاملة

* 

كتمال الذات، فإنه لا يقف عند هذا الحد، بل يذهب إذ ا كان الفكر اللاكاني يفضح استحالة ا

وهنا يظهر الشبح الذي تكرهه  .اللذةو القانونإلى تفكيك العلاقة الملتبسة بين  :أبعد

كثر من أي شيء آخر: شبح   .الماركيز دي سادالأنظمة العقائدية أ

بوصفه للأخلاق، بل ك انقيضً بوصفه اد، لا يظهر هذا الأخير في القراءة اللاكانية الشهيرة لـدي س

 .مرآتها المظلمة

يفرغ الواجب من أي مضمون  .دي ساد لا يهدم القانون؛ هو يأخذه إلى نهايته المنطقية

 .ذة عبر الامتثال المطلقإنساني، ويحوّله إلى آلة باردة تُنتج اللّ 

كانط يقول:  .لا بوصفه عدو دي ساد، بل قرينه الخفي ؛إلى المشهد إيمانويل كانطهنا يدخل 

دي ساد يهمس: حسنًا، فلنستمتع إذًا  .افعل واجبك لا لأنك ترغب، بل لأن الواجب واجب

 .بالواجب ذاته

الحقيقة إن دي ساد هو  ،ضمنيًا ،لاكان هو من التقط هذه العلاقة الصادمة، حين قال

 .المكبوتة للأخلاق الكانطية

القانون عن الرغبة، وحين يُقدَّس الواجب بوصفه غاية في ذاته، يتحوّل الامتثال  فحين يُفصل

 .ويصبح العنف نتيجة منطقية لا انحرافًا إلى مصدر لذّة مرضية،

 

 


