
0 

 

 د. وســــــــام جبران

 

 بين الحياة المؤجَّلة والموت المتحوِّل

لنعمة حسن "لم يكن موتًا"قراءة نقدية في رواية   

 

 

 2026 ثاني كانونالناصرة، 

 

 



0 

 

 بين الحياة المؤجَّلة والموت المتحوِّل

لنعمة حسن "لم يكن موتًا"قراءة نقدية في رواية   

 

 مقدمة

ضمن المتن السردي حسن )غزة(  نعمةللروائية الفلسطينية  لم يكن موتاً تندرج رواية

الفلسطيني الذي يكتب من داخل الجرح لا من هامشه، ومن قلب التجربة اليومية لا 

من موقع التأريخ الخارجي. فهي رواية لا تسعى إلى تمثيل الحدث السياسي تمثيلًً 

ية، وعلى التحوّلات الوجودية مباشرًا، بقدر ما تشتغل على أثره العميق في النفس الإنسان

التي يُحدثها العيش الطويل تحت الحصار والفقد. ومن هنا، لا يبدو الموت في الرواية 

بوصفه خاتمة، بل حالة متحوِّلة، أو صيغة أخرى للحياة، تتشكلّ داخلها الذكريات، 

 .والواجبات، والتنازلات، والقدرة المحدودة على الاستمرار

ة مركزية حول معنى النجاة، وحدود الصبر، وعلًقة الفرد بجسده تُثير الرواية أسئل

كرته في سياق جماعي مُثقل بالموت. كما تقدّم نموذجًا سرديًّا لكتابة  وبذا

نسوية فلسطينية هادئة، بعيدة عن الشعارات، لكنها شديدة الكثافة من حيث نسائيّة/

 الإيحاء والدلالة. 

محاور الجمالية والفكرية في الرواية، من خلًل مقاربة تهدف هذه المقالة إلى تحليل أهم ال

 .ثقافية تضيء بنيتها، وثيماتها، ولغتها، وتمثيلها للمرأة والمكان والموت-سردية



1 

 

 والموت المتحوّل تعدّد الأصوات العنوان:، البنية السردية

تقوم الرواية على بنية سردية غير خطيّة، تتوزّع على مقاطع أو أقسام تتناوب فيها 

اردة، ولا سيما صوت الأب، وصوت ريما، وصوت الأرملة. هذا التعدّد لا الأصوات السّ 

د الواحد، يعمل على تنويع زوايا الرؤية فحسب، بل يساهم في تفكيك مركزية السر 

 .ويمنح التجربة الإنسانية أبعادها المتداخلة: الفردية، والعائلية، والجمعية

يُلًحظ أن السرد بضمير المتكلم يهيمن على أغلب فصول الرواية، ما يخلق علًقة 

حميمة بين القارئ والنص، ويحوّل القراءة إلى فعل إصغاء داخلي. غير أن هذا الضمير 

اعتراف عاطفي فحسب، بل كوسيلة لتمثيل التمزّق النفسي، لا يُستخدم بوصفه أداة 

والتردّد، والفراغ الذي يخلفّه الغياب. إن الصوت السارد لا يدّعي امتلًك الحقيقة، بل 

كرة، والندم، والاعتياد القاسي على  يقدّمها بوصفها تجربة متشظّية، تتكوّن من الذا

 .الخسارة

لاسترجاع )الفلًش باك( بوصفه تقنية مركزية، كما أن تفكك الزمن السردي، واعتماد ا

يعكس طبيعة الوعي المصدوم، حيث لا يعود الماضي منقضيًا، بل يظل حاضرًا، يقتحم 

كرة من مخزون ساكن إلى قوة فاعلة في  اللحظة الراهنة باستمرار. هكذا تتحوّل الذا

 .تشكيل الحاضر

ية، تقوم على النفي، لا بوصفه إنكارًا شحنة دلالية عال (لم يكن موتاً) يحمل عنوان الرواية

للحدث، بل إعادة تعريف له. فالموت في هذا النص ليس لحظة نهائية، وإنما حالة ممتدّة، 

تتسرّب إلى تفاصيل الحياة اليومية، وتعيد تشكيل العلًقات، والاختيارات، ونظرة 

 .الشخصيات إلى ذواتها والعالم

ل مختلفة: موت الأب، استشهاد الزوج، الغياب يتكرّر في الرواية حضور الموت بأشكا

القسري، التهديد الدائم، والعيش في فضاء قابل للًنفجار في أي لحظة. غير أن الكاتبة لا 

تتعامل مع الموت كحدث درامي صاخب، بل كحقيقة شبه عادية، تتجاور مع إعداد 

م الطعام، والحديث العائلي، والزواج، والإنجاب. هذا التطبيع القسر ي للموت لا يُقدَّ

 .بوصفه قبولًا، بل بوصفه نتيجة حتمية للًستمرار



2 

 

ومن هنا، يصبح الموت عنصرًا بنيويًّا في الوعي، لا يُلغِي الحياة، بل يُفرغها من يقينها 

السابق، ويجعلها حياة مؤجَّلة، أو ناقصة، أو معلقّة. إن الشخصيات لا تعيش بعد الموت 

ا لا تموت بالكامل، بل تدخل في منطقة رمادية بين الفقد كما كانت قبله، لكنها أيضً 

 .والنجاة

 

كرة  المرأة، الجسد، والذا

تعيش  اذاتً بوصفها تحتلّ المرأة موقعًا مركزيًّا في الرواية، لا بوصفها رمزًا مجردًا، بل 

التناقض بين رغباتها الفردية ومتطلبات المجتمع. فريما، والأرملة، وغيرهما من 

النسائية، يتحرّكن داخل فضاء اجتماعي يفرض عليهن أدوارًا محدّدة: الشخصيات 

 .الصبر، الاحتمال، الاستمرار، والتضحية الصامتة

ا، بل  كرة والألم، لا بوصفه موضوعًا جنسيًّ يتحوّل الجسد الأنثوي في الرواية إلى حامل للذا

كم فيها التعب النفسي، والحرمان، والخوف. فالجسد هنا ليس حرًّا، بل  كمساحة يترا

على المرأة فعله بعد الفقد. ويظهر ذلك  "ما يجب"مراقَب، ومقيَّد بالتقاليد، وبفكرة 

ل والزواج الثاني، حيث يُطرح السؤال الأخلًقي بوضوح في معالجة الكاتبة لموضوع الترمّ 

 .والاجتماعي لا من زاوية الإدانة، بل من زاوية الحيرة والضغط

ا، بل تشتغل على تفكيك البنية الذكورية اللًفت أن الرواية لا  تتبنّى خطاباً نسويًّا صداميًّ

بهدوء، عبر إظهار أثرها النفسي على النساء، لا عبر إدانتها المباشرة. وهذا ما يمنح النص 

 .عمقه الإنساني، ويبعده عن المباشرة الأيديولوجية

 

كرة حيّة  المكان بوصفه ذا

. فغزة اأساسيًّ  اسرديًّ  فاعلًً بوصفه لا يظهر المكان في الرواية بوصفه خلفية محايدة، بل 

ليست مجرد موقع جغرافي، بل فضاء نفسي وثقافي يُعيد تشكيل الشخصيات 



3 

 

باستمرار. البيوت الضيّقة، الأزقّة، المستشفى، المقبرة، كلها أمكنة مشحونة بالدلالة، 

 .ومن غابوا عنهاتحمل آثار من مرّوا بها، 

كرة الجمعية، والخوف المتوارث،  ا، ليحتوي الذا يضيق المكان ماديًّا، لكنه يتّسع دلاليًّ

والشعور الدائم بالتهديد. ويُلًحظ أن الأمكنة المغلقة تهيمن على الرواية، ما يعكس 

الإحساس بالحصار، ليس فقط على المستوى السياسي، بل على المستوى الوجودي 

 .أيضًا

تتميّز الرواية بالبساطة الظاهرية، لكنها بساطة مخادعة، حيث الأسلوب واللغة،  من

ا، خالية من الزخرفة البلًغية،  تخفي تحتها كثافة شعورية عالية. فالجمل قصيرة نسبيًّ

لكنها مشحونة بالإيحاء. تعتمد الكاتبة على الاقتصاد اللغوي، وعلى الصمت، والحذف، 

 .دوات تعبير لا تقل أهمية عن الكلًموالبياض النصي، بوصفها أ

كثر اللحظات مأساوية، يمنح النص صدقيته، ويجعل  كما أن غياب الخطابة، حتى في أ

كثر حضورًا. فالرواية لا تصرخ، بل تهمس، وهذا الهمس هو مصدر قوتها الجمالية  .الألم أ

كرة،  ن أشكال كتابة بوصفها شكلًً م "لم يكن موتاً" يمكن النظر إلىوبالعودة إلى الذا

كرة اليومية، الهشّة، التي تحتفظ  كرة الرسمية أو البطولية، بل الذا كرة، لا الذا الذا

بالتفاصيل الصغيرة، وتقاوم النسيان عبر السرد. إنها رواية لا تمجّد الألم، ولا تحوّله إلى 

 .بطولة، بل تكتبه بوصفه جزءًا من الحياة

هادئة، لا تستهدف العدو مباشرة، بل تحافظ  في هذا السياق، يصبح السرد فعل مقاومة

 .على الإنسان من التلًشي، وعلى التجربة من الاختزال



4 

 

 من الخطّي إلى المُعلَّق :إعادة صياغة الزمن

لا يُستدعى الزمن بوصفه إطارًا محايدًا تتحرّك داخله الأحداث،  "لم يكن موتاً" في رواية

ربة الفلسطينية ذاتها، وأداة أساسية لإعادة تشكيل معنى الهوية. جوهر التج بل بوصفه

ا مستقيمًا يمتد من ماضٍ منتهٍ إلى حاضر قابل للفهم ثم إلى  فالزمن هنا ليس خطًّ

مستقبل منتظر، بل هو زمن مكسور، معلقّ، ومفتوح على التكرار؛ زمن يعيش داخله 

الرواية صياغة ما يمكن تسميته  . بهذا المعنى، تعيد"بعده"الفلسطيني، ولا يعيشه 

زمن النكبة المستمرة، لا بوصفها حدثاً تاريخيًا وقع  بالزمن الفلسطيني/الغزاّوي بوصفه

 .وانقضى، بل بوصفها حالة وجودية ممتدة تُعيد إنتاج ذاتها في كل فقد جديد

وتستبدله تُفكك الرواية منطق الزمن الحداثي القائم على التعاقب والتجاوز والشفاء، 

بزمن لا يسمح بالقطيعة. فالموت، كما تقترحه الرواية، لا يُغلق لحظة ولا يُنهي مسارًا، 

كرة، وفي الجسد. الأب الميت لا يغيب، والزوج الشهيد  بل يظل حاضرًا في اليومي، في الذا

لا يتحوّل إلى ماضٍ منجز، واللحظة الأولى للفقد لا تُستوعَب لتُترك خلف الوعي، بل 

د مرارًا، بأشكال مختلفة، وكأن الزمن نفسه يرفض أن يمضي. هنا لا يعود الاسترجاع تعو 

تقنية سردية فحسب، بل تعبيرًا عن وعي لا يستطيع الفصل بين ما كان وما هو كائن، 

 .لأن الجرح لم يُغلق أصلًً 

د في هذا السياق، يتحوّل الزمن الفلسطيني إلى زمن ارتدادي، دائري، يعيش فيه الأفرا

الاستشهاد، ولا لفكرة التعافي أو  "ما بعد" داخل الحدث لا بعده. فلً وجود حقيقي لـ

العودة إلى الحياة الطبيعية. الحياة نفسها تستمر داخل الكارثة، لا خارجها. الزواج يحدث 

كرة تُستدعى أثناء إعداد الطعام  في ظل القصف، والأمومة تُمارسَ في غياب الزوج، والذا

زمن " لبيت. هذا التداخل بين العادي والكارثي يخلق زمنًا خاصًا يمكن وصفه بـأو ترتيب ا

؛ زمن لا تحكمه فكرة الانتصار أو الهزيمة، بل ضرورة الاستمرار، والتكيّف القاسي، "البقاء

 .والعيش رغم انكسار المعنى

حمي، ومن اللًفت أن الرواية لا تعيد صياغة الزمن الفلسطيني من منظور بطولي أو مل

يومي، يشتغل على التفاصيل الصغيرة لا على اللحظات الفاصلة.  نسائيبل من منظور 

كم، "الذروة الوطنية"ولا  "الحدث الكبير"فالزمن هنا ليس زمن  ، بل زمن الانتظار، والترا



5 

 

والصمت، والإرهاق الجسدي والنفسي. إنه زمن أنثوي بمعناه الجمالي لا البيولوجي: 

فالي، غير قابل للًختزال في تاريخ أو خطاب. وبهذا، تقاوم الرواية زمن بطيء، غير احت

 .اختزال التجربة الفلسطينية في لحظة رمزية واحدة، وتعيدها إلى عمقها الإنساني المركبّ

من خلًل هذه البنية الزمنية المكسورة، تعيد الرواية صياغة مفهوم الهوية الفلسطينية. 

م بوصفها شعارًا سياسيًا، ولا بوصفها وعيًا أيديولوجيًا جاهزًا، ولا حتى  فالهوية هنا لا تُقدَّ

خبرة وجودية تُعاش داخل الزمن  بوصفها سردية وطنية مكتملة. إنها تُبنى بوصفها

الهوية ليست ما تقوله الشخصيات عن نفسها، بل ما تتحمّله: الفقد المتكرر، . المعلّق

 .ار إلى الاستمرار دون وعد بالخلًصالغياب القسري، الخيارات المحدودة، والاضطر 

، "من نحن؟"، لا تسأل الشخصيات سؤال الهوية بصيغته المباشرة: "لم يكن موتاً" في

ا( بل تعيش سؤالًا  . ومن "كيف نستمر دون أن نفقد إنسانيتنا؟"أعمق وأقسى: )هاملتيًّ

مة مجردة هنا، تتحوّل الهوية الفلسطينية من تعريف رمزي إلى ممارسة يومية؛ من قي

إلى تجربة معيشة. إنها هوية تتشكلّ في القدرة على العيش مع التناقض، لا في تجاوزه: 

كرة، والسعي  الرغبة في الحياة مقابل الوفاء للغائب، الحاجة إلى الحب مقابل ثقل الذا

 .إلى المستقبل مقابل الارتهان الدائم للماضي

عبئًا أخلًقيًا لا امتيازًا. فالنجاة نفسها تصبح كما تُقدّم الرواية الهوية الفلسطينية بوصفها 

عبئًا حين يموت الآخرون، والاستمرار يُصبح عبئًا حين يُنتظَر منك الصبر الدائم، والقوة 

تتحوّل إلى قيد حين تُفرض بوصفها واجبًا لا خيارًا. بهذا المعنى، لا تُحتفى الهوية، بل 

تُعاد إلى هشاشتها الإنسانية. وهذا ما يمنح النص تُساءَل، لا تُرفَع إلى مرتبة البطولة، بل 

صدقه العميق، إذ يرفض تحويل المعاناة إلى رمز مريح، أو الألم إلى خطاب قابل 

 .للًستهلًك

وتصل الرواية، عبر هذا الاشتغال الزمني والوجودي، إلى إعادة تعريف النكبة نفسها. 

زمنية مستمرة، تسكن الجسد والعلًقات ، بل بنية 1948فالنكبة لم تعد حدثاً مؤرَّخًا في 

والاختيارات اليومية. إنها نكبة تتجدّد في كل فقد، وفي كل بيت مهدّد، وفي كل مستقبل 

كرة  مؤجَّل. وداخل هذا الزمن النكبويّ  المفتوح، تتشكلّ الهوية الفلسطينية لا بوصفها ذا

كتمالاً الماضي فقط، بل بوصفها محاولة مستمرة للحفاظ على الذات في ز  .من لا يمنح ا



6 

 

تعيد صياغة الزمن الفلسطيني عبر كسره، وتعيد  "لم يكن موتاً" هكذا، يمكن القول إن

صياغة الهوية الفلسطينية عبر إنزالها من مستوى الرمز إلى مستوى التجربة. إنها رواية 

، لا تبحث عن خلًص، ولا تقدّم يقينًا، لكنها تمنح صوتاً للعيش داخل الزمن المكسور

 .فنّ الاستمرار تحت النكبة، لا بعدها وتكتب الهوية الفلسطينية بوصفها

 

 

 

 

 

 

 

 


