
1 
 

 

DIOS PUDO HACERLO MEJOR, 
PERO NO QUISO 

─ AL ENCUENtRO DEL JESúS HIStóRICO ─ 

  

 

Autor: Javier Iraola Galarraga 
«Dios pudo hacerlo mejor, pero no quiso» 
Fecha terminación: Valencia, julio 2025 
Autorizada reproducción total o parcial citando su 
fuente de procedencia. 
Otras publicaciones del autor en: 
www/ elbazardejavier.es 
 

¡Una visión perturbadora y quizás 
provocativa de Jesús de Nazaret, 
pero cien por cien auténtica! 

 



2 
 

 
  



3 
 

PRESENTACIÓN 

AL ENCUENTRO DEL JESÚS HISTÓRICO 

Dios pudo hacerlo mejor, pero no quiso es un libro que 
busca descubrir quién fue realmente Jesús de Nazaret, 
dejando de lado la imagen religiosa construida por el 
cristianismo a lo largo de los siglos. 

Para lograrlo, se analizan con valentía los textos del Nuevo 
Testamento desde la perspectiva de técnicas modernas, 
como la crítica textual y los estudios de autenticidad 
histórica. Gracias a estos métodos, es posible revisar los 
pasajes de los evangelios de forma objetiva, dejando fuera 
errores de copia, de traducción o añadidos teológicos de sus 
autores. 

El resultado de este trabajo revela que muchos de los 
pasajes atribuidos a Jesús de Nazaret no son auténticos, lo 
que permite diferenciar claramente al Jesús histórico —un 
hombre con un mensaje directo, claro y sencillo— del 
Jesucristo teológico, una figura moldeada por la religión. 

El libro se enfoca en rescatar las enseñanzas originales de 
Jesús, en especial todo lo relativo al «Reino de Dios», y 
destaca tres claves esenciales para alcanzarlo: 

1. Orar desde el corazón. 

2. Vivir como una persona justa. 

3. Amar a los demás como a uno mismo. 

Para facilitar la investigación y la comprensión de su 
mensaje, la vida de Jesús de Nazaret se organiza en tres 
etapas: infancia, vida pública y pasión. 



4 
 

Una última etapa posterior muestra cómo el cristianismo 
modificó su figura original. Concretamente, a lo largo del 
libro queda en evidencia cómo este complicó, de manera 
innecesaria, el camino hacia la salvación personal, 
alejándolo de la sencillez del mensaje original de Jesús. 

Pero esta obra no busca ni pretende polémicas o debates 
teológicos. Es, ante todo, una reflexión personal, una 
práctica «cuasi espiritual» que invita al lector a elegir:  

¿Jesús histórico o Jesús religioso? 

En ella se reivindica con pasión a los nazarenos, los 
primeros seguidores de Jesús, presentados como ejemplo de 
quienes valoran su mensaje auténtico sin necesidad de 
seguir las directrices de la Iglesia tradicional. 

Para ellos, y para quienes sienten admiración por ese Jesús 
genuino, este libro ofrece una visión clara, honesta y 
humana de su posición, así como la confirmación de que 
están en el camino correcto. 

En definitiva, esta obra propone volver al origen: descubrir 
el verdadero mensaje de Jesús de Nazaret, libre de 
interpretaciones religiosas, y comprender su importancia 
con una mirada crítica y profundamente humana. 



5 
 

 ÍNDICE TEMÁTICO GENERAL 

 PRÓLOGO E INTRODUCCIÓN 7 

 CAPITULO UNO  

1.-Un comienzo desalentador 13 

   1.1.- Me conformaré con llegar al Jesús «posible» 13 

   1.2.- Cuáles son las fuentes disponibles recomendables 15 

   1.3.- Los evangelios en cuarentena obligada 20 

   1.4.- Las dificultades significan siempre más motivación 28 

CAPÍTULO DOS  

2.-Tiempo anterior a la vida pública 31 

   2.1.- Cómo estaba el mundo cuando nació Jesús de Nazaret 31 

   2.2.- Misión que encargó Dios a Jesús de Nazaret 34 

   2.3.- El Jesús infantil: entre la profecía y la fábula. 39 

   2.4.- El Jesús histórico versus el Jesús teológico 47 

CAPÍTULO TRES  

3.-Tiempo de predicación y vida pública 55 

   3.1.- Las sombras del Jesús histórico 55 

   3.2.- Modos de comunicación de Jesús según destinatarios 60 

   3.3.- El Bautismo, primer paso de la vida pública de Jesús 74 

   3.4.- Buscando los mensajes de sus enseñanzas 78 

           3.4.1.- El Reino de Dios eje central de su predicación 80 

           3.4.2.-Normas, méritos e impedimentos para el Reino 85 

           3.4.3.- Una nueva imagen de Dios 89 

           3.4.4.-Una nueva visión de la Ley de Moisés 93 



6 
 

           3.4.5.-Preparación y misión de los doce apóstoles  98 

    3.5.- La última cena como último acto de la vida pública 106 

CAPÍTULO CUATRO  

4.-Tiempo de muerte, resurrección y ascensión 115 

      4.1.- Del Jesús fácil al Jesús difícil 115 

      4.2.- La Pasión sin testigos: Un drama en tres actos 121 

      4.3.- ¿Muerte brutal de un ser inocente? 127 

      4.4.- Resurrección y Ascensión: ¿«la única salida»? 132 

CAPÍTULO CINCO  

5.-Tiempo posterior a la muerte de Jesús 139 

     5.1.- ¿Quién fue Jesús de Nazaret? 139 

     5.2.- El Jesús modificado por el cristianismo 147 

     5.3.- El rincón de las herejías 151 

     5.4.- El cristianismo: merecedor de un gran «zasca» 156 

     5.5.-Qué futuro aguarda a los nazarenos 166 

   CAPÍTULO FINAL 173 

   Bibliografía 185 



7 
 

PRÓLOGO E INTRODUCCIÓN 
Lo que me hubiera gustado escribir de adolescente 

Ojalá hubiera podido escribir estas páginas cuando era un 
adolescente que iba tan contento al colegio. Seguramente 
me habrían dado una buena calificación en Literatura y 
Filosofía —dudo que la hubiera tenido en Religión—, pero 
me habrían servido mucho en la vida. 

Con ese aprendizaje, habría hecho muchas cosas de forma 
diferente; sobre todo, creo que me habría ayudado a valorar 
más a las personas que compartieron mi camino, o al 
menos a verlas de otra manera. 

Hoy entiendo con claridad que estas reflexiones no habrían 
sido posibles en un sistema diseñado para imponer 
obediencia y sumisión, especialmente dentro del 
adoctrinamiento religioso. Ahora, con calma y serenidad, 
puedo recorrer un camino difícil que, en mi juventud, por 
mi inocencia, me habría sido imposible transitar. 

Reconozco que este tema siempre me ha interesado y 
fascinado: investigar la figura y el significado de la vida y la 
obra de Jesús de Nazaret. Y con este libro persigo dos 
objetivos principales. 

Primero, compartir las reflexiones que han surgido después 
de más de un año y medio de estudio y dedicación, usando 
un lenguaje sencillo que permita seguir el texto incluso en 
los temas más complejos. Es decir, tengo la pretensión de 
escribir un libro fácil sobre un tema difícil ¡Qué animoso! 



8 
 

Segundo, transmitir la gran pasión que este estudio me ha 
despertado, porque cuando se aborda sin estereotipos ni 
excesiva solemnidad, resulta realmente apasionante. 

Cuál es mi objetivo al estudiar a Jesús de Nazaret 

Emprendo este camino con el propósito de saldar una 
deuda interna que siempre he sentido pendiente. Aunque 
han pasado más de setenta años, permanece muy viva en 
mi memoria la sensación de rechazo que me provocaron 
aquellas «mentiras piadosas» y la manipulación religiosa de 
la que fuimos objeto durante nuestra infancia ingenua. 

Desde entonces he sentido la necesidad de encontrar la 
verdad más cercana posible al mensaje que Jesús de Nazaret 
transmitió directamente a quienes estuvieron con él, sin 
intermediarios. Sobre todo, quería saber si ese mensaje 
sencillo podría satisfacer mi espiritualidad escatológica, es 
decir, mi búsqueda del sentido sobre lo que sucede después 
de la muerte. 

Esta búsqueda surgió después de vivir muchos años alejado 
de lo religioso. Durante ese tiempo de ausencia, siempre 
mantuve interés por las prácticas espirituales, como la 
meditación, y por la conexión con mi divinidad interior.  

También he notado que muchas personas se alejan de la 
religión al dejar la educación infantil y pasar a la 
universidad o a la vida adulta. En ese momento, el 
desarrollo del pensamiento crítico y la autonomía 
intelectual suelen distanciarlas de una formación religiosa 
que, en general, resulta pobre y poco inspiradora. 



9 
 

Me he enfocado en descubrir en lo posible cuál fue la 
misión de Jesús de Nazaret al comenzar su vida pública en 
el siglo I, y cómo la llevó a cabo. Para ello, me he basado en 
los datos históricos más fiables sobre lo que Jesús realmente 
dijo, hizo y sintió. No en lo que «dicen que dijo», sino en lo 
que verdaderamente expresó y vivió. 

La razón de un título y su evolución 

Antes que nada, quiero aclarar que el título no pretende ser 
arrogante, aunque pueda parecerlo al principio. 
¡No tengo la más mínima intención de corregirle la plana a 
Dios! Jamás me atrevería a hacerlo. 

Además que ese no fue el título original de esta aventura. 
En un principio se titulaba: ¿Jesús o Jesucristo? ¿Maestro o 
Redentor? Pero con el tiempo y el estudio sentí la necesidad 
de un título más contundente, que reflejara mejor lo que 
estaba experimentando y la significación de mis hallazgos 
—al menos en el plano personal—, aunque vinieran 
acompañados de la confusión que suele rodear este tema. 

Jesús de Nazaret fue clave en el paso del Primer Plan de 
Dios —basado en una promesa de dominio universal del 
pueblo judío a cambio de fidelidad y obediencia— hacia un 
Segundo Plan de Dios, que cambió la esencia de esa alianza. 
Este nuevo plan introdujo condiciones distintas para que 
todos los seres humanos, sin importar su origen, pudieran 
acceder al Reino de Dios. 

Un cambio tan trascendental habría requerido una claridad 
total, de modo que los nuevos términos de la alianza divina 
se entendieran sin dudas. Pero, pese a la gran importancia 



10 
 

de su vida y su mensaje, Jesús de Nazaret no dejó nada 
escrito, ni directa ni indirectamente, sobre su misión y sus 
actividades. 

Podría haberlo hecho si alguno de sus discípulos —como 
Mateo, que fue recaudador de impuestos y posiblemente 
tenía cierta formación de escriba— hubiera registrado sus 
actos y discursos.  Pero no fue así. 

Su mensaje nos llegó a través de relatos orales indirectos: 
quienes lo escucharon, vieron sus actos, presenciaron su 
muerte y, tal vez, su resurrección y ascensión al espacio 
celestial, transmitieron sus historias de boca en boca 
durante las primeras décadas.  

Más tarde, cristianos de la segunda o tercera generación 
comenzaron a poner por escrito esos relatos, ya muy 
modificados por el paso del tiempo y las interpretaciones 
de cada comunidad. Es decir, eran historias ya contadas, y a 
veces incluso fabuladas, con pocas posibilidades de ser tan 
auténticas como si las hubiera escrito el propio Jesús o 
personas de su círculo inmediato. 

Lo cierto es que su vida fue tan intensa, dramática e 
importante que habría requerido una absoluta claridad 
sobre las razones de su final. Pero esa claridad no existió. 

La dureza de su muerte, el aparente fracaso de su misión 
entre los judíos —a quienes no logró convencer—, las 
imprecisas predicciones sobre el fin del mundo, su negativa 
a ser llamado el Mesías esperado e incluso las dudas sobre 
si realmente abrió las puertas del Reino de Dios a los no 
judíos, generaron mucha confusión.  



11 
 

Si, además, consideramos que el objetivo principal del 
Segundo Plan de Dios —extender su Reino a todas las 
naciones— parece haber fracasado tras veinte siglos, se 
podría pensar que Dios podía haberlo hecho mejor. 

Pero, como los caminos del Señor son, hasta donde 
sabemos, «inescrutables», no me quedó más remedio que 
completar el título con un toque de ironía —y poca 
convicción—, añadiendo la frase clásica: pero no quiso. 

Los libros que me han acompañado en el viaje 

Al estudiar a Jesús, encontré una dificultad: no es posible 
acceder directamente a sus palabras originales, escritas en 
arameo, hebreo, griego, copto y latín. Por eso, he confiado 
en especialistas que hacen accesibles esas fuentes. 

Al elegir los libros, descubrí coincidencias curiosas: dos 
autores que me ayudaron e inspiraron mucho nacieron 
cerca de mi barrio, en San Sebastián. Algo que me recordó 
lo pequeño que es el mundo, y cómo las personas influyen 
en nuestro camino sin que apenas lo notemos.  

Al final del libro se encuentran «homenajeados» y listados 
los autores que me han inspirado y acompañado en mi 
viaje. A ellos agradezco su esfuerzo y su trabajo para hacer 
posible que personas que no somos especialistas podamos 
tener acceso a la luz del conocimiento. 

Este no es un libro de demostraciones 

Estudiar a Jesús implica enfrentarse a textos especializados 
y polémicos. Muchos autores presentan argumentos 
complejos que pueden abrumar a los que somos novatos. 



12 
 

Pero, este libro no busca convencer ni defender posturas 
teológicas o históricas. Su objetivo es compartir una 
experiencia personal, nacida del estudio de los textos y de 
la propia reflexión.  

Además, como he sido avisado por mis autores favoritos, lo 
mejor es no ser fanático en este tema, y dejarse seducir por 
el glamour y la evidencia de la historia objetiva. 

Por eso, evito exceso de citas o demostraciones: la prioridad 
es la claridad y la comprensión de lo esencial. Sirva el 
comentario para explicar que no se trata de un olvido, sino 
de una práctica consciente. 

Tampoco es libro aconsejable para cristianos rígidos 

El libro no está pensado para quienes tienen una fe 
inamovible que no admite cuestionamientos. La fe adulta 
debe construirse activamente, no aceptarse solo por 
repetición o autoridad. 

Comprender esto permite ver que todas las creencias 
aportan algo a quienes las aceptan: seguridad, consuelo, 
sentido ante la muerte, guía moral o pertenencia a una 
comunidad. Y, hay que aceptar que los estudios históricos 
recientes han cuestionado tantas ideas tradicionales sobre 
Jesús, que puede impactar de manera muy fuerte en las 
personas que poseen una fe rígida. 

Quienes busquen entender la figura histórica de Jesús con 
mente abierta encontrarán en estas páginas un aporte 
valioso para fortalecer su esperanza y visión espiritual. 
  



13 
 

CAPÍTULO 1 

UN COMIENZO DESALENTADOR 

1.1.- Me conformaré con llegar al Jesús «posible» 

1.2.- Cuáles son las fuentes disponibles recomendables 

1.3.- Los evangelios en cuarentena obligada 

1.4.- Las dificultades significan siempre más motivación 

 
1.1. Me conformaré con llegar al Jesús «posible» 

Al comenzar este proyecto, y después de los primeros 
intentos, conocí por sus obras a algunos especialistas 
extraordinarios que me llenaron la cabeza de ideas, 
caminos para explorar, explicaciones, opiniones y 
numerosos detalles sobre la vida de Jesús de Nazaret. Pero, 
sobre todo, me ayudaron a entender cómo debía evaluar y 
trabajar con las fuentes disponibles para acercarme al Jesús 
histórico. 

Dejaron claro que, antes de afirmar algo, era necesario 
realizar un estudio riguroso sobre la autenticidad de las 
fuentes. En el último siglo se han desarrollado nuevas 
técnicas de análisis textual, se han descubierto manuscritos 
arqueológicos inéditos y han surgido teorías científicas 
sobre la evolución humana que han puesto muchas certezas 
tradicionales «patas arriba». 

Así, ya no es posible aceptar sin cuestionamientos que los 
cuatro evangelios oficiales sean «santos» ni que hayan sido 
escritos por discípulos directos de Jesús de Nazaret. 



14 
 

Aunque en las misas católicas aún se proclame: «Lectura 
del Santo Evangelio según San Lucas, San Juan, San Mateo 
o San Marcos», la realidad es que los evangelios canónicos 
fueron redactados por cristianos anónimos de la segunda o 
tercera generación, que plasmaron lo que habían escuchado 
de otros. 

Tampoco es posible seguir creyendo que estos evangelios 
narran con total fidelidad su vida, su doctrina y su mensaje. 
Hoy sabemos que esos textos incluyen materiales añadidos 
por sus autores, según la escuela o grupo al que 
pertenecían; tradiciones populares transmitidas oralmente; 
errores de copia y, claro está, también auténticos dichos y 
enseñanzas del Jesús histórico, especialmente aquellos 
breves y fáciles de recordar. 

Muy pronto me encontré con comentarios de admirados 
especialistas que, aunque desafiaron las expectativas con las 
que comencé este proyecto, también marcaron un punto de 
inflexión. Influido por el respeto y la admiración que les 
profeso, anoté en mi cuaderno algunas de sus reflexiones 
más contundentes: 

 «Es imposible escribir una vida de Jesús en el sentido de 
una historia real, de una biografía histórica, ya que la 
mayoría de los datos cronológicos, temporales y otros 
sobre él son ficticios.» —Antonio Piñero, Los libros del 
Nuevo Testamento. 

 «Las diferentes versiones sobre material clave en los 
evangelios canónicos —Padrenuestro, Bienaventuranzas, 
Bautismo, Genealogía, Última Cena, etcetera— solo 
refuerzan la impresión de que, al buscar la enseñanza del 



15 
 

Jesús histórico, debemos contentarnos con un contenido 
básico, basado en reconstrucciones hipotéticas de la 
forma más primitiva a la que podamos llegar, se remonte 
verdaderamente o no a Jesús.» —Bart D. Ehrman, Dios 
no dijo eso. 

 «Con todo el material disponible, es imposible conocer 
con certeza lo que realmente hizo y dijo Jesús de 
Nazaret, ya que este material, al no ser original —sino 
copias de copias—, está lleno de adiciones, cambios, 
interpretaciones y errores que impiden un conocimiento 
veraz y confiable del Jesús histórico.» —John P. Meier, 
Un judío marginal. 

He agradecido profundamente las advertencias que estos 
«maestros» hicieron en sus libros. Me han ayudado a 
recorrer un camino de descubrimiento lo más confiable 
posible, dejando claro que el dogmatismo no es aceptable 
ni aconsejable en este campo. Por eso, intento exponer mis 
conclusiones con moderación y respeto, sabiendo que no 
existe una única forma de interpretar la realidad, 
especialmente en un tema lleno de lagunas y silencios. 

Sé que este trabajo se vuelve más difícil a medida que 
avanzo, pero si logro componer un retrato que, aunque 
modesto, sea fiable, me daré por satisfecho. 

1.2. Las fuentes disponibles más recomendables 

Puesto que Jesús no dejó nada escrito de su propia mano ni 
encargó esa tarea a discípulos o escribas, solo podemos 
conocer su historia a través de lo que otros contaron y 
escribieron sobre él años después de su muerte. 



16 
 

Esto provocó mucha confusión en los primeros tiempos, 
cuando sus seguidores se reunían en sinagogas o casas 
particulares para recordar sus enseñanzas. Como la mayoría 
era analfabeta, dependían de los cristianos más cultos, 
capaces de leer, escribir y asumir el liderazgo. 

En estas condiciones, pronto comenzaron a circular los 
primeros escritos breves —llamados Comentarios y Hojas 
Volantes—, que recogían dichos y hechos importantes de 
su vida pública y de su predicación, copiados y distribuidos 
entre las primeras comunidades. Pero esta forma resultó 
insuficiente, y enseguida surgieron textos más organizados, 
destinados a evitar distorsiones y pérdidas de información. 

Los primeros pasos firmes en este proceso los dio Pablo de 
Tarso alrededor del año 50, a través de sus conocidas cartas 
dirigidas a las comunidades que fundó en ciudades como 
Corinto, Antioquía, Galacia y Éfeso. 

También se sumaron cartas atribuidas a otros apóstoles, 
como Pedro, que buscaban resolver dudas doctrinales o 
fortalecer espiritualmente a los creyentes. En todo caso, ni 
unas ni otras aportan datos relevantes sobre Jesús histórico. 

Por fin, la creciente demanda de información por parte de 
las nuevas comunidades de primeros cristianos llevó a la 
redacción de los primeros evangelios. Entre los siglos I y II 
se escribieron más de un centenar, aunque solo unos pocos 
llegaron a difundirse ampliamente. Destacaron en especial 
los tres evangelios sinópticos —Marcos, Mateo y Lucas—, 
redactados entre los años 70 y 90. Años más tarde, entre el 
100 y el 110, apareció el Evangelio Juan, de enfoque más 
teológico y espiritual. 



17 
 

El primero en escribirse fue el Evangelio Marcos, basado en 
tradiciones orales y textos breves compartidos en las 
sinagogas. Aunque su autor pudo conocer las cartas de 
Pablo, estas apenas influyeron en su obra.  

A partir del Evangelio Marcos surgieron el Evangelio Mateo 
y el Evangelio Lucas, que lo utilizaron como fuente 
principal junto con la llamada Fuente Q, una colección 
hipotética de dichos y hechos de Jesús. Aunque no se 
conserva ningún manuscrito de esta fuente, su existencia se 
deduce con certeza por los pasajes similares que aparecen 
en Mateo y Lucas y que no proceden de Marcos. 

Por su parte, el Evangelio Juan aporta poco al conocimiento 
del Jesús histórico. Fue escrito desde una perspectiva 
mística y gnóstica por autores del llamado «grupo joánico» 
(discípulos de Juan el Bautista), con un enfoque más 
espiritual que biográfico. No obstante, incluye algunos 
detalles valiosos sobre la condena, muerte y resurrección. 

Nota sobre el término «Jesús histórico».  

Ya que se menciona con frecuencia el término Jesús histórico, 
conviene precisar su significado. Se entiende por tal: «aquel 
Jesús que puede ser reconstruido mediante métodos de 
investigación histórica aplicados a fuentes documentales». 
Frente a él se sitúa el Jesús teológico, interpretado desde la fe, 
la doctrina tradicional y los dogmas, que trasciende el ámbito 
de lo verificable y entra en el terreno de lo indemostrable. 
Pero, al fin y al cabo, la fe es una decisión de la voluntad que 
suspende la razón para poder aceptar lo inexplicable. 



18 
 

¿Y qué se puede decir de los evangelios apócrifos? 

En cuanto a los evangelios apócrifos —aquellos no 
reconocidos oficialmente por la Iglesia—, cabe preguntarse 
si contienen información útil sobre el Jesús histórico. 
Puesto que existen tantos textos diferentes, para alguien sin 
formación especializada, resulta imposible analizarlos a 
fondo, y lo más sensato es seguir las recomendaciones de 
los especialistas. 

Entre los evangelios no canónicos escritos entre los siglos I 
y II se encuentran, por ejemplo, el Protoevangelio de 
Santiago, el Evangelio de la infancia de Tomás, los 
evangelios judeocristianos (como el de los Nazarenos, los 
Ebionitas o el de los Hebreos), el Evangelio secreto de 
Marcos, el Evangelio de la Verdad, el Evangelio de Felipe, el 
de Nicodemo, el de Bartolomé, entre muchos otros. 

La mayoría de los especialistas coinciden en que estos 
evangelios apócrifos: 

 Fueron desarrollos libres y reelaboraciones de la 
tradición oficialista surgida tras la aparición de los tres 
evangelios sinópticos: Marcos, Lucas y Mateo. 

 Contienen numerosas narraciones muy imaginativas, 
que relatan sucesos inverosímiles. 

 Abundan en contenidos esotéricos y gnósticos, donde la 
revelación de secretos ocultos y misteriosos constituye 
una parte esencial de su atractivo. 

 No aportan datos nuevos ni fiables que permitan conocer 
mejor al Jesús histórico. 



19 
 

En 1945 se descubrió en Nag Hammadi una antigua 
biblioteca copta que generó grandes expectativas, 
especialmente en el ámbito esotérico.  

Se afirmó inicialmente que los textos encontrados 
contenían información inédita sobre el Jesús histórico. En 
particular, tres evangelios atrajeron gran atención: el 
Evangelio de María Magdalena, el Evangelio de Judas y el 
Evangelio de Tomás. Aunque, tras un profundo estudio 
realizado por destacados especialistas, se concluyó que 
estos textos no aportan material histórico válido ni inédito. 

Por ejemplo, el Evangelio de María Magdalena es una fuente 
muy incompleta y difícil de interpretar debido a su 
contenido gnóstico, con muchos pasajes fragmentados y 
con amplios espacios vacíos. 

El Evangelio de Judas presenta a este discípulo como un 
héroe que, con el consentimiento de su maestro, interpretó 
un papel necesario para el cumplimiento de las profecías. 
Desde luego, una visión más especulativa que histórica. 

El Evangelio de Tomás llamó especialmente la atención al 
contener 114 dichos breves atribuidos a Jesús —los llamados 
logiones—, lo que parecía aportar información valiosa para 
contrastar con los evangelios canónicos. No hubo suerte y 
estudios posteriores demostraron que dos tercios de su 
contenido proceden directamente de los evangelios 
sinópticos, en especial de Lucas, y que el resto son pasajes 
gnósticos oscuros y difíciles de interpretar. 

Tras estos estudios se concluye, de manera definitiva, que 
las fuentes más confiables para conocer al Jesús histórico 



20 
 

son principalmente los tres evangelios sinópticos, junto con 
algunos pasajes del Evangelio Juan, fragmentos del Libro de 
los Hechos de los Apóstoles y ciertas Cartas de Pablo. 

Eso sí, es imprescindible leerlos con un enfoque crítico, 
considerando el contexto histórico y comparando las 
distintas fuentes. Con paciencia y rigor, estas herramientas 
permiten —aunque no una biografía exacta— reconstruir el 
mensaje, la misión, la doctrina y los rasgos esenciales de la 
personalidad de Jesús de Nazaret. 

1.3.-  Los evangelios en cuarentena obligada 

Para quien quiera investigar al Jesús histórico, buscando 
una versión lo más auténtica posible, es fundamental 
someter los textos oficiales a un riguroso análisis crítico    
—una especie de «cuarentena investigadora»— antes de 
considerar su contenido histórico como fiable. Usarlos tal 
como aparecen en el Nuevo Testamento, sin un examen 
previo, no es en absoluto recomendable. 

Durante siglos, afirmaciones como esta habrían sido 
consideradas heréticas por la Iglesia cristiana. Pero en los 
siglos XX y XXI, los avances en el estudio de los textos, el 
descubrimiento de nuevos manuscritos y el desarrollo de la 
crítica histórica han obligado a revisar profundamente el 
contenido de los evangelios. 

Quien investigue con seriedad debe preguntarse si lo que 
narran los evangelios refleja realmente palabras y hechos 
auténticos de Jesús o si, por el contrario, responde más a la 
tradición cristiana primitiva, a intereses teológicos, a 
errores de copia o a añadidos intencionados. 



21 
 

No obstante, aunque hoy disponemos de mejores  
herramientas que en el pasado, no todo puede resolverse; 
hay preguntas que siempre seguirán sin respuesta.  

En este sentido, John P. Meier, en Un judío marginal, 
advierte: «Los evangelios canónicos requieren un análisis 
crítico muy cuidadoso antes de usarlos como fuente fiable 
para cualquier investigación». 

A pesar de ello, durante siglos la Iglesia cristiana se ha 
empeñado en presentar los evangelios como libros 
sagrados, inspirados por Dios, que relatan con fidelidad la 
vida de Jesús de Nazaret. Incluso la lectura tradicional ha 
dado por sentado que pueden consultarse sin más, con total 
y plena confianza.  

Pero… 

Lectura crítica de los evangelios: advertencias necesarias 

La realidad histórica es mucho más compleja —y menos 
optimista— de lo que suele creerse. De modo que conviene 
tener presentes algunas advertencias básicas antes de 
iniciar cualquier aproximación seria y abierta a los textos 
evangélicos. 

Primera advertencia: 

Los evangelios que hoy conocemos nos han llegado a través 
de un proceso largo y complejo de transmisión: son «copias 
de copias de copias», y los manuscritos originales no se han 
conservado. Este hecho explica que, a lo largo de los siglos, 
los textos hayan sufrido traducciones imprecisas, errores de 
copia, añadidos, omisiones o interpretaciones ideológicas. 



22 
 

Segunda advertencia: 

Ninguno de los evangelios fue escrito por los autores a 
quienes la tradición cristiana se los atribuyó. En este texto 
se hará referencia a ellos como Evangelio Marcos, Evangelio 
Mateo, Evangelio Lucas y Evangelio Juan, sin el habitual 
«de», con el fin de no inducir a pensar, erróneamente, que 
fueron redactados por sus discípulos directos. 

Tercera advertencia: 

Los autores de estos textos se enfrentaron a una tradición 
oral fragmentaria y a la existencia de múltiples escritos 
menores previos. Su tarea fue ardua: intentaron reconstruir 
la trayectoria de Jesús combinando fuentes diversas, a 
través de un gran esfuerzo de recopilación, interpretación y 
síntesis. 

Cuarta advertencia: 

El contenido de los evangelios actuales se compone, en 
gran parte, de tradiciones cristianas primitivas, de ideas 
teológicas propias de sus redactores, de errores de 
transmisión o traducción y de elementos propagandísticos 
de una fe en expansión. Solo una parte reducida de su 
contenido puede vincularse, con un grado razonable de 
certeza, a los hechos y palabras del Jesús histórico. 

Quinta advertencia: 

Las contradicciones entre los evangelistas son numerosas y 
notorias. Para justificarlas, la Iglesia ha recurrido, a lo largo 
del tiempo, a explicaciones de corte teológico poco 
convincentes. Un ejemplo notable es el argumento de 



23 
 

Ireneo de Lyon (año 180): «Las divergencias entre los 
evangelistas se deben al deseo expreso del Espíritu Santo, 
que pretendía manifestar la inconcebible riqueza espiritual 
de Jesús, imposible de expresar en un solo escrito». 

Sexta advertencia: 

La idea de que los evangelios fueron dictados por revelación 
divina resulta insostenible desde el punto de vista histórico. 
Fueron escritos por cristianos anónimos de la primera o 
segunda generación, vinculados a distintas corrientes 
ideológicas —helenistas, judeocristianos o gentiles 
convertidos—, sin disponer de información suficiente para 
precisar su identidad o el entorno exacto en que trabajaron. 

Asumir estas advertencias no implica rechazar los 
evangelios, sino comprender mejor lo que realmente son: 
textos religiosos construidos a partir de tradiciones orales, 
reelaborados con propósitos teológicos y redactados por 
autores que vivieron décadas después de los hechos que 
narran. Su alto valor, tanto espiritual como histórico, debe 
aprovecharse desde un enfoque crítico y exigente. 

Este enfoque —alejado del dogmatismo— no debilita la 
figura de Jesús, sino que permite distinguir entre el Jesús de 
la fe y el Jesús de la historia. Solo a través de esta separación 
es posible acceder a una imagen más realista del personaje 
histórico que cambió el curso de la humanidad. 

Para emprender esta búsqueda rigurosa del Jesús histórico, 
el análisis de los evangelios es imprescindible, pero debe 
realizarse mediante una depuración cuidadosa que permita 
distinguir lo esencial de lo accesorio, «el trigo de la paja».  



24 
 

Este trabajo se apoya principalmente en dos métodos: el 
análisis comparativo de los evangelios canónicos y la 
técnica de la crítica textual. 

Análisis crítico de los evangelios: dos métodos centrales 

1. Análisis comparativo de los evangelios canónicos 

Este método consiste en cotejar los evangelios entre sí, no 
con el propósito de subrayar sus divergencias, sino de 
identificar un núcleo de coincidencias que pueda 
considerarse más fiable desde el punto de vista histórico. 

Por ejemplo, de los 225 pasajes sobre la vida y predicación 
de Jesús recogidos en los evangelios canónicos: 

 23 son comunes a los cuatro evangelistas. 
 75 aparecen en los tres evangelios sinópticos. 
 44 están presentes en solo dos evangelistas. 
 83 fueron obra de un único autor. 

Este análisis comparativo permite examinar cómo se narran 
los mismos hechos, detectar variantes significativas y 
evaluar la autenticidad de cada testimonio.  

Fundamentalmente, la lectura crítica intenta responder a 
diversas preguntas clave: 

 Si los cuatro evangelistas relatan un mismo pasaje, 
¿coinciden sus versiones o difieren? ¿Qué podría explicar 
esas diferencias? ¿Afectan aspectos esenciales o son solo 
cuestiones formales? 

 Cuando solo los tres sinópticos coinciden en un 
episodio, ¿por qué el Evangelio Juan lo omite? ¿Qué 



25 
 

variaciones aparecen en las redacciones y qué 
implicaciones tienen? 

 Si el pasaje está presente en dos sinópticos, ¿qué motivó 
la exclusión del tercero? ¿Se trata de un olvido, de un 
rechazo deliberado o de una fuente distinta? 

 Cuando un solo evangelista menciona un episodio, ¿por 
qué los demás lo ignoran? ¿Puede deberse a una fuente 
propia del autor? ¿Responde a una intencionalidad 
teológica específica. 

Para el esclarecimiento de los textos evangélicos, a la 
eficacia del análisis comparativo se le une la originalidad 
del método de la crítica textual. 

2. La técnica de la crítica textual 

Por su parte, la crítica textual, desarrollada desde la 
primera mitad del siglo XX, permite trabajar con los 
manuscritos más antiguos y confiables del Nuevo 
Testamento, con el propósito de reconstruir la forma y el 
contenido más probable de los textos originales. 

Esta disciplina ha permitido analizar más de 2.400 
manuscritos —incluidos códices unciales y minúsculos— y 
establecer genealogías textuales que ayudan a rastrear las 
versiones más próximas a los llamados «textos madre». 

Entre sus hallazgos fundamentales destacan: 

 La antigüedad de un manuscrito no garantiza su 
fidelidad textual: un texto posterior puede ser más 
preciso si presenta una versión inicial mejor copiada. 



26 
 

 El número de copias existentes tampoco es prueba de 
autenticidad: una lectura muy difundida puede deberse a 
razones de prestigio o conveniencia teológica. 

 La procedencia textual influye en la confiabilidad: los 
manuscritos de tradición alejandrina suelen considerarse 
más fiables que los bizantinos o los occidentales. 

 La amplitud geográfica de la difusión es positiva: cuanto 
más extendida esté una variante textual, mayor es la 
probabilidad de que se remonte a una fuente primitiva. 

 La dificultad teológica del pasaje favorece su 
autenticidad: si un texto resulta incómodo o 
problemático desde el punto de vista doctrinal, es más 
probable que sea original, ya que los copistas tendían a 
suavizar o armonizar los contenidos conflictivos. 

El trabajo de los especialistas, tanto mediante el análisis 
comparativo como a través de la crítica textual, persigue 
varios objetivos clave: 

 Verificar que las copias conocidas se corresponden, en la 
medida de lo posible, con el contenido de las primeras 
versiones escritas. 

 Determinar que esas primeras copias reflejaron con 
fidelidad los hechos y las palabras de Jesús. 

 Comprender las causas detrás de las variantes textuales. 

 Evaluar los pasajes únicos atribuidos a un solo 
evangelista, para dilucidar si derivan de tradiciones 
independientes o de la creatividad teológica del autor. 



27 
 

 Explicar por qué se excluyeron los evangelios apócrifos 
como fuentes históricas válidas. 

A través de este enfoque crítico —pero consciente de sus 
límites— se busca reconstruir, con el mayor rigor posible, 
una imagen auténtica del Jesús de la historia. Sabemos que 
este retrato será siempre parcial e incompleto, pero cada 
paso dado con honestidad intelectual nos acerca más a 
comprender quién fue aquel hombre que transformó el 
curso de la humanidad. 

Por ejemplo, gracias a la crítica textual ha sido posible 
esclarecer aspectos muy debatidos de los evangelios, como: 

 La interpretación del bautismo en el Jordán. 
 La naturaleza de su relación con la divinidad. 
 El significado de la Última Cena. 
 Su genealogía, nacimiento e infancia. 
 La controvertida existencia de hermanos y hermanas. 
 Relatos de la pasión, muerte, resurrección y ascensión. 
 Su postura frente a la Ley de Moisés. 
 La autenticidad de los milagros y parábolas. 
 El papel de los discípulos. 
 El fracaso de las profecías escatológicas. 
 Y muchos otros aspectos fundamentales. 

1.4.— Las dificultades significan más motivación 

Para facilitar el acceso a la figura de Jesús de Nazaret —y al 
arduo trabajo que ello implica—, este libro se organiza en 
torno a una estructura pensada para manejar el abundante 
material disponible, permitiendo, en sentido figurado, 



28 
 

«digerir un elefante tan grande». Con este propósito, se ha 
dividido la vida del Jesús histórico en cuatro etapas: 

1. Tiempo anterior al inicio de la vida pública. 
2. Tiempo de predicación y vida pública. 
3. Tiempo de muerte, resurrección y ascensión. 
4. Tiempo posterior a su «desaparición física». 

1. Tiempo anterior al inicio de la vida pública 

Esta etapa aborda tres cuestiones principales. 

La primera analiza una realidad con frecuencia ignorada: el 
contexto histórico existente cuando Jesús llegó al mundo. 
Para entonces, la humanidad acumulaba milenios de 
desarrollo, y el planeta albergaba unos doscientos millones 
de personas, de las cuales solo entre cinco y seis millones 
habitaban Judea, Samaria y Galilea. El pueblo judío era, por 
tanto, una ínfima minoría.  

En ese contexto religioso y cultural coexistían, desde hacía 
siglos, tradiciones como el judaísmo, el hinduismo, el 
budismo, los politeísmos griego y romano, y el mitraísmo. 

La segunda cuestión se refiere a la misión que Jesús habría 
asumido en la Tierra. Esta misión puede entenderse como 
una respuesta a la insatisfacción divina provocada tanto por 
el pueblo judío como por la humanidad en general.  

Comprenderla resulta esencial para interpretar de manera 
coherente numerosos pasajes de su vida. 

La tercera cuestión aborda los aspectos relevantes —y 
también polémicos— desde su concepción y nacimiento 



29 
 

hasta el momento en que se presentó ante Juan el Bautista 
en el Jordán, evento que marcó el inicio de su vida pública. 

2. Tiempo de predicación y vida pública 

Durante esta etapa se sigue a Jesús en su recorrido por 
tierras palestinas. Se analizan su predicación, sus 
enseñanzas y parábolas, así como los hechos 
extraordinarios que se le atribuyeron —milagros y 
exorcismos— y su relación con los doce discípulos. 

Se presta especial atención a sus disputas con escribas y 
sacerdotes, al simbolismo del Bautismo y de la Última 
Cena, e incluso se intenta una aproximación a sus 
pensamientos y sentimientos. 

El objetivo es comprender cómo vivió sus diversos roles: 
como profeta, maestro, sanador, exorcista y predicador. 

3. Tiempo de muerte, resurrección y ascensión 

Esta etapa plantea algunas de las cuestiones más complejas 
desde el punto de vista histórico. No resulta fácil explicar 
todo lo que vivió Jesús en sus últimos días ni justificar 
cómo una figura de su relevancia pudo morir de manera tan 
cruel y dramática. 

Aún más difícil resulta aceptar, desde una perspectiva 
estrictamente histórica, su resurrección al tercer día, sus 
apariciones posteriores y su ascensión al espacio celestial, 
elementos que plantean desafíos considerables. 

Por ello, en este punto resulta necesario dar paso al Jesús 
teológico y salir del marco histórico, ya que solo desde esa 
dimensión es posible abordar tales misterios. 



30 
 

4. Tiempo posterior a su desaparición física 

En esta última etapa se analiza cómo, tras su desaparición 
física, su mensaje, misión y biografía fueron reinterpretados 
y reelaborados con el propósito de sentar las bases del 
cristianismo y de su Iglesia. 

Para ello fue necesario transformar lo que parecía el fracaso 
del Jesús histórico en un éxito absoluto. Esta operación 
implicó una reconstrucción profunda: se pasó del Jesús 
histórico al Jesús teológico, de Jesús de Nazaret a Jesucristo; 
de Hijo «adoptivo» de Dios a Hijo «natural» de Dios; y de 
una misión dirigida al pueblo judío a una misión de 
salvación universal. 

Una pregunta fundamental que surgió entre los primeros 
seguidores —llamados nazarenos— y que se dirigió a la 
naciente Iglesia cristiana fue la siguiente: 

¿Era necesario modificar de manera tan radical la figura del 
Jesús histórico para alcanzar la salvación universal? ¿No 
habría sido suficiente con seguir las enseñanzas que Jesús 
transmitió durante su vida pública?  

O, formulada de otro modo:  

¿Necesitó el Jesús histórico al Jesús teológico para enseñar e 
implementar los principios del Reino de Dios 



31 
 

CAPÍTULO 2 

TIEMPO ANTERIOR A LA VIDA PÚBLICA 

2.1.- Cómo era el mundo cuando nació Jesús de Nazaret 

2.2.- Misión que encargó Dios a Jesús de Nazaret 

2.3.- El Jesús infantil: entre las profecías y la fábula 

2.4.- El Jesús histórico versus el Jesús teológico 

 
2.1. Cómo era el mundo cuando nació Jesús de Nazaret 

Jesús de Nazaret vivió en una época en la que la humanidad 
ya contaba con miles de años de historia. Los judíos 
habitaban una región pequeña, de unos 25.000 kilómetros 
cuadrados, dividida en tres partes: Galilea, Samaria y Judea. 
Galilea, al norte, era una mezcla de judíos y extranjeros. 
Samaria, en el centro, estaba poblada principalmente por 
no judíos. Judea, al sur, concentraba la mayor parte de la 
población judía y allí se encontraba Jerusalén, la capital. 

En Palestina se practicaba el judaísmo, religión que se 
consolidó hacia el siglo VI a. C., durante el reinado del rey 
hebreo Josías. Según la tradición, Josías afirmó haber 
hallado el Libro de la Ley de Yahvé y reunió en su palacio a 
numerosos sacerdotes, escribas y funcionarios. Durante 
meses, estos trabajaron con antiguos textos, poemas, 
leyendas y relatos orales para redactar los primeros libros 
de la Biblia.  

Gracias a ese esfuerzo, el antiguo yahvismo se transformó 
en el judaísmo, una religión más estructurada y organizada. 



32 
 

De este proceso surgieron libros como Génesis, Éxodo, 
Levítico, Números, Deuteronomio, los Libros Proféticos y los 
Salmos. Estos textos establecieron las normas religiosas, 
morales y legales que el pueblo judío seguiría como Ley de 
Moisés. Jesús de Nazaret, que vivió unos quinientos años 
después, fue educado en esta tradición y fundamentó en 
ella sus enseñanzas. 

Dos de estos libros son especialmente importantes para 
comprender a Jesús: el Éxodo y los Libros Proféticos. El 
Éxodo narra cómo el pueblo judío, elegido por Dios, 
aprendió a conocerlo durante su camino hacia la Tierra 
Prometida. En medio de pruebas y dificultades, los judíos 
llegaron a ver a Dios como un ser único, poderoso y 
protector. Este Dios les prometió convertirlos en «la luz de 
las naciones», y ellos aceptaron esa misión con fe. 

Esa historia, destinada a fortalecer la identidad de un 
pueblo pequeño y sin territorio propio, describía con 
detalle las reglas que definían la pertenencia al pueblo 
judío. Estas normas incluían costumbres sociales, rituales 
religiosos, leyes de purificación y comportamientos 
personales. Eran más de seiscientas, y cumplirlas era una 
muestra de fidelidad a Dios. Como judío, Jesús fue educado 
desde niño para respetarlas y observarlas. 

El judaísmo mantenía una gran esperanza: la llegada del 
Mesías, un enviado de Dios que liberaría al pueblo judío, 
reuniría a las doce tribus de Israel y gobernaría sobre todas 
las naciones. Los profetas, así como los Salmos, hablaron 
ampliamente de esta figura. Sus palabras servían como guía 
para discernir si alguien podía ser el Mesías, como ocurrió 



33 
 

con Jesús. El pueblo observaba sus acciones con atención, 
buscando señales que indicaran el cumplimiento de las 
profecías y la llegada del tiempo de la liberación. 

Pero la realidad era que el judaísmo no era la única religión 
de la época. Existían otras más antiguas y extendidas: el 
hinduismo, practicado en la India; el budismo, surgido 
como una respuesta a aquel; el mazdeísmo en Persia, origen 
del mitraísmo; y las religiones griegas y romanas, muy 
comunes en un Imperio con unos 45 millones de 
habitantes. Además, se practicaban otras religiones 
llamadas «mistéricas». 

En comparación con este vasto panorama, el judaísmo era 
una minoría muy pequeña. Por ello, la idea de que un solo 
Dios judío gobernaría a todas las naciones parecía, desde el 
principio, una utopía difícil de concebir. 

El trabajo de un profeta como Jesús, entonces, estuvo 
limitado desde el inicio a una región pequeña, con 
relevancia histórica pero escasa influencia política o 
demográfica. Esta limitación también afectaba al judaísmo, 
cuyos libros —como Génesis y Éxodo— presumían de una 
influencia universal que no se correspondía con la situación 
política y geográfica del momento. 

Aun así, pese a ser una religión monoteísta que proclamaba 
la existencia de un solo Dios, el judaísmo convivía en paz 
con las religiones politeístas grecorromanas. Aunque sus 
creencias diferían, no existían grandes conflictos. 

El Imperio romano no se interesaba por los detalles del 
judaísmo ni por su historia o rituales; solo deseaba 



34 
 

mantener el orden y evitar rebeliones. Mientras los judíos 
respetaran la autoridad imperial, podían practicar 
libremente su religión, y lo cierto es que los evangelios no 
mencionan obstáculos significativos para la predicación de 
su doctrina. 

Las demás religiones apenas influyeron en Palestina debido 
a la distancia geográfica y cultural. Una excepción fue el 
mitraísmo, derivado del mazdeísmo, que más tarde influiría 
en el cristianismo. En este sentido, existen abundantes 
similitudes entre Mitra y Jesús; si bien, en el siglo primero 
esta religión era conocida solo por pequeños grupos, 
especialmente entre los legionarios romanos. 

En resumen, Jesús de Nazaret desarrolló su misión en una 
tierra dominada por el judaísmo. La población seguía con 
devoción la Ley de Moisés y esperaba ansiosamente la 
llegada del Mesías. Pudo predicar con libertad, aunque 
siempre dentro de un contexto profundamente influido por 
las normas, creencias y textos sagrados del judaísmo. 

2.2. Qué misión encargó Dios a Jesús de Nazaret 

En este escenario apareció Jesús de Nazaret. 

Su llegada tuvo una razón profunda. Según la tradición 
judía —la historia de un pueblo pequeño y sin territorio 
propio—, Dios había diseñado un plan desde antiguo. Con 
él, deseaba ser reconocido como el único Dios verdadero 
por toda la humanidad.  

Aunque solo un grupo muy reducido lo conocía y lo 
adoraba, se presentaba como el creador y señor de todo, 
incluso para quienes lo desconocían. 



35 
 

Si ese plan se hubiera cumplido según lo previsto, no habría 
sido necesario modificarlo. Pero algo no estaba iendo bien. 
Por ello, fue preciso tomar nuevas decisiones para que el 
plan divino siguiera adelante. 

¿Por qué Dios no estaba satisfecho? 

Es probable que Dios se sintiera decepcionado por la 
conducta de su pueblo elegido. Tal vez pensaba que no 
cumplían sus promesas, que no eran fieles o que no seguían 
las normas dadas en el monte Sinaí.  

También podía considerar que la maldad humana seguía 
causando estragos, o quizás aún recordara el primer error 
del ser humano —el llamado pecado original—, que todavía 
no se había redimido por completo. 

No era la primera vez que Dios mostraba su descontento 
con la humanidad. Ya lo había hecho siglos antes, cuando 
envió un gran diluvio que destruyó a casi toda la población, 
salvando solo a la familia de Noé. Tras ello, Dios prometió 
no volver a destruir la tierra de esa manera, por lo que tenía 
que buscar otra forma de intervenir que respetara la 
promesa realizada. 

Hay que reconocer que el relato del diluvio, parece más una 
narración simbólica que un hecho histórico. Según la 
Biblia, Noé tenía seiscientos años cuando ocurrió el diluvio, 
y casualmente, su padre y su abuelo murieron justo 
entonces, lo que le permitió subir al arca sin dejar familia 
atrás. También se dice que tuvo solo tres hijos, algo inusual 
entre los patriarcas que, según los textos, vivían siglos y 
tenían descendencias muy numerosas. En fin, que todo 



36 
 

encajaba de modo convenientepara dar coherencia al 
relato. 

Respecto al pecado original, la propia Biblia sugiere que ya 
había sido superado y perdonado. En Éxodo se indica que el 
castigo por los pecados de los padres alcanzaba solo hasta 
la tercera o cuarta generación: 

Éxodo 20: «Porque yo, el Señor tu Dios, soy un Dios 
celoso, que castigo la iniquidad de los padres en los 
hijos, hasta la tercera y cuarta generación de los que me 
odian.» 

Éxodo 34: «El Señor pasó delante de él proclamando: ‘¡El 
Señor, el Señor! Dios compasivo y clemente, lento para la 
ira y grande en amor y fidelidad. Que mantiene su amor 
a millares y perdona la iniquidad, la rebelión y el pecado, 
pero no deja sin castigo: castiga la iniquidad de los 
padres en los hijos y en los nietos, hasta la tercera y 
cuarta generación.’» 

La tendencia humana hacia el mal tampoco parecía un 
motivo suficiente para justificar el enfado divino. Aunque 
persistía esa inclinación, el pueblo de Israel era uno de los 
más pobres del mundo.  

Exceptuando a las clases altas: sumos sacerdotes, escribas, 
jueces, ancianos, comerciantes, terratenientes y sus 
familias, la mayoría vivía en la miseria, enferma o 
abandonada. No tenía mucho sentido pensar que esas 
personas llevaran una vida de grandes pecados. 

Aun así, Dios no estaba satisfecho, y debía existir una causa 
importante para ello. Y comprenderla resulta esencial para 



37 
 

entender cuál fue realmente la misión de Jesús y poder 
evaluar entonces si cumplió o no con su tarea.  

Quizás Dios no estaba conforme con las limitaciones del 
pueblo judío para difundir su mensaje. Si deseaba que su 
palabra alcanzara a toda la humanidad, confiar únicamente 
en un grupo tan reducido no parecía una estrategia 
efectiva. La historia así lo ha confirmado: dos mil años 
después, el pueblo judío sigue siendo una minoría, con 
unos quince millones de personas. Si el plan original se 
hubiera limitado a ellos, difícilmente habría prosperado. 

Tampoco parecía justo que el pacto con Israel excluyera al 
resto del mundo del acceso al Reino de Dios. Por ello, era 
necesario ampliar los términos de dicha alianza.  

Además, los líderes religiosos de la época estaban 
corrompidos: habían distorsionado el verdadero sentido de 
la Ley de Moisés, convirtiéndola en un conjunto de normas 
mecánicas, aplicadas con rigor al pueblo pero con 
indulgencia hacia los poderosos. Esa hipocresía contradecía 
el mandamiento principal: amar a Dios y al prójimo. 

A esta corrupción se sumaba la injusticia social y la 
desigualdad. La mayoría vivía sin esperanza. Dios quiso 
advertir a los ricos sobre su soberbia y su falta de 
compasión, pero también brindar consuelo a los pobres, 
anunciando que todo estaba por cambiar. 

Finalmente, otro motivo del descontento divino fue la 
imagen equivocada del Mesías: lo esperaban como un 
guerrero conquistador, cuando Dios deseaba un mensajero 
de paz, reconciliación y salvación universal. 



38 
 

Todas estas razones justificaron que Dios iniciara un 
Segundo Plan Divino, y en ese nuevo proyecto, Jesús de 
Nazaret desempeñó un papel central. Su misión consistió 
en llevar a cabo esa transformación. Para ello: 

 Renovó los términos de la alianza con Israel. 

 Proclamó que la Ley de Moisés ya no bastaba para 
alcanzar la salvación. 

 Presentó al Dios de Israel como el Dios de toda la 
humanidad. 

 Rechazó la idea de un Mesías guerrero y estableció la 
figura de un Mesías de paz. 

 Afirmó que Israel sería un pueblo más, sin privilegios de 
supremacía. 

Además: 

 Fue un profeta escatológico (porque habló del fin de los 
tiempos) y apocalíptico (porque anunció la destrucción 
final), pero también un salvador, que abrió el acceso al 
Reino de los Cielos a judíos y gentiles por igual. 

 Enseñó que la salvación llega por la fe, no por el 
cumplimiento de la Ley. 

 Anunció que el Reino de Dios estaba cerca y que era 
necesario vivir atentos a sus señales. 

 Predicó que el Reino ya había comenzado, aunque se 
completaría con el Juicio Final. 

 Fue reconocido como Hijo de Dios, no por nacimiento 
físico, sino por elección divina. 



39 
 

 Fue un maestro, que ofreció esperanza a los pobres y 
lanzó un fuerte mensaje a los ricos: sin conversión, no 
habría salvación. 

 Murió crucificado como sacrificio redentor, 
reconciliando definitivamente al ser humano con Dios. 

 Reveló un Dios cercano, compasivo y generoso, un Padre 
que perdona. 

 Realizó milagros y señales que despertaron asombro y 
reflexión entre su pueblo. 

Comprender con claridad la misión de Jesús en la Palestina 
del siglo I es esencial para reconocer al Jesús histórico. Ese 
conocimiento permite interpretar coherentemente sus 
enseñanzas y actos, y ofrece una brújula segura frente a las 
muchas dudas que rodean su figura y su obra. Tener claro 
el «mapa de su misión» es, en definitiva, disponer de una 
guía fiable para no perderse en el camino de su búsqueda. 

2.3. El Jesús infantil: entre las profecías y la invención 

Lo que se conoce fuera de toda duda sobre la vida de Jesús 
de Nazaret se resume en tres hechos esenciales: 

1. Que nació poco antes del inicio del siglo I, lo cual 
confirma su existencia histórica, pese a que algunos aún 
la cuestionen. 

2. Que fue bautizado por Juan el Bautista en el río Jordán, 
marcando así el comienzo de su vida pública. 

3. Que murió crucificado en Jerusalén como un 
delincuente, antes de cumplir los treinta y cinco años. 



40 
 

En este capítulo nos centraremos en el período que 
transcurre desde su concepción hasta el día de su bautismo. 

Para comenzar, es importante señalar que, desde el punto 
de vista histórico, no sabemos nada con certeza sobre esa 
etapa previa a su vida pública. Sería deseable afirmar que 
sabemos «muy poco», pero la realidad es que las fuentes 
disponibles son escasas, incompletas y contradictorias. 
Debemos aceptar esta limitación tal como es. 

En principio, los autores de los evangelios canónicos apenas 
dedicaron unos pocos pasajes a los más de treinta años 
anteriores a la vida pública de Jesús. Además, lo que 
narraron —y solo en dos evangelios— no coincide entre sí, 
generando más dudas que certezas.  

Veamos cómo los evangelistas construyeron esas historias 
sobre los años anteriores al bautismo de Jesús. 

El Evangelio Marcos inicia su relato con el bautismo en el 
Jordán, sin mencionar absolutamente nada sobre su 
infancia. Lo mas seguro es que el autor no dispusiera de 
información suficiente y confiable, o bien que considerara 
innecesario incluirla (lo más probable es lo primero).  

El Evangelio Juan, escrito unos cuarenta años después del 
de Marcos, tampoco ofrece detalles sobre la niñez de Jesús. 
En su lugar, comienza con un prólogo teológico de 
profundo contenido doctrinal, pero sin valor histórico o 
biográfico: «En el principio existía la Palabra, y la Palabra 
estaba junto a Dios, y la Palabra era Dios…»  

Por tanto, el relato joánico tampoco aporta información 
concreta sobre la infancia o juventud de Jesús. 



41 
 

Los únicos evangelistas que intentaron describir episodios 
de esa etapa fueron los autores del Evangelio Mateo y del 
Evangelio Lucas. El problema con sus relatos —además de 
ser breves, fragmentarios y limitados a solamente dos 
capítulos— es que son discrepantes entre sí y poseen escasa 
credibilidad histórica. 

Además, entre los especialistas existe una sospecha fundada 
de que los dos primeros capítulos del Evangelio Lucas 
fueron escritos por un autor distinto al del resto del texto.  

El protagonismo de personajes secundarios (como Simeón 
o Ana la profetisa), junto con el uso de himnos y alabanzas, 
sugiere que se trata de una adición posterior, elaborada con 
fines catequéticos o litúrgicos, más que con base en datos 
históricos sobre la infancia de Jesús. 

¿No habría sido mejor el silencio? 

Seguramente. Dado el grado de contradicción y confusión 
de estos relatos, casi habría sido preferible que nada se 
hubiese escrito sobre los primeros años, antes que 
conservar versiones tan inconsistentes. 

Repasemos algunos ejemplos de esas contradicciones: 

Genealogías incompatibles 

El Evangelio Mateo presenta a Jacob como padre de José 
y a Matán como su abuelo. En cambio, el Evangelio 
Lucas señala que el padre fue Helí y el abuelo Matat. Las 
listas de ascendientes difieren tanto en nombres como 
en estructura, lo que hace inviable una justificación 
coherente de la supuesta descendencia davídica de Jesús. 



42 
 

Relatos inconexos de la concepción 

En Mateo, un ángel sin nombre habla en sueños con José 
para que acepte a María, embarazada por obra del 
Espíritu Santo. En Lucas, es el ángel Gabriel quien se 
aparece a María para anunciarle su concepción 
milagrosa, mientras José no interviene. Ambas versiones 
son irreconciliables y carecen de valor histórico. 

Discrepancias sobre el lugar de nacimiento 

En Mateo, Jesús nace en Belén porque allí residían María 
y José. En Lucas, nace allí de manera circunstancial, 
debido a un supuesto censo ordenado por Augusto, que 
no tiene confirmación histórica en esas fechas. Según 
este último, la pareja vivía originalmente en Nazaret. 

Visitantes tras el nacimiento 

Mateo habla de magos de Oriente y de la huida a Egipto, 
mientras que Lucas menciona solo a pastores, omitiendo 
toda referencia a Herodes y a la matanza de los 
inocentes. 

Los autores del Evangelio Mateo y del Evangelio Lucas no 
disponían del Evangelio Marcos ni de la llamada Fuente Q 
(Quinto Evangelio) para hablar de este período. Y dado que 
resulta poco probable que contaran con fuentes inéditas 
propias, lo más sencillo es admitir que crearon estos relatos 
por iniciativa propia. Para ello se basaron en las tradiciones 
orales de las primeras comunidades cristianas, a las que 
añadieron elementos teológicos propios para vincular su 
narración con las profecías del Antiguo Testamento. 



43 
 

Su intención era demostrar que el nacimiento de Jesús no 
fue casual, sino que cumplía las profecías mesiánicas, 
especialmente las de Isaías. Si los detalles de la concepción, 
el nacimiento y la infancia de Jesús coincidían —o se hacían 
coincidir— con esas profecías, se confirmaba que Jesús era 
el Mesías prometido por Dios. 

Para alcanzar este propósito, tanto el Evangelio Mateo 
como el Evangelio Lucas emplearon recursos literarios y 
simbólicos como: genealogías adaptadas, concepciones 
milagrosas, estrellas que guían, ángeles anunciadores y 
personajes piadosos que exaltan la grandeza del niño Jesús. 

El problema es que estas historias se contradicen entre sí y 
carecen de sustento histórico. Por ejemplo: 

 Para cumplir con la profecía de Miqueas 5, ambos 
evangelistas afirmaron que Jesús nació en Belén, 
inventando viajes y censos sin respaldo histórico. Lo más 
probable es que naciera en Galilea, quizas en Nazaret, 
entre tres y cuatro años antes del comienzo del siglo I. 

 Para justificar su origen divino, reinterpretaron una 
profecía de Isaías 7, que originalmente decía: «Una joven 
concebirá», y la tradujeron confusamente como «Una 
virgen concebirá». Así surgió la idea de la concepción 
virginal de María, con relatos diferentes y sin base 
histórica. Además, aunque la profecía mencionaba al 
niño como «Emmanuel», ambos coinciden en que se le 
impuso el nombre de Jeshuá (Jesús). 

Este tema de la concepción virginal dio origen a la polémica 
sobre la existencia de hermanos y hermanas de Jesús. 



44 
 

Si María hubiera sido virgen perpetua, la cuestión quedaría 
resuelta, pero los textos evangélicos mencionan claramente 
hermanos y hermanas. 

Sobre ello, dos reconocidos estudiosos sostienen: 

 John P. Meier: «La opinión más plausible, desde un 
punto de vista filológico e histórico, es que los hermanos 
y hermanas de Jesús eran realmente tales.» 

 Antonio Piñero: «Lo más verosímil históricamente es 
aceptar que Jesús tuvo hermanos en el pleno sentido de 
la palabra.» 

La Iglesia cristiana nunca ha aceptado esta interpretación, 
ya que la virginidad perpetua de María fue establecida 
como un dogma infalible. Por ello ha ofrecido, a lo largo del 
tiempo diversas explicaciones para justificar la «aparente» 
existencia de esos hermanos: 

 Que eran hijos de otra María, discípula de Jesús. 

 Que eran hijos de un matrimonio anterior de José. 

 Que en arameo la palabra «hermanos» también se usaba 
para designar a los primos. 

 Que el término «hermanos» se aplicaba en general a 
todos los seguidores de Jesús. 

Siguiendo el método propuesto por Antonio Piñero de 
analizar los textos evangélicos, versículo por versículo, para 
determinar su autenticidad histórica, podemos aplicar este 
criterio a los capítulos 1 y 2 del Evangelio de Lucas, el que 
más información ofrece sobre la infancia de Jesús, aunque 
de valor histórico muy limitado. 



45 
 

Análisis del Capítulo 1 del Evangelio Lucas: 

 Versículos 5–25: Relato legendario sobre el embarazo de 
Isabel. Típico de las tradiciones sobre Juan el Bautista. 

 Versículos 26–38: Anuncio a María. Pertenece al género de las 
concepciones milagrosas, frecuente en textos bíblicos y 
extrabíblicos. 

 Versículos 39–45: La visita a Isabel. Posible relato tradicional o 
creación del autor. 

 Versículos 46–56: El Magnificat. Probable composición de un 
salmista de la época. 

 Versículos 57–67: Nacimiento de Juan el Bautista. Omitido por 
el Evangelio Mateo, lo que revela intereses narrativos 
distintos. 

Análisis del Capítulo 2 del Evangelio Lucas: 

 Versículos 1–7: Censo de Augusto. No hay evidencias 
históricas de un empadronamiento en la época, que implicara 
el viaje desde Nazaret a Belén. 

 Versículos 8–20: Visita de los pastores. Relato legendario. 

 Versículos 25–40: Protagonismo de Simeón y Ana. Cumplir el 
requisito legal judío del doble testimonio, para otorgar 
credibilidad al relato. 

 Versículos 31–33: La frase «Luz para los gentiles» revela 
influencia paulina directa. 

 Versículos 41–52: Jesús perdido y hallado en el templo. Relato 
ejemplarizante del género hagiográfico infantil, destinado a 
mostrar su sabiduría precoz. 



46 
 

En resumen, los relatos sobre la infancia de Jesús no fueron 
escritos como crónicas históricas, sino como narraciones 
con finalidad religiosa. Su propósito era mostrar que Jesús 
era el Hijo de Dios, el Mesías prometido, y que desde su 
niñez manifestaba señales de su identidad y misión. 

Los evangelistas escribieron como maestros de fe, no como 
historiadores, empleando libertad creativa y recursos 
literarios propios de la tradición bíblica. 

Así se fue construyendo una imagen teológica de Jesús: un 
niño rodeado de milagros, ángeles, cantos y profecías 
cumplidas. Con el tiempo, esta figura se alejó 
considerablemente del Jesús histórico, el hombre real que 
vivió en Galilea en el siglo I, cuya vida intentaremos 
conocer mejor en los siguientes capítulos. 

Lo que podemos afirmar con cierto fundamento histórico: 

 Que fue concebido en el seno de una familia rural 
palestina formada por José y María. 

 Que no se sabe con certeza dónde nació, aunque 
probablemente no en Belén, sino en Nazaret. 

 Que las leyendas sobre reyes magos, pastores o matanzas 
de inocentes no son históricas. 

 Que vivió en el anonimato hasta iniciar su vida pública, 
probablemente en Nazaret o Cafarnaúm. 

 Que pertenecía a una familia humilde y trabajadora. 

 Que tuvo varios hermanos y hermanas. 

 Que no descendía directamente de David. 



47 
 

 Que fue un hombre típico de Palestina: de estatura 
media, cabello y barba oscuros, ojos oscuros, fuerte 
físicamente, con una mirada intensa y voz potente. 

 Que aprendió a leer y escribir en arameo y hebreo. 

 Que no existen evidencias de sucesos extraordinarios 
antes de su vida pública. 

 Que recibió una educación religiosa básica en la 
sinagoga local, completada con formación autodidacta o 
comunitaria. 

 Que aprendió y ejerció el oficio de constructor junto a su 
padre. 

 Que fue llevado al templo de Jerusalén a los doce años, 
como era preceptivo, sin que ocurriera ningún hecho 
notable. 

 Que pudo haber hecho algún voto temporal como 
nazoreo, cumplido antes del inicio de su vida pública. 

 Que se mantuvo célibe, en contra de la costumbre judía. 

 Que, alrededor de los treinta años, abandonó la casa 
familiar para comenzar su misión y no regresó jamás. 

2.4. El Jesús histórico versus el Jesús teológico 

Durante décadas, en los encuentros sabatinos, mientras 
compartían el pan y el vino, los seguidores de Jesús 
escuchaban historias sobre su vida, sus enseñanzas y sus 
milagros. Y fue cuando las primeras tradiciones cristianas 
empezaron a escribirse, que el verdadero conocimiento de 
Jesús de Nazaret se hizo accesible. 



48 
 

Quienes redactaron esos primeros relatos —ya fueran 
escribas profesionales o miembros voluntariosos de las 
comunidades cristianas primitivas— no tenían forma de 
comprobar la veracidad de todo lo que transmitían. Es muy 
probable que muchos de esos relatos ya les llegaran 
modificados por la imaginación popular, deseosa de 
ensalzar la figura de su líder espiritual. 

A esta «idealización» oral se sumaron los errores propios de 
la copia manual de los textos y, sobre todo, las 
modificaciones intencionadas que cada autor introdujo 
para ajustar las historias a las creencias y necesidades 
teológicas de su comunidad. 

Estos cambios, omisiones y añadidos no fueron detalles 
menores: tuvieron un papel decisivo en la formación de la 
teología cristiana, que con el tiempo se consolidaría en una 
religión organizada. 

Parece evidente, desde una perspectiva histórica, que Jesús 
de Nazaret no tuvo intención de fundar una institución 
religiosa. Estaba convencido de que el fin del mundo era 
inminente —como lo demuestran numerosos pasajes de su 
predicación— y, por tanto, no tenía sentido planificar a 
largo plazo.  

Pablo de Tarso y la transformación del mensaje 

Cuando los líderes de las primeras comunidades vieron que 
el Reino de Dios no llegaba tan pronto como esperaban, 
comenzaron a estructurar su fe para el futuro. 

El cambio decisivo vino de la mano de Pablo de Tarso, 
quien percibió la necesidad de reformular la figura y el 



49 
 

mensaje de Jesús para que tuvieran un carácter más 
universal y perdurable. 

Pablo insistía en que su enseñanza no era una invención 
personal, sino una revelación directa de Dios. Para que esta 
nueva visión tuviera coherencia, fue necesario atribuir a 
Jesús de Nazaret nuevas funciones, características y 
objetivos que no estaban presentes en su misión original. 

Así nació la figura de «Jesucristo», una construcción 
teológica que, según Pablo, asumía la misión de llevar el 
Reino de Dios también a los gentiles (no judíos).  

Esto era indispensable, según su visión escatológica, para 
precipitar la llegada del Juicio Final y, con él, el 
cumplimiento de las promesas de Israel sobre las demás 
naciones. 

Lo cierto es que Pablo no pretendía crear una religión 
universal. Su objetivo era lograr la conversión de un 
número determinado de gentiles —aunque nunca 
especificó cuántos— para que, con ello, se cumpliera la 
esperanza del Reino de Dios. 

Esta reconstrucción paulina del mensaje original se 
manifestó en tres frentes principales: 

1. Revisión de la Ley de Moisés 

Pablo estableció una nueva distinción entre «hijos 
naturales» (los judíos, que debían seguir cumpliendo la 
Ley) e «hijos adoptivos» (los gentiles, eximidos de ciertos 
preceptos como la circuncisión, el descanso sabático o 
las normas alimentarias y de pureza ritual). 



50 
 

A cambio, a los gentiles se les exigía observar las 
llamadas «Leyes Universales», de carácter moral y ético. 

2. Nacimiento de una estructura eclesial jerárquica 

Pablo introdujo conceptos fundamentales que serían 
adoptados por la Iglesia posterior, como la Sucesión 
Apostólica, como la autoridad exclusiva para interpretar 
las escrituras —reservada a obispos y presbíteros—, la 
obediencia doctrinal, la tradición recta (que excluía toda 
divergencia teológica) o la necesidad de imponer el 
control económico de las comunidades. 

3. Reelaboración del mensaje de Jesús 

El núcleo de la enseñanza pasó del amor a Dios y al 
prójimo a la aceptación de la muerte de Jesús como 
sacrificio redentor por los pecados de la humanidad. 
La salvación dejó de depender de la conducta moral y 
pasó a medirse por la adhesión a los nuevos preceptos 
doctrinales definidos por la Iglesia. 

La nueva visión teológica de Pablo de Tarso fue 
rápidamente aceptada por los autores de los evangelios, por 
los primeros líderes eclesiásticos y por las comunidades 
cristianas. Con el tiempo, la Iglesia consolidó su autoridad 
mediante los concilios, donde se debatían y definían las 
verdades que todos los fieles debían aceptar para alcanzar 
la salvación. 

Como resultado, surgieron numerosas normas, creencias 
obligatorias y dogmas, definidos como «verdades reveladas 
directamente por Dios». Estos debían ser aceptados bajo 



51 
 

amenaza de condenación, pues rechazar alguno implicaba 
la excomunión automática y la pérdida de la salvación. 

Esto se mantuvo aunque muchos de esos dogmas se 
basaran en interpretaciones discutibles de los textos 
bíblicos. Por esa razón, tuvieron en general un carácter 
impositivo, excluyente y, a menudo, polémico. 

Dogmas sobre Jesús de Nazaret 

A lo largo de la historia, la Iglesia católica ha declarado 
cuarenta y cuatro dogmas, de los cuales dieciocho se 
refieren directa o indirectamente a Jesús de Nazaret.  

Estos últimos son los que se detallan : 

1. María concibió por obra del Espíritu Santo y es Madre de 
Dios. 

2. María fue siempre virgen: antes, durante y después del parto. 
3. Jesucristo es verdadero Dios e Hijo de Dios por esencia. 
4. Cristo posee dos naturalezas (divina y humana) sin mezcla ni 

confusión. 
5. Cada naturaleza tiene su propia voluntad y operación. 
6. Jesucristo, aun como hombre, es Hijo natural de Dios. 
7. Cristo se ofreció como sacrificio verdadero en la cruz. 
8. Cristo redimió a la humanidad mediante su muerte. 
9. Resucitó gloriosamente al tercer día. 
10. Subió al cielo en cuerpo y alma y está sentado a la diestra del 

Padre. 
11. Fundó la Iglesia como Dios-Hombre. 
12. Instituyó a Pedro como cabeza visible de la Iglesia. 
13–18. Instituyó los siete sacramentos oficiales. 



52 
 

Si se observa con atención, estos dogmas ya no mencionan 
a Jesús de Nazaret por su nombre, sino que emplean los 
términos «Jesucristo» o «Cristo». 

Esto revela cómo la figura histórica de Jesús fue 
desdibujándose progresivamente, sustituida por una 
construcción teológica con nuevos atributos y funciones, 
transformando así el sentido original de su misión. 

El desplazamiento del mensaje original 

Esta transformación, impuesta y consolidada por la 
estructura eclesiástica, llevó a que los cristianos tuvieran 
que aceptar cada vez más creencias y normas, muchas de 
las cuales estaban desconectadas del mensaje ético y 
espiritual original de Jesús de Nazaret. De este modo, 
pertenecer a la Iglesia se convirtió en condición 
indispensable para la salvación, y su doctrina, en un sistema 
cerrado de dogmas. 

Por el contrario, los nazarenos —denominados así no por el 
lugar de nacimiento de Jesús, sino porque se le consideraba 
un nazoreo, es decir, una «persona consagrada a Dios»— 
sostenían que basta con seguir al Jesús histórico para 
alcanzar la salvación. Por ello, rechazan que la Iglesia exija 
la aceptación de dogmas añadidos como requisito para 
pertenecer a la comunidad o entrar en el Reino de Dios. 

Frente a la afirmación de la Iglesia católica: 

«No pueden salvarse quienes, conociendo la Iglesia como 
fundada por Cristo y necesaria para la salvación, no entran 
y no perseveran en ella», 



53 
 

Los nazarenos responden que la salvación también existe 
fuera de la Iglesia, y que incluso dentro de ella puede haber 
condenación, si se traiciona el espíritu original del mensaje 
de Jesús. 

Reflexión final 

Podría parecer que esta perspectiva considera a la Iglesia 
cristiana como el principal obstáculo para comprender el 
mensaje auténtico de Jesús histórico. 

Por el contrario, esta crítica no se dirige contra el 
cristianismo por ser cristianismo, sino contra el proceso de 
reconstrucción doctrinal e institucional que reinterpretó la 
figura de Jesús de Nazaret conforme a intereses teológicos y 
de poder. La misma observación se aplicaría a cualquier 
otra religión —como el budismo o el islam— que hubiera 
realizado una apropiación similar de la figura de su 
fundador. 

 
A continuación se expone el Capítulo 3 que se ha dividido 
en dos partes para facilidad de lectura. En la parte primera, 
denominada como Antecedentes a la vida pública de Jesús, 
se exponen los condicionantes generales que marcaron la 
vida y la labor de Jesús de Nazaret. En la segunda parte, 
Vida pública de Jesús de Nazaret, se expone lo que fue 
propiamente su actividad de predicación y evangelización. 



54 
 

  

ANEXO: MAPA DE LA ZONA HABITUAL DE JESÚS DE NAZARET 
(tomado de la cronología seguida por Jesús en el Evangelio Marcos) 

Rio Jordán/ Galilea/ Lago/ Cafarnaúm/ Casa Simón y Andrés Galilea/ 
Cafarnaúm/ Orilla lago/ Tiro y Sidón/ Monte Cafarnaúm/ Orilla lago/ Región 
gerasenos/ Otra orilla del lago Nazaret/ Aldeas varias/ Lugar tranquilo/ 
Betsaida/ Genesaret Aldeas, ciudades y caseríos/ Tiro y Sidón/ Decápolis hacia 
Galilea/ Betsaida/ Cesarea de Filipo/ Monte alto/ Galilea Cafarnaúm/ Judea/ 
Otro lado Jordán/ Camino Jerusalén Jericó/ Jerusalén/ Monte Olivos/ 
Betania/Templo/Getsemaní 



55 
 

CAPÍTULO 3 (PARTE PRIMERA) 

ANTECEDENTES A LA  VIDA PUBLICA DE JESÚS  

3.1.- Las sombras del Jesús histórico 

3.2.- Modos de comunicación de Jesús según destinatarios 

 
3.1. Las sombras del Jesús histórico 

Al parecer, cuando inició su vida pública, ni siquiera Jesús 
tenía plenamente definido el sentido y la importancia de su 
misión. Fue con el tiempo —a medida que vivía los 
distintos episodios de su predicación— cuando fue 
tomando conciencia de ella. 

Decir que no sabía exactamente qué iba a suceder puede 
parecer una idea extraña o difícil de aceptar. No obstante, 
varios indicios apuntan en esa dirección. A lo largo de su 
vida —breve, pero intensa—, esas dudas se hicieron 
evidentes, y no todas llegaron a tener una explicación clara. 

Para empezar, no se sabe con certeza cuánto duró su vida 
pública. Según los evangelios sinópticos, apenas un año; 
según el Evangelio Juan, unos tres. Debe recordarse que, 
una vez que abandonó su hogar para predicar, ya nunca 
regresó a él, y no es lo mismo dedicar solo un año que tres a 
esa tarea, sobre todo si se considera que él y sus discípulos 
vivían de la ayuda del pueblo y del apoyo de sus seguidores. 

En este sentido, llama la atención que ni él ni sus discípulos 
establecieran un lugar fijo donde reunirse, descansar o 
planificar sus actividades. Esto habría sido lógico, ya que el 



56 
 

territorio por el que se desplazaban era pequeño y 
relativamente fácil de recorrer. Pero su forma de predicar 
fue siempre itinerante, directa y sencilla, desplazándose de 
aldea en aldea por toda Palestina. 

Los autores de los evangelios sinópticos intentaron 
construir un orden cronológico del itinerario de Jesús y de 
los principales acontecimientos de su vida pública. Pero lo 
único que lograron fue situar el bautismo al inicio y la 
última cena al final, sin conseguir establecer una secuencia 
clara y definida de los hechos. 

¿Fueron suficientes uno o tres años para cumplir su misión 
en el territorio donde predicaba? 

Es difícil saberlo.  

En cualquier caso, existe una paradoja notable: si realmente 
ocurrieron los hechos extraordinarios que se le atribuyen, 
es lógico pensar que hubiera alcanzado en su tiempo una 
fama considerable. Lo bastante importante como para 
aparecer de forma destacada en los registros históricos de 
cronistas reconocidos. De esa manera, habríamos tenido 
acceso a una mayor cantidad de información. Por desgracia, 
su vida pública pasó, en general, casi inadvertida para los 
historiadores contemporáneos independientes. 

Aun así, resulta llamativa la facilidad con la que reunió a 
sus primeros doce discípulos al comienzo de su 
predicación. Esto es aún más sorprendente si se considera 
que seguirlo implicaba abandonar a sus familias, algo muy 
serio en la sociedad palestina de la época. Esta respuesta 
inmediata puede interpretarse como una muestra de la 



57 
 

gran fuerza de su personalidad y de su capacidad para 
inspirar y convencer a quienes lo rodeaban. 

Con todo, lo más razonable es pensar que, en un territorio 
tan reducido, sus discípulos lo acompañaran de forma 
intermitente, regresando a sus hogares cuando las 
circunstancias lo permitían. 

El mensaje y su forma 

Jesús de Nazaret comenzó a predicar movido por el deseo 
de comunicar algo esencial a sus compatriotas. Al principio, 
para captar su atención, realizó —según los relatos— 
numerosos hechos extraordinarios, lo cual sirvió para atraer 
el interés inicial de un pueblo sencillo y rural.  

Pero no bastaba solo con sorprender: era necesario 
transmitir un mensaje claro, sostenido y comprensible, 
sobre todo porque la mayoría de la población era 
analfabeta. Ese mensaje no podía estar cargado de ideas 
teológicas complejas. 

Como dijo Jorge Luis Borges, «La teología es la rama más 
frondosa de la literatura fantástica». Por ello, el mensaje de 
Jesús debía centrarse en temas concretos y cercanos, 
expresados en un lenguaje cotidiano, como el arameo 
popular de la región. Además, debía concentrarse en pocos 
temas esenciales, para evitar confusiones. 

En este aspecto, el retrato que ofrece el Evangelio Juan no 
parece coincidir del todo con el personaje histórico. Tanto 
es así que hubo muchas dudas en los primeros siglos sobre 
si ese evangelio debía ser incluido entre los libros oficiales 
de la Iglesia, debido a la complejidad de los discursos 



58 
 

atribuidos a Jesús. Es sabido que empleaba un lenguaje más 
elaborado cuando discutía con escribas o sacerdotes, pero 
frente al pueblo, sin duda usaba parábolas sencillas, frases 
breves y dichos fáciles de recordar y compartir. Ese estilo, 
además, era muy común entre sus paisanos. 

Por eso, quienes buscan ideas teológicas complejas en su 
mensaje original suelen olvidar su rasgo más esencial: la 
sencillez y la claridad. Esta idea es clave para entender los 
cambios y añadidos introducidos en los evangelios por 
autores cultos y letrados. En tales casos, puede resultar 
revelador ponerse en el lugar —y en las sandalias— de un 
campesino palestino del siglo I, con sus costumbres, su 
idioma y su modo de vida. Solo así se comprende mejor el 
verdadero sentido de su mensaje. 

Dudas, preguntas y consecuencias 

De su vida pública quedaron muchos temas abiertos, y 
durante su predicación surgieron igualmente numerosas 
cuestiones sin respuesta clara. El pueblo se hacía preguntas 
fundamentales: 

¿Quién era realmente?  

¿Era el Mesías esperado o solo un gran profeta?  

¿Era un simple ser humano o tenía naturaleza divina?  

¿Venía a ayudar al pueblo judío o su mensaje era universal?  

¿Se acercaba verdaderamente el fin del mundo? 

La gente sencilla se preguntaba cómo prepararse para un 
final inminente, anunciado como algo muy próximo. 
Ante esa inminencia, no parecía haber tiempo suficiente ni 



59 
 

siquiera para restaurar el Reino de las doce tribus de Israel, 
lo cual generaba gran confusión entre la población. 

Aun así, mientras la gente común no tuvo grandes 
dificultades para aceptar las nuevas enseñanzas, no 
sorprende que las élites religiosas del judaísmo las 
rechazaran, negándose a reconocer en Jesús al auténtico 
Mesías y manteniendo viva la esperanza en la llegada del 
verdadero. 

Este rechazo provocó que los sectores del judaísmo que no 
aceptaban las nuevas ideas quedaran excluidos del Reino de 
Dios, lo que puede considerarse un fracaso parcial en la 
misión de Jesús, ya que no logró convencer a todos. 

Además, esta situación generó dudas sobre la justicia 
divina, pues muchos comenzaron a sentir que Dios no 
estaba cumpliendo su parte del Pacto con el pueblo de 
Israel, sentimiento que ha perdurado en la memoria 
colectiva del judaísmo hasta nuestros días. 

El final del judaísmo sacerdotal 

De manera paradójica, la destrucción total del Templo de 
Jerusalén en el año 70, junto con la persecución romana 
contra los líderes del movimiento cristiano, marcó el fin del 
judaísmo sacerdotal. A partir de entonces, el judaísmo se 
reorganizó en torno a las sinagogas y al estudio de las 
Escrituras, abandonando la estructura centrada en los 
sacerdotes y en los sacrificios del Templo. 

Este cambio significó también que el judaísmo dejara de ser 
un obstáculo práctico para el cristianismo, que empezaba a 
expandirse como una nueva religión. A partir de ese 



60 
 

momento, se hizo evidente la separación definitiva entre 
judaísmo y cristianismo. Cada uno siguió su propio camino, 
aunque a un precio muy alto: el surgimiento de un 
resentimiento mutuo que perduraría durante siglos. 

Un ejemplo de ello es que, hasta hoy, en algunas sinagogas 
se recita tres veces al día una oración que dice: «Dios 
maldice a los nazaríes» (nombre con el que se conocía a los 
primeros cristianos). 

3.2. Modos de comunicación de Jesús de Nazaret según 
los destinatarios 

Con sus discípulos 

A lo largo de su vida, Jesús de Nazaret se comunicó tanto 
por medio de sus palabras como a través del ejemplo de sus 
acciones. Siempre fue consciente de con quién estaba 
hablando y adaptó su manera de expresarse según el tipo de 
interlocutor. 

Por ejemplo, es muy probable que con sus discípulos 
mantuviera conversaciones íntimas durante las largas 
caminatas o en las cenas compartidas junto al fuego. En 
esos momentos tranquilos, con frases sencillas y mucha 
paciencia, trataba de explicarles el sentido de lo que hacía y 
lo que estaba por venir.  

Debido a que convivió con ellos de forma intensa durante 
un tiempo prolongado, tuvo innumerables oportunidades 
de hablar tanto de asuntos cotidianos como de temas más 
profundos. Pero, sobre todo, sabía que sus discípulos eran 
los únicos que habían tenido el privilegio de observar de 
cerca su forma de vivir y de enseñar, aprendiendo de su 



61 
 

ejemplo día a día. Ellos serían, después, quienes 
transmitirían su mensaje al resto del pueblo judío —y, 
finalmente, al mundo entero—. 

Está claro que, para el Jesús histórico, formar 
adecuadamente a sus discípulos fue una de sus principales 
prioridades, aunque esa formación se desarrolló en un 
contexto difícil, lleno de incertidumbre. ¿Por qué? 

Porque la idea de que el fin del mundo estaba próximo 
impregnaba toda su predicación, y esto debió influir 
profundamente en las enseñanzas que transmitió a sus 
seguidores más cercanos. Lo más lógico es pensar que se 
centrara en enseñanzas elementales sobre la llegada del 
Reino de Dios y la salvación, pues no había tiempo para una 
formación más extensa.  

Aun así, es de lamentar que los evangelios que conocemos 
reflejen tan escasamente la enorme cantidad de horas de 
conversación, reflexión y consejo que compartió con ellos. 

Con los sacerdotes y escribas 

Con los sacerdotes y los escribas, su relación fue muy 
distinta. Jesús sabía que hablar con ellos significaba entrar 
en discusiones constantes sobre las Escrituras, en un 
ambiente de confrontación. Es evidente que los líderes 
religiosos de la época buscaban el conflicto con él, tanto 
por sus afirmaciones personales como por su particular 
modo de interpretar la Ley de Moisés. Además, se sintieron 
atacados por las duras críticas que les dirigió: denunció su 
falta de ética, su abuso de poder, el desprecio hacia el 
pueblo y su arrogancia al interpretar la Ley. 



62 
 

El conflicto alcanzó tal punto que Jesús declaró 
públicamente que jamás entrarían en el Reino de Dios. 
Esto generó un odio profundo en la casta sacerdotal: 
sacerdotes, escribas y ancianos, que acabaría siendo la 
causa principal de su condena y ejecución pública. 

Con las autoridades romanas 

En cambio, apenas tuvo contacto con las autoridades 
romanas, y el poco que tuvo se debió a las acusaciones que 
los líderes religiosos presentaron en su contra. 
Fueron ellos quienes lo llevaron ante los tribunales 
romanos para que fuera juzgado y condenado a la 
crucifixión. 

Ante ellos, Jesús guardó un silencio enigmático y 
significativo, una forma de comunicación no verbal o 
«comunicación muda», con la que expresaba su rechazo 
total al poder y la autoridad de Roma. Solo respondió 
cuando Pilato le preguntó si era el rey de los judíos. Su 
respuesta fue breve: «Tú lo dices».  

Así lo recogieron los tres evangelios sinópticos, mientras 
que el Evangelio Juan ofrece una versión distinta, en la que 
le responde con otra pregunta: «¿Dices esto por ti mismo, o 
te lo han dicho otros de mí?» 

Este tipo de respuesta sugiere que, o bien ignoraba 
deliberadamente la autoridad romana porque no la 
reconocía, o bien no tenía completamente claro si él mismo 
era el «Rey de los judíos» anunciado por las Escrituras… o 
quizá ambas cosas. 



63 
 

Con las multitudes 

Donde Jesús mostró mayor esfuerzo comunicativo fue en su 
trato con las multitudes que lo seguían durante sus 
predicaciones. Sabía que, para que su mensaje fuera 
comprendido por un pueblo en su mayoría analfabeto, 
debía ser claro, sencillo y directo.  

Por ello empleó una combinación de breves discursos, 
frases concisas y parábolas, acompañadas de actos 
extraordinarios. Algunos de estos milagros servían como 
introducción o refuerzo de sus enseñanzas; otros, como 
medio para despertar admiración y atención hacia su 
persona y su mensaje. 

Si bien es cierto que no usaba las parábolas exclusivamente 
con las multitudes. Por ejemplo, de las 44 parábolas 
registradas en los evangelios sinópticos, 16 fueron dirigidas 
a sus discípulos, 8 en discusiones con los sacerdotes, y 20 
ante grupos numerosos de seguidores. 

Lo que está claro es que, mediante sus discursos y 
parábolas, buscaba que el pueblo judío, sus seguidores y sus 
líderes religiosos transformaran su forma de verse a sí 
mismos, a los demás y al mismo Dios. En este contexto, las 
parábolas resultaron una herramienta ideal para provocar 
una reflexión interior profunda y continua, casi sin que los 
oyentes fueran plenamente conscientes de ello. 

Los especialistas coinciden en que dominaba con gran 
habilidad el arte narrativo de la parábola, con una 
estructura clara de introducción, desarrollo y desenlace. 
Estas parábolas fueron una de sus herramientas preferidas 



64 
 

para enseñar, aunque no puede afirmarse con certeza que 
todas las incluidas en los evangelios canónicos provengan 
directamente del Jesús histórico. Tampoco es posible 
determinar cuántas parábolas utilizó realmente, pues 
seguramente repitió muchos mensajes en distintas 
ocasiones, y no todos quedaron registrados. 

Según los criterios de autenticidad histórica aceptados por 
los especialistas, solo cinco de las cuarenta y cuatro 
parábolas que aparecen en los evangelios oficiales pueden 
atribuirse con seguridad a Jesús de Nazaret. Esto es 
relevante, porque indica que no se deben considerar las 
parábolas como la fuente más fiable para conocer su 
predicación. 

(Ver Nota 1 al final del capítulo, página 112). 

Que muchas parábolas no sean auténticas no solo priva al 
investigador de una herramienta clave para comprender su 
enseñanza, sino que también advierte sobre el riesgo de las 
múltiples interpretaciones —a veces contradictorias— que 
se han hecho de ellas. 

Ejemplos de atribución de parábolas según los estudiosos 

A modo de ejemplo, se presenta la posible autoría —según 
la investigación moderna— de doce parábolas populares: 

 El buen pastor que cuida a sus ovejas (tradición joánica) 
 El buen samaritano (autor del Evangelio Lucas) 
 Las diez vírgenes (autor del Evangelio Mateo) 
 El hijo pródigo (tradición cristiana primitiva) 
 El trigo y la cizaña (tradición cristiana primitiva) 



65 
 

 El rico y Lázaro (autor del Evangelio Lucas) 
 Tesoro escondido en el campo (autor Evangelio Mateo) 
 El grano de mostaza (Jesús histórico) 
 Los talentos (Jesús histórico) 
 Los viñadores perversos (Jesús histórico) 
 El sembrador (Jesús histórico) 
 La gran cena (Jesús histórico) 

A pesar de estas limitaciones de autoría, conviene recordar 
que las primeras comunidades cristianas, al adaptar las 
parábolas, conservaron probablemente un núcleo auténtico 
de sus enseñanzas, aunque luego las ampliaran o 
modificaran con el tiempo.  

Por ello, al interpretar una parábola, es fundamental 
preguntarse si su mensaje encaja con el estilo del Jesús 
histórico o si, por el contrario, refleja el estilo literario y 
teológico de alguno de los evangelistas, como el Estilo 
Lucas o el Estilo Mateo. 

(Ver Nota 1 al final de este capítulo pág. 112). 

Mensajes recurrentes en las parábolas más genuinas 

Algunos de los temas esenciales que se repiten en las 
parábolas más auténticas de Jesús son: 

 Hay que renunciar a todo para ser su discípulo. 
 Lo realmente valioso es recuperar un alma perdida. 
 Orar sin desfallecer y con el corazón. 
 Confiar en que lo pedido en la oración será concedido. 
 Estar siempre alerta y vigilante. 



66 
 

 Amar más a quien más se le ha perdonado. 
 La salvación depende de cumplir la voluntad de Dios. 
 Los últimos serán los primeros. 
 No todos logran acoger la palabra de Dios. 
 Cada uno será juzgado según sus talentos. 
 Perdonar para ser perdonado. 
 Amar para ser amado. 
 Acumular riquezas impide entrar en el Reino de Dios. 

Conclusiones sobre las parábolas 

 Jesús de Nazaret fue un maestro excepcional en el arte 
de las parábolas narrativas y enseñó a sus discípulos a 
comprenderlas y utilizarlas. 

 Solo dos parábolas fueron explicadas directamente por él 
a sus discípulos: El sembrador y El trigo y la cizaña; pero, 
puesto que la autenticidad de la segunda es discutida, 
también resulta dudosa, lógicamente, su explicación. 

 Las dieciséis parábolas exclusivas del Evangelio Lucas no 
se consideran genuinas, ya que presentan estructuras, 
ideas y vocabulario propios del autor (Estilo Lucas). 

 Las catorce parábolas únicas del Evangelio Mateo no se 
consideran genuinas por iguales razones (Estilo Mateo). 

 Jesús empleó al menos dieciséis parábolas solo para 
instruir a sus discípulos y otras doce únicamente para 
debatir cuestiones complejas de la Ley con escribas y 
sacerdotes. 



67 
 

 Las cinco parábolas consideradas auténticamente 
históricas son: El grano de mostaza, Los viñadores 
perversos, Los talentos, El sembrador y La gran cena. 

 Con el tiempo, la diversidad de interpretaciones de las 
parábolas ha generado gran confusión sobre su 
verdadero significado. 

 Por todo ello, debemos aceptar —aunque con cierto 
desencanto— que las parábolas de los evangelios no 
constituyen una fuente plenamente fiable para conocer 
la predicación del Jesús histórico, y es necesario 
acercarse a ellas con cautela crítica. 

Explicación de la parábola del sembrador 

Para concluir el tema de las parábolas, se presenta a 
continuación la explicación que el propio maestro dio a sus 
discípulos sobre la Parábola del Sembrador: 

«Escuchad vosotros lo que significa la parábola del 
sembrador: Si uno oye la palabra del Reino y no la 
entiende, viene el maligno y le arrebata lo sembrado en 
el corazón. Este es lo sembrado junto al camino. Lo caído 
en el pedregal es el que oye la palabra y la acepta con 
alegría, pero no tiene raíz, es inconstante, y cuando llega 
la prueba o la persecución a causa de la palabra, 
inmediatamente se viene abajo. Lo sembrado entre 
zarzas es el que oye la palabra, pero las preocupaciones 
de esta vida y la seducción de la riqueza ahogan la 
palabra y queda sin fruto. Lo sembrado en tierra buena 
es el que escucha la palabra con corazón bueno y 
generoso, y da fruto: ciento, sesenta y treinta por uno.» 



68 
 

Los milagros atribuidos a Jesús de Nazaret 

Es bien sabido que Jesús de Nazaret acompañó sus 
parábolas con actos extraordinarios que sus seguidores 
denominaron milagros. En ocasiones, estos milagros iban 
acompañados de una enseñanza breve; en otras, su 
principal objetivo parecía ser captar la atención del público 
y facilitar la aceptación de su mensaje. 

Según los evangelios, los milagros constituyeron una parte 
fundamental de su predicación y se repitieron en distintas 
regiones por donde pasó. En cualquier caso, la historia no 
puede confirmar si estos hechos fueron realmente milagros, 
ya que no existen pruebas técnicas suficientes para 
afirmarlo. Lo que sí puede investigarse es si esos actos 
fueron genuinos del Jesús histórico. 

Un milagro se define como: 

«Hecho extraordinario que no tiene explicación racional, 
realizado por una persona, pero que no puede ser 
explicado por sus habilidades naturales ni por fuerzas 
conocidas, y que se atribuye a Dios». 

Hoy en día, para que un hecho se considere milagroso tiene 
que someterse a un proceso muy riguroso de análisis y 
comprobación. Desafortunadamente  en el siglo primero no  
existían tales protocolos, ni tan siquiera era posible 
recolectar información suficiente que permitiera hacer una 
clasificación técnica de aquellos hechos extraordinarios. 

Además, la imaginación de las primeras comunidades 
cristianas contribuyó a crear relatos extraordinarios, no 
exentos de fantasía, para resaltar y mitificar la figura de 



69 
 

Jesús como profeta y mesías. Por ello, el estudio de los 
milagros atribuidos a Jesús resulta un desafío complejo. 

Desde el punto de vista teológico, es fácil afirmar que todos 
los milagros fueron reales; pero desde la perspectiva 
histórica, la cuestión es mucho más espinosa y genera un 
amplio debate entre los especialistas. 

El reconocimiento histórico de los milagros 

Históricamente, existe un respaldo casi unánime para 
afirmar que Jesús de Nazaret fue percibido en su tiempo 
como un profeta capaz de realizar actos extraordinarios o 
sobrenaturales. Esta percepción se basa en la abundancia 
de relatos sorprendentes que se le atribuyen durante su 
vida pública. 

Hasta el punto de que los milagros son los eventos con 
mayor apoyo histórico dentro de su biografía. Diversas 
fuentes —los evangelios sinópticos, el Evangelio Juan y la 
llamada Fuente Q— coinciden en describir estos hechos. 

Incluso un historiador independiente, Flavio Josefo, 
escribió al respecto: «En aquel tiempo apareció Jesús, 
hombre sabio, autor de hechos asombrosos y maestro de 
gente que recibe con gusto la verdad». 

No obstante, al analizar los treinta y cuatro milagros 
mencionados en los evangelios, los expertos estiman que 
solo once podrían tener posibilidades razonables de ser 
genuinos, según los criterios históricos de autenticidad. 
Esta aparente contradicción —afirmar que realizó milagros, 
pero dudar de la autenticidad de muchos de ellos— 
requiere una explicación más detallada. 



70 
 

Tipología de los milagros 

Los evangelios narran que realizó cuatro tipos de milagros: 

1. Exorcismos (7 casos) 
2. Curaciones (19 casos) 
3. Resurrecciones (3 casos) 
4. Control sobre la naturaleza (5 casos) 

Además, existen referencias generales que afirman que en 
distintas ocasiones curó a multitudes con diversas 
enfermedades, y que hubo otros milagros que ni siquiera se 
llegaron a registrar. 

Milagros con mayor probabilidad histórica 

Según los estudios actuales, los hechos extraordinarios con 
mayor probabilidad de haber sido realizados por el Jesús 
histórico son los siguientes: 

 Curación del hijo del centurión 
 Curación de un sordomudo 
 Resurrección de la hija de Jairo 
 Curación del endemoniado de Gerasa 
 Curación del muchacho poseído por un espíritu maligno 
 Liberación de los demonios de María Magdalena 
 Curación del paralítico bajado por el techo 
 Curación del enfermo del estanque de Betesda 
 Recuperación de la vista de Bartimeo 
 Curación del ciego en Betsaida 
 Curación de un ciego de nacimiento 
 Relatos de días en los que realizó múltiples curaciones 



71 
 

Opinión de los especialistas sobre los milagros 

Está bien documentado que Jesús fue considerado autor de 
actos extraordinarios, pero cuando se analizan los casos 
concretos surgen numerosas dudas técnicas e históricas. 
Para comprender mejor esta paradoja, se resumen a 
continuación las principales conclusiones de los 
especialistas: 

 Curaciones de ciegos: Son las mejor respaldadas 
históricamente, ya que varias fuentes independientes las 
mencionan y confirman. 

 Sanaciones de enfermedades y corrección defectos 
físicos: Cuentan con un buen soporte documental y 
coherencia narrativa. 

 Exorcismos: Tienen respaldo histórico débil. Muchas 
tratan de presentar a  Jesús como vencedor del demonio, 
aunque probablemente algunas se basen en trastornos 
mentales o relatos legendarios. 

 Curaciones de leprosos: Es probable que curara a varios 
enfermos de lepra, una dolencia común en su época. No 
obstante, los dos casos específicos relatados en los 
evangelios no se consideran seguros. Además, tocar a un 
leproso implicaba violar la Ley de Moisés, lo que habría 
complicado seriamente su situación. 

 Milagros sobre la naturaleza (calmar tempestades, 
multiplicar panes y peces, secar la higuera, convertir el 
agua en vino): Son considerados creaciones de la Iglesia 
primitiva. Por ejemplo, la multiplicación de los panes 
podría haberse originado en un banquete al aire libre 



72 
 

compartido con sus seguidores, al que posteriormente se 
añadieron elementos teológicos. 

 Resurrecciones: Diversos testimonios afirman que Jesús 
devolvió la vida a personas muertas y que sus discípulos 
lo creyeron sinceramente. Por el contrario, los tres casos 
específicos narrados en los evangelios no se consideran 
auténticos desde el punto de vista histórico. 

La paradoja de los milagros 

Llegados a este punto, surge una pregunta esencial: 
¿Le hacía realmente falta a Jesús de Nazaret realizar tantos 
actos extraordinarios para cumplir su misión? 

Es evidente que los milagros ayudaron a atraer la atención 
hacia su persona y su mensaje. No obstante, comprobar 
cómo Juan el Bautista, quien no realizó milagros conocidos, 
alcanzó tan gran prestigio como predicador, no hace sino 
demostrar que la fuerza de la palabra podía bastar para 
ganar seguidores. 

Incluso, algunos especialistas sugieren que la fama de Jesús 
como «milagrero» pudo perjudicarle, generando celos y 
envidia entre la élite sacerdotal, que se sintió amenazada 
por su carisma y popularidad. 

Pero aquí aparece la gran contradicción ya comentada en 
apartados anteriores: 

 Un hombre que, según los evangelios, curó a tantos 
habitantes de Galilea y Judea durante más de dos años, 
debería haber dejado una huella más profunda y 
reconocible en la región.  



73 
 

 Tampoco resulta fácil entender por qué la gente, que le 
tenía que estar sumamente agradecida, no lo defendiera 
con mayor fervor cuando fue juzgado y condenado.  

 Y, desde luego, cuesta creer que sus actos de bondad y 
caridad se volvieran en su contra durante su juicio ante 
las autoridades judías y romanas. 

Reflexión final 

En última instancia, quizá no importe tanto si cada milagro 
puede verificarse históricamente, si podemos estar 
razonablemente seguros de que Jesús de Nazaret fue un 
profeta que realizó hechos extraordinarios. 

Curó a ciegos, paralíticos, enfermos mentales, leprosos y 
personas consideradas poseídas por demonios; e incluso, 
según sus discípulos, devolvió la vida a los muertos. 
Aunque no podamos precisar históricamente con exactitud 
cómo, dónde, cuándo ni cuántos fueron estos milagros, su 
actividad sanadora formó parte esencial de su predicación.  

Y así debe entenderse: no como una colección de prodigios 
aislados a justificar, sino como expresión profunda de su 
mensaje de compasión, fe y esperanza. 
  



74 
 

CAPÍTULO 3.- (PARTE SEGUNDA) 

VIDA PÚBLICA DE JESÚS DE NAZARET 

3.3.- Bautismo: primer paso de la vida pública de Jesús 

3.4.- Buscando los mensajes de sus enseñanzas 

3.5.- La última cena: último acto de la vida pública
 

3.3. Bautismo: primer paso de la vida pública de Jesús 

Es común que quien se inicia en una religión —sea cual 
sea— comience su camino con un ritual o ceremonia 
dotada de dos significados fundamentales. Por un lado, 
suele ser un acto de purificación, que marca la separación 
de una vida anterior vivida al margen de esa fe. Por otro, 
implica asumir un compromiso: seguir las normas de la 
nueva doctrina y respetar su historia y propósito. 

En definitiva, se trata de que la persona acceda purificada a 
un «nuevo estado» y dispuesta a integrarse en una «nueva 
comunidad», celebrando el comienzo de una «nueva vida». 

También es habitual que en estas ceremonias se utilicen 
elementos naturales comunes, como el agua, el fuego, la 
sangre, la música o incluso la ingestión de sustancias 
rituales. A veces se busca, además, simbolizar la adquisición 
de algún poder especial, como el conocimiento, la 
percepción o ciertas cualidades que antes no se poseían. 

Ahora bien, cuando Jesús de Nazaret se acercó a Juan el 
Bautista en el río Jordán para ser bautizado, ya era miembro 
del judaísmo, religión en la que había sido iniciado 



75 
 

mediante la circuncisión, cumpliendo así el requisito 
impuesto por su Dios para formar parte del pueblo elegido. 

Lo que Juan ofrecía con su bautismo de agua era, además, 
un rito de perdón de los pecados y de preparación para la 
conversión. Prometía a quien lo recibiera la inclusión en un 
proceso trascendental aún por venir, proceso que el recién 
ungido sería encargado de liderar en los meses siguientes. 

Debe reconocerse que, a priori, esta situación resulta 
compleja y ambigua, lo que dificulta una comprensión clara 
del sentido del ritual. Máxime si se considera que, hasta 
donde se sabe, Jesús de Nazaret jamás bautizó a nadie 
durante el ejercicio de su vida pública. 

Entonces, pudiera ser que el bautismo de Jesús tuviera un 
valor simbólico o ejemplar, pero surge la pregunta: ¿para 
quién? Se sabe que le gustaba participar en las costumbres 
de su pueblo, pero recibir el bautismo de Juan fue una 
acción inusual, realizada ante un profeta muy carismático 
—aunque conocido como un «loco del desierto»— cuyas 
propuestas no formaban parte de ninguna tradición 
propiamente judía. 

Además, al analizar el episodio del bautismo según las 
narraciones de los evangelios canónicos, las dudas todavía 
se acrecientan un poco más. 

Efectivamente, quienes escribieron sobre Jesús en el último 
tercio del siglo I ya estaban profundamente influidos por las 
reinterpretaciones teológicas de Pablo de Tarso, quien 
subrayaba su divinidad por encima de su condición 
humana excepcional. 



76 
 

Esa influencia quedó reflejada en los textos evangélicos que, 
aunque proceden de épocas, escuelas y fuentes distintas, 
coinciden en la estructura general del pasaje del bautismo 
en el Jordán, aunque es verdad que también difieren en 
algunos detalles significativos. 

Está claro que Jesús no necesitaba el perdón de los pecados, 
ya que, siendo elegido por Dios, no podía tener pecado 
alguno. La mera idea de que fuera un «presunto pecador» 
habría constituido un obstáculo fundamental para su 
misión evangelizadora. Por ello, los evangelistas se 
esforzaron en minimizar esta posible interpretación en la 
primera parte del relato, hasta el momento en que ya había 
sido bautizado. 

Así, el Evangelio Marcos afirma: «Jesús se presentó 
directamente a ser bautizado». Mateo y Lucas, siguiendo la 
Fuente Q, narran que: «Un día en que se bautizaba mucha 
gente, apareció Jesús y fue bautizado». El Evangelio Juan, en 
cambio, no describe el bautismo, sino que recoge el 
testimonio de Juan Bautista: «Aquel sobre quien veas 
descender y posarse el Espíritu, ese es el que bautiza con el 
Espíritu Santo». 

Pero una vez que Jesús está bautizado, los evangelios 
coinciden en resaltar, mediante una versión casi unánime, 
su naturaleza divina a través de sucesos extraordinarios: 
«los cielos se abrieron, el Espíritu descendió en forma de 
paloma y se oyó una voz desde lo alto que decía: «Este es 
mi Hijo amado, en quien me complazco»». 

Pero estos relatos no constituyen hechos verificables del 
Jesús histórico, sino interpretaciones teológicas elaboradas 



77 
 

por seguidores que no fueron testigos directos de los 
acontecimientos. Ellos se limitaron a transmitir una versión 
comúnmente aceptada en las primitivas comunidades. 

Por el contrario, está comprobado que Jesús nunca practicó 
el bautismo como rito durante su vida pública. Si hubiera 
sido un elemento esencial de su doctrina, lo habría 
promovido de manera explícita, pero no fue así. 

Además, la idea de que instituyó el bautismo como un 
sacramento no se apoya en hechos históricos, sino en 
elaboraciones teológicas posteriores, que no resisten un 
análisis crítico riguroso. Por ejemplo: 

 En el Evangelio Mateo, la fórmula trinitaria de 
«bautizándolas en el nombre del Padre, del Hijo y del 
Espíritu Santo» proviene de las comunidades paulinas de 
Siria en el último tercio del siglo I, no del Jesús histórico. 

 El pasaje final del Evangelio Marcos: «Id por todo el 
mundo y proclamad la buena nueva», no aparece en los 
manuscritos más antiguos (el Vaticano y el Sinaítico), y 
se considera un añadido del siglo II tomado de un 
catecismo pascual. 

 En el Evangelio Lucas, el discurso final a los discípulos es 
una composición del propio autor. 

Juan el Bautista había dicho: «Yo os bautizo con agua, pero 
viene uno que os bautizará con fuego y Espíritu». Esta 
afirmación fue entendida, en los primeros años del 
cristianismo, como la promesa de que el bautismo otorgaba 
a quien lo recibía poderes especiales, como la revelación, la 
capacidad profética o el don innato de lenguas. 



78 
 

Esta interpretación propició la aparición de numerosos 
profetas espontáneos, que terminaron generando una 
considerable confusión doctrinal. Hasta que Pablo de Tarso 
prohibió todo tipo de manifestaciones que no provinieran 
de obispos o presbíteros «autorizados».  

Los fieles debían centrarse en la obediencia, la disciplina y 
el orden, lo que se conoció como la «gracia de estado». Este 
concepto, tan ambiguo, acabó por «descafeinar» el sentido 
original del ritual bautismal. 

Lo que sí parece muy plausible es que, tras su bautismo en 
el Jordán, Jesús se retirara al desierto para un tiempo de 
oración y reflexión sobre el camino que debía emprender. 
Poco importa si ese retiro duró tres o cuarenta días, o si fue 
tentado o no por el demonio —los especialistas discrepan al 
respecto—, ya que esos momentos los vivió en soledad, sin 
testigos, y no acostumbraba a compartir con sus discípulos 
el contenido de sus experiencias más íntimas de oración. 

En cualquier caso, resulta coherente pensar que necesitó 
ese tiempo para comprender —o, al menos, comenzar a 
comprender— cuál era su misión. Tras más de treinta años 
de vida en el anonimato, su retiro al desierto fue una forma 
poderosa de iniciar su vida pública y su predicación. 

3.4. Buscando los mensajes de sus enseñanzas 

Jesús de Nazaret dedicó su actividad de predicación pública 
—durante dos o quizá tres años— a explicar a sus paisanos 
una serie de conceptos inéditos para ellos. 

Los temas principales de su enseñanza fueron: 



79 
 

 Predicar en qué consistía el Reino de Dios y explicar las 
implicaciones de conocerlo y aceptarlo. 

 Recomendar normas de conducta y comportamiento 
individual para asegurar la pertenencia a ese Reino. 

 Advertir sobre ciertos impedimentos concretos que 
dificultaban o impedían el acceso al Reino de Dios, 
especialmente para ricos, poderosos y miembros de las 
castas sacerdotales. 

 Afirmar que el Reino de Dios representaba la esperanza y 
el destino natural para marginados y gente que sufría.  

 Explicar cómo debía evolucionar el judaísmo, en el 
cumplimiento de la Ley de Moisés, para renovar su 
alianza con Dios. 

 Describir con detalle cómo se produciría la resurrección 
de los hombres en el Día del Juicio Final, cuestión que 
generaba gran inquietud entre el pueblo ante la aparente 
inminencia del acontecimiento. 

 Profetizar sobre la cercanía del Fin de los Tiempos y la 
consecuente llegada del Juicio Final de Dios (aunque esta 
predicción resultara finalmente errónea). 

 Presentar una nueva imagen de Dios como Padre y 
Señor, y enseñar a comunicarse con Él. 

 Preparar a sus discípulos para que supieran qué hacer 
tras su desaparición del mundo terrenal. 

 Disponer al pueblo para que pudiera comprender, 
llegado el momento, el significado de su muerte en la 
cruz como presunto delincuente sedicioso y peligroso. 



80 
 

Estas dos últimas misiones resultan discutibles, pues Jesús 
de Nazaret probablemente no tuvo la premonición de que 
sería ejecutado ni adinivó la proximidad de su muerte. 
Además, su pensamiento y su doctrina estaban basados en 
la creencia de un Fin del Mundo inminente, por lo que no 
se planteaba hacer planes a medio o largo plazo. 

 3.4.1. El Reino de Dios, eje central de su predicación 

El pueblo palestino, mayoritariamente judío, creía de 
manera natural e histórica en la existencia de un Dios 
único, superior a todos los demás dioses. Este Dios era 
concebido como el creador, desde la nada, de todo lo 
manifestado y no manifestado, de lo visible y lo invisible. 

La raíz de esta fe tan arraigada residía en la herencia 
religiosa transmitida por los antepasados, centrada en la 
necesidad de manifestar la sumisión a Dios mediante el 
cumplimiento de las obligaciones derivadas de la Alianza.  

Al mismo tiempo, esta creencia ofrecía una explicación 
«racional» de la grandeza del universo, entendido como 
obra del Dios único en beneficio del ser humano. 

En este contexto, resulta comprensible que el pueblo judío 
mostrara una actitud muy receptiva hacia cualquier 
enseñanza que afirmara la existencia de un reino real 
perteneciente a ese Dios, pues la idea del Reino estaba 
profundamente arraigada en su imaginario colectivo.  

Como pueblo elegido, soñaban con la llegada de su Dios 
con todo su poder, imponiéndose sobre las demás naciones 
bajo el dominio de las doce tribus de Israel, inaugurando 
así el reinado definitivo de Dios sobre la humanidad. 



81 
 

Jesús de Nazaret asumió una tarea fundamental: 
transformar por completo esa concepción tradicional. 
Quiso enseñar que el Reino de Dios no sería un poder 
terrenal ni un gobierno fuerte que dominara el mundo, sino 
un destino espiritual que cada persona alcanzaría después 
de la muerte, tras su resurrección. 

Para acceder a él, cada individuo debía vivir con justicia, 
pues sería Dios quien evaluaría su vida al final de su 
existencia. Quienes fueran hallados justos compartirían 
para siempre la gloria divina. Quienes no fueran hallados 
justos, tendrían que esperar nuevas oportunidades. Esta 
propuesta era mucho más profunda que la idea de un reino 
material y poderoso en la Tierra. 

El Jesús histórico insistió, además, en que los más 
desfavorecidos y marginados serían quienes, con mayor 
seguridad, accederían a ese Reino espiritual: «Mi Reino no 
es de este mundo», les decía. Esta afirmación convirtió el 
Reino de Dios en un poderoso aliciente para un pueblo 
pobre y oprimido. Hasta el punto de que la única ocasión 
en la que aseguró la pertenencia directa al Reino fue al 
afirmar: «Dichosos los pobres, porque vuestro es el Reino 
de Dios». 

Asimismo, fue tajante al señalar quiénes nunca accederían a 
ese Reino de los Cielos: los ricos, los escribas, los 
sacerdotes, los fariseos y quienes no escucharan sus 
palabras ni las pusieran en práctica.  

De este modo, estableció que ese acceso dependería de la 
calidad de las obras y acciones individuales. Esta visión 
suponía un principio de justicia muy valorado por el 



82 
 

pueblo, que era testigo de la vida demasiado acomodada de 
las élites religiosas y políticas. 

Para aumentar el atractivo de su mensaje, Jesús afirmó que 
la llegada del Reino era inminente, lo que despertó una 
enorme expectativa y esperanza entre el pueblo. 

La centralidad del «Reino de Dios» en su predicación está 
atestiguada por su frecuencia en los evangelios sinópticos, 
donde aparece hasta cincuenta y tres veces. A pesar de ello, 
nunca explicó de forma clara y directa su significado, lo que 
generó confusión e interpretaciones diversas. 

Sus seguidores se hacían preguntas constantes:  

¿El Reino sería terrenal o celestial?  
¿Material o espiritual?  
¿Estaba ya presente o llegaría en el futuro?  
¿Sería solo para los judíos o para toda la humanidad?  
¿Qué se necesitaba para formar parte de él?  
¿Qué obstáculos había que superar?  
¿Sería necesario morir antes de entrar?  

Aunque Jesús no definió el Reino de Dios explícitamente, 
recurrió a numerosas parábolas para ilustrarlo, pues este 
concepto era el eje de su mensaje. Algunas de las más 
conocidas fueron: El tesoro escondido, La perla preciosa, El 
grano de mostaza, La semilla que crece, La cizaña, La 
levadura, El banquete, Las minas, La gran cena y La red con 
la pesca. 

Aunque no todas pueden atribuirse con certeza al Jesús 
histórico, todas reflejan la esencia de su pensamiento. En 



83 
 

conjunto, transmiten la idea de que el Reino de Dios es un 
proceso que comienza como una semilla plantada por el 
sembrador: crece por sí misma, gracias a la acción libre de 
la naturaleza, hasta alcanzar su plenitud. Entonces se 
convierte en un refugio para quienes buscan cobijo. En 
sentido espiritual, significa que el Reino llegará a su 
plenitud y será el hogar eterno de quienes lo acepten. 

A través de estas enseñanzas, mostró que el Reino de Dios: 

 No es material, sino espiritual. 
 No existe aún plenamente, sino que está por venir. 
 No tiene origen terrenal, sino celestial. 
 Llegará después de la muerte, tras un juicio individual. 
 Está muy próximo, por lo que hay que estar vigilantes. 

Esto no significa que concibiera el Reino como una utopía 
lejana. Por el contrario, durante su predicación afirmó que 
ya existían señales de su presencia, especialmente a través 
de los exorcismos, entendidos como la victoria del Reino de 
Dios —representado por Jesús— sobre el Reino de Satán   
—representado por el demonio—.  

El signo definitivo de la llegada del Reino sería, pues, la 
completa eliminación del mal en todas sus formas. 

El gran problema posterior fue que la predicción no se 
cumplió, y su mensaje quedó inconcluso. La consecuencia 
fue la confusión y desorientación entre las primeras 
generaciones cristianas, que esperaban con urgencia la 
llegada del Reino prometido. 

La Iglesia primitiva intentó resolver esta situación: 



84 
 

1. Separó las ideas del Juicio Final y del Reino de Dios. Se 
enseñó que el Reino seguía formándose sin una fecha 
fija, y que mientras tanto las personas justas entrarían en 
él tras un juicio personal inmediato. 

2. Cambiaron directamente el tiempo previsto para su 
llegada, condicionando su cumplimiento a ciertos hitos, 
como la predicación del Evangelio a todas las naciones.  

Pero muchos especialistas sostienen que estas condiciones 
no fueron establecidas por el propio Jesús, sino que fueron 
desarrolladas después de su muerte, ya sea por la Iglesia 
primitiva o por los redactores de los evangelios. Algo 
similar ocurrió con las narraciones sobre el Final de los 
Tiempos y el Juicio Final, que tampoco aclaran el sentido 
original del mensaje. 

Los seguidores de Jesús de Nazaret —los nazarenos— 
estaban convencidos de que, cuando su maestro les hablaba 
del Reino de Dios, se refería a un acontecimiento 
inminente. Así lo reflejan frases como: «Os aseguro que 
algunos de los aquí presentes no morirán sin haber visto al 
Hijo del hombre llegar en su Reino» o «No pasará esta 
generación hasta que todo esto suceda. El cielo y la tierra 
pasarán, pero mis palabras no pasarán». 

Como los nazarenos creían que el Reino llegaría pronto, se 
preguntaban qué ocurriría con quienes estuvieran vivos en 
ese momento. Si, como parecía, era necesario morir y 
resucitar para entrar en él, surgían dudas.  

¿Morirían todos juntos? ¿Cómo sería esa resurrección? ¿Y 
qué pasaría con quienes ya habían muerto? 



85 
 

También se debatía la naturaleza de esa resurrección: ¿sería 
física o espiritual? La idea de volver a la vida con el mismo 
cuerpo causaba inquietud, especialmente en el caso de 
enfermos, discapacitados o ancianos. 

El único indicio que dejó Jesús al respecto aparece en su 
diálogo con los saduceos: «Los resucitados no toman mujer 
ni los resucitados toman marido; antes bien, son como los 
ángeles del cielo». Esta respuesta fue entendida como una 
afirmación de una resurrección espiritual, y no corporal. 

En cualquier caso, ¿cómo afrontaron sus seguidores el 
hecho de que las predicciones sobre el Reino y el Juicio 
Final no se cumplieran? La respuesta es que no tuvieron 
mucho tiempo para reflexionar. Hacia el año 50, Pablo de 
Tarso reinterpretó el mensaje de Jesús, dándole un sentido 
más teológico y universal. Propuso convertir al mayor 
número posible de gentiles (no judíos) para acelerar la 
llegada del Reino y del Juicio Final, aunque nunca precisó 
cuál sería ese número. 

Con el paso del tiempo, los seguidores de Pablo —cada vez 
más numerosos— fueron desplazando a los discípulos más 
fieles a Jesús, imponiendo así sus propias doctrinas. 

 3.4.2. Normas, méritos e impedimentos para entrar 
en el Reino de los Cielos o Reino de Dios 

Para comprender mejor el concepto del Reino de Dios, 
conviene conocer el de «justificación», que significa: las 
condiciones que una persona debe cumplir para ser 
considerada justa ante Dios y poder entrar en su Reino. 
Aunque no todos los cristianos primitivos entendían este 



86 
 

concepto del mismo modo, y coexistían diversas 
interpretaciones. 

Para los judíos estrictos: 

Creían que la justificación se alcanzaba cumpliendo al 
pie de la letra la Ley de Moisés, entregada en el monte 
Sinaí. Quien observaba todas sus normas podía ser 
considerado justo y, por tanto, salvarse. Para ellos no era 
necesario aceptar a Jesús, ni el bautismo, ni al Mesías, 
pues la salvación dependía exclusivamente del 
cumplimiento fiel de la Ley. 

Para los primeros cristianos seguidores de Pablo: 

Consideraban que la justificación provenía de la fe en 
Jesucristo, quien murió para redimir a la humanidad del 
pecado original. Esa fe se confirmaba mediante el 
bautismo, al que Pablo de Tarso llamó «la circuncisión 
espiritual». No obstante, esta condición de persona justa 
podía perderse si la fe no se vivía conforme a las 
enseñanzas de Jesús. 

Para los seguidores de Jesús (los nazarenos): 

Pensaban que la justificación era un regalo gratuito de 
Dios para quienes aceptaban las enseñanzas de Jesús y el 
mensaje del Reino de Dios. Para conservar esa condición 
de persona justa, era necesario cumplir los 
mandamientos fundamentales y practicar las buenas 
obras. 

Los nazarenos, seguidores directos de Jesús, solían 
preguntar a su maestro: «¿Qué debemos hacer para ganar el 



87 
 

Reino de Dios?». Jesús les remitía entonces a las enseñanzas 
que ya les había transmitido: 

 Amar a Dios y al prójimo como a uno mismo. Estas dos 
leyes eran las más importantes para entrar en el Reino, 
porque en ellas «se resumían la Ley y los Profetas». 

 Cumplir los Diez Mandamientos. Jesús insistió en que 
seguir los mandamientos dados a Moisés seguía siendo 
esencial. 

 Grupos con ventaja para entrar en el Reino. Afirmó que 
cuatro grupos gozaban de prioridad: los pobres, los 
hambrientos, los perseguidos y los que lloran, lo cual 
ofrecía esperanza a muchos que sufrían. 

 Advertencias sobre impedimentos. Para entrar en el 
Reino. advirtió que la riqueza era un gran obstáculo de 
acceso, por lo que recomendaba desprenderse de los 
bienes y compartirlos con los pobres o con la 
comunidad. También alertó contra «los que están 
hartos», «los que viven despreocupados y entre risas» y 
«los que buscan constantemente halagos y alabanzas». 

 Consejos para mantener la condición de persona justa. 
Aunque muchas enseñanzas del Sermón de la Montaña 
fueron redactadas posteriormente por la Iglesia 
primitiva, reflejan fielmente las ideas de Jesús sobre 
cómo llevar una vida justa y recta. 

(Ver Nota 2 al final del capítulo, página 113). 

 Críticas a la casta sacerdotal. Reprendió a escribas, 
fariseos y sacerdotes por imponer obstáculos que 



88 
 

impedían al pueblo acceder al Reino de Dios. Aunque 
estas críticas se dirigían principalmente a los líderes 
religiosos, algunas advertencias también afectaban a 
todos, como cuando Jesús insistía en que la oración 
debía hacerse con humildad y sin ostentación, para ser 
aceptada por Dios. 

Nota: Muchas de las críticas atribuidas a Jesús contra los fariseos 
fueron probablemente añadidas por los autores de los evangelios. 
Es reconocido que Jesús compartía varias ideas fariseas y era muy 
riguroso en su interpretación de la Ley. Lo que irritaba al pueblo 
era la rigidez con que los fariseos imponían sus reglas. 

 Aceptar las enseñanzas de Jesús. Jesús insistió en que 
para entrar en el Reino era necesario aceptar y vivir 
conforme a sus enseñanzas. No obstante, reconocía que 
la fe era un don de Dios y no solo una decisión humana. 

(Ver Nota 2 al final del capítulo 5, página 169). 

 Dudas sin resolver. Los nazarenos se preguntaban si los 
judíos que aceptaban la nueva enseñanza debían seguir 
cumpliendo todas las antiguas leyes o solo las nuevas. 
Estas dudas surgían de las aparentes contradicciones de 
su maestro: por un lado, defendía la Ley «sin cambiar ni 
una coma»; pero, por otro, en temas como la 
circuncisión, el ayuno o el sábado, se apartaba de su 
aplicación estricta. 

En cualquier caso, gracias a la labor paciente de Jesús como 
maestro y guía doctrinal, las gentes rurales de las aldeas y 
pueblos de Palestina —su público principal— lograron 
formarse una idea clara de las implicaciones que asumían al 
aceptar la doctrina del Reino de Dios. Además, como 



89 
 

personas pobres, entendían que gozaban de una posición 
privilegiada para acceder a ese «reino feliz». 

 3.4.3. Una nueva imagen de Dios 

Lo habitual era que las personas asistieran a las 
predicaciones de Jesús solo cuando se realizaban cerca de 
sus aldeas. Las comunidades rurales judías se organizaban 
en torno al concepto de «familia de campo», donde todos 
los miembros convivían y colaboraban en tareas agrícolas y 
ganaderas. Por ello, viajar largas distancias o seguir a Jesús 
de manera constante resultaba difícil. 

Eran gentes sencillas, ocupadas en sus quehaceres diarios, 
acostumbradas a pensar en un Dios único pero severo: un 
Dios que imponía normas estrictas, exigía obediencia total 
y castigaba duramente el incumplimiento. Un Dios 
invisible, desconocido en su aspecto, lejano, al que se temía 
más de lo que se amaba, y que debía ser aplacado mediante 
sacrificios frecuentes. 

Jesús quiso transformar radicalmente esa imagen.  

En lugar de un juez distante y castigador, presentó a Dios 
como un ser cercano, compasivo y paternal. Para ayudar a 
transmitir ese cambio, en sus enseñanzas utilizó con 
asiduidad dos nuevos términos. Primero, se refirió 
directamente a Dios como Padre, y segundo, explicó el 
significado del Espíritu como presencia viva de Dios que 
inspiraba el devenir cotidiano de la vida humana. 

El empleo del término «Padre» 

Jesús habló de Dios como Padre de dos formas distintas: 



90 
 

1. «Vuestro Padre» o «El Padre». 

Con esta expresión enseñaba que Dios era cercano, 
amoroso, protector y siempre presente. Era un Padre que 
todo lo sabía, incluso los pensamientos más íntimos. Jesús 
mostraba que se podía confiar en Él como en un buen 
padre que guía, cuida, ayuda, corrige, provee y ama. Esta 
imagen aparece reiteradamente en el Evangelio Mateo y el 
Evangelio Lucas, probablemente procedente de la Fuente Q. 
Era una idea comprensible para el pueblo y les ofrecía 
consuelo y esperanza. 

2.«Mi Padre». 

Cuando Jesús usaba esta fórmula, el mensaje adquiría una 
dimensión más profunda y generó varias interpretaciones. 
Algunos creyeron que se consideraba el hijo natural de 
Dios, pero conviene recordar que en aquella época era 
común atribuir divinidad a personas excepcionales, y 
también era habitual referirse a Dios de modo familiar y 
coloquial como «Padre». 

El Evangelio Juan y el Evangelio Lucas insistieron, más 
tarde, en la idea de Jesús como Hijo verdadero de Dios, 
siguiendo la teología desarrollada por la Iglesia primitiva 
tras su muerte.  

No obstante, la mayoría de los especialistas coinciden en 
que Jesús no se consideró a sí mismo hijo natural de Dios, 
aunque sí se sintió elegido de manera especial y dotado de 
dones extraordinarios. 

Así lo reconoció el Evangelio Marcos, que describe cómo 
Jesús fue «adoptado» como Hijo de Dios durante su 



91 
 

bautismo en el Jordán. Tampoco se identificó como el 
Mesías libertador prometido en las Escrituras, aunque 
asumió la responsabilidad de reformar la práctica religiosa 
popular del judaísmo y renovar los términos de la Alianza.  

Asimismo, no se consideró el «Hijo del Hombre» 
apocalíptico que, según las visiones, acompañaría a Dios en 
el Fin de los Tiempos. 

El empleo del término «Espíritu» 

Jesús utilizó el término Espíritu —a veces «Espíritu 
Santo»— como herramienta fundamental para acercar a las 
personas a una nueva comprensión de Dios.  

Para él, ambos términos se referían al modo en que Dios 
actuaba directamente en la vida humana cotidiana, sin 
hacerse visible. A través de su Espíritu, Dios ofrecía energía, 
ánimo, inspiración y conocimiento, mostrando así su 
constante presencia y cuidado. Nadie debía sentirse solo ni 
abandonado. 

Este sentido aparece reflejado en las setenta y una veces 
que el término se menciona en los evangelios canónicos. En 
cambio, en las cuarenta y cinco ocasiones en que aparece 
en los Hechos de los Apóstoles, el mensaje es distinto: se 
utiliza para resaltar el origen divino de la inspiración que 
acompañaba a los apóstoles en su misión evangelizadora. 

Esto anticipa el concepto de la Trinidad —de la cual el 
Espíritu Santo formaría parte—, aunque el Jesús histórico 
nunca propuso tal idea. Para él, el Espíritu no era una 
persona distinta del Padre, sino la forma concreta en que 
Dios actuaba en la vida cotidiana de las personas. 



92 
 

En ocasiones, Jesús usó el término espíritu para referirse a 
la parte divina que habita en el ser humano y lo distingue 
de los demás seres vivos. Decir que el ser humano fue 
creado «a imagen y semejanza de Dios» resultaba difícil de 
entender, pues nadie había visto a Dios y, siendo único, no 
podía haber otro igual. Se interpretó entonces que lo que 
hace al ser humano semejante a Dios es su alma inmortal, 
en la que reside ese espíritu divino, formado de la misma 
esencia de Dios. 

De esta manera, Dios dejó de ser percibido como una 
entidad lejana y externa, para pasar a estar dentro de cada 
persona creyente. Jesús enseñó que el espíritu de Dios 
habita en el alma humana, y que la semejanza con Él no es 
física, sino espiritual. 

Esta nueva visión proponía una experiencia íntima y 
profunda: Dios ya no era un ser poderoso y temido, sino un 
Padre cercano, presente en cada decisión, emoción y 
momento de la vida. Conocía las necesidades y hasta los 
secretos más profundos de cada ser humano. 

Propuesta de una nueva forma de oración 

Para consolidar este cambio de imagen, enseñó una nueva 
manera de dirigirse en oración al «Dios-Padre»: 

 Puesto que Dios conocía todos los secretos del corazón 
humano, el creyente debía recogerse en su habitación, 
cerrar la puerta y orar en silencio, conectando con su 
interior y hablándole con palabras sencillas. 

 Podía también recitar la oración que Jesús enseñó en 
arameo: «Padre, santificado sea tu nombre, venga tu 



93 
 

reino, hágase tu voluntad. El pan de cada día dámelo hoy 
y perdóname mis deudas, así como yo perdono a mis 
deudores, y líbrame de la prueba». 

 Jesús advirtió, además, contra las oraciones arrogantes, 
realizadas en voz alta, buscando la aprobación de otros o 
con desprecio hacia los demás. La verdadera oración 
debía ser humilde y fiel a los mandamientos esenciales: 
amar a Dios sobre todas las cosas y al prójimo como a 
uno mismo. 

El mensaje final 

El mensaje de Jesús de Nazaret fue claro y profundamente 
transformador: 

Dios ya no era el Dios lejano y temido del Antiguo 
Testamento, sino un Padre cercano, compasivo y siempre 
dispuesto a acoger a quien acudiera a Él con fe y confianza. 

Con esta renovación espiritual, ofreció consuelo, dignidad y 
esperanza a un pueblo sencillo, que aprendió a ver a Dios 
no como un juez distante, sino como un Padre que los 
conocía, los amaba y nunca los abandonaría. 

3.4.4. Una nueva visión de la Ley de Moisés 

Jesús de Nazaret asumió un gran desafío al presentarse 
como mediador entre Dios y el pueblo judío, con la 
intención de renovar algunos aspectos de la Alianza.  

Era consciente de que esta renovación provocaría tensiones 
con la jerarquía religiosa —escribas, sacerdotes y fariseos—, 
que se consideraban los celosos y exclusivos guardianes de 
la Ley de Moisés. 



94 
 

Del mismo modo también sabía que el pueblo llano no se 
opondría a sus propuestas, pues estas ofrecían alivio, 
esperanza y dignidad a los marginados, enfermos y 
desamparados. Además, aliviaban las rígidas exigencias 
religiosas impuestas por el Templo, centro del culto judío. 

De manera que los evangelios canónicos reflejan con 
claridad los continuos conflictos entre Jesús y los líderes 
religiosos. Aunque podría parecer que aquellos 
enfrentamientos se debían a cuestiones normativas —como 
el sábado, la circuncisión, el divorcio, el ayuno, los 
juramentos o las normas de pureza—, sus propuestas no 
fueron tan radicales como para justificar el profundo 
rechazo que provocó en la casta sacerdotal. 

El propio Jesús afirmó: «No he venido a abolir la Ley, sino a 
darle cumplimiento». Entonces, ¿en qué consistía ese mejor 
cumplimiento de la Ley de Moisés? 

Revisión de algunos puntos clave de la Ley 

1. Sobre la circuncisión 

Jesús de Nazaret no se pronunció de manera explícita a 
favor o en contra de la circuncisión. En una ocasión, al 
discutir con los fariseos acerca del sábado, puso como 
ejemplo una acción «permitida» en ese día: realizar la 
circuncisión. Esto podría interpretarse como señal de que 
no se oponía a dicha práctica. 

Por ello, resulta difícil entender por qué Pablo de Tarso 
afirmó con tanta contundencia: «Si os circuncidáis, de nada 
os aprovechará el Cristo». Esa declaración parece más bien 



95 
 

una interpretación teológica posterior, algo alejada del 
pensamiento original de Jesús. 

Ahora bien, facilitar la incorporación de adultos al 
cristianismo era otra cuestión. En ese contexto, eliminar la 
obligación de la circuncisión resultaba muy razonable, 
especialmente por tratarse de un rito doloroso y complejo 
para los conversos adultos. 

La práctica, además, había recibido críticas generalizadas 
por diversos motivos: 

 Porque solo se aplicaba a los hombres, lo que algunos 
veían como una muestra de desigualdad. 

 Por su carácter sangriento y doloroso, sobre todo para 
las personas adultas. 

 Porque convertía al varón judío en una especie de 
«propiedad» de Dios, algo difícil de aceptar fuera del 
ámbito cultural hebreo. 

2. Sobre el ayuno 

Jesús relativizó el valor del ayuno como práctica religiosa. 
Su mensaje fue claro: si existía una necesidad, no debía 
negarse el alimento bajo pretexto de una norma estricta. 
Los alimentos habían sido puestos por Dios en la tierra para 
el sustento del ser humano. 

Cuando dijo: «No os preocupéis por lo que habéis de 
comer», enseñaba que la verdadera fe consistía en confiar 
en la providencia divina.  

Por tanto, el ayuno riguroso no debía imponerse por 
encima de las necesidades básicas. 



96 
 

3. Sobre el divorcio y el repudio de la mujer 

En una sociedad marcadamente patriarcal, donde los 
hombres podían repudiar a sus esposas por motivos 
triviales, Jesús defendió la dignidad e igualdad de la mujer y 
se opuso al repudio.  

Consideró que el matrimonio unía al hombre y a la mujer 
para siempre, lo que suponía una crítica directa a una 
práctica legalmente aceptada, pero injusta. 

4. Sobre el sábado 

Uno de los conflictos más notorios con los fariseos fue el 
relativo al sábado. Jesús resumió su postura en una frase 
que se volvió emblemática: «El sábado es para el hombre, y 
no el hombre para el sábado». 

Con ello desactivaba el excesivo legalismo, proponiendo el 
sentido común y la misericordia como criterio de acción. 
Hacer el bien, sanar o ayudar nunca debía quedar 
subordinado a una norma ritual. 

5. Sobre las normas de pureza 

Cuestionó la obsesión por la pureza ritual y lo resumió con 
una frase magistral: «La verdadera pureza reside en el 
interior del hombre; lo que sale del corazón puede hacerlo 
puro o impuro, pero nada de lo que entra desde fuera 
puede mancharlo». 

Así, la impureza moral —la calumnia, el odio o el juicio 
injusto— tenía más peso que cualquier impureza ritual. Por 
eso tocó a leprosos, se acercó a marginados y antepuso la 
compasión a la norma. 



97 
 

6. Sobre los juramentos 

Para Jesús de Nazaret, los juramentos eran innecesarios. Lo 
importante era la honestidad cotidiana: bastaba con la 
palabra dada. La integridad debía ser tan firme que un 
simple «sí» o «no» tuviera el mismo valor que un 
juramento solemne. 

Un reformador sin violencia 

A pesar de sus discrepancias con ciertos aspectos de la Ley, 
no fue un revolucionario violento ni un transgresor radical. 
Sus diferencias doctrinales, por sí solas, no justifican el odio 
que despertó entre los líderes religiosos. 

Tampoco lo justificaban: 

 Su supuesta profecía sobre la destrucción del Templo y 
su reconstrucción en tres días, una «profecía ex eventu», 
es decir, formulada después de ocurridos los hechos. 

 Su ambigüedad sobre el alcance de su misión: el mismo 
Jesús histórico no tuvo plena claridad sobre si debía 
dirigirse solo al pueblo judío o también a los gentiles. 

 Ni el hecho de que la casta sacerdotal no lo reconociera 
como Mesías. La idea de un Mesías pacífico no encajaba 
con las expectativas de un libertador político que 
expulsara a los romanos. 

¿Qué enfadó entonces tanto a los dirigentes religiosos? 

Entre los hechos históricamente constatados destacan: 

 Que muchas veces los desacreditó públicamente. 
 Que cuestionó la centralidad del Templo. 



98 
 

 Que los calificó de legalistas extremos. 
 Que criticó abiertamente su forma de aplicar la Ley. 
 Que les exigió aceptarle bajo amenaza de condena. 
 Que los excluyó explícitamente del Reino de Dios. 

Entre los hechos no constatados históricamente figuran: 

 Que se autoproclamara Mesías. 
 Que se autoproclamara Rey de los Judíos. 
 Que profetizara la caída y reconstrucción del Templo de 

Jerusalén en tres días. 

Todo indica que fue, sobre todo, la constante crítica pública 
de Jesús a la jerarquía sacerdotal —por su falta de moral, su 
hipocresía, su modo de vida corrupto y su manipulación 
interesada de las normas— lo que encendió el odio que 
culminó en su procesamiento y crucifixión. 

En definitiva, ¿qué cambios legales propuso Jesús? 

 Jesús de Nazaret no abolió la Ley de Moisés, pero la 
reinterpretó desde el amor, la justicia, la misericordia y 
el sentido común.  

 Propuso una práctica centrada en la persona antes que 
en el rito, en la compasión antes que en el legalismo, y 
en el corazón antes que en la obediencia ciega.  

 Eso fue, precisamente, lo que más molestó a las 
autoridades religiosas: no que discutiera las leyes, sino 
que denunciara el modo injusto en que las aplicaban. Y 
no se lo perdonaron. 



99 
 

 3.4.5. Preparación y misión de los doce apóstoles 

Era raro ver a Jesús caminando solo durante su tiempo de 
predicación. Casi siempre estuvo acompañado por las 
mismas personas, que decidieron seguirlo en cuanto se lo 
pidió. Quienes los veían se hacían unas preguntas muy 
naturales: ¿quiénes eran estos hombres?, ¿a qué se 
dedicaban?, ¿por qué los había elegido? 

El detalle de que fueran doce los hombres escogidos se 
entendió, con el tiempo, como un símbolo de las doce 
tribus de Israel. Esto reforzaba la idea de que Jesús era el 
Mesías esperado. Pero, puesto que estos doce hombres 
provenían de familias muy humildes —la mayoría eran 
pescadores y analfabetos—, parecía que era muy poco lo 
que podían aportar a su misión, más allá de ofrecerle su 
compañía y su amistad. 

Lo cierto es que pasó muchas horas con estos hombres 
sencillos. Vivió con ellos durante semanas y meses: les 
explicó con calma quién era, qué debía hacer y las partes 
más difíciles de su enseñanza. Compartieron caminos 
llenos de polvo, comidas sencillas e incluso momentos en 
los que los corrigió y reprendió. Aun así, siempre les hizo 
saber que eran muy valiosos para él. 

Estaba convencido de que el fin del mundo se acercaba, 
porque el Reino de Dios también estaba próximo. Esto es 
algo compartido por la inmensa mayoría de los estudiosos 
del Jesús histórico. Por eso, resulta difícil entender por qué 
dedicó tanto tiempo a enseñar a sus discípulos. Si todo iba 
a terminar (o a comenzar, según cómo se vea) muy pronto, 
¿para qué prepararlos con tanto cuidado? Esa dedicación 



100 
 

solo tendría sentido si hubiera planeado crear una nueva 
religión, pensando en que sus discípulos la difundieran 
después de su partida. 

Pero eso implicaría que Jesús sabía que iba a morir pronto, 
y al menos en las primeras etapas de su predicación no 
parece que tuviera claro cuál sería su destino. Incluso 
muchos especialistas creen que los pasajes de los evangelios 
en los que anuncia a sus discípulos su muerte y 
resurrección —que aparecen hasta tres veces— no fueron 
originales. Según esta teoría, habrían sido añadidos más 
tarde por el autor del Evangelio Marcos, y después copiados 
por los autores del Evangelio Mateo y del Evangelio Lucas. 

Por otra parte, en los evangelios se dice que los animó a no 
preocuparse por no saber lo suficiente, porque cuando 
llegara el momento, el Espíritu Santo los guiaría y les 
mostraría qué decir y qué hacer. Por eso, parece que 
tampoco intentaba prepararlos para una tarea específica, ya 
que el conocimiento les llegaría después, como un regalo 
divino «por añadidura». 

Entonces, ¿cuál fue su papel? 

Durante el tiempo en que Jesús predicaba, los discípulos 
cumplieron una función sencilla, pero muy importante: 
fueron sus mensajeros, compañeros y amigos, pero sobre 
todo, testigos directos de lo que él dijo e hizo. 

Al rechazar la idea de que los evangelios fueron escritos por 
inspiración divina —debido a la clara «intención humana» 
que tuvieron en su elaboración—, los discípulos, después 
de la muerte del maestro, se convirtieron en piezas clave de 



101 
 

la historia. Solo quienes vivieron con Jesús podían hablar de 
él con autoridad y conocimiento. 

Más adelante, otros tomaron sus relatos y los adaptaron o 
ampliaron, llegando incluso a modificar profundamente el 
papel que les habría asignado a los discípulos para el futuro. 
Pero ellos se limitaron a contar lo que vivieron. 

Resulta interesante destacar que el único momento en que 
se les reconoció un papel activo propio está relacionado con 
un pasaje de veracidad histórica muy dudosa. Ocurrió 
cuando, según los relatos, Jesús los envió de dos en dos por 
distintos pueblos y aldeas, por delante de él, para anticipar 
y preparar su visita. Para ello, les dio instrucciones 
concretas, poderes milagrosos y el apoyo del Espíritu Santo. 
No sorprende que volvieran emocionados: habían pasado 
de ser pescadores toscos e ignorantes a realizar milagros, 
expulsar demonios y ofrecer discursos inspirados. 

Pero, dejando de lado la fantasía, lo más probable es que, 
en algún momento, simplemente enviara a sus discípulos 
—o quizá a algunos fieles seguidores— en pequeños grupos 
a las aldeas vecinas para que fueran ensayando la 
predicación de manera sencilla.  

Más tarde, los evangelistas adornaron estos hechos para 
darles más importancia de la que realmente tuvieron, con el 
propósito de presentar a los discípulos como los primeros 
pilares de la futura Iglesia cristiana. 

Esto ya muestra una intención más manipuladora. Desde 
luego, al escribir los evangelios, ya se estaban construyendo 
los fundamentos de una nueva institución: la Iglesia. El 



102 
 

tiempo del Jesús histórico había quedado atrás, y era muy 
tentador reinterpretar los hechos para darles un significado 
teológico fundacional distinto. 

Lo que es irrefutable es que, sin los discípulos, no se habría 
podido conocer la vida de Jesús de Nazaret. Esta afirmación 
no admite duda, aunque la casi total ausencia de 
información sobre ellos se convierte en una laguna muy 
difícil de justificar. Hay discípulos de los que no se conoce 
absolutamente nada: apenas su nombre, y eso con reservas. 
Incluso la mayoría no es mencionada ni una sola vez en el 
Libro de los Hechos de los Apóstoles. 

¿Tiene esto algún significado? 

Desde luego. No se puede pasar de ese anonimato 
individual y colectivo a ser las figuras centrales en la 
propagación de una nueva religión. No resulta un 
planteamiento convincente, máxime si se tiene en cuenta 
que Pablo de Tarso los apartó de la escena, quedando como 
protagonista único del nuevo cristianismo. Años más tarde, 
los autores evangélicos quisieron hacer justicia con ellos, 
adornándolos con una serie de atributos y funciones 
inventadas, pero que no fueron reales. 

Por eso, se entiende perfectamente que los pasajes donde se 
otorga a los discípulos un papel clave como fundadores del 
cristianismo no tuvieron su origen en las palabras de Jesús, 
sino que fueron añadidos posteriores. 

Un ejemplo claro se encuentra en el Evangelio Mateo, el 
único que dice que Jesús prometió a Pedro: «Sobre esta 
piedra edificaré mi Iglesia» y le dio las llaves del Reino de 



103 
 

los Cielos. En ese mismo evangelio, también concede poder 
al resto de los discípulos al decir: «Donde estén reunidos 
dos o tres en mi nombre, allí estaré en medio de ellos». 

Por el contrario, el Evangelio Marcos, el Evangelio Lucas y el 
Evangelio Juan no mencionan en ningún momento que 
Jesús hubiera fundado una Iglesia. ¿Por qué? La explicación 
más probable es que el autor del Evangelio Mateo apoyaba 
firmemente a Pedro y la tradición judía, y creó esos pasajes 
con un propósito claro: reforzar el liderazgo de Pedro y 
legitimar la organización que estaba naciendo, la Iglesia. 

Otro ejemplo importante de improvisación acerca del papel 
de los discípulos aparece en el Evangelio Juan, donde se 
cuenta que Jesús, después de resucitar, se les apareció y 
dijo: «Recibid el Espíritu Santo; a quienes les perdonéis los 
pecados, les serán perdonados; a quienes se los retengáis, 
les serán retenidos». 

Esta frase, que otorgaba a los discípulos el poder de 
perdonar pecados, también es recogida en el Evangelio 
Mateo. Solo hay un problema: en uno de los evangelios esto 
sucede después de la resurrección, y en el otro, mucho 
antes de la pasión, lo que genera dudas sobre su 
autenticidad. Además, se sabe que el pasaje del Evangelio 
Juan fue escrito con enfoque más teológico que histórico. 

Respecto al presunto mandato de ir por todo el mundo a 
extender el Reino de Dios, en el apéndice final del 
Evangelio Marcos se dice que Jesús, antes de subir al cielo, 
encargó a sus discípulos: «Vayan por todo el mundo y 
anuncien la Buena Noticia a toda la creación». Pero la 
mayoría de especialistas considera que este pasaje fue 



104 
 

agregado años más tarde por otro autor distinto. 
También, en el Evangelio Mateo, les dice: «Vayan y enseñen 
a todas las naciones», pero este pasaje refleja más bien el 
interés particular del autor por justificar la evangelización 
prioritaria de los no judíos. 

En cuanto al privilegio de juzgar a las doce tribus de Israel 
en el Reino de los Cielos, este testimonio aparece tanto en 
el Evangelio Mateo como en el Evangelio Lucas. Ambos lo 
tomaron de la Fuente Q y coinciden en repetir la frase:  

«Ustedes son los que han estado conmigo en mis 
pruebas, y yo les concedo un reino [...] para que coman y 
beban a mi mesa en mi reino, y se sienten en tronos para 
juzgar a las doce tribus de Israel». 

Aunque este pasaje reflejaba con bastante precisión lo que 
pensaba el Jesús histórico —quien creía que el fin del 
mundo estaba cerca y quería dar a sus seguidores un papel 
importante en ese momento final—, fue una promesa sin 
fecha concreta, que quedó —y quedará— pendiente hasta 
el «fin de los tiempos». 

Efectivamente, más de dos mil años después, todavía esa 
promesa no se ha cumplido, y hoy resulta incluso más 
incierta que en los primeros tiempos del cristianismo. 

Por último, sobre el bautismo, el Evangelio Marcos —en su 
apéndice añadido— menciona que encargó a sus discípulos 
administrarlo como un sacramento. Pero no hay certeza 
alguna de que Jesús quisiera que el bautismo fuera un rito 
sagrado. Durante su vida pública no lo practicó ni le dio un 
significado especial en sus enseñanzas. 



105 
 

Seguramente que, al principio, el bautismo se viera solo 
como un rito sencillo de iniciación de los nuevos creyentes, 
sin que tuviera un valor espiritual profundo. Con el tiempo, 
se le quiso dar un sentido más importante, aunque 
finalmente fue Pablo de Tarso quien puso límites a esas 
interpretaciones más «espirituales» o exageradas. 

Cuando se habla de los discípulos, resulta imposible no 
mencionar el Libro de los Hechos de los Apóstoles, puesto 
que relata lo que hicieron algunos de ellos después de la 
muerte del maestro. 

En la práctica, este libro presenta muchos problemas para 
los estudiosos. Para empezar, la tradición cristiana sostenía 
que fue escrito por el mismo autor del Evangelio Lucas, 
pero los estudios muestran que fue redactado por otra 
persona, al menos treinta años después. Es cierto que 
pertenecía a la misma escuela teológica, pero no se trataba 
del mismo autor. Además, el texto contiene una gran 
cantidad de imprecisiones, especialmente sobre los viajes 
de Pablo de Tarso. 

Lo cierto es que el libro fue escrito con fines teológicos y 
políticos, para: 

 Culpar a los judíos por la muerte de Jesús. 
 Mostrar a los romanos como inocentes o neutrales. 
 Promover la paz entre cristianos y romanos. 
 Disminuir las tensiones entre Pedro y Pablo. 
 Afirmar que Pedro apoyaba evangelizar a los no judíos. 
 Presentar a Pablo como el gran líder de la Iglesia. 



106 
 

 Proclamar a la Iglesia como el nuevo pueblo de Dios. 
 Decir que la Iglesia heredaba la antigua Alianza. 
 Resaltar que el Espíritu Santo guiaba a los apóstoles. 

En la práctica, el Libro de los Hechos de los Apóstoles no ha 
servido de mucho para entender al Jesús histórico. Incluso, 
a menudo, entra en conflicto con lo que dicen los 
evangelios sinópticos (Mateo, Marcos y Lucas), lo que 
genera aún más confusión. Un ejemplo de esto es el pasaje 
sobre quién descendió el cuerpo de Jesús de la cruz: en vez 
de aclararlo, los relatos ofrecen versiones contradictorias. 

En síntesis, los discípulos fueron esenciales para 
comprender la vida pública de Jesús de Nazaret, y sin ellos 
no se conocería nada de su obra. Pero su papel en la 
fundación del cristianismo fue reinterpretado y amplificado 
por la Iglesia primitiva, sin ajustarse a la realidad de lo 
acontecido y a las intenciones auténticas del propio Jesús. 

3.5. Última Cena: el último acto de la vida pública 

Este epígrafe podría titularse «Un largo fin de semana en 
Jerusalén», porque la Última Cena fue parte de varios 
eventos ocurridos a lo largo de cuatro o cinco días.  

Durante ese tiempo, Jesús de Nazaret hizo muchas cosas, 
pero, aunque fue una situación muy oportuna y propicia 
para ello, no realizó, que se sepa, ningún milagro. 

Primero entró en la ciudad de manera triunfal, luego 
expulsó a los mercaderes y cambistas del Templo, y después 
pasó varios días hablando con sus discípulos y seguidores. 
Les ofreció discursos, parábolas y consejos sobre diversos 



107 
 

temas; de entre sus intervenciones destacó como una de las 
más importantes el llamado «discurso apocalíptico».  

Finalmente, concluyó con la preparación y la celebración de 
la Última Cena con sus discípulos. 

Estas historias son muy conocidas, y ahora toca descubrir al 
Jesús histórico entre todos esos relatos. En principio, los 
cuatro evangelios que narran estos eventos fueron escritos 
con una intención religiosa. Sus autores añadieron pasajes 
propios o tomaron ideas de otros textos de la época, 
especialmente en lo referente al discurso apocalíptico. 

Por ejemplo, el Evangelio Juan fue diferente: apenas habló 
de la Última Cena y, en lugar de ello, describió cómo Jesús 
lavó los pies a sus discípulos. Además, situó la expulsión de 
los mercaderes del Templo en otro momento muy anterior 
de su vida pública e incorporó largos discursos teológicos 
que ni los discípulos entendían, quejándose de que Jesús 
«hablaba cerradamente».  

Parece difícil creer que sus palabras se recordaran con tanta 
exactitud después de setenta años para ser escritas tal cual. 

Por su parte, los tres evangelios sinópticos —Mateo, 
Marcos y Lucas— trataron de mostrar la Última Cena como 
el inicio del sacramento de la Eucaristía.  

¿La verdad?  

Para reconocerla, hay que analizar cuidadosamente los 
textos. Y, como Jesús no dejó nada escrito, es necesario leer 
con atención cada pasaje evangélico para obtener algunas 
conclusiones sólidas. 



108 
 

La entrada en Jerusalén 

La entrada de Jesús en Jerusalén fue uno de los hechos más 
documentados de su vida. Pero no fue tan espectacular ni 
tan multitudinaria como narran los evangelios. Lo que 
debió ocurrir fue que un pequeño grupo de seguidores de 
Galilea lo acompañó hasta una de las entradas de la ciudad, 
quizá la principal, entre ánimos, cánticos y aclamaciones. 

Pero una vez dentro de Jerusalén, era un perfecto 
desconocido. Para los evangelios sinópticos, esta era su 
primera vez en la ciudad; pero, para el Evangelio Juan, ya 
había estado tres o cuatro veces. Es imposible saber quién 
tenía razón. 

También es seguro que Jesús entró caminando, sin montar 
en ningún animal, aunque los evangelistas añadieron ese 
detalle para cumplimiento de una profecía. 

La expulsión del Templo 

La llamada «purificación del Templo» fue un episodio 
contado con mucha imaginación. Jesús expulsó él solo a 
mercaderes, cambistas y comerciantes de un recinto 
«demasiado» grande, de unos 150.000 metros cuadrados. 
Por eso, lo más probable es que todo ocurriera en una 
pequeña zona, concretamente en la de los cambistas. 

Es difícil imaginar que, entre tanto alboroto, se escucharan 
bien sus palabras. Incluso se desconoce si sus discípulos 
colaboraron o no en ese momento, información que habría 
sido muy valiosa. Lo más probable es que Jesús realizara un 
gesto simbólico de protesta, pero sin intención profética, ya 
que no sabía lo que pasaría años después. 



109 
 

Los días de predicación posteriores 

Después del incidente en el Templo, pasó dos o tres días 
dando discursos y parábolas fáciles de entender, aunque 
cada evangelio narra cosas diferentes. Por ejemplo, el 
Evangelio Mateo incluye hasta ocho parábolas en esos días, 
mientras que los de Lucas y Marcos solo dos. El Evangelio 
Juan, presenta largos discursos teológicos sin parábolas. 

Durante esos días, Jesús no realizó ningún milagro. 

El discurso apocalíptico 

El llamado discurso de «La Gran Tribulación» fue el último 
que dio durante aquel fin de semana. Los evangelios 
sinópticos (Mateo, Marcos y Lucas) narran versiones 
similares, basadas principalmente en la versión de Marcos, 
ya que la Fuente Q no incluía nada sobre este tema. El 
Evangelio Juan, como es habitual, ofreció su propia versión 
con discursos extensos y difíciles de entender. 

Como curiosidad, el Evangelio Marcos relata que este 
mensaje, en principio tan importante, fue dirigido solo a 
cuatro discípulos: Pedro, Jacobo, Juan y Andrés. 

En cualquier caso, muchos especialistas creen que este 
discurso fue elaborado mezclando algunas frases genuinas 
de Jesús con ideas de la literatura apocalíptica judía, 
aportes de las primeras comunidades cristianas y añadidos 
de los propios evangelistas. Estos últimos usaron el miedo 
apocalíptico del pueblo para hacer la historia más 
dramática, aunque Jesús de Nazaret no hubiera dicho eso. 
La historia ha demostrado, además, que las predicciones del 
discurso nunca se cumplieron. 



110 
 

La Última Cena 

Luego llegó la Última Cena, donde Jesús y sus discípulos 
compartieron pan y vino. Pero la Iglesia primitiva 
transformó este momento en un evento de enorme 
relevancia teológica. De modo que, según Pablo de Tarso y 
los evangelios, ese día quedó instituido «oficialmente» el 
sacramento de la Eucaristía. 

Por el contrario, muchos estudiosos piensan que solo fue 
una cena comunitaria de despedida. 

El punto central —y origen de toda la controversia— 
fueron las palabras con las que, al final de la cena, Jesús 
bendijo el pan y el vino y los compartió con sus discípulos. 

La controversia la inició Pablo de Tarso, quien, en su 
primera carta a los Corintios, afirmó haber recibido por 
revelación directa de Dios «el conocimiento» de lo ocurrido 
en aquella cena. Según él, Jesús ordenó a sus discípulos 
repetir la bendición del pan y del vino «en memoria suya».  

Pero más que una revelación, Pablo lo que hizo fue 
reinterpretar una tradición antigua según sus propias 
creencias. Luego, más tarde, los evangelistas adoptaron o 
matizaron esa primera versión paulina. 

Por ejemplo, los autores de los Evangelios Marcos y el 
Evangelio Mateo no copiaron las palabras exactas de Pablo, 
pero añadieron ideas propias, como que el rito era «para 
todos los hombres» y «para el perdón de los pecados». 

Por su parte, el Evangelio Lucas, en sus primeras versiones, 
no incluía la frase: «que se entrega por vosotros; haced esto 



111 
 

en memoria mía». Esta expresión fue añadida con 
posterioridad por escribas que lo copiaron, para ajustarse a 
la fórmula dominante paulina, y las versiones originales se 
olvidaron rápidamente. 

La pregunta crucial es: ¿qué dijo y qué hizo realmente Jesús 
en esa cena antes de morir? 

No es fácil responder. Hay dudas sobre dónde, cuándo y 
cómo fue esa cena, y también sospechas de que los relatos 
fueron modificados. En efecto, entre la muerte de Jesús y 
las primeras cartas de Pablo pasaron unos 20 o 25 años. 
Durante ese tiempo, las primeras comunidades cristianas 
comenzaron a celebrar una ceremonia llamada «fracción 
del pan», una cena con pan y vino en su memoria, para 
sentir su espíritu presente. 

Pero esta ceremonia no se entendía como un sacramento, 
ni se creía, en absoluto, que el pan y el vino se convirtieran 
literalmente en el cuerpo y la sangre de Jesús. Además, 
resulta muy difícil aceptar que un judío tomara vino 
pensando que era la sangre de un sacrificio, pues para sus 
creencias eso era algo inaceptable e impuro. 

En resumen, buscar al Jesús histórico sigue siendo 
complicado. No hay pruebas suficientes para afirmar que la 
Última Cena fue una cena de Pascua ni que tuviera un 
carácter «sacramental».  

Como en muchos otros aspectos de su vida, la historia nos 
obliga a leer con cuidado y a entender que los textos 
contienen múltiples capas y matices de interpretación, de 



112 
 

tradición y de teología que han transformado la imagen y 
los actos de Jesús. 

 
Nota 1: Sobre autenticidad de parábolas y milagros (pág. 64) 

Determinar si ciertas parábolas o milagros son atribuibles al 
Jesús histórico es posible gracias a la aplicación de cinco criterios 
que los especialistas utilizan para evaluar la autenticidad de un 
evento concreto.  

Estos cinco criterios son: 

1. Testimonio múltiple de fuentes independientes: si el evento 
aparece en más de una fuente independiente o en más de una 
forma o género. 

2. Dificultad o problema generado: cuando la aceptación del 
evento crea un gran problema y, aun así, es incluido, se 
considera auténtico. 

3. Discontinuidad: si el evento procede de una fuente diferente 
del judaísmo o de la Iglesia primitiva, tiene muchas 
posibilidades de ser original. 

4. Rechazo y ejecución: existen razones objetivas para descartar 
un evento que no se ajusta a la realidad posible. 

5. Coherencia global: los eventos que superan los criterios 
anteriores y encajan con el conjunto coherente de 
informaciones de la época apoyan la autenticidad. 

Tras amplios estudios, los especialistas pueden afirmar: 

 Que el evento no fue del Jesús histórico. 
 Que el evento sí fue del Jesús histórico. 
 Que no puede calificarse ni a favor ni en contra. 



113 
 

¿Qué hacer en este último caso? ¿Cerrar los ojos y aceptar? 
¿Negar y rechazar? La tradición cristiana se ha inclinado por 
considerar que, cuando no se puede negar, lo mejor es aceptar. 
Pero no se puede construir una religión sobre bases tan endebles. 

Este dilema afecta especialmente a las parábolas, ya que los 
milagros, aunque presenten dificultades de autenticidad 
individual, gozan de una aceptación global: Jesús hizo muchos 
milagros, lo que reduce la discusión particular. 

Por el contrario, cada parábola transmite un mensaje, y es muy 
diferente que ese mensaje proceda de la tradición cristiana 
primitiva, de los autores evangélicos o del propio Jesús de 
Nazaret. 

En este caso, se cuenta con la ventaja de que los mensajes de las 
parábolas son «positivos» —con la posible excepción del 
Administrador infiel—, y lo que procede es analizarlas de manera 
individual, observando si encajan en el mensaje general del Jesús 
histórico o mejor en el estilo y las ideas de los autores de los 
evangelios: como por ejemplo, el Estilo Lucas o el Estilo Mateo. 

Estilo Lucas:  

Dos deudores – El buen samaritano – Rico insensato – Higuera 
estéril – Moneda perdida – El rico y Lázaro – El juez inicuo y la 
viuda – El fariseo y el recaudador de impuestos. 

Estilo Mateo:  

El trigo y la cizaña – El tesoro escondido – La perla valiosa – La 
red – El siervo malvado – Los trabajadores de la viña – Dos hijos 
– El invitado sin traje – Las diez vírgenes. 

Nota 2: Adquirir la condición de hombre justo (pág. 88) 

Aunque las condiciones para ser considerado una persona justa 
—que en el Evangelio de Mateo figuran como dichas por Jesús en 



114 
 

el Sermón de la Montaña— no sean auténticas, al observar el 
listado no cabe duda de que cualquier «persona de bien» las 
firmaría con plena convicción. El hombre justo es: 

Aquel que pone sabor y luz en la vida. 
Aquel que se entrega generosamente. 
Aquel que sabe perdonar. 
Aquel que respeta a las personas. 
Aquel que habla con franqueza. 
Aquel que devuelve bien por mal. 
Aquel que crece en el amor. 
Aquel que ora y obra con sencillez. 
Aquel que habla con su Padre. 
Aquel que huye de las apariencias. 
Aquel que conoce la verdadera riqueza. 
Aquel que no se hace esclavo del dinero. 
Aquel que sabe buscar sus prioridades. 
Aquel que evita juzgar. 
Aquel que no profana las cosas santas. 
Aquel que sabe confiar. 
Aquel que practica la regla de oro. 
Aquel que sabe discernir. 
Aquel que cumple la voluntad de Dios. 

No importa que no sea cierto que estas palabras fueran 
auténticas, pero encajan plenamente con el mensaje y el espíritu 
general de su predicación. De modo que resulta muy acertado el 
comentario final de este pasaje: 

«Cuando acabó Jesús este discurso, la gente se quedó admirada 
de su enseñanza, porque les enseñaba con autoridad y no como 
los maestros de la Ley».  



115 
 

CAPÍTULO 4 

MUERTE, RESURRECCIÓN Y ASCENSION 

4.1.- Del Jesús fácil al Jesús difícil 

4.2.- La Pasión sin testigos: un drama en tres actos 

4.3.- ¿Muerte brutal de un ser inocente? 

4.4.-Resurrección y Ascensión: ¿la única salida? 

 
4.1. Del Jesús fácil al Jesús difícil 

Hasta ahora, la vida, las enseñanzas y las acciones de Jesús 
de Nazaret han sido relativamente fáciles de entender. 
Aunque los autores de los evangelios modificaron en 
ocasiones los hechos —ya fuera por error, desconocimiento 
o intereses personales y religiosos—, ha sido posible 
reconocerlo como profeta, maestro, sanador compasivo, 
predicador del Reino de Dios, defensor de los marginados, 
servidor y mensajero de una nueva alianza. 

Todo esto ha sido posible gracias a un exhaustivo trabajo de 
investigación y a los avances en el estudio de antiguos 
manuscritos y nuevos descubrimientos. El resultado ha sido 
el acceso a una imagen más auténtica del Jesús histórico, 
desde su nacimiento hasta el final de su vida pública. 

Este trabajo también ha permitido identificar aquellos 
pasajes de los evangelios que presentan una imagen más 
teológica que histórica. En ellos se describe a un Jesús que 
no existió y se le atribuyen palabras que no dijo, pero que 
sirvieron para asentar las bases del cristianismo. 



116 
 

Por todo ello, puede aceptarse que, hasta este momento, 
hemos alcanzado un alto nivel de claridad. Decimos «hasta 
este momento» porque, a partir de ahora, comienza una 
etapa mucho más difícil de entender, investigar y explicar. 
Aunque fue breve, este periodo representa un gran desafío 
tanto para la razón como para la fe. 

En efecto, resulta muy difícil comprender cómo un 
personaje tan admirado por su compasión y sabiduría pudo 
ser tratado en tan pocos días como un criminal condenado 
a la forma más cruel de ejecución del Imperio romano. 

Es cierto que, en su tiempo, ser un profeta que atraía 
multitudes y hablaba de un reino venidero —ya fuera en 
este mundo o en otro— podía ser peligroso. No era la 
primera vez que un líder religioso moría de forma violenta. 
Un claro ejemplo fue Juan el Bautista, decapitado por orden 
de una mujer influyente. Pero lo de Jesús fue diferente. O al 
menos eso es lo que nos han hecho creer los autores de los 
evangelios y de los libros oficiales del Nuevo Testamento. 

Y es que, a partir de su arresto, todo se volvió muy confuso. 
Desde ese momento hasta su supuesta ascensión al espacio 
celestial, es casi imposible reconstruir con fiabilidad lo que 
realmente ocurrió durante su Pasión. Lo único claro es que 
murió en la cruz por aceptar —o, al menos, no rechazar— 
ser llamado Rey de los Judíos. 

Esta situación dejó tan desconcertados a sus seguidores que 
fue necesario que los líderes cristianos —con Pablo de 
Tarso a la cabeza— crearan una historia que diera sentido a 
todos aquellos sucesos, aunque no fuera creíble desde el 
punto de vista histórico. 



117 
 

Así nació una narrativa que incluía la resurrección, varias 
apariciones después de muerto e incluso una ascensión 
física al espacio celestial. De no haberse inventado esta 
explicación teológica, el nuevo movimiento cristiano podría 
haber desaparecido rápidamente. 

Por eso se prefirió presentar una historia difícil de creer, 
pero aceptable «con fe», como parte del plan de Dios, antes 
que contar los hechos tal como sucedieron, lo que habría 
implicado reconocer un final trágico —y quizás 
innecesario—, aunque coherente con el mensaje de Jesús. 

En ese contexto, la gente de la época podía haber entendido 
muy bien que los líderes religiosos —criticados de manera 
continua por Jesús— quisieran quitárselo de en medio, 
acusándolo ante los romanos de proclamarse rey o mesías 
liberador de Israel. Eso habría tenido sentido. 

Lo que no pudieron comprender fue por qué, durante los 
juicios ante las autoridades judías y romanas, apenas se 
defendió. Aceptó las acusaciones de ser el Hijo de Dios, el 
Rey de los Judíos y el Mesías sin oponer mucha resistencia, 
respondiendo con silencios o con frases ambiguas. 

Esto dejó a sus seguidores haciéndose preguntas difíciles: 

 ¿Eran ciertos aquellos «títulos» que le atribuyeron? 
 ¿Quién era, entonces, aquel personaje que conocieron? 
 ¿Por qué no les habló de ello durante su predicación? 
 ¿Cómo fue posible que, siendo quien era, muriera así? 
 ¿Cómo encajaba eso con su mensaje y doctrina? 
 Y, sobre todo, ¿qué iba a pasar a partir de entonces? 



118 
 

Durante su vida pública, Jesús prometió a sus seguidores 
una salvación personal. Les habló de participar en el Reino 
de Dios —que, según él, estaba muy cerca— mediante la 
aceptación de su mensaje y el cumplimiento de unos 
sencillos principios. 

Y, puesto que, desde antes de su crucifixión, sus seguidores 
ya conocían su propuesta de salvación, cuando ocurrió su 
muerte surgieron nuevas e incómodas dudas: 

 ¿Todo seguiría igual o había que cambiar el enfoque? 
 ¿Cómo salir de esa crisis sin recurrir a explicaciones 

teológicas difíciles de aceptar? 

Había una gran inquietud, representada fielmente en una 
frase provocadora recogida en los pasajes  evangélicos sobre 
los acontecimientos ocurridos durante la Pasión:  

«Si no eres capaz de salvarte a ti mismo, ¿cómo vas a 
salvar a los demás?» 

Sabiendo el impacto que la muerte de Jesús tuvo en sus 
seguidores —y recordando que los evangelios se escribieron 
décadas después—, sus autores intentaron dar respuesta a 
esas preguntas que se hacían las primeras comunidades 
cristianas. Lo hicieron construyendo los relatos de la 
Pasión: con el objetivo de tranquilizar y fortalecer la fe. 

Ocurrió que estas narraciones no fueron crónicas objetivas, 
sino reconstrucciones elaboradas años después, basadas en 
recuerdos y creencias de los primeros seguidores, 
redactadas para dar sentido a lo ocurrido y establecer las 
bases de una nueva religión. 



119 
 

Así se transformó la figura de Jesús de Nazaret en 
Jesucristo, el Hijo de Dios. El problema fue que esta historia 
se construyó sobre información poco precisa y manipulada, 
aunque presentada de forma creativa y convincente. 

La primera parte de la historia —desde su arresto hasta la 
crucifixión— se basó en un núcleo de sucesos reales, pero 
fue ampliada con elementos añadidos para darle un sentido 
teológico: el Hijo de Dios muere para salvar a la humanidad 
del pecado original.  

Además, se introdujo un fuerte tono de acusación contra el 
pueblo judío y sus dirigentes, a quienes se responsabilizaba 
directamente de su muerte. 

La segunda parte —desde la muerte hasta la ascensión— se 
adentró en el terreno de la teología pura, con elementos 
muy difíciles (o imposibles) de entender desde una mirada 
histórica. La resurrección, las apariciones y la ascensión al 
espacio celestial se convirtieron en temas de fe que 
requerían dejar completamente de lado la razón.  

Por eso, no todos pudieron aceptarlos con facilidad. 

A los nazarenos —los primeros seguidores de Jesús— les 
quedó la gran duda de si la propuesta de la versión 
oficial:«Muerte redentora → Resurrección → Apariciones 
→ Ascensión» fue la única salida posible. 

En aquellos tiempos, las teorías sobre la naturaleza de Jesús 
eran diversas, y no fue hasta finales del siglo III cuando se 
impusieron las tesis paulinas. Entonces quedaron definidos 
los textos que eran válidos y los que no, reconociéndose 
una única verdad oficial. Pero, como luego veremos, 



120 
 

muchos grupos cristianos primitivos sostuvieron durante 
años versiones muy diferentes a las oficiales. 

Incluso entre los sucesos narrados en los libros oficiales 
hubo serias contradicciones. Por ejemplo, en el texto 
canónico del Libro de los Hechos de los Apóstoles aparece 
una versión inquietante del entierro de Jesús: 
«Los habitantes de Jerusalén y sus jefes, aunque no hallaron 
causa de muerte, pidieron a Pilato que lo eliminara. Cuando 
cumplieron todo lo escrito acerca de él, lo bajaron del 
madero y lo pusieron en un sepulcro». 

Esto sugiere que pudo haber sido enterrado en una fosa 
común, como era costumbre con los ajusticiados. 

De haber prevalecido otra versión —quizás más cercana a 
la realidad—, no habría sido necesario construir una 
solución teológica tan inverosímil.  

Si se hubiera creído, por ejemplo, que la parte divina de 
Jesús lo abandonó antes de su muerte, su resurrección 
espiritual no habría requerido una resurrección física, ni 
apariciones, ni una difícil ascensión al espacio celestial. 
Jesús, «el hombre», podría haber sido sepultado, mientras 
que su esencia divina —la que recibió en el Jordán— habría 
regresado al Padre. 

Esto, además, habría encajado bien con sus enseñanzas, en 
las que nunca prometió ser juez al final de los días ni 
planteó una resurrección corporal, sino espiritual. 

Ahora se comprende por qué este periodo —proceso, 
muerte, resurrección, apariciones y ascensión— sea 
considerado de tan difícil comprensión. 



121 
 

4.2. La Pasión sin testigos: un drama en tres actos 

Una de las características más importantes del proceso de 
la Pasión de Jesús fue la falta de testigos presenciales. 
Durante su vida pública, casi siempre estuvo acompañado 
por sus discípulos, quienes contaron lo que vieron y 
escucharon. Pero en el proceso de su juicio y su posterior 
muerte, la situación fue muy distinta. 

En efecto, en el proceso ante el Sanedrín —el tribunal 
judío— no se permitía la presencia de observadores 
externos. Lo mismo ocurría durante el juicio ante las 
autoridades romanas, donde tampoco se admitían personas 
ajenas, salvo cuando el juicio era público y se realizaba ante 
la multitud, lo cual no fue el caso. 

Por su parte, en el momento de la crucifixión, la ley 
obligaba a que los asistentes se mantuvieran a distancia del 
lugar de la ejecución. Esto era controlado con rigor por los 
soldados romanos, quienes repetían siempre el mismo 
procedimiento. 

Por lo tanto, los eventos de esta etapa final de su vida no 
pudieron ser presenciados directamente por sus seguidores, 
lo que hace muy difícil saber con certeza qué ocurrió, 
especialmente en lo que respecta a los diálogos y frases 
atribuidos a los personajes.  

Mucho menos fue posible narrarlos con precisión. 

Lo único que puede reconstruirse con cierto grado de 
fiabilidad es el desarrollo general de los acontecimientos   
—el juicio, la condena y la crucifixión— en base al 
conocimiento histórico sobre los procedimientos judiciales 



122 
 

judíos y romanos, así como sobre los protocolos de las 
crucifixiones, pues el método era igual en todo el Imperio. 
Por ello, desde una perspectiva histórica, poco puede 
afirmarse con seguridad sobre la Pasión de Jesús. 

Episodio que puede dividirse en tres momentos clave: 

Primer acto 

Jesús de Nazaret fue arrestado de forma violenta y de noche 
en Jerusalén, mientras celebraba la Pascua con sus 
discípulos. No está claro si su detención fue obra de las 
autoridades judías, romanas o el resultado de una acción 
coordinada entre ambas. 

Tras el arresto, fue llevado a un lugar no identificado y 
sometido rápidamente a un juicio ante el Sanedrín, el 
consejo religioso judío. Como este no tenía autoridad para 
aplicar la pena de muerte por crucifixión, lo entregaron a 
los romanos con la esperanza de que lo condenaran a morir 
en la cruz. 

Para lograrlo, presentaron un cargo político muy grave —el 
más grave que pudieron formular—: que se había 
autoproclamado «Rey de los Judíos» y «Mesías libertador 
de Israel». Jesús no confirmó ni negó claramente esa 
acusación, manteniendo ante las autoridades judías y 
romanas respuestas ambiguas. 

Esta actitud fue interpretada como una forma de 
aceptación, lo que llevó a las autoridades romanas a 
condenarlo a morir crucificado y a recibir treinta y nueve 
latigazos de flagelos romanos, conocidos por su brutalidad. 



123 
 

Segundo acto 

Jesús fue flagelado y obligado a cargar con el travesaño 
horizontal de la cruz, el patibulum, hasta el monte Gólgota, 
donde los romanos realizaban las ejecuciones públicas 
como advertencia a la población. 

Allí se siguió el protocolo completo de una crucifixión, lo 
que incluía ser despojado de sus ropas, lo que indica que 
muy probablemente fue crucificado desnudo. Este detalle, 
no obstante, ha sido siempre suavizado por la tradición 
cristiana «por razones de pudor». 

En la parte superior de la cruz se colocó un cartel con la 
causa de su condena: «Rey de los Judíos». Durante el 
proceso, la multitud se mantuvo a distancia, bajo el estricto 
control de los soldados romanos. 

Cuando se confirmó su muerte —ayudada mediante una 
lanzada en el costado, visible desde la distancia de 
observación—, el cuerpo fue bajado rápidamente de la cruz, 
aunque no se sabe con certeza por quién, para su sepultura. 

Tercer acto 

Desde el punto de vista histórico, este acto es el más difícil 
de comprobar. Según los evangelios, tres días después de su 
muerte el sepulcro apareció vacío. (No está claro si el 
sepulcro estuvo o no custodiado por soldados romanos).  

En los días siguientes —tres según algunos evangelios, 
cuarenta según otros—, Jesús habría aparecido físicamente 
a varias personas: primero a algunas mujeres, luego a los 



124 
 

discípulos y, finalmente, habría ascendido al espacio 
celestial ante los ojos de varios seguidores. 

Análisis de base histórica sobre los tres actos 

Aunque al primer y segundo acto se les puede atribuir 
cierta base histórica —gracias al conocimiento que se tiene 
sobre los juicios y crucifixiones de la época—, el tercer acto 
pertenece por completo al ámbito de la especulación 
teológica y no guarda relación con la historia comprobable. 

En general, no existen fuentes fiables que verifiquen estos 
eventos. Y, al no haber testigos presenciales directos, es 
imposible comprobar la autenticidad de los diálogos entre 
Jesús y los jueces, o de sus palabras durante la crucifixión. 

Aparte de que escenas como el encuentro con Herodes o el 
diálogo entre Pilato y la multitud carecen de pruebas de 
que siquiera llegaran a producirse. Lo mismo ocurre con los 
supuestos discursos de Jesús después de su resurrección.  

Es ampliamente aceptado entre los especialistas y 
estudiosos que muchos de estos relatos fueron creaciones 
literarias de los evangelistas. Las diferencias entre los 
evangelios en los detalles de las apariciones son 
considerables, y la falta de pruebas históricas hace que 
prácticamente todo lo narrado en esta fase carezca de 
autenticidad contrastada. 

Esto nos conduce a la inevitable conclusión de que muchos 
de los momentos más conocidos de la Pasión —incluidas 
frases célebres atribuidas a Jesús— no fueron históricos, 
como reflejan los siguientes ejemplos: 



125 
 

Frases creadas por los evangelistas 

 «¿Eres tú el Mesías, el Hijo del Bendito? —Yo lo soy.» 
 «¿Eres tú el Rey de los Judíos? —¿Y tú qué dices?» 
 «El Hijo del Hombre se sentará a la diestra de Dios.» 

Situaciones que no corresponden con la realidad histórica 

 Que arrestaran a Jesús seiscientos soldados romanos. 
 La supuesta admiración de Pilato hacia Jesús. 
 La reiterada intención de Pilato de liberarlo. 
 El gesto simbólico de Pilato de lavarse las manos. 
 Que Jesús compareciera ante Herodes. 
 La costumbre romana de liberar a un preso por Pascua. 
 Los diálogos entre los tres ajusticiados en la cruz. 
 Que los ladrones insultaran también a Jesús. 
 Que los seres queridos estuvieran al pie de la cruz. 
 Que ocurrieran fenómenos extraordinarios al morir. 

Ejemplo de literatura fantástica del momento de la muerte 

«Los otros decían: «Deja, a ver si viene Elías a salvarlo. Y 
Jesús, dando un fuerte grito, expiró. Entonces el velo del 
templo se rasgó en dos, de arriba abajo; la tierra tembló, 
las piedras se resquebrajaron, se abrieron los sepulcros y 
muchos cuerpos santos que estaban muertos 
resucitaron. Y, saliendo de los sepulcros después de la 
resurrección de Jesús, entraron en la ciudad santa y se 
aparecieron a muchos.» (Evangelio de Mateo) 

Frases finales no auténticas de Jesús 

 «Mujer, he ahí a tu hijo. Hijo, he ahí a tu madre.» 



126 
 

 «Verdaderamente, este hombre era Hijo de Dios.» 
 «Hoy estarás conmigo en el paraíso.» 
 «Ha salvado a otros y no puede salvarse a sí mismo.» 
 «Padre, en tus manos encomiendo mi espíritu.» 
 «Padre, ¿por qué me has abandonado?» 

Por lo descrito, muchas frases y escenas atribuidas 
oficialmente a Jesús durante su Pasión no provienen del 
Jesús histórico, sino que fueron añadidas por copistas o 
creadas por los propios evangelistas. 

Al no haber testigos directos en muchos momentos clave, 
los autores de los evangelios escribieron con libertad sus 
propias versiones de los hechos. Es muy probable que 
partieran de relatos orales simples, contados por los 
primeros cristianos, los cuales fueron modificados y 
ampliados según sus creencias e intereses religiosos. Esto 
dio lugar a narraciones que no reflejan con fidelidad lo que 
realmente ocurrió. 

Por eso, al tratar de reconstruir la figura del Jesús histórico, 
el relato de la Pasión —que incluye su detención, juicios, 
condena, flagelación, crucifixión, sepultura, resurrección, 
apariciones y ascensión— debe tomarse solo como una guía 
general y siempre con cautela, sabiendo que se trata de 
fuentes poco confiables desde el punto de vista histórico. 

Lo más sensato es centrarse en lo que probablemente 
ocurrió, basándose en el conocimiento disponible sobre la 
justicia y las costumbres de la época, y no en los relatos 
religiosos que surgieron después, los cuales reflejan más las 



127 
 

creencias de las primeras comunidades cristianas que los 
hechos reales. 

4.3. ¿Muerte brutal de un ser inocente? 

Jesús murió crucificado por tres motivos principales. 

El primero fue la enorme presión ejercida por las 
autoridades judías sobre Poncio Pilato, el gobernador 
romano en Jerusalén, para que le condenara a la pena de 
crucifixión. Según la ley judía, el Sanedrín no podía aplicar 
ese tipo de castigo: podían quemar, ahorcar, decapitar o 
lapidar, pero no crucificar. Pero como su odio hacia Jesús 
era tan grande desearon para él la muerte más cruel y 
humillante. 

El segundo factor fue la obligación, por parte de las 
autoridades romanas, de aplicar la pena capital ante la 
sospecha de un delito de sedición. Jesús, en apariencia, se 
había autoproclamado «Rey de los Judíos» y libertador de 
Israel. Esta declaración se interpretaba como un ataque 
directo al emperador y al orden imperial: el delito más 
grave que alguien podía cometer. 

El tercer factor fue la propia ambigüedad de las respuestas 
de Jesús y su falta de defensa durante el juicio. En ningún 
momento negó los cargos, y sus respuestas, evasivas y 
crípticas —como «Mi reino no es de este mundo»— 
debieron resultar incomprensibles para las autoridades 
romanas. Esta actitud facilitó que se le considerara 
culpable. 

No cabe duda de que estos tres factores fueron claves para 
que al Jesús histórico se le impusiera la pena de crucifixión, 



128 
 

una forma de ejecución que Cicerón llegó a calificar como 
crudelissima, infamissima, taeterrima (la más cruel, 
infamante y horrorosa).  

Pero, ¿quién murió en la cruz? 

Una de las preguntas más inquietantes para los primeros 
cristianos de los siglos I, II y III fue: ¿quién murió realmente 
crucificado? Si, como afirmaban los primeros Padres de la 
Iglesia, Jesús de Nazaret era «plenamente humano y 
plenamente divino», ¿murió solo su naturaleza humana? 
¿O murieron ambas naturalezas en la cruz? 

Esta última opción parecía imposible, ya que se aceptaba 
universalmente que Dios no podía morir. Pero si solo murió 
la naturaleza humana, ¿significaba eso que sus dos 
naturalezas eran divisibles? 

Durante los siglos II y III —antes de que se impusieran 
oficialmente las tesis del grupo paulino— la visión ortodoxa 
de la doble naturaleza (humana y divina, unidas en una sola 
persona) no era la única. Existieron varias interpretaciones 
entre los primeros cristianos, cada una con implicaciones 
muy distintas respecto a quién murió realmente en la cruz. 

 Los adopcionistas afirmaban que Jesús fue un ser 
humano «especialísimo» adoptado por Dios como su 
Hijo predilecto en el momento del bautismo en el 
Jordán. Según ellos, murió en la cruz una persona física 
humana, muy especial para Dios, pero un ser humano al 
fin y al cabo. 

 Los docetistas sostenían que Jesús era un ser divino que 
solo adoptó una apariencia humana. Todo lo ocurrido en 



129 
 

la tierra, incluida la muerte, fue solo una «apariencia de 
realidad»; por tanto, en la cruz no murió Jesús, sino su 
apariencia humana. 

 Los separacionistas defendían que Jesús tenía dos 
naturalezas completamente separadas, una divina y otra 
humana. En esta visión, la naturaleza divina abandonó a 
la humana justo un instante antes de la muerte, por lo 
que solo murió la parte humana. 

 Los ortodoxos tradicionales afirmaron que, como Dios no 
podía morir, fue Jesús —plenamente hombre y 
plenamente Dios— quien murió en la cruz como 
sacrificio redentor. 

Lo llamativo es que cualquiera de estas tesis pudo haber 
sido la versión oficial del cristianismo. Finalmente, al 
imponerse con total mayoría el grupo de Pablo de Tarso, 
todas las demás fueron declaradas heréticas y rechazadas. 
Así es la lógica del vencedor: lo que triunfa se convierte en 
«verdad» absoluta, y todo lo demás queda excluido del 
relato oficial. 

Pero, ¿por qué murió? ¿Cuál fue el sentido de su muerte? 

Una inquietante y atormentadora reflexión conduce a 
considerar que Jesús de Nazaret murió «porque quiso». Le 
habría bastado con decir la verdad, y aclarar que él no era el 
Rey de los Judíos para salvar su vida.  

¿Por qué no lo hizo? ¿Por qué no dijo la verdad? 

Las distintas posturas ideológicas sobre la naturaleza de 
Jesús también influyeron en la explicación de su muerte. Es 



130 
 

decir, no solo se trataba de entender las causas históricas 
visibles de su crucifixión —presión política, delito de 
sedición y ausencia de defensa—, sino de comprender el 
«para qué» de un hecho tan dramático e incomprensible. 

 Los ortodoxos vieron la muerte de Jesús como el 
sacrificio voluntario del Hijo de Dios para aplacar la ira 
divina y redimir a toda la humanidad del pecado original 
(lo quisieran o no, lo supieran o no). 

 Los adopcionistas entendieron que Jesús murió como 
sacrificio expiatorio por los pecados de todos los 
hombres, tanto judíos como gentiles, aunque no por el 
pecado original, que ya estaba perdonado. 

 Los docetistas interpretaron su muerte como un acto 
simbólico destinado a liberar a los judíos de sus pecados. 

 Los separacionistas creían que Jesús murió para provocar 
en los hombres un sentimiento de culpa por su injusta 
muerte, culpa que los llevaría al arrepentimiento y, de 
ahí, al perdón divino. 

De nuevo, la versión ortodoxa acabó imponiéndose y 
declarando erróneas las demás. Una vez más, la historia la 
escribieron los vencedores. 

¿Fue un Mesías pacífico... o hubo algo más? 

Una pregunta abierta que la historia no ha resuelto del 
todo, y que ha sido motivo de debate entre los especialistas, 
es si Jesús de Nazaret fue realmente un Mesías tan pacífico 
como relatan los evangelios o si hubo algo más que se 
prefirió no contar. 



131 
 

Algunos detalles de los propios evangelios siembran dudas 
sobre ese carácter pacífico: 

 En ocasiones, se mostró airado de forma inesperada, 
como cuando reprendió con dureza a un leproso que 
acababa de curar. 

 Actuó con gran violencia en el episodio del Templo. 

 Secó una higuera porque no le dio fruto, aunque no era 
temporada. 

 Se mostró muy beligerante con la casta sacerdotal. 

 Adoptó actitudes tensas y poco amables hacia sus 
propios hermanos. 

 Resulta sospechoso que, para su detención en el huerto 
de Getsemaní, se enviaran más de seiscientas personas 
armadas, lo que sugiere que se esperaba una resistencia 
violenta. 

No obstante, desde una perspectiva histórica, no parece que 
el movimiento de Jesús fuera violento, al menos no al estilo 
de otras revueltas judías posteriores, como la del año 66, 
que culminó en el 70 con la destrucción total del Templo de 
Jerusalén.  De haber existido un movimiento sedicioso de 
esa magnitud liderado por Jesús, cronistas independientes      
—como Flavio Josefo o Tácito— lo habrían mencionado 
con seguridad, pero no fue así. 

En definitiva, Jesús de Nazaret fue ejecutado de forma 
brutal, pero las razones teológicas, políticas y doctrinales 
que giraron en torno a su muerte variaron con el tiempo y 
según la corriente que logró imponerse. 



132 
 

Por todo ello, para acercarse al Jesús histórico conviene 
mirar más allá de la estricta posición dogmática y atender 
con atención crítica las fuentes, reconociendo las huellas de 
los vencedores... y los obligatorios silencios de los vencidos. 

4.4. Resurrección y Ascensión: ¿la única salida? 

¡Por fin se está terminando este capítulo!  

Recordar lo ocurrido con la crucifixión de Jesús de Nazaret 
provoca una mezcla de tristeza, rabia e incredulidad. 

Tristeza, por el enorme sufrimiento físico y emocional que 
tuvo que soportar: dolor, humillación y una muerte 
demasiado cruel;  

Incredulidad, porque, aunque muchas veces se ha dicho 
que los «judíos puros» fueron los responsables, eso no basta 
para explicar un final tan difícil de comprender;  

Rabia, porque fue un hombre bueno e inocente, y su 
muerte tan injusta y dolorosa, que genera una gran 
indignación. 

Explicaciones de la Iglesia primitiva ante tanto desconcierto 

Después de su muerte, los primeros cristianos intentaron 
dar sentido a algo que parecía completamente absurdo. Las 
ideas que surgieron en la Iglesia primitiva para ofrecer una 
explicación a estos hechos tuvieron dos objetivos. 

Primer objetivo:  

Aliviar el dolor y la confusión de los seguidores de Jesús, 
que se enfrentaban a una muerte tan injusta e 
incomprensible. Muchos se sintieron perdidos y 



133 
 

necesitaban una explicación «con sentido» que les 
ofreciera consuelo. 

Segundo objetivo: 

Desviar la atención del sufrimiento humano de Jesús y 
centrarse en la explicación teológica del acontecimiento. 
Es decir, la Iglesia quiso que los creyentes no se 
detuvieran en el dolor, sino en el «para qué» de aquel acto 
grandioso: su valor como sacrificio universal y expiatorio. 

Un ejemplo claro de esta manera de pensar es la frase que 
se pronuncia al inicio de la Vigilia Pascual: «¡Feliz culpa, 
que mereció tan grande Redentor!» 

Esta idea presentaba la muerte de Jesús como algo 
necesario y positivo. Según esta interpretación, Jesús murió 
para salvar a la humanidad y calmar la ira de Dios por el 
pecado original de Adán y Eva. 

Aunque esta explicación fue muy influyente en la teología 
cristiana, planteó un gran dilema: ¿cómo convertir una 
muerte cruel e injusta en una necesidad divina? Desde un 
punto de vista lógico y humano, resulta difícil de aceptar. 

En cualquier caso, estas explicaciones no bastaron. Para los 
líderes cristianos de los primeros siglos era inaceptable 
pensar que Jesús —el Hijo de Dios— pudiera tener una 
tumba visible en la Tierra, en señal de su aparente fracaso. 

No obstante, los dogmas cristológicos posteriores —como 
los definidos en el Concilio de Calcedonia, en el año 451— 
establecieron que Jesús poseía dos naturalezas, una 
humana y otra divina, unidas en una sola persona, sin 



134 
 

mezcla ni confusión, y con voluntades distintas. Esto habría 
permitido pensar que su naturaleza humana fue la que 
realmente murió. 

Pero si las naturalezas no podían mezclarse, ¿significaba 
eso que existían separadas? ¿Podía morir su parte física sin 
que también muriera su parte divina? ¿Es compatible eso 
con afirmar que era plenamente humano y plenamente 
divino? 

Para resolver este enigma, la Iglesia primitiva elaboró una 
solución doctrinal completa e imaginativa: 

1. Jesús resucitó físicamente. 

2. Se apareció a sus seguidores —mujeres y discípulos— 
para mostrar que estaba vivo y resucitado. 

3. Se descartó la idea de que su cuerpo hubiera sido robado 
del sepulcro o depositado en una fosa común. 

4. Se narró una ascensión visible al espacio, como prueba 
de su regreso al Reino del Padre. 

Es interesante notar que, según los propios evangelios, 
incluso los discípulos tuvieron dificultades para creer en la 
resurrección, a pesar de conocer bien a Jesús. Él mismo 
tuvo que convencerlos de que realmente había resucitado. 
Si incluso ellos dudaron, podemos imaginar el gran 
esfuerzo que la Iglesia exigió a los creyentes comunes para 
aceptar una historia tan extraordinaria. 

Si hubieran triunfado otras ideas teológicas… 

Si hubieran prevalecido doctrinas distintas a la ortodoxa, 
todo habría sido más simple. Habría bastado con aceptar 



135 
 

que Jesús fue un hombre sabio y justo, dotado por Dios de 
un carisma y unos dones extraordinarios, que se ofreció 
como sacrificio expiatorio por los pecados del pueblo, como 
ocurría con los sacrificios sangrientos del Templo judío. 

Nada más. 

No habría sido necesario crear una doctrina tan compleja ni 
un relato tan fantástico. Pero los nazarenos —los primeros 
seguidores judíos de Jesús— tuvieron que contemplar con 
asombro cómo el relato original que ellos conocieron fue 
transformado y apropiado por otros. 

El Jesús real, al que escucharon y siguieron, se convirtió, de 
la noche a la mañana, en una figura distinta, moldeada por 
una nueva teología y un nuevo plan de salvación. Lo peor 
fue que este nuevo modelo, más amplio y universal, 
reemplazó el mensaje original de Jesús.  

Era, desde luego, más útil para el cristianismo en incipiente 
formación, pero no era el sencillo mensaje que Jesús había 
predicado. 

¿Y todo para qué? 

A los líderes religiosos de los primeros tiempos, el Jesús 
histórico les parecía demasiado «corriente». Fue un profeta 
judío que hablaba del fin del mundo, pero que se equivocó 
en sus predicciones y fracasó al intentar convencer a los 
judíos más ortodoxos de reinterpretar la Alianza. 

Fue rechazado como Mesías, cuestionó la Ley de Moisés y 
creyó —quizás con ingenuidad— que el Reino de Dios 
llegaría de forma inminente. Se dirigió solo a los judíos, sin 



136 
 

intención de fundar una Iglesia ni una nueva religión, 
porque pensaba que el final estaba cerca. Para colmo, 
terminó ejecutado como un delincuente, junto a otros dos 
reos comunes. 

Con ese perfil, Jesús no parecía tener el carisma ni la fuerza 
simbólica necesarios para convertirse en el líder de una 
religión universal. Por eso, con el tiempo, fue necesario 
otorgarle un carácter más épico y trascendente, capaz de 
inspirar fe y transformar el mundo espiritual. 

¡Pobre Jesús histórico! 

Después de todo lo que se ha dicho y escrito sobre él, cabe 
preguntarse: ¿qué imagen real de Jesús de Nazaret podemos 
reconstruir hoy, aplicando los métodos de la historia 
moderna a las fuentes disponibles sobre su detención, 
juicios, castigo, muerte, sepultura, resurrección, apariciones 
y ascensión al espacio? 

La respuesta es clara y, quizá, algo decepcionante: una 
figura débil, limitada y difícil de precisar. 

Las fuentes disponibles —los Evangelios Canónicos, los 
Hechos de los Apóstoles y las Cartas Paulinas— fueron 
todas escritas a posteriori, bajo fuerte influencia teológica y 
con la intención de ofrecer una narrativa salvadora y 
consoladora para los primeros cristianos. 

Incluso antes de fijarse el canon bíblico, ya circulaban 
versiones impregnadas del enfoque paulino, que ofrecían 
explicaciones doctrinales que comenzaban a consolidarse: 



137 
 

 Que Jesús era el Hijo de Dios y, por tanto, Dios mismo 
(según el misterio de la Trinidad). 

 Que era el Mesías esperado y que no vendría otro. 

 Que se ofreció como sacrificio voluntario para eliminar 
las secuelas del pecado original de toda la humanidad, 
no solo de los judíos. 

 Que sufrió la muerte más cruenta y dramática, pues 
cuanto más sangriento el sacrificio, era más expiatorio. 

 Que fue sepultado en un sepulcro «digno» —nada de 
fosas comunes—. 

 Que resucitó, se apareció a sus discípulos y allegados, y 
ascendió al espacio. 

A pesar de tan cuidada elaboración, no lograron responder 
de modo satisfactorio a una pregunta fundamental: 
¿estuvo muerto Dios durante esos tres días hasta que 
resucitó Jesús? 

La Iglesia, como sabemos, respondió pronto a esta cuestión.  

Los dogmas cuarto y quinto —a los que ya hemos aludido— 
señalan que Cristo posee las dos naturalezas «sin mezcla ni 
confusión» y que «cada naturaleza tiene su propia voluntad 
y operación», siendo Jesús «plenamente divino y 
plenamente humano».  

¿Comprendido? 

A veces se piensa que hablar del Jesús histórico es 
contraponerlo al Jesús teológico, como si fueran polos 
opuestos. Pero no es así. El Jesús histórico pudo haber 



138 
 

dicho o hecho cosas con contenido teológico. Por ejemplo, 
si hubiera afirmado: «Yo soy el Hijo de Dios» o «He venido 
a borrar el pecado del mundo», esos enunciados teológicos 
también pertenecerían al ámbito del Jesús histórico, 
siempre que su autenticidad pudiera demostrarse. 

En este sentido, los análisis históricos muestran que Jesús 
de Nazaret se movió, sobre todo, en terrenos verificables 
dentro de la realidad de su tiempo. Aunque también es 
cierto que el eje central de su predicación fue el Reino de 
Dios, un concepto profundamente teológico y escatológico. 

 

 

 



139 
 

CAPÍTULO 5 

TIEMPO POSTERIOR A LA MUERTE DE JESÚS 

5.1.- ¿Quién fue Jesús de Nazaret?. 

5.2.- El Jesús modificado por el cristianismo 

5.3.- El rincón de las herejías 

5.4.- El cristianismo: merecedor de un gran «zasca» 

5.5.- Qué futuro aguarda a los nazarenos 

5.1.- ¿Quién fue Jesús de Nazaret? 

En los capítulos anteriores hemos tratado de conocer al 
Jesús histórico, al hombre real que vivió en su tiempo. Para 
hacerlo, ha sido necesario dejar atrás lo que durante siglos 
se aceptó como verdad incuestionable: que las narraciones 
del Nuevo Testamento presentan su vida de manera 
verídica. 

Cuestionar esos textos no ha sido sencillo. Para muchas 
personas, son revelaciones divinas, y ponerlos en duda 
significa romper con creencias muy antiguas y con siglos de 
una profunda «opresión teológica». Es comprensible el 
vértigo que provoca hacerlo, pero ese paso era necesario si 
queríamos acercarnos al verdadero Jesús histórico. 

Alguien podría preguntarse: ¿por qué revisar todo esto 
ahora, después de tantos siglos? La respuesta es sencilla: 
siempre vale la pena buscar la verdad histórica. Conocer al 
verdadero Jesús y su mensaje ya constituye una gran 
recompensa. Además, es importante señalar que las 



140 
 

reinterpretaciones de su figura por parte de la Iglesia 
complicaron considerablemente el camino hacia la 
salvación para los cristianos. 

En medio de tantas conjeturas, no hay que perder de vista 
el objetivo principal de este libro: conocer al Jesús histórico, 
tratar de entender qué hizo y qué dijo realmente. Durante 
el recorrido por las etapas de su vida han surgido dudas 
razonables e importantes rechazos sobre la autenticidad de 
muchos pasajes de los evangelios, y estas cuestiones no 
deben quedar como simples curiosidades, sino que deben 
ser aclaradas. 

¿Quién fue realmente Jesús de Nazaret? 

«Algo» ocurrió en el bautismo de Jesús en el Jordán 

Lo más sencillo será empezar por el principio. Jesús de 
Nazaret fue bautizado, ya de adulto, por Juan el Bautista en 
el río Jordán, aunque no se sabe con certeza si estaba solo o 
acompañado. Ese hecho marcó un antes y un después en su 
vida, ya que sintió que Dios le había encomendado una 
misión especial. 

Las palabras que los evangelios atribuyen a Juan —como si 
conociera desde entonces la identidad y misión de Jesús— 
fueron probablemente añadidas con posterioridad. De 
hecho, en un pasaje posterior del mismo evangelio, Juan 
envió a sus discípulos a preguntarle a Jesús si era el enviado 
de Dios o si debían esperar a otro. Esto hace pensar que 
ambas escenas no fueron auténticas. 

Los relatos del bautismo donde una voz del cielo declara a 
Jesús como Hijo de Dios fueron elaborados con intención 



141 
 

teológica: dejar claro que él era realmente el Hijo de Dios. 
En aquella época existían grupos cristianos —como los 
adopcionistas— que creían que fue un hombre excepcional 
«adoptado» por Dios durante el bautismo en el Jordán. Los 
evangelios presentan estas escenas como respuesta y 
oposición a esas ideas, aunque su tono sea más simbólico o 
legendario que histórico. 

Curiosamente, según los propios evangelios, Jesús nunca 
bautizó a nadie ni afirmó que el bautismo fuera obligatorio. 

Jesús de Nazaret no tuvo éxito como profeta 

Según los estudios históricos, Jesús no formuló muchas 
profecías durante su vida, y varias de las más destacadas 
que se le atribuyen no resultan auténticas.  

Por ejemplo, se dice que predijo que Pedro lo negaría tres 
veces, pero muchos especialistas dudan que pronunciara 
esas palabras. También se afirma que anunció la caída del 
Templo, pero esa profecía se redactó después de que el 
hecho ya hubiera ocurrido (lo que se denomina una 
profecía ex eventu). Igualmente, las predicciones sobre su 
propia muerte y resurrección parecen añadidos posteriores. 

Entre otras profecías no genuinas figura la presentación de 
Pedro como líder de la Iglesia, vaticinando que su mensaje 
llegaría a todo el mundo —algo que, después de dos mil 
años, puede considerarse incumplido—.  

Con todo, su error más grave, genuino e indiscutible fue 
anunciar repetidamente que el fin del mundo y la llegada 
del Reino de Dios estaban muy cerca. Esta profecía fallida 
en particular tuvo un gran impacto. Jesús llegó a citar cinco 



142 
 

condiciones para que ese fin llegara, pero hoy en día son 
imposibles, a menos que ocurriera una catástrofe global. 

 (Véase la Nota 1 al final del capítulo, en la página 169). 

Jesús fue, sin duda, considerado un gran hacedor de milagros 

Fue reconocido como sanador y exorcista, aunque resulte 
difícil comprobar la autenticidad histórica de la mayoría de 
sus milagros de manera individual. Aun así, sus acciones 
causaron gran impacto y atrajeron la atención del pueblo. 

Entre los milagros que con mayor probabilidad se 
originaron en la tradición cristiana —y no en hechos 
genuinos de Jesús— figuran los llamados «milagros de la 
naturaleza», como caminar sobre el agua, calmar tormentas 
o convertir el agua en vino.  

Lo curioso es que, a pesar de atribuírsele tantos milagros, 
Jesús no alcanzó fama histórica en su tiempo. 

Jesús predicó incansablemente al pueblo de Palestina 

Recorrió distintas zonas de Palestina durante un período 
que, según los evangelios, osciló entre uno y tres años. Su 
estilo de enseñanza se basaba en sermones breves y 
parábolas, lo que demuestra su talento como maestro.  

Como predicador, Jesús debía tener una voz potente para 
hacerse oír al aire libre, y era un hábil narrador de 
parábolas: historias sencillas con enseñanzas profundas. El 
mensaje central de su predicación fue el Reino de Dios: 
cómo prepararse para él, quiénes podían entrar y la 
importancia de una fe sincera, más allá del cumplimiento 
literal de la ley. 



143 
 

Algunos de sus discursos parecen muy extensos porque los 
evangelistas recopilaron enseñanzas de distintos momentos 
para componer textos más desarrollados. 

Sus cuatro sermones más importantes están totalmente 
cuestionados respecto a la autenticidad de su autoría:  

 El Sermón de la Montaña (o de las Bienaventuranzas): 
recopilación de diversas enseñanzas. Solo las primeras 
cuatro bienaventuranzas parecen provenir realmente de 
Jesús; el resto, junto con los consejos sobre la vida justa 
ante Dios, fueron añadidos posteriormente como 
material catequético. 

 El Sermón Apocalíptico (o de las Señales de Tribulación): 
contiene poco material original; el autor del Evangelio 
Marcos, para su elaboración, incorporó elementos 
propios y fragmentos de la literatura apocalíptica judía. 
Los otros evangelistas lo copiaron casi literalmente. 

 El Sermón del Juicio Final: definía los criterios para ser 
considerado justo ante Dios, pero no fue pronunciado 
por el Jesús histórico. 

 El Sermón de despedida a sus discípulos: contiene 
mensajes e instrucciones teológicas que difícilmente 
pueden atribuirse al Jesús real. 

Son muy pocas las parábolas auténticas 

Aunque los evangelios atribuyen más de cuarenta parábolas 
a Jesús, los estudiosos consideran auténticas apenas cinco. 
Esto dificulta conocer al Jesús histórico a través de ellas, 
aunque su fama como narrador siga siendo indiscutible. 



144 
 

Dada la escasa fiabilidad de muchas de estas parábolas, 
conviene ser prudentes al interpretarlas o buscarles 
significados ocultos. 

Jesús mantuvo frecuentes conflictos con sacerdotes y fariseos 

Durante su predicación, Jesús chocó a menudo con los 
líderes religiosos judíos. Los criticó con firmeza, lo cual 
jugó en su contra: sin su apoyo, su mensaje no fue aceptado 
por la mayoría judía. No lo reconocieron como el Mesías ni 
quisieron modificar su forma de vivir la religión. 

Todo indica que Jesús no buscaba abolir la Ley judía, sino 
reformarla. Fue más un renovador que un transgresor. 
Tenía ideas claras sobre el ayuno, el divorcio, la pureza, la 
circuncisión, el sábado y el papel de la mujer.  

Pero, sobre todo, afirmaba que la fe en el Reino de Dios era 
más importante que el cumplimiento estricto de la Ley de 
Moisés. 

Es ampliamente aceptado que los evangelios exageraron sus 
enfrentamientos con los fariseos, a quienes Jesús 
probablemente respetaba por su propio rigor religioso. En 
cualquier caso, su intento de convencer a los líderes judíos 
fracasó por completo: todos se le opusieron. 

¿Tuvo Jesús un plan definido para sus doce discípulos? 

Cuando comenzó su predicación, Jesús eligió a doce 
seguidores. Vivió con ellos alrededor de dos años, viajando 
por Galilea y Judea. Gracias a la cercanía entre ellos, 
después de su muerte pudieron transmitir sus enseñanzas, 
dando origen a las primeras imágenes auténticas de Jesús. 



145 
 

Estaba convencido de que el fin del mundo se acercaba y 
prometió a sus discípulos que, cuando eso ocurriera, ellos 
serían jueces de las doce tribus de Israel.  

Por el contrario, muchas otras afirmaciones —como darles 
poder para perdonar pecados, hacer milagros o fundar una 
Iglesia— fueron añadidos teológicos posteriores. 

La Última Cena fue, históricamente, una cena de despedida 
entre amigos. Es probable que se realizara en la casa de 
María, madre de Marcos, al final de una semana intensa en 
Jerusalén. Jesús intuía que su muerte estaba próxima.  

Durante esa cena expresó su tristeza por la traición 
inminente y mostró su afecto con un gesto sencillo: bendijo 
el pan y el vino, los compartió y pidió que repitieran ese 
gesto en su memoria. Esta escena fue transformada más 
tarde en un acto religioso con significado teológico. 

Un final extraño, inmerecido y evitable 

Desde su arresto hasta su muerte, la información histórica 
es escasa. Los primeros cristianos llenaron esos vacíos con 
relatos no comprobables, presentados como verdades sin 
pruebas. Usaron una estrategia conocida como «traslado de 
la prueba»: consiste en afirmar algo sin demostrarlo y 
esperar que sean los otros los que tengan que refutarlo. 

Lo único cierto es que Jesús fue ejecutado de manera cruel, 
tras la presión de las autoridades religiosas judías. Murió 
con gran sufrimiento, sintiéndose solo y abandonado. Para 
sus seguidores fue una pérdida devastadora; para la Iglesia 
naciente, su muerte se reinterpretó como un sacrificio 
divino, aunque sin evidencias sólidas. 



146 
 

Otros rasgos destacables en la vida del Jesús histórico 

Cabe mencionar algunos rasgos adicionales del Jesús 
histórico: fue un defensor de los marginados, por quienes 
mostró profunda compasión; vivió momentos de angustia y 
soledad; mantuvo una relación distante con su familia       
—sus hermanos incluso lo consideraron fuera de sí—; y en 
ocasiones recurrió a la violencia física (en el templo) o 
verbal (contra la clase sacerdotal). 

Las afirmaciones más cuestionables sobre Jesús de Nazaret 

Los historiadores especialistas consideran poco probables 
las siguientes afirmaciones acerca de su vida pública: 

 Que Jesús se considerara el Mesías esperado. 
 Que se proclamara Hijo natural de Dios. 
 Que se identificara como «Hijo del Hombre». 
 Que hablara de la Trinidad. 
 Que instituyera el sacramento del bautismo. 
 Que instituyera la eucaristía. 
 Que fundara la Iglesia. 
 Que enviara sus discípulos a predicar por todo el mundo. 
 Que nombrara a Pedro como cabeza de la Iglesia. 

En resumen 

Jesús de Nazaret fue un hombre carismático, que vivió con 
sencillez, rodeado de gente común a la que ayudó cuanto 
pudo. Predicó con fuerza sobre el Reino de Dios y creyó 
sinceramente que el mundo estaba por terminar. Aunque se 
equivocó en esa predicción, su mensaje llegó a muchas 
personas. Murió de forma brutal e incomprensible. 



147 
 

5.2.- El Jesús modificado por el cristianismo 

Hoy en día, muchos especialistas sostienen que el 
cristianismo no se basó en las enseñanzas de Jesús de 
Nazaret, sino en las ideas de Pablo de Tarso, quien afirmaba 
haber recibido su mensaje directamente de Dios a través de 
revelaciones personales. 

Pablo de Tarso fue una figura muy particular.  

Según los relatos, pasó de perseguir a los cristianos a 
convertirse en su principal defensor, gracias a una 
experiencia que él mismo interpretó como una intervención 
divina. A partir de entonces, afirmó que Dios le había 
encomendado continuar la misión de Jesús.  

Desde ese momento se dedicó por completo a difundir su 
mensaje, y gracias a su labor dicho mensaje no se perdió 
tras la muerte de Jesús.  

Su papel fue decisivo, aunque no el único responsable de 
las transformaciones posteriores. Pablo sentó las bases, 
pero fueron los líderes de la Iglesia —especialmente entre 
los siglos II y IV— quienes desarrollaron y organizaron el 
cristianismo. 

Tras la muerte de Jesús, sus seguidores se encontraban 
confundidos. En ese difícil contexto, Pablo tomó la 
iniciativa, evitando que el emergente movimiento cristiano 
desapareciera, aunque su intervención modificó 
profundamente el mensaje original.  

Con el tiempo, ese mensaje fue sustituido por nuevas 
reglas, rituales y creencias impuestas por la Iglesia.  



148 
 

Efectivamente, los evangelios fueron adaptándose a las 
necesidades de los líderes cristianos, y la figura de Jesús se 
fue alejando progresivamente de lo que realmente fue. 

Sucedió, además, que los cristianos judíos, encabezados por 
Pedro en Jerusalén ―que se mantenían más próximos al 
verdadero Jesús y a la tradición judía―, no salieron a 
predicar al mundo como lo hizo Pablo y permanecieron en 
la capital, esperando que el tiempo les diera la razón. Pero 
su influencia fue disminuyendo, sobre todo después de la 
destrucción total del Templo en el año 70, hasta casi 
desaparecer. 

Desde el inicio, Pablo tenía un objetivo claro: llevar el 
mensaje de Jesús a los no judíos (los gentiles). Para 
conseguirlo, simplificó el mensaje y lo dotó de un mayor 
contenido teológico. Su principal aportación fue la de 
reinterpretar la muerte de Jesús como un sacrificio por los 
pecados de toda la humanidad, incluyendo el llamado 
pecado original. De esta manera, la salvación ya no 
dependía del cumplimiento de la Ley de Moisés, sino de la 
fe en que Jesús murió por todos los seres humanos. 

Esta nueva visión facilitó enormemente la conversión de los 
gentiles, pues eliminaba muchas normas difíciles de 
observar. 

A continuación, se resumen las principales ideas de Pablo 
que transformaron el mensaje original de Jesús: 

 Su muerte fue sacrificio para expiar el pecado original. 
 La salvación se obtiene por la fe en Jesús, el Salvador. 
 La Ley de Moisés ya no es necesaria para la salvación. 



149 
 

 Jesús es el Hijo de Dios, nacido de una virgen. 
 Judíos y no judíos pueden salvarse por igual. 
 La Eucaristía es un sacramento. 
 El pan y el vino se transforman (transubstanciación). 
 Sin la resurrección, no hay fe ni mensaje posible. 
 El bautismo es sacramento («circuncisión espiritual»). 
 La obediencia y sumisión a los líderes es esencial. 
 No cuestionó el orden social de la época: lo que 

significaba aceptar la esclavitud y la pobreza. 
 Excluyó a las mujeres de posiciones de autoridad. 
 Pidió a las mujeres no participar activamente en el culto. 

Con el paso del tiempo, la diferencia entre el Jesús histórico 
(el que realmente vivió) y el Jesús teológico (el presentado 
por la Iglesia) se fue ampliando cada vez más.  

Para resolver los conflictos internos y unificar las creencias, 
la Iglesia decretó hasta 44 dogmas oficiales, considerados 
verdades absolutas e inmutables reveladas por Dios.  

Algunos parecen diseñados más para sostener la autoridad 
de la Iglesia que para transmitir valores espirituales. Otros 
resultan, cuando menos, curiosos, como el dogma que 
afirma: «Dios conserva en la existencia todas las cosas 
creadas», lo cual parece dudoso si recordamos que los 
dinosaurios ya no existen. 

Los dogmas 29 a 37 declaran de manera rotunda e 
irrefutable que Jesús instituyó los siete sacramentos que la 
Iglesia católica reconoce oficialmente: bautismo, 
confirmación, eucaristía, matrimonio, unción de los 



150 
 

enfermos, confesión y orden sacerdotal. Por su parte, los 
cristianos protestantes solo aceptan dos de estos 
sacramentos (el bautismo y la eucaristía), y aun así se 
consideran verdaderos seguidores de Cristo.   

Mientras tanto, los nazarenos —más cercanos al Jesús 
original— no reconocen ninguno de esos sacramentos 
como instituidos por el Jesús histórico.  

Desde su perspectiva, los nazarenos, reclaman a la Iglesia 
cristiana «su verdad» simple y directa: 

«Iglesia, si quieres crear una religión basada en Jesús, 
estás en tu derecho. Puedes establecer las normas que 
desees. Pero no digas que se basa en lo que Jesús dijo o 
hizo, corroborado por el Nuevo Testamento, porque eso 
no es cierto. Esos textos fueron escritos o modificados 
por tus líderes para sostener sus ideas, convirtiendo a 
Jesús de Nazaret en Jesucristo.  

Nosotros deseamos recuperar al Jesús de Nazaret 
genuino: aquel que enseñó cómo vivir para entrar en el 
Reino de Dios, sin dogmas, reelaboraciones ni 
complicaciones innecesarias.» 

En resumen, el cristianismo: 

 Tomó a un hombre humano y lo convirtió en ser divino. 
 Tomó a un predicador local y lo hizo maestro universal. 
 Tomó a un ejecutado y lo transformó en redentor. 
 Tomó a un muerto y lo hizo resucitar. 
 Tomó al mensajero y lo convirtió en líder de una Iglesia. 
 Tomó a Jesús de Nazaret y lo transformó en Jesucristo. 



151 
 

5.3.- El rincón de las herejías 

Desde la visión de los nazarenos —seguidores del Jesús 
histórico—, este espacio no debería ni existir. Para ellos, si 
se siguiera fielmente el mensaje original de Jesús, no habría 
herejías. Por el contrario, desde el punto de vista de los 
cristianos institucionales, este apartado debería ser 
ilimitado, pues gran parte de lo dicho aquí, hasta el 
momento, podría considerarse una herejía. 

Partiendo del hecho de que la Iglesia cristiana ha utilizado 
el término herejía de manera presuntuosa y autoritaria      
—como mecanismo para descalificar y condenar cualquier 
opinión contraria a la suya—, la mayoría de sus condenas 
recayeron sobre quienes se atrevieron a cuestionar sus 
afirmaciones dogmáticas en torno a Dios, María, Jesucristo, 
el mundo, los sacramentos o la propia Iglesia. 

Pero estas cuestiones son, en su mayoría, asuntos de fe: no 
pueden demostrarse, no se comprenden plenamente con la 
razón y exigen un acto de voluntad para ser aceptadas 
como tales. En otras palabras, muchas herejías surgieron de 
diferencias de opinión que fueron zanjadas por decreto, 
gracias al peso del poder institucional dominante.  

Aunque ello haya provocado la escisión de millones de 
creyentes que, con el tiempo, dieron origen a otras ramas 
del cristianismo, como la protestante o la ortodoxa. Para 
colmo, estos disidentes fueron condenados a la exclusión 
de la salvación… también por decreto. 

Que una institución posea poder —y muchos seguidores— 
no significa que tenga más razón. Solo implica que puede 



152 
 

imponer sus ideas, aunque no representen la verdad 
absoluta. En este contexto, los dogmas y las herejías no se 
definen tanto por la verdad o la negación de ella, sino por 
quién tiene el control para decidir qué es lo verdadero.  

Todo ello, a pesar de la solemne definición formal de 
herejía que la Iglesia sostiene: «La negación pertinaz de una 
verdad que ha de creerse con fe divina y católica, o la duda 
pertinaz sobre la misma.» 

El extenso y rígido cuerpo de dogmas cristiano ha 
provocado, además, que muchas personas se alejen en lugar 
de acercarse. En vez de invitar de forma sencilla al mensaje 
del Reino de Dios, se abruma al creyente con normas, 
creencias y obligaciones que debe aceptar sin rechistar.  
Ello dificulta, paradójicamente, el cumplimiento del 
mandato de llevar el mensaje del Reino de Dios a todas las 
naciones. 

Un claro ejemplo puede observarse en el prolongado debate 
sobre la naturaleza de Jesús. A continuación, algunos casos 
históricos de herejes  condenados por la Iglesia: 

 Año 325: Arrio fue condenado por afirmar que Jesús no 
era eterno, ya que, siendo Hijo, necesariamente tuvo que 
ser engendrado por el Padre. 

 Año 381: Macedonio, patriarca de Constantinopla, fue 
excomulgado por negar que el Espíritu Santo fuera Dios. 

 Año 431: Nestorio, arzobispo de Constantinopla, perdió 
su cargo al sostener que Jesús tenía dos naturalezas 
separadas (divina y humana), y que María no era madre 
de Dios, sino solo de su parte humana. 



153 
 

 Año 451: Eutiques fue condenado por decir que la parte 
divina de Jesús absorbió la humana. 

 Año 820: Focio, también patriarca de Constantinopla, fue 
considerado santo por la Iglesia ortodoxa y hereje por la 
católica al afirmar que el Espíritu Santo procede solo del 
Padre y no del Hijo. 

Hoy, gracias al análisis moderno de los manuscritos del 
Nuevo Testamento, se sabe que muchos pasajes y frases 
atribuidas a Jesús son falsas o manipuladas. A pesar de ello, 
la Iglesia cristiana sigue ignorando deliberadamente estos 
hallazgos. Resulta comprensible ya que está atrapada en su 
propia doctrina de la infalibilidad, la cual le impide 
retroceder en aquello que ya ha definido como revelación, 
especialmente en lo relativo a los dogmas. 

Por ello, este Rincón de las herejías no pretende abrir un 
debate sobre si Jesús dijo o no dijo algo, o sobre cuál de las 
dos figuras —Jesús de Nazaret o Jesucristo— «tenía razón», 
sino resaltar los elementos que han complicado de forma 
innecesaria las creencias impuestas a los seguidores de 
Jesucristo como condición para alcanzar la salvación. 

Conviene recordar, a este respecto, una advertencia del 
propio Jesús histórico dirigida a los intérpretes de la Ley: 

«¡Ay de vosotros también, intérpretes de la Ley, porque 
cargáis a la gente con cargas que no pueden soportar, 
mientras vosotros no tocáis las cargas ni con un dedo! 
¡Ay de vosotros, intérpretes de la Ley, porque os habéis 
apoderado de la llave del conocimiento!» 



154 
 

En definitiva: dos formas de entender a Jesús 

La comparación entre Jesús de Nazaret —figura histórica— 
y Jesucristo —construcción teológica elaborada por la 
Iglesia— tiene un punto en común: ambos se presentan 
como mensajeros del único Dios, para explicar en qué 
consiste su Reino y cómo acceder a la salvación personal. 

La gran diferencia radica en el método: Jesús de Nazaret 
eligió un camino sencillo, directo y accesible; mientras que 
Jesucristo apareció acompañado de múltiples obligaciones 
adicionales impuestas por la institución eclesiástica, 
muchas de ellas bajo la amenaza de condena eterna: 

«Si un bautizado niega o duda deliberadamente de un 
dogma, comete herejía y queda excomulgado.» 

Si el objetivo es la salvación personal —como sostenía 
Pablo de Tarso—, entonces «cuanto más sencillo sea, más 
accesible será para todos». Pero basta citar un caso 
concreto para comprobar lo difícil que le resulta a la Iglesia 
mantener esa declarada sencillez: su postura sobre los 
cristianos divorciados, que afecta a millones de personas, 
tal como establece el Catecismo de la Iglesia Católica (CIC): 

«La Iglesia muestra hacia ellos una atenta solicitud, 
invitándoles a una vida de fe, oración, obras de caridad y 
educación cristiana de los hijos; pero no pueden recibir 
la absolución sacramental, ni acercarse a la comunión 
eucarística, ni ejercer ciertas responsabilidades eclesiales 
mientras dure tal situación, que contrasta objetivamente 
con la ley de Dios.» 



155 
 

En definitiva, para comprender mejor el inmenso abismo 
creado, basta comparar los dos credos: el teológico, 
formulado en el Concilio de Nicea (año 325), y el que 
transmitió el Jesús histórico según la visión de los 
nazarenos —sus primeros seguidores—: 

JESUCRISTO 

(según el Credo de Nicea, 325 d.C.) 

«Creo en un solo Señor Jesucristo, Hijo único de Dios, 
nacido del Padre antes de todos los siglos; Dios de Dios, 
Luz de Luz, Dios verdadero de Dios verdadero, engendrado, 
no creado, de la misma naturaleza del Padre, por quien 
todo fue hecho; que por nosotros, los hombres, y por 
nuestra salvación bajó del cielo, y por obra del Espíritu 
Santo se encarnó de María, la Virgen, y se hizo hombre; y 
por nuestra causa fue crucificado en tiempos de Poncio 
Pilato; padeció y fue sepultado, y resucitó al tercer día 
según las Escrituras, subió al cielo y está sentado a la 
derecha del Padre; y de nuevo vendrá con gloria para juzgar 
a vivos y muertos, y su Reino no tendrá fin.» 

JESÚS DE NAZARET 

(según la visión de los nazarenos) 

 Soy un hijo muy especial de Dios, pero un ser humano. 
 Mi padre fue José y mi madre, María. 
 He venido tan solo para salvar al pueblo judío. 
 No soy el Rey de los judíos ni descendiente de David. 
 No soy el Mesías esperado por Israel para su liberación. 
 Dios es único, indivisible y eterno. 



156 
 

 El pecado original ya fue perdonado por Dios. 
 Fui crucificado como un malhechor político. 
 Vendrá «alguien» al fin del tiempo para juzgar a todos. 
 Fui sepultado en una fosa común. 
 No ascendí físicamente al espacio celeste. 
 No fundé ninguna Iglesia ni designé a Pedro su jefe. 
 No instituí ninguno de los siete sacramentos. 
 Soy mensajero del Reino de Dios. 
Es esencial entender que la salvación individual puede 
alcanzarse tanto siguiendo a Jesús de Nazaret como a 
Jesucristo. El intento autoritario de la Iglesia cristiana de 
monopolizar la salvación —controlando sus fieles mediante 
la amenaza del castigo eterno— debería ser erradicado de 
la conciencia cristiana. Tal actitud no refleja el espíritu ni la 
esencia de las enseñanzas del Jesús histórico. 

Para cerrar este epígrafe, solo cabe añadir: 

«Seguro que el Reino de los Cielos está lleno de herejes.» 

5.4.- El cristianismo, merecedor de un gran «zasca».  

Para los seguidores de Jesús de Nazaret —los nazarenos—, 
lo más doloroso no fue solo que el cristianismo se apropiara 
de la figura de su maestro, sino comprobar cómo 
desperdició el gran regalo que recibió en el siglo IV. Fue 
una oportunidad única que pudo haber convertido al 
cristianismo en la religión más influyente del mundo, 
cumpliendo así su objetivo de expansión. 

Lo que hizo el cristianismo con aquella ventaja durante los 
siguientes dos mil años merece una crítica severa. Recibió 



157 
 

el mayor privilegio que una religión haya obtenido jamás… 
y lo malgastó. Es cierto que algo similar podría haberle 
ocurrido a cualquier otro grupo, pero duele ver tanto poder 
desaprovechado, especialmente cuando fue obtenido de 
forma tan inesperada. 

El siglo IV: un sueño hecho realidad 

El siglo IV (años 300 al 399) fue un período dorado para el 
cristianismo, lleno de acontecimientos sorprendentes que 
cambiaron para siempre su historia. Aunque no comenzó 
bien. 

En el año 303, bajo los emperadores Diocleciano y Galerio, 
se produjo la única gran persecución sistemática contra los 
cristianos. Murieron más de dos mil personas. Se 
destruyeron templos, se quemaron libros sagrados, se 
ejecutaron líderes religiosos y se retiraron derechos civiles. 
Fue una represión general, dura y sin precedentes. 

Hasta entonces, las persecuciones habían sido más locales y 
menos graves —nada comparable a las leyendas que 
circularon—, pero esta fue real y devastadora. 

¿Por qué, entonces, se habla de un «siglo de ensueño»? 

Porque todo cambió rápidamente. En el año 311, el propio 
Galerio reconoció que las persecuciones habían fracasado y 
emitió un Decreto de Indulgencia que las puso fin. 

Un año después, en 312, el joven emperador Constantino 
promulgó el famoso Edicto de Milán, que legalizó el 
cristianismo, lo apoyó con fondos públicos, le otorgó 
beneficios fiscales y le devolvió las propiedades confiscadas. 



158 
 

En 325 convocó el Concilio de Nicea —el primero de la 
historia—, que marcó un antes y un después en la 
organización y teología cristiana. Incluso, en el año 331, 
encargó la redacción de cincuenta Biblias para las nuevas 
iglesias que mandó construir en Constantinopla. 

Gracias a estas medidas, el número de cristianos creció 
vertiginosamente: de unos pocos cientos de miles a 
principios de siglo, a casi tres millones hacia el año 380.  

Y entonces llegó el gran golpe de suerte: el emperador 
Teodosio, mediante el Edicto de Tesalónica (380), convirtió 
al cristianismo en la religión oficial y obligatoria del 
Imperio Romano. En un solo acto, más de 45 millones de 
personas pasaron a ser cristianas. 

Por si fuera poco, en 391 el mismo Teodosio prohibió el 
Mitraísmo, la mayor competencia del cristianismo. 

¿Un regalo envenenado? 

Aunque el Edicto de Tesalónica se considera el gran triunfo 
del cristianismo —al convertirlo en la religión oficial del 
Imperio—, muchos especialistas lo califican de «regalo 
envenenado», pues transformó profundamente el espíritu y 
los valores originales del movimiento cristiano. 

Estos fueron algunos de los efectos negativos de aquella 
obligatoriedad: 

1. Desaparición del impulso espiritual. Antes, las 
persecuciones fortalecían la fe. Morir por Cristo —el 
martirio— era la máxima expresión de amor y 



159 
 

compromiso con Dios. Con la legalización, desapareció 
la persecución, pero también el fervor y el ímpetu. 

2. Fin del entusiasmo misionero. Inspirados por Pablo de 
Tarso, los primeros cristianos difundían el mensaje con 
pasión. Pero, con la religión ya establecida, el foco 
cambió: ahora había que administrar la Iglesia. Se 
necesitaban templos, jerarquías, dinero, liturgias… y el 
mensaje quedó relegado. 

3. Masas sin preparación espiritual. De pronto, millones de 
personas se convirtieron al cristianismo sin entender 
bien en qué creían ni por qué. La fe, antes viva en 
pequeñas comunidades solidarias, se diluyó entre 
conversiones forzadas o interesadas. 

4. Conversión por poder. Ser cristiano se volvió requisito 
para acceder a cargos públicos. Esto fomentó la 
hipocresía, el oportunismo y la corrupción, que pronto 
se infiltraron en la Iglesia. 

5. De víctima a verdugo. La Iglesia, que había sido 
perseguida, se transformó en perseguidora. Mostró una 
intolerancia absoluta hacia otras creencias, 
convirtiéndose en aquello que había padecido: de mártir 
a inquisidora. 

6. Obsesión por el poder y las riquezas. Con el respaldo del 
Estado, comenzó a acumular bienes y propiedades, 
muchas obtenidas por la fuerza. La ambición sustituyó al 
ideal de humildad y servicio, alejando a la institución del 
mensaje de Jesús. 



160 
 

El escenario resultante no auguraba nada bueno, y la 
historia lo confirmó. 

La «foto» de las religiones en 2025 

Observar la distribución estimada de las religiones en 2025 
ayuda a comprender las consecuencias de aquel rumbo 
equivocado: 

Estimación del posicionamiento religioso mundial (2025): 

1. Islamistas: 25% (2.050 millones) 
2. Católicos: 17% (1.394 millones) 
3. Hinduistas: 16% (1.312 millones) 
4. Ateos y agnósticos: 13% (1.066 millones) 
5. Protestantes: 11% (902 millones) 
6. Budistas: 6% (492 millones) 
7. Practicantes chinos sin especificar 6% (492 millones) 
8. Ortodoxos: 3% (246 millones) 
9. Judaísmo: 0,2% (16 millones) 
10. Otros: 2,8% (230 millones) 

(Población mundial estimada: 8.200 millones.) 

Una historia de grandes fracasos 

La situación actual del cristianismo revela lo que muchos 
consideran un triple fracaso histórico: 

1. Un solo rebaño… que nunca fue. El Evangelio de Juan 
hablaba de «un solo rebaño bajo un solo pastor». Ese 
ideal, ya inalcanzable en el siglo I, resulta hoy 



161 
 

completamente imposible ante la diversidad religiosa 
contemporánea. 

2. Divisiones irreparables. La intransigencia del poder de la 
Iglesia fracturó el cristianismo en tres ramas 
irreconciliables: ortodoxos, protestantes y católicos. La 
causa fue siempre la misma: expulsar a quienes pensaban 
diferente. 

3. Incapacidad de autocrítica. La Iglesia rara vez ha 
mostrado la humildad necesaria para reconocer sus 
errores. No puede culpar siempre a enemigos externos; 
la mayoría de sus fracasos proviene de su propia 
estructura. 

Los grandes males estructurales 

 Búsqueda constante de poder y riqueza 
 Gobierno autoritario y cerrado al diálogo 
 Soberbia institucional 
 Dependencia del poder político 
 Falta de flexibilidad y resistencia al cambio 
 Fracaso en sus propios objetivos espirituales 
 Luchas internas por el control 
 Lujo, ostentación y corrupción generalizada 

Cuatro grandes errores históricos 

Estas actitudes, poco democráticas y sociales, se reflejan en 
los hechos históricos más relevantes del cristianismo. No es 
este el lugar para hacer un repaso detallado de aciertos y 
fallos, pero merece la pena recordar cuatro hechos clave 
que le impidieron alcanzar el esplendor deseado: 



162 
 

1.-Separación de la Iglesia Ortodoxa 
2.-Separación de la Iglesia Protestante 
3.-Cruzadas: las guerras que «usaron» el nombre de Dios 
4.-La Inquisición: instrumento depurativo «nada cristiano» 

1.- Escisión de los ortodoxos.  

La separación de la Iglesia Ortodoxa fue algo «avisado» 
desde el comienzo. Los ocho primeros concilios oficiales 
que se celebraron entre el año 325 y el 869 se cebaron con 
las jerarquías eclesiásticas de Constantinopla, que 
desarrollaron las tesis opuestas más molestas para la Iglesia 
de Roma. En aquellas épocas se dictó la excomunión y la 
declaración de herejía para grandes figuras de la Iglesia 
Cristiana en Oriente como Arrio, Nestorio, Eutiques, 
Macedonio y Focio.  

Este proceso culminó en el año 1054, con el «Cisma de 
Oriente y Occidente», cuando el Papa de Roma, León IX, 
excomulgó al Patriarca de Constantinopla, Miguel 
Cerulario, y viceversa, de modo que se abrió una escisión 
que ya no se ha podido cerrar nunca. Esta escisión costó al 
cristianismo la pérdida de doscientos cincuenta millones de 
posibles fieles, los cuales para la Iglesia Católica figuran 
como excomulgados por rechazar unos cuantos dogmas 
(cuadro siguiente). 

2.- Escisión de los protestantes.  

En el año 1517, como respuesta a un largo período de la 
Iglesia de Roma muy corrupto y pleno de materialismo 
―manifestado por el constante mercadeo con la concesión 
de indulgencias papales―, Martín Lutero, teólogo y fraile 



163 
 

agustino alemán, quiso recuperar el espíritu original del 
primer cristianismo, y denunció en la iglesia de Wittenberg, 
en sus conocidas «95 Tesis», al Papa León X.  

Esta acción causó una gran conmoción en Alemania y en 
Roma. Por supuesto fue excomulgado, dando origen a la 
segunda gran escisión irrevocable del cristianismo. Escisión 
que significó la separación de más de novecientos posibles 
millones de fieles, los cuales, como los ortodoxos, 
terminaron también excomulgados y excluidos del Reino de 
Dios, por no aceptar la totalidad de los dogmas exigidos por 
la Iglesia Católica (ver cuadro siguiente).  

Como muestra del contenido de la acción reivindicativa de 
Lutero, se adjunta el texto de la «Tesis 86»:  

«Del mismo modo ¿Por qué el Papa, cuya fortuna es hoy 
más abundante que la de los más opulentos ricos, no 
construye tan solo una basílica de San Pedro de su 
propio dinero, en lugar de hacerlo con el de los pobres 
creyentes?» 

Cuando conviene a la Iglesia Católica, es frecuente 
escucharle que la religión cristiana es la más numerosa del 
mundo con sus más de 2.500 millones de fieles, con la 
lógica inclusión de ortodoxos y protestantes.  

Además da la impresión de que es ella la que lidera la 
representatividad de todo el cristianismo.  

Pero esta es una forma de hablar muy engañosa e 
incorrecta, ya que las diferencias irreconciliables entre las 
tres religiones es muy evidente y no soportan la integración 
de ningún tipo: 



164 
 

POSICIÓN IGLESIAS CRISTIANAS FRENTE A DOGMAS 

CONCEPTOS Ortodoxos Protestantes Católicos 
Inmaculada Concepción No No Si 
Ascensión de María No No Si 
Pecado original No Si Si 
Autoridad papa de Roma No No Si 
Celibato obligatorio No No Si 
Número de sacramentos 7 2 7 
Infalibilidad papal No No Si 
Santísima Trinidad No Si Si 
Concepción virginal  Si Si Si 
Jesús Hijo de Dios Si Si Si 

3.- : Las cruzadas.  

El tercer hito contrario al desarrollo del cristianismo fueron 
las ocho grandes Cruzadas que se llevaron a cabo «contra» 
Tierra Santa entre los años 1090 y 1300.  

Con el aliento de los papas de turno en el poder, el 
empecinamiento por la Iglesia de Roma en recuperar los 
territorios de Jerusalén y someter a los musulmanes, a 
cualquier precio, fue nefasto.  

Además de uno de los fracasos militares más estrepitosos 
de la historia de las naciones, fue la causa directa de la 
muerte de entre el cinco y el diez por ciento de la población 
joven europea de la época.  

A eso hay que añadir la generación de un odio visceral, que, 
desde entonces, afecta a musulmanes, cristianos y judíos.  

Resulta incomprensible que todavía se defienda la 
oportunidad de las cruzadas como un intercambio 
beneficioso de culturas entre Oriente y Occidente.  



165 
 

Por el contrario, de este período, quedó el absurdo ejemplo 
de la llamada «Cruzada de los niños» de 1212, en el que un 
pastorcillo «iluminado» de Orleans reclutó a treinta mil 
niños para ir a guerrear a Tierra Santa. Una buena parte de 
ellos murieron al atravesar los Alpes en invierno, y la parte 
restante o fueron hechos esclavos o murieron en la travesía.  

Se desconoce si el pastorcillo «iluminado» fue con ellos o se 
quedó cuidando de sus ovejas en Orleans.  

4.- La «Santa» Inquisición.  

El cuarto hito que supuso una auténtica vergüenza para el 
desarrollo del cristianismo fue la creación del Santo Oficio, 
nacido en Francia en el año 1229, aunque se desarrolló con 
plenitud entre los siglos XV y XVI con el objetivo de «la 
persecución sistemática de los herejes y disidentes 
religiosos».  

Por supuesto que la Iglesia Cristiana española se apuntó a la 
idea con todo el entusiasmo, y desde 1481 hasta 1788 la que 
se denominó como «Santa» Inquisición se dedicó a todo 
tipo de tropelías, torturas y asesinatos «para mayor honra y 
gloria de Dios». Se dice que las personas muertas por efecto 
de las torturas y las ejecuciones llegaron a superar las 
cincuenta mil en los trescientos años que estuvo vigente en 
España. Se persiguieron sobre todo a musulmanes, judíos 
conversos, protestantes y personas sospechosas de ejercer 
la brujería, muy en especial a las mujeres. 

Conclusión 

Con errores tan graves y reiterados, no sorprende que la 
evolución religiosa global muestre una tendencia 



166 
 

desfavorable para el Catolicismo. Es fácil prever que, en el 
futuro, el Islam y el Hinduismo superarán ampliamente su 
influencia. 

Por ello, el cristianismo se ha hecho merecedor de este gran 
«zasca», que los seguidores de Jesús de Nazaret —los 
nazarenos— le dedican por haber desperdiciado una 
apropiación tan dolorosa como inútil. 

Simplemente se trata de un acto de justicia histórica. 

5.5.- Qué futuro aguarda a los nazarenos 

Este libro ha mostrado quiénes son los verdaderos 
seguidores de Jesús de Nazaret, conocidos como nazarenos, 
quienes durante siglos vieron como su voz fue silenciada.  

En efecto, con la victoria de las tesis de Pablo de Tarso 
dentro del cristianismo, los nazarenos fueron apartados y 
dejados sin representación, teniendo que ver, además, 
cómo su maestro fue utilizado por otros con fines 
diferentes a los originales.  

Lo peor de todo fue que no pudieron vivir su fe de forma 
abierta y no se les permitió celebrar ni expresar su 
espiritualidad según sus creencias. Si querían hacerlo, 
tenían que hacerlo según las reglas de una Iglesia con la 
5que no se sentían identificados ni representados, 
prefiriendo quedar en silencio.  

Pero una religión necesita comunidad, compartir, y poder 
expresarse para mantenerse viva, si bien la Iglesia oficial fue 
muy clara desde el principio: si no estaban con ella, estaban 
en contra, y durante siglos no ha habido espacio para otras 



167 
 

formas de seguir a Jesús. Por eso, los nazarenos no tuvieron 
más opción que desaparecer de la vida pública. 

Hoy, gracias a los nuevos descubrimientos y a las nuevas 
técnicas, los nazarenos vuelven a ser visibles y pueden 
gozar de una inesperada oportunidad. Es cierto que no se 
puede compensar tanto tiempo de olvido, pero al menos 
ahora pueden recuperar su lugar en la espiritualidad que 
Jesús les enseñó de forma simple: orar desde el corazón, 
vivir de forma justa y amar a los demás como a uno mismo.  

En efecto, Jesús no les enseñó grandes rituales, ni les exigió 
el cumplir con normas complicadas, y aunque los 
nazarenos no pudieron tener sus templos o sus liturgias 
propias, quienes siguieron con fidelidad su mensaje han 
podido vivir su fe en privado y en la intimidad. 

Muchas personas en el mundo sienten una profunda 
conexión con el Jesús histórico, pero no han tenido cómo 
vivir y expresar esa adhesión porque las iglesias 
tradicionales, como es lógico, no las representan en 
absoluto. Si van a una iglesia tradicional, encontrarán 
lecturas y rituales que no reflejan lo que Jesús dijo que 
había que hacer y decir, lo que les causa dolor, rechazo e 
incomodidad.  

No parece fácil que esto cambie pronto ―ni vaya tan 
siquiera a poder cambiar en el futuro―, pero este libro 
cuando menos ha ayudado a darles un poco de voz y un 
poco de espacio, abriendo una mirada más amplia: lo 
importante no es la religión que se siga, sino el camino 
personal de encuentro con Dios, y a los nazarenos les ha 
quedado muy claro que su camino es correcto.  



168 
 

Saben que la Iglesia Cristiana no puede dar marcha atrás ni 
corregir posiciones, lo que supone una barrera 
infranqueable para que los seguidores de Jesús de Nazaret 
―los nazarenos― tengan alternativas para expresar su 
religiosidad. Merecen mejor justicia, pero las posibilidades 
son escasas y ya están acostumbrados a vivir así. Mejor es 
aceptarlo. 

Lo que distingue a los nazarenos es su sencillez espiritual. 
No tienen muchas reglas que cumplir y son capaces de 
centrarse en lo elemental, en lo que es la esencia de la 
doctrina del Reino de Dios, siguiendo los principios que su 
maestro les ofreció en su predicación.  

Esa simplicidad y esa capacidad para centrarse en lo 
esencial, tienen la gran ventaja de facilitarles la relación con 
gentes de otras creencias que mantienen prácticas y 
pensamientos sencillos en torno a Dios, como los suyos, 
lejos de complicadas estructuras normativas que crean 
barreras de entendimiento.  

En efecto, casi todas las religiones, con el tiempo, se llenan 
de normas y rituales. Jesús criticó duramente esto en su 
tiempo, especialmente en escribas y sacerdotes. Pero si se 
vuelve al origen, los principios son simples, y eso abre la 
puerta al entendimiento entre creencias diferentes. Los 
nazarenos pueden ser líderes en esa apertura universal, tras 
tantos años de espera y paciencia. 

Un caluroso día de agosto de 2024, el anterior papa 
Francisco de pronto reconoció algo insólito al afirmar que 
la salvación personal era posible a través de cualquier 
religión. Esto fue impactante para la Iglesia Católica, que 



169 
 

siempre ha considerado que el único camino válido hacia 
Dios es el suyo, y dejó desconcertadas a sus jerarquías en el 
mundo. Pero muchas personas sintieron con alivio que esa 
declaración confirmaba lo que ya intuían: quien vive con fe 
verdadera, desde cualquier religión, llegará hasta Dios, sin 
duda alguna.  

Bajo ese nuevo enfoque papal, se aceptaba la antigua teoría 
griega de la «Apocatástasis», en la cual se reconoce que 
todas las cosas tienen tendencia a volver con el tiempo a su 
estado original, y que en el terreno religioso se interpreta 
como que al final de los tiempos todos los seres, pecadores 
y no pecadores, justos e injustos e inclusive los demonios 
serán reconciliados en Dios.  

 
Nota 1: Sobre las condiciones para el Fin del Mundo (página 141)  

En la página 141 se ha escrito que el Jesús histórico, a lo largo de 
su predicación, fijó cinco condiciones que se debían cumplir 
antes de la llegada del final de los tiempos. Estas cinco 
condiciones fueron;  

 Primera, que antes tendrá que ser proclamada la buena nueva 
del Reino de Dios a todas las naciones;  

 Segunda, que se tendrá que producir la conversión del pueblo 
judío;  

 Tercera, que previamente se tendrá que producir una 
apostasía general;  

 Cuarta, que aparecerá el Anticristo;  
 Quinta, que se producirán todo tipo de calamidades y 

desastres sobre toda la tierra.   



170 
 

Nota 2: Sobre las personalidades espirituales y la fe (página 88) 

Jesús de Nazaret, aclaró en diversas ocasiones que la fe no era 
una cuestión de proponérselo, sino que era una gracia concedida 
por Dios para facilitar la aceptación de cuestiones complejas y 
complicadas, que sin el concurso de la fe no eran accesibles.  

Empezando por el propio concepto del Reino de Dios, todos esos 
misterios adicionales que el cristianismo exige comprender y 
aceptar a sus seguidores para la salvación individual, requieren 
de un importante ejercicio de fe y aceptación de creencias, que 
no están al alcance por igual de todas las personas, ya que están 
condicionadas por el tipo de personalidad espiritual que tiene 
cada individuo. 

Hay tres personalidades básicas espirituales: Analistas/Reflexivas, 
Emocionales/Sensitivas y Dependientes/Sumisas.  

Las Analistas-Reflexivas: 

Son dominadas por la intelectualidad y la mente lógica, sintiendo 
gran preferencia por el pensamiento crítico y la profunda 
interiorización de los procesos de aceptación, por lo que para 
ellas la cuestión de la fe es un asunto bastante complicado y les 
cuesta encontrar la motivación para cerrar su mente, aunque 
cuando lo hacen desarrollan un extraordinario potencial. En esta 
categoría encajan bien los clérigos, los maestros y los herejes, por 
ejemplo. 

Las Emocionales-Sensitivas: 

Son dominadas por la exaltación, la experimentación y el 
sentimiento. Están caracterizadas por una aceptación alegre del 
sufrimiento y del dolor, presumiendo de llevar el Reino de Dios 
en el interior de su corazón. Gustan de exteriorizar su estado de 
fusión con Dios, pero viven su fe con un gran potencial interior. 
Encajan bien en este grupo los mártires, los místicos y los 



171 
 

salmistas, por ejemplo. La fe para ellos es intimidad, alegría y 
pasión. 

Las Sumisas-Dependientes: 

Se trata de personas dominadas por la lealtad, la pasividad, la 
confianza, la justificación y la entrega. Fueron muy apreciadas 
por Pablo de Tarso por su facilidad para aceptar la autoridad y la 
obediencia. Poco críticas, les encanta la pertenencia a una 
comunidad y su fe, que es ciega y confiada, se justifica 
plenamente cuando es compartida Confían en la promesa de una 
vida mejor. Encajan bien en este grupo los discípulos, los fieles 
en general y los miembros de comunidades. 
  



172 
 

  



173 
 

CAPÍTULO FINAL 
Buscando un buen «cierre» para el libro 

«Cerrar» un libro, en el sentido literario, no suele ser tarea 
sencilla. El autor, en general, quiere despedirse con estilo y 
está deseando dejar una buena impresión final en el lector 
o la lectora. Por ello, esas últimas palabras, además de 
mantener el interés por el tema tratado —eso por 
descontado—, deben aportar algo añadido, entre original, 
novedoso y sorprendente.  

Como un «¡tachán!» inesperado que aparece justo al final 
del número, cuando ya nadie lo espera, que captura de 
nuevo la atención del público y deja un buen sabor de boca. 
Similar al del rico cafecito que se toma con calma después 
de una buena comida. 

En un tema tan delicado como el de Jesús de Nazaret, he 
comprendido que, para hacer una correcta despedida, no es 
suficiente con redactar un buen resumen de lo escrito, con 
exponer una acertada reflexión relacionada con el tema 
central o con aclarar aquellos puntos que, después de la 
decimosexta revisión, todavía pueden ser mejorados.  

Tampoco me parece adecuado terminar con una lista de 
conclusiones. Este libro está pensado para que cada 
persona saque las suyas propias, sin que nadie le diga qué 
pensar ni por dónde seguir. Lo importante es que cada uno 
llegue a ellas como resultado de un proceso de reflexión y 
serena «digestión» de los temas tratados. 

Entonces, después de darle varias vueltas he considerado 
que algo que podría aportar una información final añadida 



174 
 

—y quizás hasta valiosa— sería el propio conocimiento de 
cómo ha sido, en general, el proceso integral de confección 
del libro.  Es decir, contar la evolución personal que he 
experimentado al escribir sobre un tema tan difícil como el 
del Jesús histórico.  

Recordar dónde me encontraba al comienzo y cuáles eran 
mis intenciones iníciales, reflexionar sobre cómo me he ido 
moviendo a lo largo del tiempo, y sopesar cómo se han 
cumplido mis objetivos. Contar y compartir cuáles han sido 
mis hallazgos personales más importantes y los temores 
sentidos o recordar cuáles han sido los temas que más 
«guerra» me han dado.  

Confío en que compartir mi experiencia ayude a entender 
mejor la experiencia personal que proporcione su lectura. 

Necesidad de pasar por un proceso «doloroso» 

Quedan ya bastante lejos los primeros pasos, en los que 
pensaba que iba a escribir un «trabajo adolescente» e 
inocente sobre Jesús de Nazaret —solo que realizado 
setenta años más tarde—, sin saber que me metía en un 
fregado de considerable dimensión.  

Lo cierto es que aquel deseo personal de conocer con 
detalle a una figura que tanto llamaba mi atención no ha 
quedado en absoluto decepcionado.  

A pesar de lo laborioso que ha sido, tengo la clara sensación 
de que, después de un año y medio largo de concentración 
en el tema, he podido aclarar bastante mejor de lo que 
pensaba lo que fue Jesús de Nazaret, su doctrina y su legado 
(cuando menos, para mí mismo). 



175 
 

Lo que me quedó bastante claro desde el comienzo fue que, 
para conocer en profundidad el tema, iba a tener que pasar 
necesariamente por un largo y áspero período previo de 
investigación de la autenticidad de los textos disponibles.  

Y, además, hacerlo con valentía, ya que eso suponía aceptar 
un gran desafío respecto a las ideas tradicionales sobre 
Jesús desarrolladas dentro de la Iglesia cristiana.  

Hay que tener muy presente que, al no existir libros de 
historia objetivos e imparciales sobre el personaje, no 
queda otra vía para conocer al Jesús histórico que pasar por 
los libros canónicos del Nuevo Testamento.  

La diferencia esencial con respecto al pasado es que hoy ya 
no es necesario creer ciegamente en dichos textos, puesto 
que las modernas técnicas de análisis de manuscritos y de 
comprobación de la autenticidad histórica de contenidos, 
desarrolladas en los últimos ciento veinticinco años, han 
permitido detectar la dudosa autenticidad de muchos de 
los pasajes atribuidos a Jesús de Nazaret.  

Este proceso de búsqueda, metodológico y científico, 
permite a quien estudia al Jesús histórico liberarse pronto 
de las ataduras del enfoque cristiano tradicional, que 
impone una visión teológica limitada que no se 
corresponde con la figura genuina de Jesús de Nazaret.  

Al principio, asumir ese desafío resulta muy intimidante, 
pero una vez superada la barrera mental de tener que 
aceptar como buenos, por obligación, textos manipulados o 
alterados, con buena o mala intención, todo se vuelve 
mucho más sencillo.  



176 
 

¿Objetivos cumplidos al cincuenta por ciento? 

Desde muy pronto me di cuenta de que no me iba a resultar 
fácil cumplir uno de mis dos objetivos básicos de partida. 
Por una parte, recuerdo que me propuse transmitir y 
compartir con fidelidad lo apasionante que me estaba 
resultando el proceso de la búsqueda de información, el 
análisis de los contenidos, la reflexión sobre los aspectos 
clave de Jesús de Nazaret y, por supuesto, la propia 
escritura de los capítulos.  

Hoy me siento satisfecho en este aspecto: creo que he 
logrado contagiar algo de interés y admiración por un 
personaje tan especial. 

En cuanto a mi intención de escribir un libro fácil sobre un 
tema difícil, no estoy tan seguro de haberlo logrado.  

Reconozco, en mi defensa, que no esperaba encontrar tanta 
dificultad desde el comienzo. Pensaba que estudiar y 
comprender la figura del Jesús histórico sería una tarea más 
accesible. Pero, el temprano descubrimiento de la dudosa 
autenticidad en los textos me obligó a ponerme en guardia, 
lo que se tradujo en una mayor complejidad, que afectaba 
al modo de comunicar lo que quería expresar.  

Por ello, en este aspecto me han quedado dudas sobre el 
grado de simplicidad conseguido en la escritura. 

Feliz descubrimiento de los «nazarenos» 

A medida que avanzaba en mi trabajo, observaba 
complacido como los seguidores genuinos del Jesús 
histórico —conocidos como nazarenos— volvían a cobrar 



177 
 

vida y visibilidad. Ocultos durante siglos bajo el peso de la 
oficialidad cristiana y su reinterpretación de la figura de 
Jesús, volvían a acceder al mensaje original y auténtico de 
su maestro: lograr la salvación individual a través de la 
participación activa en el Reino de Dios.  

Eso no significa —no hay que alimentar falsas esperanzas— 
que los nazarenos vayan a disponer de un lugar específico 
de culto en el que practicar su manera sencilla de entender 
el mensaje de Jesús de Nazaret, libre de reelaboraciones e 
interpretaciones complejas. No.  

Deberán seguir, como hasta ahora, con un seguimiento 
íntimo y personal de su maestro, pero con la firme 
convicción, confirmada, de estar en el camino correcto. 

Dividir la vida de Jesús en tres etapas: una buena idea 

La propuesta de dividir la vida de Jesús de Nazaret en tres 
tiempos principales resultó ser buena idea, ya que me 
ofreció una excelente ayuda para facilitar la «búsqueda y 
captura» del Jesús histórico, y poder diferenciarlo con 
claridad del Jesús teológico.  

Pienso que este ha sido mi hallazgo personal más notable. 

El primero de esos tres tiempos, que comprendió desde su 
concepción hasta el bautismo en el Jordán, fue un período 
marcado por una total escasez de información histórica 
fiable. Esta falta de datos cualificados permitió que dos de 
los autores de los evangelios canónicos «crearan» ya las 
primeras versiones teológicas sobre Jesús, referidas al 
comienzo de su vida y su infancia.  



178 
 

El Evangelio Mateo y el Evangelio Lucas ―sin el «de»―, en 
lugar de narrar hechos verídicos, lo que hicieron fue 
construir relatos que demostraran, a toda costa, que Jesús 
era Hijo de Dios y que cumplía las profecías que lo 
identificaban como el Mesías salvador del pueblo de Israel.  

Por mi parte, me gustaría pensar que, en ese tiempo, se 
formó un hombre excepcionalmente justo, y que Dios fijó 
sus ojos en él, pero también estaría construyendo una 
narración guiada por mis propios anhelos. 

El segundo de los tiempos, que abarcó desde el bautismo en 
el Jordán hasta su arresto posterior a la Última Cena, fue un 
período —de uno a tres años— de intensa actividad 
pública. Jesús dedicó esos años a transmitir su doctrina por 
toda Judea y Galilea (que tampoco era un territorio tan 
extenso), sin volver nunca a su hogar, lo cual revela que su 
entrega a la causa fue total.  

Viviendo del apoyo del pueblo, y acompañando sus viajes 
de predicación con numerosos actos de sanación, el Jesús 
histórico habló sin descanso del Reino de Dios y de Dios 
mismo. Discutió con las castas sacerdotales y las jerarquías 
judías (a las que no logró convencer), convivió de manera 
muy estrecha con sus doce discípulos, profetizó sobre el 
cercano fin de los tiempos y estableció normas para 
practicar la oración y llevar una vida justa.  

Pero  ya en este período, los primeros líderes cristianos 
hicieron una considerable reelaboración teológica de los 
sucesos, a los que añadieron las interpretaciones adecuadas 
para demostrar que el Jesús teológico había instituido los 
sacramentos, fundado la Iglesia, anunciado su papel como 



179 
 

redentor del mundo, y reafirmado su divinidad como Hijo 
de Dios. 

En cualquier caso, a lo largo de estos dos primeros tiempos, 
los seguidores de Jesús no tuvieron que tomar decisiones 
teológicas. Se limitaron a escucharlo, seguirlo y participar 
en sus actividades públicas, ya que predicó sin pedir 
requisitos ni afiliaciones, y su mensaje fue accesible para 
cualquiera que lo deseara.  

Por el contrario, tras su desaparición, fue la Iglesia cristiana 
la que tomó las riendas y definió cómo debía interpretarse 
su figura y su obra. De modo que entonces la pregunta dejó 
de ser: ¿qué significa creer en Jesús de Nazaret?, para 
convertirse en: ¿qué significa creer en Jesucristo?  

La magnitud de este giro se puede vislumbrar muy bien 
gracias al trabajo de la crítica textual, que ha revelado 
múltiples manipulaciones y construcciones doctrinales 
sobre la figura de Jesús. Este proceso alcanzó su punto 
álgido durante el tercer tiempo, el correspondiente a los 
relatos de su crucifixión, muerte y resurrección, las 
apariciones a los discípulos y la ascensión celestial. 

Se sabe con absoluta certeza que Jesús murió crucificado 
como un delincuente peligroso para el Imperio romano. 
Pero, como no hubo testigos directos de todo lo ocurrido  
—debido a los estrictos protocolos judiciales judíos y 
romanos, así como a las normas de la propia crucifixión—, 
las versiones posteriores de los evangelios están llenas de 
lagunas. Estas lagunas dieron lugar a una gran proliferación 
de conceptos teológicos complejos y hasta contradictorios.  



180 
 

La verdad: Jesús de Nazaret murió porque quiso 

Ahora bien, puesto que está documentado que Jesús murió 
en la cruz bajo el rótulo de Rey de los Judíos, lo que dejó 
desconcertados a sus seguidores fue que nunca desmintiera 
esta acusación.  

Este es, sin duda, el mayor enigma de toda su vida: 
sabiendo —como sabía— que no era cierto que fuera el rey 
de los judíos, cómo aceptó ser condenado sin negarlo ni 
resistirse.  

Por tanto, la verdadera causa final de su muerte no fue ni el 
odio del Sanedrín ni la injusticia romana. La razón fue que 
Jesús eligió morir, aceptando y forzando su propio destino. 

¿Por qué? ¿Por qué no negó lo evidente, aquello que lo 
habría salvado? Esta es la pregunta que tortura a todo 
seguidor sincero de Jesús de Nazaret. Es la gran 
interrogante para cualquier nazareno.  

Y no se trata de especular con hipótesis del tipo «qué 
habría pasado si», puesto que lo cierto es que su muerte fue 
el dato más firme y contrastado de su biografía. Pero sí 
podríamos aplicar esas conjeturas a otros aspectos:  

¿Qué habría pasado si no hubiera resucitado?  
¿O si no hubiera ascendido al espacio celestial?  

Imaginemos por un momento que existiera hoy en día una 
tumba venerada de Jesús de Nazaret, al estilo de La Meca. 
No hay duda de que se habría convertido en el gran centro 
de peregrinación de la cristiandad, y habría sido una opción 
muy positiva  para la evolución histórica del cristianismo. 



181 
 

Volviendo al dilema principal, ¿qué pretendía Jesús al 
dejarse matar? Descartada la explicación tradicional de que 
lo hizo para redimir el pecado original de la humanidad, 
hay dos posibilidades que considero razonables: 

1. Quiso demostrar que fue el mayor sufriente de todos los 
tiempos, capaz de sobrellevar un dolor incomparable, 
legitimándose así como alguien con suprema autoridad 
para mitigar cualquier dolor humano. 

2. Se ofreció como sacrificio expiatorio para congraciar al 
ser humano con Dios, un acto que la gente de su tiempo 
entendía muy bien, por estar muy familiarizada con las 
ofrendas sangrientas y los rituales de purificación 
habituales en el templo. 

Tal vez fuera por eso, pero cuesta comprenderlo. 

Jesús de Nazaret: el camino directo hacia «El Padre» 

Simplificando al máximo, el objetivo estelar de la vida de 
Jesús de Nazaret —el Jesús histórico— fue recordar o, 
mejor dicho, volver a enseñar a la humanidad el camino 
correcto para acceder a Dios. En su tiempo, esa conexión 
estaba muy perdida, y los hombres necesitaban recuperarla.  

En este sentido, Jesús ofreció una vía para satisfacer la 
profunda y persistente inclinación natural del hombre a 
aceptar la existencia de un Dios único.   

Efectivamente, es cierto que a los seres humanos les cuesta 
aceptar muchos dogmas religiosos, pero los relacionados 
con la existencia, las cualidades y los atributos de un Dios 
único son, en general, los mejor comprendidos.  



182 
 

Y esto no es casual.  

Se justifica, en gran medida, por varios factores universales: 

 El ser humano siente, de forma natural, una fuerte 
presencia interior de lo divino, algo que no sabe explicar 
ni ubicar con precisión, pero que necesita manifestar. 

 La limitación de la vida terrenal y la certeza de la muerte 
han impulsado en el ser humano, desde siempre, el 
deseo de trascendencia: la búsqueda de inmortalidad y la 
creencia en «otra vida». 

 Existe una necesidad íntima de dar sentido a la grandeza 
del universo, al surgimiento de la vida y al propio papel 
del ser humano dentro de ese cosmos de creación. 

 El anhelo de reencuentro con los seres queridos, a través 
de la resurrección o de alguna forma de continuidad 
espiritual, cobra fuerza mediante la idea de un lugar 
energético especial que Jesús llamó el Reino de Dios. 

 La aspiración a una justicia plena, que retribuya los actos 
cometidos en la vida, conduce a la aceptación natural de 
un Ser Supremo con capacidad para impartir justicia. 

Todo lo que Jesús construyó durante su vida tuvo como 
propósito facilitar ese acceso a Dios. Se definía a sí mismo 
como: «el camino que conduce al Padre», y esa fue su gran 
enseñanza y aportación.  

Por el contrario, el Jesús teológico elaborado por el 
cristianismo desplazó el foco. Jesucristo se convirtió en el 
centro del culto, lleno de reglas e interpretaciones, y se fue 



183 
 

perdiendo el núcleo del mensaje original: el acceso sencillo 
y directo al Reino de Dios.  

Y como decía Pablo de Tarso: «Si es sencillo, se logrará con 
mayor facilidad». Entonces, ¿para qué complicar la 
existencia, si el Reino de Dios puede ser algo tan simple? 

El camino hacia el Reino de Dios:  
más cerca en el siglo XXI de lo que parece 

El Reino de Dios será accesible a toda persona justa, sin 
importar la época que viva, siempre y cuando haya vivido 
conforme a los diez mandamientos transmitidos por Dios a 
Moisés: (Éxodo (20:1-17) y Deuteronomio (5:6-21)) 

1. Amarás a Dios sobre todas las cosas. 
2. No tomarás el nombre de Dios en vano. 
3. Santificarás las fiestas. 
4. Honrarás a tu padre y a tu madre. 
5. No matarás. 
6. No cometerás actos impuros. 
7. No robarás. 
8. No darás falso testimonio ni mentirás. 
9. No consentirás pensamientos ni deseos impuros. 
10. No codiciarás los bienes ajenos. 

A esto se suma el cumplimiento de los dos principios 
fundamentales que Jesús resumió como únicos y esenciales: 

1. Amar a Dios sobre todas las cosas. 
2. Amar al prójimo como a uno mismo. 

Y si todavía se desea algo más sencillo, los nazarenos ponen 



184 
 

a disposición de todas las personas justas, con validez 
universal, su fórmula mágica para acceder al Reino de Dios: 

1. Orar a Dios desde el interior del corazón. 
2. Vivir la vida como una persona justa. 
3. Amar a los demás como a uno mismo.  

El camino hacia el Reino de Dios, 
está hoy más cerca de lo que imaginamos. 

Jesús de Nazaret no vino a fundar religiones, ni a dictar 
dogmas, ni a imponer credos. Vino a mostrar el camino 
hacia el Reino. Un camino simple y directo: amar a Dios, 
amar al prójimo, vivir con justicia. 

Todo lo demás ha sido añadido —con buena o mala 
intención— tratando sin necesidad de encerrar lo infinito 
en estructuras finitas y limitadas. 

Pero el Reino de Dios es intemporal.  No requiere de 
grandes templos ni complejas teologías. Se construye en 
cualquier época con actos justos, con una conciencia 
despierta y con un corazón que busca la verdad con 
sinceridad. En lo cotidiano, en lo corriente, en lo silencioso, 
en lo verdadero… que es donde siempre estará el Reino. 

Porque tal vez ese fue —y seguirá siendo por siempre— el 
mayor legado de Jesús de Nazaret: recordarnos que Dios no 
está lejos, y que el camino para llegar a Él está al alcance de 
cualquiera que decida vivir con coherencia, con humildad y 
con verdad. Sea el siglo I o el siglo XXI. 

Efectivamente, Dios pudo hacerlo mejor, pero no quiso… 
quizá porque quiso dejarnos la libertad de hacerlo nosotros. 



185 
 

  



186 
 

  



187 
 

BIBLIOGRAFÍA DE REFERENCIA 

 Aland, K., & Aland, B. (1989). *The Text of the New 
Testament: An Introduction to the Critical Editions and to the 
Theory and Practice of Modern Textual Criticism*. Wm. B. 
Eerdmans Publishing. 

 Arana, J. (2014). *Teología para incrédulos*. Rialp. 

 Bourgeault, C. (2017). *El Jesús de la sabiduría*. Kairos. 

 Brown, R. E. (1993). *The Birth of the Messiah: A Commentary 
on the Infancy Narratives in the Gospels of Matthew and 
Luke*. Doubleday. 

 Crossan, J. D. (1991). *The Historical Jesus: The Life of a 
Mediterranean Jewish Peasant*. HarperOne. 

 Dunn, J. D. G. (2003). *Jesus Remembered*. Wm. B. Eerdmans 
Publishing. 

 Ehrman, B. D. (2005). *Misquoting Jesus: The Story Behind 
Who Changed the Bible and Why*. HarperOne. 

 Ehrman, B. D. (2014). *Jesús no dijo eso*. HarperCollins. 

 Eslava Galán, J. (2010). *El catolicismo explicado a las ovejas*. 
Booket. 

 Fredriksen, P. (1999). *Jesus of Nazareth, King of the Jews*. 
Vintage. 

 Grant, M. (1977). *Jesus: An Historian’s Review of the 
Gospels*. Scribner. 

 Hengel, M. (1974). *Judaism and Hellenism: Studies in Their 
Encounter in Palestine During the Early Hellenistic Period*. 
Fortress Press. 



188 
 

 Keating, T. (2008). *Meditaciones sobre las parábolas*. 
Desclée de Brouwer. 

 Küng, H. (2013). *Ser cristiano*. Trotta. 

 Meier, J. P. (1992–2017). *Un judío marginal: Nueva visión del 
Jesús histórico* (Vols. 1–4). Verbo Divino. 

 Metzger, B. M., & Ehrman, B. D. (2005). *The Text of the New 
Testament: Its Transmission, Corruption, and Restoration*. 
Oxford University Press. 

 Meyer, M. (Ed.). (2009). *The Nag Hammadi Scriptures: The 
Revised and Updated Translation of Sacred Gnostic Texts*. 
HarperOne. 

 Pagels, E. (1989). *The Gnostic Gospels*. Vintage. 

 Pagels, E. (2004). *Beyond Belief: The Secret Gospel of 
Thomas*. Vintage. 

 Pagola, J. A. (2007). *Jesús. Aproximación histórica*. PPC. 

 Piñero, A. (2010). *Guía para entender el Nuevo Testamento*. 
Trotta. 

 Piñero, A., & Montserrat Torrents, G. (2016). *Los Evangelios 
Apócrifos*. Alianza Editorial. 

 Reimarus, H. S. (1980). *Fragments*. Cambridge University. 

 Sanders, E. P. (1993). *The Historical Figure of Jesus*. Penguin 
Books. 

 Smith, H. (2011). *Las religiones del mundo*. Trotta. 

 Spong, J. S. (2010). *Jesús para el mundo no religioso*. Trotta. 

 Stanton, G. (2002). *The Gospels and Jesus*. Oxford 
University Press. 



189 
 

 Theissen, G., & Merz, A. (1998). *El Jesús histórico: Un 
manual*. Sígueme. 

 Vermes, G. (1973). *Jesus the Jew*. SCM Press. 

 Zubillaga, S. (2009). *El Evangelio de María Magdalena*. 
Ekkara. 

BIBILOGRAFÍA ORDENADA POR TEMAS 

1. Estudios sobre el Jesús histórico 

 Meier, John P. Un judío marginal. Nueva visión del Jesús 
histórico. 4 vols. Verbo Divino, 1992–2017. 

 Sanders, E. P. The Historical Figure of Jesus. Penguin, 1993. 
 Crossan, John Dominic. The Historical Jesus: The Life of a 

Mediterranean Jewish Peasant. HarperOne, 1991. 
 Vermes, Geza. Jesus the Jew. SCM Press, 1973. 
 Pagola, J.Antonio. Jesús. Aproximación histórica. PPC, 2007. 
 Dunn, James D. G. Jesus Remembered. Wm. B. Eerdmans, 

2003. 
 Theissen, Gerd & Merz, Annette. El Jesús histórico: Un 

manual. Sígueme, 1998. 

2. Crítica textual y fuentes del Nuevo Testamento 

 Piñero, Antonio. Guía para entender el Nuevo Testamento. 
Trotta, 2010. 

 Ehrman, Bart D. Misquoting Jesus: The Story Behind Who 
Changed the Bible and Why. HarperOne, 2005. 

 Metzger, Bruce M. & Ehrman, Bart D. The Text of the New 
Testament: Its Transmission, Corruption, and Restoration. 
Oxford University Press, 2005. 



190 
 

 Aland, Kurt & Aland, Barbara. The Text of the New Testament. 
Wm. B. Eerdmans, 1989. 

 Stanton, Graham. The Gospels and Jesus. Oxford University 
Press, 2002. 

3. Evangelios apócrifos y literatura extracanónica 

 Piñero, Antonio & Montserrat Torrents, Gonzalo. Los 
Evangelios Apócrifos. Alianza Editorial, 2016. 

 Pagels, Elaine. The Gnostic Gospels. Vintage, 1989. 
 Meyer, Marvin (ed.). The Nag Hammadi Scriptures: The 

Revised and Updated Translation of Sacred Gnostic Texts. 
HarperOne, 2009. 

 Zubillaga, Sebastián. El Evangelio de María Magdalena. 
Ekkara, 2009. 

 Koester, Helmut. Ancient Christian Gospels: Their History and 
Development. Trinity Press, 1990. 

4. Teología y espiritualidad contemporánea 

 Bourgeault, Cynthia. El Jesús de la sabiduría. Kairos, 2017. 
 Keating, Thomas. Meditaciones sobre las parábolas. Desclée 

de Brouwer, 2008. 
 Arana, Juan. Teología para incrédulos. Rialp, 2014. 
 Küng, Hans. Ser cristiano. Trotta, 2013. 
 Spong, John Shelby. Jesús para el mundo no religioso. Trotta, 

2010. 
 Pagels, Elaine. Beyond Belief: The Secret Gospel of Thomas. 

Vintage, 2004. 

5. Contexto histórico y religioso del siglo I 

 Hengel, Martin. Judaism and Hellenism. Fortress Press, 1974. 



191 
 

 Fredriksen, Paula. Jesus of Nazareth, King of the Jews. Vintage, 
1999. 

 Brown, Raymond E. The Birth of the Messiah. Doubleday, 
1993. 

 Sanders, E. P. Paul and Palestinian Judaism. Fortress Press, 
1977. 

 Stark, Rodney. The Rise of Christianity. HarperCollins, 1997. 
 Grant, Michael. Jesus: An Historian's Review of the Gospels. 

Scribner, 1977. 

6. Divulgación y pensamiento crítico sobre la fe 

 Eslava Galán, Juan. El catolicismo explicado a las ovejas. 
Booket, 2010. 

 Smith, Huston. Las religiones del mundo. Trotta, 2011. 
 Vidal, César. La fuente Q. Temas de Hoy, 2001. 
 Dawkins, Richard. El espejismo de Dios. Espasa, 2006 (para 

contraste racionalista). 
 Reimarus, Hermann Samuel. Fragments. Cambridge 

University Press, 1980 (clásico de crítica histórica). 

 

 

 

 

 

 

 

 



192 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


