DIOS PUDO HACERLO MEJOR,
PERO NO QUISO
— AL ENCUENTRO DEL JESUS HISTORICO —

iUna vision perturbadora y quizas
provocativa de Jesus de Nazaret,
pero cien por cien auténtica!

Autor: Javier Iraola Galarraga

«Dios pudo hacerlo mejor, pero no quiso»

Fecha terminacion: Valencia, julio 2025
Autorizada reproducciéon total o parcial citando su
fuente de procedencia.

Otras publicaciones del autor en:

www/ elbazardejavier.es






PRESENTACION
AL ENCUENTRO DEL JESUS HISTORICO

Dios pudo hacerlo mejor, pero no quiso es un libro que
busca descubrir quién fue realmente Jesis de Nazaret,
dejando de lado la imagen religiosa construida por el
cristianismo a lo largo de los siglos.

Para lograrlo, se analizan con valentia los textos del Nuevo
Testamento desde la perspectiva de técnicas modernas,
como la critica textual y los estudios de autenticidad
historica. Gracias a estos métodos, es posible revisar los
pasajes de los evangelios de forma objetiva, dejando fuera
errores de copia, de traduccion o afiadidos teoldgicos de sus
autores.

El resultado de este trabajo revela que muchos de los
pasajes atribuidos a Jestis de Nazaret no son auténticos, lo
que permite diferenciar claramente al Jesas histérico —un
hombre con un mensaje directo, claro y sencillo— del
Jesucristo teoldgico, una figura moldeada por la religion.

El libro se enfoca en rescatar las ensefanzas originales de
Jesus, en especial todo lo relativo al «Reino de Dios», y
destaca tres claves esenciales para alcanzarlo:

1. Orar desde el corazdn.
2. Vivir como una persona justa.
3. Amar a los demas como a uno mismo.

Para facilitar la investigacion y la comprension de su
mensaje, la vida de Jests de Nazaret se organiza en tres
etapas: infancia, vida publica y pasion.



Una ultima etapa posterior muestra como el cristianismo
modifico su figura original. Concretamente, a lo largo del
libro queda en evidencia como este complico, de manera
innecesaria, el camino hacia la salvacién personal,
alejandolo de la sencillez del mensaje original de Jesus.

Pero esta obra no busca ni pretende polémicas o debates
teoldgicos. Es, ante todo, una reflexion personal, una
practica «cuasi espiritual» que invita al lector a elegir:

sJesus historico o Jesus religioso?

En ella se reivindica con pasion a los nazarenos, los
primeros seguidores de Jesus, presentados como ejemplo de
quienes valoran su mensaje auténtico sin necesidad de
seguir las directrices de la Iglesia tradicional.

Para ellos, y para quienes sienten admiracion por ese Jesus
genuino, este libro ofrece una visiéon clara, honesta y
humana de su posicion, asi como la confirmaciéon de que
estan en el camino correcto.

En definitiva, esta obra propone volver al origen: descubrir
el verdadero mensaje de Jesus de Nazaret, libre de
interpretaciones religiosas, y comprender su importancia
con una mirada critica y profundamente humana.



INDICE TEMATICO GENERAL
PROLOGO E INTRODUCCION
CAPITULO UNO
1.-Un comienzo desalentador
1.1.- Me conformaré con llegar al Jesus «posible»
1.2.- Cudles son las fuentes disponibles recomendables
1.3.- Los evangelios en cuarentena obligada
1.4.- Las dificultades significan siempre mds motivaciéon
CAPITULO DOS
2.-Tiempo anterior a la vida publica
2.1.- Cémo estaba el mundo cuando nacié Jestis de Nazaret
2.2.- Misidn que encargé Dios a Jests de Nazaret
2.3.- El Jestis infantil: entre la profecia y la fabula.
2.4.- El Jesus historico versus el Jesus teoldgico
CAPITULO TRES
3.-Tiempo de predicacion y vida publica
3.1.- Las sombras del Jesus histérico
3.2.- Modos de comunicacion de Jesus segtn destinatarios
3.3.- El Bautismo, primer paso de la vida publica de Jesus
3.4.- Buscando los mensajes de sus ensefianzas
3.4.1.- El Reino de Dios eje central de su predicacion
3.4.2.-Normas, méritos e impedimentos para el Reino
3.4.3.- Una nueva imagen de Dios

3.4.4.-Una nueva vision de la Ley de Moisés

13
13

20

28

31
31
34
39
47

55
55
60
74
78
8o
85
89
93



3.4.5.-Preparacion y mision de los doce apodstoles
3.5.- La ultima cena como ultimo acto de la vida publica
CAPITULO CUATRO
4.-Tiempo de muerte, resurreccion y ascension
4.1.- Del Jesus facil al Jesus dificil
4.2.- La Pasion sin testigos: Un drama en tres actos
4.3.- §Muerte brutal de un ser inocente?
4-4.- Resurreccion y Ascensidn: ;«la tnica salida»?
CAPITULO CINCO
5.-Tiempo posterior a la muerte de Jesus
5.1.- ;Quién fue Jesus de Nazaret?
5.2.- El Jestis modificado por el cristianismo
5.3.- El rincon de las herejias
5.4.- El cristianismo: merecedor de un gran «zasca»

5.5.-Qué futuro aguarda a los nazarenos

CAPITULO FINAL
Bibliografia

98

106

115
15
121
127

132

139
139
147
151

166

173
185



PROLOGO E INTRODUCCION

Lo que me hubiera gustado escribir de adolescente

Ojald hubiera podido escribir estas paginas cuando era un
adolescente que iba tan contento al colegio. Seguramente
me habrian dado una buena calificacion en Literatura y
Filosofia —dudo que la hubiera tenido en Religion—, pero
me habrian servido mucho en la vida.

Con ese aprendizaje, habria hecho muchas cosas de forma
diferente; sobre todo, creo que me habria ayudado a valorar
mas a las personas que compartieron mi camino, o al
menos a verlas de otra manera.

Hoy entiendo con claridad que estas reflexiones no habrian
sido posibles en un sistema disefiado para imponer
obediencia y sumision, especialmente dentro del
adoctrinamiento religioso. Ahora, con calma y serenidad,
puedo recorrer un camino dificil que, en mi juventud, por
mi inocencia, me habria sido imposible transitar.

Reconozco que este tema siempre me ha interesado y
fascinado: investigar la figura y el significado de la vida y la
obra de Jestis de Nazaret. Y con este libro persigo dos
objetivos principales.

Primero, compartir las reflexiones que han surgido después
de mas de un afio y medio de estudio y dedicacidn, usando
un lenguaje sencillo que permita seguir el texto incluso en
los temas mas complejos. Es decir, tengo la pretension de
escribir un libro facil sobre un tema dificil jQué animoso!



Segundo, transmitir la gran pasidon que este estudio me ha
despertado, porque cuando se aborda sin estereotipos ni
excesiva solemnidad, resulta realmente apasionante.

Cual es mi objetivo al estudiar a Jestus de Nazaret

Emprendo este camino con el propodsito de saldar una
deuda interna que siempre he sentido pendiente. Aunque
han pasado mas de setenta afios, permanece muy viva en
mi memoria la sensacion de rechazo que me provocaron
aquellas «mentiras piadosas» y la manipulacion religiosa de
la que fuimos objeto durante nuestra infancia ingenua.

Desde entonces he sentido la necesidad de encontrar la
verdad mads cercana posible al mensaje que Jests de Nazaret
transmitio directamente a quienes estuvieron con él, sin
intermediarios. Sobre todo, queria saber si ese mensaje
sencillo podria satisfacer mi espiritualidad escatologica, es
decir, mi busqueda del sentido sobre lo que sucede después
de la muerte.

Esta busqueda surgié después de vivir muchos afios alejado
de lo religioso. Durante ese tiempo de ausencia, siempre
mantuve interés por las practicas espirituales, como la
meditacion, y por la conexion con mi divinidad interior.

También he notado que muchas personas se alejan de la
religion al dejar la educacion infantil y pasar a la
universidad o a la vida adulta. En ese momento, el
desarrollo del pensamiento critico y la autonomia
intelectual suelen distanciarlas de una formacion religiosa
que, en general, resulta pobre y poco inspiradora.



Me he enfocado en descubrir en lo posible cudl fue la
mision de Jesus de Nazaret al comenzar su vida publica en
el siglo I, y como la llevd a cabo. Para ello, me he basado en
los datos historicos mas fiables sobre lo que Jesus realmente
dijo, hizo y sintié. No en lo que «dicen que dijo», sino en lo
que verdaderamente expreso y vivio.

La razon de un titulo y su evolucion

Antes que nada, quiero aclarar que el titulo no pretende ser
arrogante, aunque pueda parecerlo al principio.
iNo tengo la mas minima intencion de corregirle la plana a
Dios! Jamas me atreveria a hacerlo.

Ademas que ese no fue el titulo original de esta aventura.
En un principio se titulaba: ;Jestis o Jesucristo? ;Maestro o
Redentor? Pero con el tiempo y el estudio senti la necesidad
de un titulo mas contundente, que reflejara mejor lo que
estaba experimentando y la significacion de mis hallazgos
—al menos en el plano personal—, aunque vinieran
acompanados de la confusion que suele rodear este tema.

Jesus de Nazaret fue clave en el paso del Primer Plan de
Dios —basado en una promesa de dominio universal del
pueblo judio a cambio de fidelidad y obediencia— hacia un
Segundo Plan de Dios, que cambio la esencia de esa alianza.
Este nuevo plan introdujo condiciones distintas para que
todos los seres humanos, sin importar su origen, pudieran
acceder al Reino de Dios.

Un cambio tan trascendental habria requerido una claridad
total, de modo que los nuevos términos de la alianza divina
se entendieran sin dudas. Pero, pese a la gran importancia



de su vida y su mensaje, Jesus de Nazaret no dejé nada
escrito, ni directa ni indirectamente, sobre su mision y sus
actividades.

Podria haberlo hecho si alguno de sus discipulos —como
Mateo, que fue recaudador de impuestos y posiblemente
tenia cierta formacion de escriba— hubiera registrado sus
actos y discursos. Pero no fue asi.

Su mensaje nos llegd a través de relatos orales indirectos:
quienes lo escucharon, vieron sus actos, presenciaron su
muerte vy, tal vez, su resurreccidon y ascension al espacio
celestial, transmitieron sus historias de boca en boca
durante las primeras décadas.

Mas tarde, cristianos de la segunda o tercera generacion
comenzaron a poner por escrito esos relatos, ya muy
modificados por el paso del tiempo y las interpretaciones
de cada comunidad. Es decir, eran historias ya contadas, y a
veces incluso fabuladas, con pocas posibilidades de ser tan
auténticas como si las hubiera escrito el propio Jests o
personas de su circulo inmediato.

Lo cierto es que su vida fue tan intensa, dramatica e
importante que habria requerido una absoluta claridad
sobre las razones de su final. Pero esa claridad no existio.

La dureza de su muerte, el aparente fracaso de su mision
entre los judios —a quienes no logré convencer—, las
imprecisas predicciones sobre el fin del mundo, su negativa
a ser llamado el Mesias esperado e incluso las dudas sobre
si realmente abrid las puertas del Reino de Dios a los no
judios, generaron mucha confusion.

10



Si, ademads, consideramos que el objetivo principal del
Segundo Plan de Dios —extender su Reino a todas las
naciones— parece haber fracasado tras veinte siglos, se
podria pensar que Dios podia haberlo hecho mejor.

Pero, como los caminos del Sefior son, hasta donde
sabemos, «inescrutables», no me quedo mas remedio que
completar el titulo con un toque de ironia —y poca
conviccion—, afiadiendo la frase clasica: pero no quiso.

Los libros que me han acompariado en el viaje

Al estudiar a Jesus, encontré una dificultad: no es posible
acceder directamente a sus palabras originales, escritas en
arameo, hebreo, griego, copto y latin. Por eso, he confiado
en especialistas que hacen accesibles esas fuentes.

Al elegir los libros, descubri coincidencias curiosas: dos
autores que me ayudaron e inspiraron mucho nacieron
cerca de mi barrio, en San Sebastian. Algo que me recordd
lo pequefio que es el mundo, y cémo las personas influyen
en nuestro camino sin que apenas lo notemos.

Al final del libro se encuentran «homenajeados» y listados
los autores que me han inspirado y acompafiado en mi
viaje. A ellos agradezco su esfuerzo y su trabajo para hacer
posible que personas que no somos especialistas podamos
tener acceso a la luz del conocimiento.

Este no es un libro de demostraciones

Estudiar a Jests implica enfrentarse a textos especializados
y polémicos. Muchos autores presentan argumentos
complejos que pueden abrumar a los que somos novatos.

11



Pero, este libro no busca convencer ni defender posturas
teoldgicas o historicas. Su objetivo es compartir una
experiencia personal, nacida del estudio de los textos y de
la propia reflexién.

Ademas, como he sido avisado por mis autores favoritos, lo
mejor es no ser fandtico en este tema, y dejarse seducir por
el glamour y la evidencia de la historia objetiva.

Por eso, evito exceso de citas o demostraciones: la prioridad
es la claridad y la comprensién de lo esencial. Sirva el
comentario para explicar que no se trata de un olvido, sino
de una practica consciente.

Tampoco es libro aconsejable para cristianos rigidos

El libro no estd pensado para quienes tienen una fe
inamovible que no admite cuestionamientos. La fe adulta
debe construirse activamente, no aceptarse solo por
repeticion o autoridad.

Comprender esto permite ver que todas las creencias
aportan algo a quienes las aceptan: seguridad, consuelo,
sentido ante la muerte, guia moral o pertenencia a una
comunidad. Y, hay que aceptar que los estudios histdricos
recientes han cuestionado tantas ideas tradicionales sobre
Jests, que puede impactar de manera muy fuerte en las
personas que poseen una fe rigida.

Quienes busquen entender la figura histérica de Jests con
mente abierta encontraran en estas paginas un aporte
valioso para fortalecer su esperanza y vision espiritual.

12



CAPITULO 1
UN COMIENZO DESALENTADOR

1.1.- Me conformaré con llegar al Jests «posible»
1.2.- Cudles son las fuentes disponibles recomendables
1.3.- Los evangelios en cuarentena obligada

1.4.- Las dificultades significan siempre mds motivacion

1.1. Me conformaré con llegar al Jesus «posible»

Al comenzar este proyecto, y después de los primeros
intentos, conoci por sus obras a algunos especialistas
extraordinarios que me llenaron la cabeza de ideas,
caminos para explorar, explicaciones, opiniones vy
numerosos detalles sobre la vida de Jestis de Nazaret. Pero,
sobre todo, me ayudaron a entender cdmo debia evaluar y
trabajar con las fuentes disponibles para acercarme al Jesus
historico.

Dejaron claro que, antes de afirmar algo, era necesario
realizar un estudio riguroso sobre la autenticidad de las
fuentes. En el ultimo siglo se han desarrollado nuevas
técnicas de andlisis textual, se han descubierto manuscritos
arqueolégicos inéditos y han surgido teorias cientificas
sobre la evolucion humana que han puesto muchas certezas
tradicionales «patas arriba».

Asi, ya no es posible aceptar sin cuestionamientos que los
cuatro evangelios oficiales sean «santos» ni que hayan sido
escritos por discipulos directos de Jesis de Nazaret.

13



Aunque en las misas catolicas aun se proclame: «Lectura
del Santo Evangelio segin San Lucas, San Juan, San Mateo
o San Marcos», la realidad es que los evangelios candnicos
fueron redactados por cristianos anénimos de la segunda o
tercera generacion, que plasmaron lo que habian escuchado
de otros.

Tampoco es posible seguir creyendo que estos evangelios
narran con total fidelidad su vida, su doctrina y su mensaje.
Hoy sabemos que esos textos incluyen materiales afiadidos
por sus autores, segin la escuela o grupo al que
pertenecian; tradiciones populares transmitidas oralmente;
errores de copia y, claro esta, también auténticos dichos y
ensefianzas del Jesus historico, especialmente aquellos
breves y faciles de recordar.

Muy pronto me encontré con comentarios de admirados
especialistas que, aunque desafiaron las expectativas con las
que comencé este proyecto, también marcaron un punto de
inflexién. Influido por el respeto y la admiracion que les
profeso, anoté en mi cuaderno algunas de sus reflexiones
mas contundentes:

« «Es imposible escribir una vida de Jesus en el sentido de
una historia real, de una biografia historica, ya que la
mayoria de los datos cronologicos, temporales y otros
sobre ¢l son ficticios.» —Antonio Pinero, Los libros del
Nuevo Testamento.

e «Las diferentes versiones sobre material clave en los
evangelios canénicos —Padrenuestro, Bienaventuranzas,
Bautismo, Genealogia, Ultima Cena, etcetera— solo
refuerzan la impresion de que, al buscar la ensefnanza del

14



Jesuss historico, debemos contentarnos con un contenido
basico, basado en reconstrucciones hipotéticas de la
forma mas primitiva a la que podamos llegar, se remonte
verdaderamente o no a Jesus.» —Bart D. Ehrman, Dios
no dijo eso.

e «Con todo el material disponible, es imposible conocer
con certeza lo que realmente hizo y dijo Jests de
Nazaret, ya que este material, al no ser original —sino
copias de copias—, estda lleno de adiciones, cambios,
interpretaciones y errores que impiden un conocimiento
veraz y confiable del Jests histérico.» —John P. Meier,
Un judio marginal.

He agradecido profundamente las advertencias que estos
«maestros» hicieron en sus libros. Me han ayudado a
recorrer un camino de descubrimiento lo mas confiable
posible, dejando claro que el dogmatismo no es aceptable
ni aconsejable en este campo. Por eso, intento exponer mis
conclusiones con moderacion y respeto, sabiendo que no
existe una unica forma de interpretar la realidad,
especialmente en un tema lleno de lagunas y silencios.

Sé que este trabajo se vuelve mas dificil a medida que
avanzo, pero si logro componer un retrato que, aunque
modesto, sea fiable, me daré por satisfecho.

1.2. Las fuentes disponibles mas recomendables

Puesto que Jesus no dejo nada escrito de su propia mano ni
encargd esa tarea a discipulos o escribas, solo podemos
conocer su historia a través de lo que otros contaron y
escribieron sobre él afios después de su muerte.

15



Esto provoc6 mucha confusién en los primeros tiempos,
cuando sus seguidores se reunian en sinagogas o casas
particulares para recordar sus ensefianzas. Como la mayoria
era analfabeta, dependian de los cristianos mas cultos,
capaces de leer, escribir y asumir el liderazgo.

En estas condiciones, pronto comenzaron a circular los
primeros escritos breves —llamados Comentarios y Hojas
Volantes—, que recogian dichos y hechos importantes de
su vida publica y de su predicacion, copiados y distribuidos
entre las primeras comunidades. Pero esta forma resulto
insuficiente, y enseguida surgieron textos mas organizados,
destinados a evitar distorsiones y pérdidas de informacion.

Los primeros pasos firmes en este proceso los dio Pablo de
Tarso alrededor del afio 50, a través de sus conocidas cartas
dirigidas a las comunidades que fundé en ciudades como
Corinto, Antioquia, Galacia y Efeso.

También se sumaron cartas atribuidas a otros apostoles,
como Pedro, que buscaban resolver dudas doctrinales o
fortalecer espiritualmente a los creyentes. En todo caso, ni
unas ni otras aportan datos relevantes sobre Jesus historico.

Por fin, la creciente demanda de informacion por parte de
las nuevas comunidades de primeros cristianos llevo a la
redaccion de los primeros evangelios. Entre los siglos [ y II
se escribieron mds de un centenar, aunque solo unos pocos
llegaron a difundirse ampliamente. Destacaron en especial
los tres evangelios sindpticos —Marcos, Mateo y Lucas—,
redactados entre los afios 70 y 9o. Aflos mas tarde, entre el
100 y el 10, aparecié el Evangelio Juan, de enfoque mas
teoldgico y espiritual.

16



El primero en escribirse fue el Evangelio Marcos, basado en
tradiciones orales y textos breves compartidos en las
sinagogas. Aunque su autor pudo conocer las cartas de
Pablo, estas apenas influyeron en su obra.

A partir del Evangelio Marcos surgieron el Evangelio Mateo
y el Evangelio Lucas, que lo utilizaron como fuente
principal junto con la llamada Fuente Q, una coleccién
hipotética de dichos y hechos de Jesis. Aunque no se
conserva ningin manuscrito de esta fuente, su existencia se
deduce con certeza por los pasajes similares que aparecen
en Mateo y Lucas y que no proceden de Marcos.

Por su parte, el Evangelio Juan aporta poco al conocimiento
del Jesus historico. Fue escrito desde una perspectiva
mistica y gnostica por autores del llamado «grupo joanico»
(discipulos de Juan el Bautista), con un enfoque mads
espiritual que biogrdfico. No obstante, incluye algunos
detalles valiosos sobre la condena, muerte y resurreccion.

Nota sobre el término «Jesus historico».

Ya que se menciona con frecuencia el término Jestis histérico,
conviene precisar su significado. Se entiende por tal: «aquel
Jestis que puede ser reconstruido mediante métodos de
investigacion histérica aplicados a fuentes documentales».
Frente a él se situa el Jests teoldgico, interpretado desde la fe,
la doctrina tradicional y los dogmas, que trasciende el ambito
de lo verificable y entra en el terreno de lo indemostrable.
Pero, al fin y al cabo, la fe es una decisién de la voluntad que
suspende la razon para poder aceptar lo inexplicable.

17



;Y qué se puede decir de los evangelios apocrifos?

En cuanto a los evangelios apdcrifos —aquellos no
reconocidos oficialmente por la Iglesia—, cabe preguntarse
si contienen informacién util sobre el Jesus histdrico.
Puesto que existen tantos textos diferentes, para alguien sin
formacién especializada, resulta imposible analizarlos a
fondo, y lo mas sensato es seguir las recomendaciones de
los especialistas.

Entre los evangelios no canonicos escritos entre los siglos |
y II se encuentran, por ejemplo, el Protoevangelio de
Santiago, el Evangelio de la infancia de Tomds, los
evangelios judeocristianos (como el de los Nazarenos, los
Ebionitas o el de los Hebreos), el Evangelio secreto de
Marcos, el Evangelio de la Verdad, el Evangelio de Felipe, el
de Nicodemo, el de Bartolomé, entre muchos otros.

La mayoria de los especialistas coinciden en que estos
evangelios apocrifos:

e Fueron desarrollos libres y reelaboraciones de Ia
tradicion oficialista surgida tras la aparicion de los tres
evangelios sindpticos: Marcos, Lucas y Mateo.

o Contienen numerosas narraciones muy imaginativas,
que relatan sucesos inverosimiles.

e Abundan en contenidos esotéricos y gndsticos, donde la
revelacion de secretos ocultos y misteriosos constituye
una parte esencial de su atractivo.

e No aportan datos nuevos ni fiables que permitan conocer
mejor al Jesus historico.

18



En 1945 se descubri6 en Nag Hammadi una antigua
biblioteca copta que gener6 grandes expectativas,
especialmente en el ambito esotérico.

Se afirmo6 inicialmente que los textos encontrados
contenian informacion inédita sobre el Jesus histérico. En
particular, tres evangelios atrajeron gran atencién: el
Evangelio de Maria Magdalena, el Evangelio de Judas y el
Evangelio de Tomds. Aunque, tras un profundo estudio
realizado por destacados especialistas, se concluyé que
estos textos no aportan material historico valido ni inédito.

Por ejemplo, el Evangelio de Maria Magdalena es una fuente
muy incompleta y dificil de interpretar debido a su
contenido gnostico, con muchos pasajes fragmentados y
con amplios espacios vacios.

El Evangelio de Judas presenta a este discipulo como un
héroe que, con el consentimiento de su maestro, interpreto
un papel necesario para el cumplimiento de las profecias.
Desde luego, una vision mas especulativa que historica.

El Evangelio de Tomds llamé especialmente la atencién al
contener 114 dichos breves atribuidos a Jesis —los llamados
logiones—, lo que parecia aportar informacion valiosa para
contrastar con los evangelios canonicos. No hubo suerte y
estudios posteriores demostraron que dos tercios de su
contenido proceden directamente de los evangelios
sinopticos, en especial de Lucas, y que el resto son pasajes
gnosticos oscuros y dificiles de interpretar.

Tras estos estudios se concluye, de manera definitiva, que
las fuentes mas confiables para conocer al Jesus histérico

19



son principalmente los tres evangelios sindpticos, junto con
algunos pasajes del Evangelio Juan, fragmentos del Libro de
los Hechos de los Apdstoles y ciertas Cartas de Pablo.

Eso si, es imprescindible leerlos con un enfoque critico,
considerando el contexto histérico y comparando las
distintas fuentes. Con paciencia y rigor, estas herramientas
permiten —aunque no una biografia exacta— reconstruir el
mensaje, la misidn, la doctrina y los rasgos esenciales de la
personalidad de Jests de Nazaret.

1.3.- Los evangelios en cuarentena obligada

Para quien quiera investigar al Jesus histoérico, buscando
una version lo mds auténtica posible, es fundamental
someter los textos oficiales a un riguroso andlisis critico
—una especie de «cuarentena investigadora»— antes de
considerar su contenido histérico como fiable. Usarlos tal
como aparecen en el Nuevo Testamento, sin un examen
previo, no es en absoluto recomendable.

Durante siglos, afirmaciones como esta habrian sido
consideradas heréticas por la Iglesia cristiana. Pero en los
siglos XX y XXI, los avances en el estudio de los textos, el
descubrimiento de nuevos manuscritos y el desarrollo de la
critica historica han obligado a revisar profundamente el
contenido de los evangelios.

Quien investigue con seriedad debe preguntarse si lo que
narran los evangelios refleja realmente palabras y hechos
auténticos de Jesus o si, por el contrario, responde mas a la
tradicién cristiana primitiva, a intereses teoldgicos, a
errores de copia o a afiadidos intencionados.

20



No obstante, aunque hoy disponemos de mejores
herramientas que en el pasado, no todo puede resolverse;
hay preguntas que siempre seguirdn sin respuesta.

En este sentido, John P. Meier, en Un judio marginal,
advierte: «Los evangelios canonicos requieren un analisis
critico muy cuidadoso antes de usarlos como fuente fiable
para cualquier investigacidn».

A pesar de ello, durante siglos la Iglesia cristiana se ha
empefiado en presentar los evangelios como libros
sagrados, inspirados por Dios, que relatan con fidelidad la
vida de Jestis de Nazaret. Incluso la lectura tradicional ha
dado por sentado que pueden consultarse sin mas, con total
y plena confianza.

Pero...
Lectura critica de los evangelios: advertencias necesarias

La realidad histérica es mucho mdas compleja —y menos
optimista— de lo que suele creerse. De modo que conviene
tener presentes algunas advertencias basicas antes de
iniciar cualquier aproximacion seria y abierta a los textos
evanggélicos.

Primera advertencia:

Los evangelios que hoy conocemos nos han llegado a través
de un proceso largo y complejo de transmisidn: son «copias
de copias de copias», y los manuscritos originales no se han
conservado. Este hecho explica que, a lo largo de los siglos,
los textos hayan sufrido traducciones imprecisas, errores de
copia, anadidos, omisiones o interpretaciones ideologicas.

21



Segunda advertencia:

Ninguno de los evangelios fue escrito por los autores a
quienes la tradicion cristiana se los atribuyé. En este texto
se hard referencia a ellos como Evangelio Marcos, Evangelio
Mateo, Evangelio Lucas y Evangelio Juan, sin el habitual
«de», con el fin de no inducir a pensar, erroneamente, que
fueron redactados por sus discipulos directos.

Tercera advertencia:

Los autores de estos textos se enfrentaron a una tradicion
oral fragmentaria y a la existencia de mdultiples escritos
menores previos. Su tarea fue ardua: intentaron reconstruir
la trayectoria de Jesus combinando fuentes diversas, a
través de un gran esfuerzo de recopilacion, interpretacion y
sintesis.

Cuarta advertencia:

El contenido de los evangelios actuales se compone, en
gran parte, de tradiciones cristianas primitivas, de ideas
teoldgicas propias de sus redactores, de errores de
transmision o traduccion y de elementos propagandisticos
de una fe en expansion. Solo una parte reducida de su
contenido puede vincularse, con un grado razonable de
certeza, a los hechos y palabras del Jesus histérico.

Quinta advertencia:

Las contradicciones entre los evangelistas son numerosas y
notorias. Para justificarlas, la Iglesia ha recurrido, a lo largo
del tiempo, a explicaciones de corte teoldgico poco
convincentes. Un ejemplo notable es el argumento de

22



Ireneo de Lyon (afio 180): «Las divergencias entre los
evangelistas se deben al deseo expreso del Espiritu Santo,
que pretendia manifestar la inconcebible riqueza espiritual
de Jesuis, imposible de expresar en un solo escrito».

Sexta advertencia:

La idea de que los evangelios fueron dictados por revelacion
divina resulta insostenible desde el punto de vista histoérico.
Fueron escritos por cristianos anénimos de la primera o
segunda generacion, vinculados a distintas corrientes
ideoldgicas —helenistas, judeocristianos o gentiles
convertidos—, sin disponer de informacidn suficiente para
precisar su identidad o el entorno exacto en que trabajaron.

Asumir estas advertencias no implica rechazar los
evangelios, sino comprender mejor lo que realmente son:
textos religiosos construidos a partir de tradiciones orales,
reelaborados con propositos teoldgicos y redactados por
autores que vivieron décadas después de los hechos que
narran. Su alto valor, tanto espiritual como historico, debe
aprovecharse desde un enfoque critico y exigente.

Este enfoque —alejado del dogmatismo— no debilita la
figura de Jesus, sino que permite distinguir entre el Jesus de
la fe y el Jestis de la historia. Solo a través de esta separacion
es posible acceder a una imagen mas realista del personaje
histdrico que cambio el curso de la humanidad.

Para emprender esta busqueda rigurosa del Jesus histoérico,
el andlisis de los evangelios es imprescindible, pero debe
realizarse mediante una depuracion cuidadosa que permita
distinguir lo esencial de lo accesorio, «el trigo de la paja».

23



Este trabajo se apoya principalmente en dos métodos: el
anadlisis comparativo de los evangelios candnicos y la
técnica de la critica textual.

Anadlisis critico de los evangelios: dos métodos centrales
1. Analisis comparativo de los evangelios canénicos

Este método consiste en cotejar los evangelios entre si, no
con el propdsito de subrayar sus divergencias, sino de
identificar un nucleo de coincidencias que pueda
considerarse mas fiable desde el punto de vista historico.

Por ejemplo, de los 225 pasajes sobre la vida y predicacion
de Jesus recogidos en los evangelios canonicos:

o 23 son comunes a los cuatro evangelistas.

e 75 aparecen en los tres evangelios sinopticos.
e 44 estan presentes en solo dos evangelistas.

« 83 fueron obra de un unico autor.

Este andlisis comparativo permite examinar cOmo se narran
los mismos hechos, detectar variantes significativas vy
evaluar la autenticidad de cada testimonio.

Fundamentalmente, la lectura critica intenta responder a
diversas preguntas clave:

e Si los cuatro evangelistas relatan un mismo pasaje,
scoinciden sus versiones o difieren? ;Qué podria explicar
esas diferencias? ;Afectan aspectos esenciales o son solo
cuestiones formales?

e Cuando solo los tres sindpticos coinciden en un
episodio, ;por qué el Evangelio Juan lo omite? ;Qué

24



variaciones aparecen en las redacciones y qué
implicaciones tienen?

« Si el pasaje esta presente en dos sindpticos, ;qué motivo
la exclusion del tercero? ;Se trata de un olvido, de un
rechazo deliberado o de una fuente distinta?

e Cuando un solo evangelista menciona un episodio, ;por
qué los demas lo ignoran? ;Puede deberse a una fuente
propia del autor? ;Responde a una intencionalidad
teoldgica especifica.

Para el esclarecimiento de los textos evangélicos, a la
eficacia del andlisis comparativo se le une la originalidad
del método de la critica textual.

2. La técnica de la critica textual

Por su parte, la critica textual, desarrollada desde la
primera mitad del siglo XX, permite trabajar con los
manuscritos mas antiguos y confiables del Nuevo
Testamento, con el propodsito de reconstruir la forma y el
contenido mas probable de los textos originales.

Esta disciplina ha permitido analizar mas de 2.400
manuscritos —incluidos cddices unciales y mintsculos— y
establecer genealogias textuales que ayudan a rastrear las
versiones mas proximas a los llamados «textos madre».

Entre sus hallazgos fundamentales destacan:

o La antigiedad de un manuscrito no garantiza su
fidelidad textual: un texto posterior puede ser mas
preciso si presenta una version inicial mejor copiada.

25



e El numero de copias existentes tampoco es prueba de
autenticidad: una lectura muy difundida puede deberse a
razones de prestigio o conveniencia teoldgica.

o La procedencia textual influye en la confiabilidad: los
manuscritos de tradicién alejandrina suelen considerarse
mas fiables que los bizantinos o los occidentales.

o La amplitud geografica de la difusion es positiva: cuanto
mas extendida esté una variante textual, mayor es la
probabilidad de que se remonte a una fuente primitiva.

e La dificultad teologica del pasaje favorece su
autenticidad: si un texto resulta incémodo o
problematico desde el punto de vista doctrinal, es mas
probable que sea original, ya que los copistas tendian a
suavizar o armonizar los contenidos conflictivos.

El trabajo de los especialistas, tanto mediante el andlisis
comparativo como a través de la critica textual, persigue
varios objetivos clave:

 Verificar que las copias conocidas se corresponden, en la
medida de lo posible, con el contenido de las primeras
versiones escritas.

e Determinar que esas primeras copias reflejaron con
fidelidad los hechos y las palabras de Jests.

e Comprender las causas detras de las variantes textuales.

e Evaluar los pasajes unicos atribuidos a un solo
evangelista, para dilucidar si derivan de tradiciones
independientes o de la creatividad teoldgica del autor.

26



o Explicar por qué se excluyeron los evangelios apdcrifos
como fuentes historicas validas.

A través de este enfoque critico —pero consciente de sus
limites— se busca reconstruir, con el mayor rigor posible,
una imagen auténtica del Jesus de la historia. Sabemos que
este retrato sera siempre parcial e incompleto, pero cada
paso dado con honestidad intelectual nos acerca mas a
comprender quién fue aquel hombre que transformo el
curso de la humanidad.

Por ejemplo, gracias a la critica textual ha sido posible
esclarecer aspectos muy debatidos de los evangelios, como:

o Lainterpretacion del bautismo en el Jordan.

o La naturaleza de su relacion con la divinidad.

« Elsignificado de la Ultima Cena.

e Su genealogia, nacimiento e infancia.

o La controvertida existencia de hermanos y hermanas.
« Relatos de la pasion, muerte, resurreccion y ascension.
e Su postura frente a la Ley de Moisés.

o La autenticidad de los milagros y parabolas.

« El papel de los discipulos.

 El fracaso de las profecias escatoldgicas.

e Y muchos otros aspectos fundamentales.

1.4.— Las dificultades significan mas motivacion

Para facilitar el acceso a la figura de Jests de Nazaret —y al
arduo trabajo que ello implica—, este libro se organiza en
torno a una estructura pensada para manejar el abundante
material disponible, permitiendo, en sentido figurado,

27



«digerir un elefante tan grande». Con este proposito, se ha
dividido la vida del Jests historico en cuatro etapas:

1. Tiempo anterior al inicio de la vida publica.
2. Tiempo de predicacion y vida publica.

3. Tiempo de muerte, resurreccion y ascension.
4. Tiempo posterior a su «desaparicion fisica».

1. Tiempo anterior al inicio de la vida publica
Esta etapa aborda tres cuestiones principales.

La primera analiza una realidad con frecuencia ignorada: el
contexto historico existente cuando Jesus llegd al mundo.
Para entonces, la humanidad acumulaba milenios de
desarrollo, y el planeta albergaba unos doscientos millones
de personas, de las cuales solo entre cinco y seis millones
habitaban Judea, Samaria y Galilea. El pueblo judio era, por
tanto, una infima minoria.

En ese contexto religioso y cultural coexistian, desde hacia
siglos, tradiciones como el judaismo, el hinduismo, el
budismo, los politeismos griego y romano, y el mitraismo.

La segunda cuestion se refiere a la mision que Jesus habria
asumido en la Tierra. Esta mision puede entenderse como
una respuesta a la insatisfaccion divina provocada tanto por
el pueblo judio como por la humanidad en general.

Comprenderla resulta esencial para interpretar de manera
coherente numerosos pasajes de su vida.

La tercera cuestion aborda los aspectos relevantes —y
también polémicos— desde su concepcion y nacimiento

28



hasta el momento en que se presentd ante Juan el Bautista
en el Jordan, evento que marco el inicio de su vida publica.

2. Tiempo de predicacion y vida publica

Durante esta etapa se sigue a Jestis en su recorrido por
tierras palestinas. Se analizan su predicacidon, sus
ensefianzas y parabolas, asi como los hechos
extraordinarios que se le atribuyeron —milagros y
exorcismos— y su relacion con los doce discipulos.

Se presta especial atencién a sus disputas con escribas y
sacerdotes, al simbolismo del Bautismo y de la Ultima
Cena, e incluso se intenta una aproximacion a sus
pensamientos y sentimientos.

El objetivo es comprender como vivid sus diversos roles:
como profeta, maestro, sanador, exorcista y predicador.

3. Tiempo de muerte, resurreccién y ascension

Esta etapa plantea algunas de las cuestiones mas complejas
desde el punto de vista historico. No resulta facil explicar
todo lo que vivid Jesus en sus ultimos dias ni justificar
como una figura de su relevancia pudo morir de manera tan
cruel y dramatica.

Aun mas dificil resulta aceptar, desde una perspectiva
estrictamente historica, su resurreccion al tercer dia, sus
apariciones posteriores y su ascension al espacio celestial,
elementos que plantean desafios considerables.

Por ello, en este punto resulta necesario dar paso al Jesus
teoldgico y salir del marco histérico, ya que solo desde esa
dimension es posible abordar tales misterios.

29



4. Tiempo posterior a su desaparicion fisica

En esta ultima etapa se analiza como, tras su desaparicion
fisica, su mensaje, mision y biografia fueron reinterpretados
y reelaborados con el propdsito de sentar las bases del
cristianismo y de su Iglesia.

Para ello fue necesario transformar lo que parecia el fracaso
del Jests historico en un éxito absoluto. Esta operacion
implicé una reconstruccion profunda: se paso del Jesus
historico al Jesus teoldgico, de Jests de Nazaret a Jesucristo;
de Hijo «adoptivo» de Dios a Hijo «natural» de Dios; y de
una mision dirigida al pueblo judio a una misién de
salvacion universal.

Una pregunta fundamental que surgio entre los primeros
seguidores —llamados nazarenos— y que se dirigio a la
naciente Iglesia cristiana fue la siguiente:

s Era necesario modificar de manera tan radical la figura del
Jests historico para alcanzar la salvacion universal? ;No
habria sido suficiente con seguir las ensefianzas que Jesus
transmitio durante su vida puablica?

O, formulada de otro modo:

:Necesito el Jesus historico al Jesus teoldgico para ensefiar e
implementar los principios del Reino de Dios

30



CAPITULO 2

TIEMPO ANTERIOR A LA VIDA PUBLICA

2.1.- Como era el mundo cuando nacié Jests de Nazaret
2.2.- Mision que encargo Dios a Jesus de Nazaret

2.3.- El Jesus infantil: entre las profecias y la fabula

2.4.- El Jesus histérico versus el Jesus teoldgico

2.1. Como era el mundo cuando nacio Jesus de Nazaret

Jests de Nazaret vivid en una época en la que la humanidad
ya contaba con miles de afios de historia. Los judios
habitaban una region pequefia, de unos 25.000 kilometros
cuadrados, dividida en tres partes: Galilea, Samaria y Judea.
Galilea, al norte, era una mezcla de judios y extranjeros.
Samaria, en el centro, estaba poblada principalmente por
no judios. Judea, al sur, concentraba la mayor parte de la
poblacidn judia y alli se encontraba Jerusalén, la capital.

En Palestina se practicaba el judaismo, religion que se
consolidd hacia el siglo VI a. C., durante el reinado del rey
hebreo Josias. Segin la tradicion, Josias afirm6 haber
hallado el Libro de la Ley de Yahvé y reunio en su palacio a
numerosos sacerdotes, escribas y funcionarios. Durante
meses, estos trabajaron con antiguos textos, poemas,

leyendas y relatos orales para redactar los primeros libros
de la Biblia.

Gracias a ese esfuerzo, el antiguo yahvismo se transformd
en el judaismo, una religiéon mas estructurada y organizada.

31



De este proceso surgieron libros como Génesis, Exodo,
Levitico, Numeros, Deuteronomio, los Libros Proféticos y los
Salmos. Estos textos establecieron las normas religiosas,
morales y legales que el pueblo judio seguiria como Ley de
Moisés. Jesis de Nazaret, que vivido unos quinientos anos
después, fue educado en esta tradicion y fundamentd en
ella sus ensefianzas.

Dos de estos libros son especialmente importantes para
comprender a Jesus: el Exodo y los Libros Proféticos. El
Exodo narra cémo el pueblo judio, elegido por Dios,
aprendio a conocerlo durante su camino hacia la Tierra
Prometida. En medio de pruebas y dificultades, los judios
llegaron a ver a Dios como un ser unico, poderoso y
protector. Este Dios les prometid convertirlos en «la luz de
las naciones», y ellos aceptaron esa mision con fe.

Esa historia, destinada a fortalecer la identidad de un
pueblo pequefio y sin territorio propio, describia con
detalle las reglas que definian la pertenencia al pueblo
judio. Estas normas incluian costumbres sociales, rituales
religiosos, leyes de purificacion y comportamientos
personales. Eran mds de seiscientas, y cumplirlas era una
muestra de fidelidad a Dios. Como judio, Jesus fue educado
desde nifio para respetarlas y observarlas.

El judaismo mantenia una gran esperanza: la llegada del
Mesias, un enviado de Dios que liberaria al pueblo judio,
reuniria a las doce tribus de Israel y gobernaria sobre todas
las naciones. Los profetas, asi como los Salmos, hablaron
ampliamente de esta figura. Sus palabras servian como guia
para discernir si alguien podia ser el Mesias, como ocurrioé

32



con Jesus. El pueblo observaba sus acciones con atencidn,
buscando sefiales que indicaran el cumplimiento de las
profecias y la llegada del tiempo de la liberacion.

Pero la realidad era que el judaismo no era la tnica religion
de la época. Existian otras mas antiguas y extendidas: el
hinduismo, practicado en la India; el budismo, surgido
como una respuesta a aquel; el mazdeismo en Persia, origen
del mitraismo; y las religiones griegas y romanas, muy
comunes en un Imperio con unos 45 millones de
habitantes. Ademas, se practicaban otras religiones
llamadas «mistéricas».

En comparacidn con este vasto panorama, el judaismo era
una minoria muy pequeiia. Por ello, la idea de que un solo
Dios judio gobernaria a todas las naciones parecia, desde el
principio, una utopia dificil de concebir.

El trabajo de un profeta como Jesus, entonces, estuvo
limitado desde el inicio a una region pequena, con
relevancia historica pero escasa influencia politica o
demografica. Esta limitacion también afectaba al judaismo,
cuyos libros —como Génesis y Exodo— presumian de una
influencia universal que no se correspondia con la situacion
politica y geografica del momento.

Aun asi, pese a ser una religion monoteista que proclamaba
la existencia de un solo Dios, el judaismo convivia en paz
con las religiones politeistas grecorromanas. Aunque sus
creencias diferian, no existian grandes conflictos.

El Imperio romano no se interesaba por los detalles del
judaismo ni por su historia o rituales; solo deseaba

33



mantener el orden y evitar rebeliones. Mientras los judios
respetaran la autoridad imperial, podian practicar
libremente su religion, y lo cierto es que los evangelios no
mencionan obstdculos significativos para la predicacion de
su doctrina.

Las demas religiones apenas influyeron en Palestina debido
a la distancia geografica y cultural. Una excepcion fue el
mitraismo, derivado del mazdeismo, que mas tarde influiria
en el cristianismo. En este sentido, existen abundantes
similitudes entre Mitra y Jesus; si bien, en el siglo primero
esta religion era conocida solo por pequenos grupos,
especialmente entre los legionarios romanos.

En resumen, Jesus de Nazaret desarrollo su misién en una
tierra dominada por el judaismo. La poblacion seguia con
devocién la Ley de Moisés y esperaba ansiosamente la
llegada del Mesias. Pudo predicar con libertad, aunque
siempre dentro de un contexto profundamente influido por
las normas, creencias y textos sagrados del judaismo.

2.2. Qué mision encargo Dios a Jesus de Nazaret
En este escenario aparecio Jesus de Nazaret.

Su llegada tuvo una razon profunda. Segun la tradicion
judia —Ila historia de un pueblo pequefio y sin territorio
propio—, Dios habia disefiado un plan desde antiguo. Con
¢l, deseaba ser reconocido como el tnico Dios verdadero
por toda la humanidad.

Aunque solo un grupo muy reducido lo conocia y lo
adoraba, se presentaba como el creador y sefior de todo,
incluso para quienes lo desconocian.

34



Si ese plan se hubiera cumplido segtn lo previsto, no habria
sido necesario modificarlo. Pero algo no estaba iendo bien.
Por ello, fue preciso tomar nuevas decisiones para que el
plan divino siguiera adelante.

s Por qué Dios no estaba satisfecho?

Es probable que Dios se sintiera decepcionado por la
conducta de su pueblo elegido. Tal vez pensaba que no
cumplian sus promesas, que no eran fieles o que no seguian
las normas dadas en el monte Sinai.

También podia considerar que la maldad humana seguia
causando estragos, o quizas aun recordara el primer error
del ser humano —el llamado pecado original—, que todavia
no se habia redimido por completo.

No era la primera vez que Dios mostraba su descontento
con la humanidad. Ya lo habia hecho siglos antes, cuando
envio un gran diluvio que destruy¢ a casi toda la poblacion,
salvando solo a la familia de Noé. Tras ello, Dios prometid
no volver a destruir la tierra de esa manera, por lo que tenia
que buscar otra forma de intervenir que respetara la
promesa realizada.

Hay que reconocer que el relato del diluvio, parece mas una
narracion simbdlica que un hecho histdrico. Segun la
Biblia, Noé tenia seiscientos afios cuando ocurri6 el diluvio,
y casualmente, su padre y su abuelo murieron justo
entonces, lo que le permitio subir al arca sin dejar familia
atras. También se dice que tuvo solo tres hijos, algo inusual
entre los patriarcas que, segin los textos, vivian siglos y
tenian descendencias muy numerosas. En fin, que todo

35



encajaba de modo convenientepara dar coherencia al
relato.

Respecto al pecado original, la propia Biblia sugiere que ya
habia sido superado y perdonado. En Exodo se indica que el
castigo por los pecados de los padres alcanzaba solo hasta
la tercera o cuarta generacion:

Exodo 20: «Porque yo, el Sefor tu Dios, soy un Dios
celoso, que castigo la iniquidad de los padres en los
hijos, hasta la tercera y cuarta generacion de los que me
odian.»

Exodo 34: «El Sefior pasé delante de él proclamando: EI
Sefior, el Sefior! Dios compasivo y clemente, lento para la
ira y grande en amor y fidelidad. Que mantiene su amor
a millares y perdona la iniquidad, la rebelion y el pecado,
pero no deja sin castigo: castiga la iniquidad de los
padres en los hijos y en los nietos, hasta la tercera y
cuarta generacion.’»

La tendencia humana hacia el mal tampoco parecia un
motivo suficiente para justificar el enfado divino. Aunque
persistia esa inclinacion, el pueblo de Israel era uno de los
mas pobres del mundo.

Exceptuando a las clases altas: sumos sacerdotes, escribas,
jueces, ancianos, comerciantes, terratenientes y sus
familias, la mayoria vivia en la miseria, enferma o
abandonada. No tenia mucho sentido pensar que esas
personas llevaran una vida de grandes pecados.

Aun asi, Dios no estaba satisfecho, y debia existir una causa
importante para ello. Y comprenderla resulta esencial para

36



entender cudl fue realmente la mision de Jestis y poder
evaluar entonces si cumplio o no con su tarea.

Quizas Dios no estaba conforme con las limitaciones del
pueblo judio para difundir su mensaje. Si deseaba que su
palabra alcanzara a toda la humanidad, confiar inicamente
en un grupo tan reducido no parecia una estrategia
efectiva. La historia asi lo ha confirmado: dos mil afios
después, el pueblo judio sigue siendo una minoria, con
unos quince millones de personas. Si el plan original se
hubiera limitado a ellos, dificilmente habria prosperado.

Tampoco parecia justo que el pacto con Israel excluyera al
resto del mundo del acceso al Reino de Dios. Por ello, era
necesario ampliar los términos de dicha alianza.

Ademads, los lideres religiosos de la época estaban
corrompidos: habian distorsionado el verdadero sentido de
la Ley de Moisés, convirtiéndola en un conjunto de normas
mecanicas, aplicadas con rigor al pueblo pero con
indulgencia hacia los poderosos. Esa hipocresia contradecia
el mandamiento principal: amar a Dios y al préjimo.

A esta corrupcion se sumaba la injusticia social y la
desigualdad. La mayoria vivia sin esperanza. Dios quiso
advertir a los ricos sobre su soberbia y su falta de
compasién, pero también brindar consuelo a los pobres,
anunciando que todo estaba por cambiar.

Finalmente, otro motivo del descontento divino fue la
imagen equivocada del Mesias: lo esperaban como un
guerrero conquistador, cuando Dios deseaba un mensajero
de paz, reconciliacion y salvaciéon universal.

37



Todas estas razones justificaron que Dios iniciara un
Segundo Plan Divino, y en ese nuevo proyecto, Jestus de
Nazaret desempefid un papel central. Su misiéon consistio
en llevar a cabo esa transformacidn. Para ello:

¢ Renovo los términos de la alianza con Israel.

e Proclamo6 que la Ley de Moisés ya no bastaba para
alcanzar la salvacion.

e Presentd al Dios de Israel como el Dios de toda la
humanidad.

e Rechazo la idea de un Mesias guerrero y establecié la
figura de un Mesias de paz.

o Afirmo6 que Israel seria un pueblo mas, sin privilegios de
supremacia.

Ademas:

o Fue un profeta escatoldgico (porque hablo del fin de los
tiempos) y apocaliptico (porque anunci6 la destruccion
final), pero también un salvador, que abrio el acceso al
Reino de los Cielos a judios y gentiles por igual.

o Ensend que la salvacién llega por la fe, no por el
cumplimiento de la Ley.

e Anuncié que el Reino de Dios estaba cerca y que era
necesario vivir atentos a sus sefales.

e Predicéd que el Reino ya habia comenzado, aunque se
completaria con el Juicio Final.

o Fue reconocido como Hijo de Dios, no por nacimiento
fisico, sino por eleccién divina.

38



o Fue un maestro, que ofrecid esperanza a los pobres y
lanzo un fuerte mensaje a los ricos: sin conversion, no
habria salvacion.

e Murié crucificado como sacrificio redentor,
reconciliando definitivamente al ser humano con Dios.

e Revel6 un Dios cercano, compasivo y generoso, un Padre
que perdona.

e Realizo milagros y sefiales que despertaron asombro y
reflexién entre su pueblo.

Comprender con claridad la misidn de Jests en la Palestina
del siglo I es esencial para reconocer al Jesus historico. Ese
conocimiento permite interpretar coherentemente sus
ensefianzas y actos, y ofrece una brujula segura frente a las
muchas dudas que rodean su figura y su obra. Tener claro
el «<mapa de su mision» es, en definitiva, disponer de una
guia fiable para no perderse en el camino de su bisqueda.

2.3. El Jesuis infantil: entre las profecias y la invencion

Lo que se conoce fuera de toda duda sobre la vida de Jests
de Nazaret se resume en tres hechos esenciales:

1. Que nacio poco antes del inicio del siglo I, lo cual
confirma su existencia histdrica, pese a que algunos atin
la cuestionen.

2. Que fue bautizado por Juan el Bautista en el rio Jordan,
marcando asi el comienzo de su vida publica.

3. Que murié crucificado en Jerusalén como un
delincuente, antes de cumplir los treinta y cinco afios.

39



En este capitulo nos centraremos en el periodo que
transcurre desde su concepcion hasta el dia de su bautismo.

Para comenzar, es importante sefalar que, desde el punto
de vista historico, no sabemos nada con certeza sobre esa
etapa previa a su vida publica. Seria deseable afirmar que
sabemos «muy poco», pero la realidad es que las fuentes
disponibles son escasas, incompletas y contradictorias.
Debemos aceptar esta limitacion tal como es.

En principio, los autores de los evangelios canénicos apenas
dedicaron unos pocos pasajes a los mas de treinta afios
anteriores a la vida publica de Jesus. Ademas, lo que
narraron —y solo en dos evangelios— no coincide entre si,
generando mas dudas que certezas.

Veamos cémo los evangelistas construyeron esas historias
sobre los afos anteriores al bautismo de Jesus.

El Evangelio Marcos inicia su relato con el bautismo en el
Jordan, sin mencionar absolutamente nada sobre su
infancia. Lo mas seguro es que el autor no dispusiera de
informacion suficiente y confiable, o bien que considerara
innecesario incluirla (lo mas probable es lo primero).

El Evangelio Juan, escrito unos cuarenta afios después del
de Marcos, tampoco ofrece detalles sobre la nifiez de Jesus.
En su lugar, comienza con un prologo teoldgico de
profundo contenido doctrinal, pero sin valor histérico o
biografico: «En el principio existia la Palabra, y la Palabra
estaba junto a Dios, y la Palabra era Dios...»

Por tanto, el relato jodnico tampoco aporta informacion
concreta sobre la infancia o juventud de Jesus.

40



Los tnicos evangelistas que intentaron describir episodios
de esa etapa fueron los autores del Evangelio Mateo y del
Evangelio Lucas. El problema con sus relatos —ademas de
ser breves, fragmentarios y limitados a solamente dos
capitulos— es que son discrepantes entre si y poseen escasa
credibilidad histdrica.

Ademas, entre los especialistas existe una sospecha fundada
de que los dos primeros capitulos del Evangelio Lucas
fueron escritos por un autor distinto al del resto del texto.

El protagonismo de personajes secundarios (como Simedn
o Ana la profetisa), junto con el uso de himnos y alabanzas,
sugiere que se trata de una adicion posterior, elaborada con
fines catequéticos o liturgicos, mas que con base en datos
historicos sobre la infancia de Jesus.

:No habria sido mejor el silencio?

Seguramente. Dado el grado de contradiccion y confusion
de estos relatos, casi habria sido preferible que nada se
hubiese escrito sobre los primeros afios, antes que
conservar versiones tan inconsistentes.

Repasemos algunos ejemplos de esas contradicciones:
Genealogias incompatibles

El Evangelio Mateo presenta a Jacob como padre de José
y a Matdn como su abuelo. En cambio, el Evangelio
Lucas seiiala que el padre fue Heli y el abuelo Matat. Las
listas de ascendientes difieren tanto en nombres como
en estructura, lo que hace inviable una justificacion
coherente de la supuesta descendencia davidica de Jesus.

41



Relatos inconexos de la concepcién

En Mateo, un angel sin nombre habla en suefios con José
para que acepte a Maria, embarazada por obra del
Espiritu Santo. En Lucas, es el angel Gabriel quien se
aparece a Maria para anunciarle su concepcidon
milagrosa, mientras José no interviene. Ambas versiones
son irreconciliables y carecen de valor histdrico.

Discrepancias sobre el lugar de nacimiento

En Mateo, Jests nace en Belén porque alli residian Maria
y José. En Lucas, nace alli de manera circunstancial,
debido a un supuesto censo ordenado por Augusto, que
no tiene confirmacion histdrica en esas fechas. Seguin
este ultimo, la pareja vivia originalmente en Nazaret.

Visitantes tras el nacimiento

Mateo habla de magos de Oriente y de la huida a Egipto,
mientras que Lucas menciona solo a pastores, omitiendo
toda referencia a Herodes y a la matanza de los
inocentes.

Los autores del Evangelio Mateo y del Evangelio Lucas no
disponian del Evangelio Marcos ni de la llamada Fuente Q
(Quinto Evangelio) para hablar de este periodo. Y dado que
resulta poco probable que contaran con fuentes inéditas
propias, lo mas sencillo es admitir que crearon estos relatos
por iniciativa propia. Para ello se basaron en las tradiciones
orales de las primeras comunidades cristianas, a las que
afiadieron elementos teoldgicos propios para vincular su
narracion con las profecias del Antiguo Testamento.

42



Su intencion era demostrar que el nacimiento de Jestus no
fue casual, sino que cumplia las profecias mesidnicas,
especialmente las de Isaias. Si los detalles de la concepcion,
el nacimiento y la infancia de Jesus coincidian —o se hacian
coincidir— con esas profecias, se confirmaba que Jesus era
el Mesias prometido por Dios.

Para alcanzar este propdsito, tanto el Evangelio Mateo
como el Evangelio Lucas emplearon recursos literarios y
simbolicos como: genealogias adaptadas, concepciones
milagrosas, estrellas que guian, angeles anunciadores y
personajes piadosos que exaltan la grandeza del nifio Jesus.

El problema es que estas historias se contradicen entre siy
carecen de sustento historico. Por ejemplo:

o Para cumplir con la profecia de Miqueas 5, ambos
evangelistas afirmaron que Jesus naci6 en Belén,
inventando viajes y censos sin respaldo histérico. Lo mas
probable es que naciera en Galilea, quizas en Nazaret,
entre tres y cuatro afios antes del comienzo del siglo 1.

e Para justificar su origen divino, reinterpretaron una
profecia de Isaias 7, que originalmente decia: «Una joven
concebird», y la tradujeron confusamente como «Una
virgen concebird». Asi surgio la idea de la concepcién
virginal de Maria, con relatos diferentes y sin base
histérica. Ademads, aunque la profecia mencionaba al
nifno como «Emmanuel», ambos coinciden en que se le
impuso el nombre de Jeshua (Jesus).

Este tema de la concepcion virginal dio origen a la polémica
sobre la existencia de hermanos y hermanas de Jesus.

43



Si Maria hubiera sido virgen perpetua, la cuestion quedaria
resuelta, pero los textos evangélicos mencionan claramente
hermanos y hermanas.

Sobre ello, dos reconocidos estudiosos sostienen:

e John P. Meier: «La opinién mas plausible, desde un
punto de vista filoldgico e histérico, es que los hermanos
y hermanas de Jesus eran realmente tales.»

e Antonio Pifiero: «Lo mas verosimil historicamente es
aceptar que Jesus tuvo hermanos en el pleno sentido de
la palabra.»

La Iglesia cristiana nunca ha aceptado esta interpretacion,
ya que la virginidad perpetua de Maria fue establecida
como un dogma infalible. Por ello ha ofrecido, a lo largo del
tiempo diversas explicaciones para justificar la «aparente»
existencia de esos hermanos:

e Que eran hijos de otra Maria, discipula de Jesus.
e Que eran hijos de un matrimonio anterior de José.

e Que en arameo la palabra «hermanos» también se usaba
para designar a los primos.

e Que el término «hermanos» se aplicaba en general a
todos los seguidores de Jesus.

Siguiendo el método propuesto por Antonio Pifiero de
analizar los textos evangélicos, versiculo por versiculo, para
determinar su autenticidad historica, podemos aplicar este
criterio a los capitulos 1y 2 del Evangelio de Lucas, el que
mas informacion ofrece sobre la infancia de Jests, aunque
de valor historico muy limitado.

44



Andlisis del Capitulo 1 del Evangelio Lucas:

Versiculos 5-25: Relato legendario sobre el embarazo de
Isabel. Tipico de las tradiciones sobre Juan el Bautista.

Versiculos 26-38: Anuncio a Maria. Pertenece al género de las
concepciones milagrosas, frecuente en textos biblicos y
extrabiblicos.

Versiculos 39—45: La visita a Isabel. Posible relato tradicional o
creacion del autor.

Versiculos 46-56: El Magnificat. Probable composicion de un
salmista de la época.

Versiculos 57-67: Nacimiento de Juan el Bautista. Omitido por
el Evangelio Mateo, lo que revela intereses narrativos
distintos.

Andlisis del Capitulo 2 del Evangelio Lucas:

Versiculos 1-7: Censo de Augusto. No hay evidencias
historicas de un empadronamiento en la época, que implicara
el viaje desde Nazaret a Belén.

Versiculos 8-20: Visita de los pastores. Relato legendario.

Versiculos 25-40: Protagonismo de Simeo6n y Ana. Cumplir el
requisito legal judio del doble testimonio, para otorgar
credibilidad al relato.

Versiculos 31-33: La frase «Luz para los gentiles» revela
influencia paulina directa.

Versiculos 41-52: Jests perdido y hallado en el templo. Relato
ejemplarizante del género hagiografico infantil, destinado a
mostrar su sabiduria precoz.

45



En resumen, los relatos sobre la infancia de Jests no fueron
escritos como cronicas histdricas, sino como narraciones
con finalidad religiosa. Su propoésito era mostrar que Jesus
era el Hijo de Dios, el Mesias prometido, y que desde su
nifiez manifestaba sefiales de su identidad y mision.

Los evangelistas escribieron como maestros de fe, no como
historiadores, empleando libertad creativa y recursos
literarios propios de la tradicién biblica.

Asi se fue construyendo una imagen teoldgica de Jesus: un
nifio rodeado de milagros, angeles, cantos y profecias
cumplidas. Con el tiempo, esta figura se alejo
considerablemente del Jests historico, el hombre real que
vivio en Galilea en el siglo I, cuya vida intentaremos
conocer mejor en los siguientes capitulos.

Lo que podemos afirmar con cierto fundamento histérico:

e Que fue concebido en el seno de una familia rural
palestina formada por José y Maria.

e Que no se sabe con certeza donde nacid, aunque
probablemente no en Belén, sino en Nazaret.

e Que las leyendas sobre reyes magos, pastores o matanzas
de inocentes no son historicas.

e Que vivid en el anonimato hasta iniciar su vida publica,
probablemente en Nazaret o Cafarnatm.

e Que pertenecia a una familia humilde y trabajadora.
e Que tuvo varios hermanos y hermanas.

¢ Que no descendia directamente de David.

46



e Que fue un hombre tipico de Palestina: de estatura
media, cabello y barba oscuros, ojos oscuros, fuerte
fisicamente, con una mirada intensa y voz potente.

e Que aprendid a leer y escribir en arameo y hebreo.

e Que no existen evidencias de sucesos extraordinarios
antes de su vida publica.

e Que recibio una educacion religiosa basica en la
sinagoga local, completada con formacién autodidacta o
comunitaria.

e Que aprendio y ejercio el oficio de constructor junto a su
padre.

e Que fue llevado al templo de Jerusalén a los doce afios,
como era preceptivo, sin que ocurriera ningin hecho
notable.

e Que pudo haber hecho algun voto temporal como
nazoreo, cumplido antes del inicio de su vida publica.

e Que se mantuvo célibe, en contra de la costumbre judia.

e Que, alrededor de los treinta afios, abandono la casa
familiar para comenzar su misidn y no regreso jamas.

2.4. El Jests historico versus el Jesus teologico

Durante décadas, en los encuentros sabatinos, mientras
compartian el pan y el vino, los seguidores de Jesus
escuchaban historias sobre su vida, sus ensefianzas y sus
milagros. Y fue cuando las primeras tradiciones cristianas
empezaron a escribirse, que el verdadero conocimiento de
Jestis de Nazaret se hizo accesible.

47



Quienes redactaron esos primeros relatos —ya fueran
escribas profesionales o miembros voluntariosos de las
comunidades cristianas primitivas— no tenian forma de
comprobar la veracidad de todo lo que transmitian. Es muy
probable que muchos de esos relatos ya les llegaran
modificados por la imaginacién popular, deseosa de
ensalzar la figura de su lider espiritual.

A esta «idealizacion» oral se sumaron los errores propios de
la copia manual de los textos y, sobre todo, las
modificaciones intencionadas que cada autor introdujo
para ajustar las historias a las creencias y necesidades
teoldgicas de su comunidad.

Estos cambios, omisiones y afiadidos no fueron detalles
menores: tuvieron un papel decisivo en la formacion de la
teologia cristiana, que con el tiempo se consolidaria en una
religion organizada.

Parece evidente, desde una perspectiva histdrica, que Jesus
de Nazaret no tuvo intencién de fundar una institucion
religiosa. Estaba convencido de que el fin del mundo era
inminente —como lo demuestran numerosos pasajes de su
predicacion— vy, por tanto, no tenia sentido planificar a
largo plazo.

Pablo de Tarso y la transformacién del mensaje

Cuando los lideres de las primeras comunidades vieron que
el Reino de Dios no llegaba tan pronto como esperaban,
comenzaron a estructurar su fe para el futuro.

El cambio decisivo vino de la mano de Pablo de Tarso,
quien percibié la necesidad de reformular la figura y el

48



mensaje de Jesus para que tuvieran un caracter mas
universal y perdurable.

Pablo insistia en que su enseflanza no era una invencion
personal, sino una revelacion directa de Dios. Para que esta
nueva vision tuviera coherencia, fue necesario atribuir a
Jesis de Nazaret nuevas funciones, caracteristicas y
objetivos que no estaban presentes en su misidn original.

Asi nacié la figura de «Jesucristo», una construccion
teoldgica que, segun Pablo, asumia la mision de llevar el
Reino de Dios también a los gentiles (no judios).

Esto era indispensable, segin su vision escatologica, para
precipitar la llegada del Juicio Final y, con él, el
cumplimiento de las promesas de Israel sobre las demas
naciones.

Lo cierto es que Pablo no pretendia crear una religion
universal. Su objetivo era lograr la conversion de un
numero determinado de gentiles —aunque nunca
especifico cuantos— para que, con ello, se cumpliera la
esperanza del Reino de Dios.

Esta reconstruccion paulina del mensaje original se
manifestd en tres frentes principales:

1. Revision de la Ley de Moisés

Pablo estableci6 una nueva distincion entre «hijos
naturales» (los judios, que debian seguir cumpliendo la
Ley) e «hijos adoptivos» (los gentiles, eximidos de ciertos
preceptos como la circuncision, el descanso sabatico o
las normas alimentarias y de pureza ritual).

49



A cambio, a los gentiles se les exigia observar las
llamadas «Leyes Universales», de caracter moral y ético.

2. Nacimiento de una estructura eclesial jerarquica

Pablo introdujo conceptos fundamentales que serian
adoptados por la Iglesia posterior, como la Sucesion
Apostdlica, como la autoridad exclusiva para interpretar
las escrituras —reservada a obispos y presbiteros—, la
obediencia doctrinal, la tradicion recta (que excluia toda
divergencia teologica) o la necesidad de imponer el
control econdmico de las comunidades.

3. Reelaboracion del mensaje de Jesus

El nacleo de la ensefianza pasé del amor a Dios y al
projimo a la aceptacion de la muerte de Jesus como
sacrificio redentor por los pecados de la humanidad.
La salvacion dejo de depender de la conducta moral y
pasoé a medirse por la adhesion a los nuevos preceptos
doctrinales definidos por la Iglesia.

La nueva vision teoldgica de Pablo de Tarso fue
rapidamente aceptada por los autores de los evangelios, por
los primeros lideres eclesidsticos y por las comunidades
cristianas. Con el tiempo, la Iglesia consolid6 su autoridad
mediante los concilios, donde se debatian y definian las
verdades que todos los fieles debian aceptar para alcanzar
la salvacion.

Como resultado, surgieron numerosas normas, creencias
obligatorias y dogmas, definidos como «verdades reveladas
directamente por Dios». Estos debian ser aceptados bajo

50



amenaza de condenacidn, pues rechazar alguno implicaba
la excomunién automatica y la pérdida de la salvacion.

Esto se mantuvo aunque muchos de esos dogmas se
basaran en interpretaciones discutibles de los textos
biblicos. Por esa razon, tuvieron en general un caracter
impositivo, excluyente y, a menudo, polémico.

Dogmas sobre Jestis de Nazaret

A lo largo de la historia, la Iglesia catdlica ha declarado
cuarenta y cuatro dogmas, de los cuales dieciocho se
refieren directa o indirectamente a Jesus de Nazaret.

Estos altimos son los que se detallan :

1. Maria concibié por obra del Espiritu Santo y es Madre de
Dios.
Maria fue siempre virgen: antes, durante y después del parto.
3. Jesucristo es verdadero Dios e Hijo de Dios por esencia.
Cristo posee dos naturalezas (divina y humana) sin mezcla ni

+

confusion.

Cada naturaleza tiene su propia voluntad y operacion.
Jesucristo, aun como hombre, es Hijo natural de Dios.
Cristo se ofrecidé como sacrificio verdadero en la cruz.
Cristo redimio a la humanidad mediante su muerte.

© © N oW

Resucito gloriosamente al tercer dia.

10. Subio al cielo en cuerpo y alma y esta sentado a la diestra del
Padre.

1. Fundo la Iglesia como Dios-Hombre.

12. Instituyo a Pedro como cabeza visible de la Iglesia.

13-18. Instituyd los siete sacramentos oficiales.

51



Si se observa con atencidn, estos dogmas ya no mencionan
a Jesus de Nazaret por su nombre, sino que emplean los
términos «Jesucristo» o «Cristo».

Esto revela como la figura histéorica de Jesus fue
desdibujandose progresivamente, sustituida por una
construccion teoldgica con nuevos atributos y funciones,
transformando asi el sentido original de su misidn.

El desplazamiento del mensaje original

Esta transformacidén, impuesta y consolidada por la
estructura eclesiastica, llevdo a que los cristianos tuvieran
que aceptar cada vez mads creencias y normas, muchas de
las cuales estaban desconectadas del mensaje ético y
espiritual original de Jesus de Nazaret. De este modo,
pertenecer a la Iglesia se convirti6 en condicion
indispensable para la salvacién, y su doctrina, en un sistema
cerrado de dogmas.

Por el contrario, los nazarenos —denominados asi no por el
lugar de nacimiento de Jests, sino porque se le consideraba
un nazoreo, es decir, una «persona consagrada a Dios»—
sostenian que basta con seguir al Jesus historico para
alcanzar la salvacion. Por ello, rechazan que la Iglesia exija
la aceptaciéon de dogmas afiadidos como requisito para
pertenecer a la comunidad o entrar en el Reino de Dios.

Frente a la afirmacién de la Iglesia catolica:

«No pueden salvarse quienes, conociendo la Iglesia como
fundada por Cristo y necesaria para la salvacion, no entran
y no perseveran en ella»,

52



Los nazarenos responden que la salvacion también existe
fuera de la Iglesia, y que incluso dentro de ella puede haber
condenaciodn, si se traiciona el espiritu original del mensaje
de Jesus.

Reflexién final

Podria parecer que esta perspectiva considera a la Iglesia
cristiana como el principal obstaculo para comprender el
mensaje auténtico de Jesus historico.

Por el contrario, esta critica no se dirige contra el
cristianismo por ser cristianismo, sino contra el proceso de
reconstruccidon doctrinal e institucional que reinterpreto la
figura de Jesus de Nazaret conforme a intereses teoldgicos y
de poder. La misma observacion se aplicaria a cualquier
otra religion —como el budismo o el islam— que hubiera
realizado una apropiacion similar de la figura de su
fundador.

A continuacion se expone el Capitulo 3 que se ha dividido
en dos partes para facilidad de lectura. En la parte primera,
denominada como Antecedentes a la vida ptblica de Jests,
se exponen los condicionantes generales que marcaron la
vida y la labor de Jests de Nazaret. En la segunda parte,
Vida publica de Jesus de Nazaret, se expone lo que fue
propiamente su actividad de predicacion y evangelizacion.

53



ANEXO: MAPA DE LA ZONA HABITUAL DE JESUS DE NAZARET
(tomado de la cronologia seguida por Jesus en el Evangelio Marcos)
Rio Jorddn/ Galilea/ Lago/ Cafarnaum/ Casa Simén y Andrés Galilea/
Cafarnatim/ Orilla lago/ Tiro y Sidén/ Monte Cafarnadm/ Orilla lago/ Region
gerasenos/ Otra orilla del lago Nazaret/ Aldeas varias/ Lugar tranquilo/
Betsaida/ Genesaret Aldeas, ciudades y caserios/ Tiro y Sidén/ Decdpolis hacia
Galilea/ Betsaida/ Cesarea de Filipo/ Monte alto/ Galilea Cafarnatum/ Judea/
Otro lado Jordan/ Camino Jerusalén Jericé/ Jerusalén/ Monte Olivos/

Betania/Templo/Getsemani

.:Mar

&2 Waﬁatea s

54



CAPITULO 3 (PARTE PRIMERA)
ANTECEDENTES A LA VIDA PUBLICA DE JESUS
3.1.- Las sombras del Jesus historico

3.2.- Modos de comunicacion de Jests segun destinatarios

3.1. Las sombras del Jesus historico

Al parecer, cuando inici6 su vida publica, ni siquiera Jests
tenia plenamente definido el sentido y la importancia de su
mision. Fue con el tiempo —a medida que vivia los
distintos episodios de su predicacion— cuando fue
tomando conciencia de ella.

Decir que no sabia exactamente qué iba a suceder puede
parecer una idea extrafa o dificil de aceptar. No obstante,
varios indicios apuntan en esa direccion. A lo largo de su
vida —breve, pero intensa—, esas dudas se hicieron
evidentes, y no todas llegaron a tener una explicacion clara.

Para empezar, no se sabe con certeza cuanto duré su vida
publica. Segun los evangelios sindpticos, apenas un afo;
segun el Evangelio Juan, unos tres. Debe recordarse que,
una vez que abandond su hogar para predicar, ya nunca
regreso a él, y no es lo mismo dedicar solo un afio que tres a
esa tarea, sobre todo si se considera que él y sus discipulos
vivian de la ayuda del pueblo y del apoyo de sus seguidores.

En este sentido, llama la atencién que ni €l ni sus discipulos
establecieran un lugar fijo donde reunirse, descansar o
planificar sus actividades. Esto habria sido légico, ya que el

55



territorio por el que se desplazaban era pequefio y
relativamente facil de recorrer. Pero su forma de predicar
fue siempre itinerante, directa y sencilla, desplazandose de
aldea en aldea por toda Palestina.

Los autores de los evangelios sindpticos intentaron
construir un orden cronolégico del itinerario de Jests y de
los principales acontecimientos de su vida publica. Pero lo
unico que lograron fue situar el bautismo al inicio y la
ultima cena al final, sin conseguir establecer una secuencia
clara y definida de los hechos.

s Fueron suficientes uno o tres afios para cumplir su mision
en el territorio donde predicaba?

Es dificil saberlo.

En cualquier caso, existe una paradoja notable: si realmente
ocurrieron los hechos extraordinarios que se le atribuyen,
es logico pensar que hubiera alcanzado en su tiempo una
fama considerable. Lo bastante importante como para
aparecer de forma destacada en los registros historicos de
cronistas reconocidos. De esa manera, habriamos tenido
acceso a una mayor cantidad de informacion. Por desgracia,
su vida publica pasd, en general, casi inadvertida para los
historiadores contemporaneos independientes.

Aun asi, resulta llamativa la facilidad con la que reunié a
sus primeros doce discipulos al comienzo de su
predicacion. Esto es aun mas sorprendente si se considera
que seguirlo implicaba abandonar a sus familias, algo muy
serio en la sociedad palestina de la época. Esta respuesta
inmediata puede interpretarse como una muestra de la

56



gran fuerza de su personalidad y de su capacidad para
inspirar y convencer a quienes lo rodeaban.

Con todo, lo mas razonable es pensar que, en un territorio
tan reducido, sus discipulos lo acompafiaran de forma
intermitente, regresando a sus hogares cuando las
circunstancias lo permitian.

El mensaje y su forma

Jests de Nazaret comenzo a predicar movido por el deseo
de comunicar algo esencial a sus compatriotas. Al principio,
para captar su atencion, realizo —segin los relatos—
numerosos hechos extraordinarios, lo cual sirvid para atraer
el interés inicial de un pueblo sencillo y rural.

Pero no bastaba solo con sorprender: era necesario
transmitir un mensaje claro, sostenido y comprensible,
sobre todo porque la mayoria de la poblacion era
analfabeta. Ese mensaje no podia estar cargado de ideas
teoldgicas complejas.

Como dijo Jorge Luis Borges, «La teologia es la rama mas
frondosa de la literatura fantastica». Por ello, el mensaje de
Jestis debia centrarse en temas concretos y cercanos,
expresados en un lenguaje cotidiano, como el arameo
popular de la region. Ademas, debia concentrarse en pocos
temas esenciales, para evitar confusiones.

En este aspecto, el retrato que ofrece el Evangelio Juan no
parece coincidir del todo con el personaje histérico. Tanto
es asi que hubo muchas dudas en los primeros siglos sobre
si ese evangelio debia ser incluido entre los libros oficiales
de la Iglesia, debido a la complejidad de los discursos

57



atribuidos a Jesus. Es sabido que empleaba un lenguaje mas
elaborado cuando discutia con escribas o sacerdotes, pero
frente al pueblo, sin duda usaba parabolas sencillas, frases
breves y dichos faciles de recordar y compartir. Ese estilo,
ademads, era muy comun entre sus paisanos.

Por eso, quienes buscan ideas teoldgicas complejas en su
mensaje original suelen olvidar su rasgo mas esencial: la
sencillez y la claridad. Esta idea es clave para entender los
cambios y afiadidos introducidos en los evangelios por
autores cultos y letrados. En tales casos, puede resultar
revelador ponerse en el lugar —y en las sandalias— de un
campesino palestino del siglo I, con sus costumbres, su
idioma y su modo de vida. Solo asi se comprende mejor el
verdadero sentido de su mensaje.

Dudas, preguntas y consecuencias

De su vida publica quedaron muchos temas abiertos, y
durante su predicacion surgieron igualmente numerosas
cuestiones sin respuesta clara. El pueblo se hacia preguntas
fundamentales:

;Quién era realmente?

;Era el Mesias esperado o solo un gran profeta?

¢Era un simple ser humano o tenia naturaleza divina?
¢Venia a ayudar al pueblo judio o su mensaje era universal?
:Se acercaba verdaderamente el fin del mundo?

La gente sencilla se preguntaba como prepararse para un
final inminente, anunciado como algo muy proximo.
Ante esa inminencia, no parecia haber tiempo suficiente ni

58



siquiera para restaurar el Reino de las doce tribus de Israel,
lo cual generaba gran confusioén entre la poblacidn.

Aun asi, mientras la gente comun no tuvo grandes
dificultades para aceptar las nuevas enseflanzas, no
sorprende que las élites religiosas del judaismo las
rechazaran, negandose a reconocer en Jesus al auténtico
Mesias y manteniendo viva la esperanza en la llegada del
verdadero.

Este rechazo provocd que los sectores del judaismo que no
aceptaban las nuevas ideas quedaran excluidos del Reino de
Dios, lo que puede considerarse un fracaso parcial en la
mision de Jesus, ya que no logrd convencer a todos.

Ademads, esta situacion gener6 dudas sobre la justicia
divina, pues muchos comenzaron a sentir que Dios no
estaba cumpliendo su parte del Pacto con el pueblo de
Israel, sentimiento que ha perdurado en la memoria
colectiva del judaismo hasta nuestros dias.

El final del judaismo sacerdotal

De manera paraddjica, la destruccién total del Templo de
Jerusalén en el afio 70, junto con la persecucién romana
contra los lideres del movimiento cristiano, marcé el fin del
judaismo sacerdotal. A partir de entonces, el judaismo se
reorganizd en torno a las sinagogas y al estudio de las
Escrituras, abandonando la estructura centrada en los
sacerdotes y en los sacrificios del Templo.

Este cambio significd también que el judaismo dejara de ser
un obstaculo practico para el cristianismo, que empezaba a
expandirse como una nueva religion. A partir de ese

59



momento, se hizo evidente la separacion definitiva entre
judaismo y cristianismo. Cada uno siguid su propio camino,
aunque a un precio muy alto: el surgimiento de un
resentimiento mutuo que perduraria durante siglos.

Un ejemplo de ello es que, hasta hoy, en algunas sinagogas
se recita tres veces al dia una oracion que dice: «Dios
maldice a los nazaries» (nombre con el que se conocia a los
primeros cristianos).

3.2. Modos de comunicacion de Jests de Nazaret segin
los destinatarios

Con sus discipulos

A lo largo de su vida, Jests de Nazaret se comunicé tanto
por medio de sus palabras como a través del ejemplo de sus
acciones. Siempre fue consciente de con quién estaba
hablando y adapto6 su manera de expresarse segun el tipo de
interlocutor.

Por ejemplo, es muy probable que con sus discipulos
mantuviera conversaciones intimas durante las largas
caminatas o en las cenas compartidas junto al fuego. En
esos momentos tranquilos, con frases sencillas y mucha
paciencia, trataba de explicarles el sentido de lo que hacia 'y
lo que estaba por venir.

Debido a que convivio con ellos de forma intensa durante
un tiempo prolongado, tuvo innumerables oportunidades
de hablar tanto de asuntos cotidianos como de temas mas
profundos. Pero, sobre todo, sabia que sus discipulos eran
los tnicos que habian tenido el privilegio de observar de
cerca su forma de vivir y de ensefiar, aprendiendo de su

60



ejemplo dia a dia. Ellos serian, después, quienes
transmitirian su mensaje al resto del pueblo judio —y,
finalmente, al mundo entero—.

Esta claro que, para el Jests historico, formar
adecuadamente a sus discipulos fue una de sus principales
prioridades, aunque esa formacion se desarrollé en un
contexto dificil, lleno de incertidumbre. ;Por qué?

Porque la idea de que el fin del mundo estaba préximo
impregnaba toda su predicacién, y esto debié influir
profundamente en las enseflanzas que transmitié a sus
seguidores mas cercanos. Lo mas logico es pensar que se
centrara en ensefianzas elementales sobre la llegada del
Reino de Dios y la salvacion, pues no habia tiempo para una
formacidon mas extensa.

Aun asi, es de lamentar que los evangelios que conocemos
reflejen tan escasamente la enorme cantidad de horas de
conversacion, reflexion y consejo que compartid con ellos.

Con los sacerdotes y escribas

Con los sacerdotes y los escribas, su relacion fue muy
distinta. Jestis sabia que hablar con ellos significaba entrar
en discusiones constantes sobre las Escrituras, en un
ambiente de confrontacion. Es evidente que los lideres
religiosos de la época buscaban el conflicto con él, tanto
por sus afirmaciones personales como por su particular
modo de interpretar la Ley de Moisés. Ademas, se sintieron
atacados por las duras criticas que les dirigié: denuncié su
falta de ética, su abuso de poder, el desprecio hacia el
pueblo y su arrogancia al interpretar la Ley.

61



El conflicto alcanzé tal punto que Jesus declaro
publicamente que jamds entrarian en el Reino de Dios.
Esto gener6 un odio profundo en la casta sacerdotal:
sacerdotes, escribas y ancianos, que acabaria siendo la
causa principal de su condena y ejecucién publica.

Con las autoridades romanas

En cambio, apenas tuvo contacto con las autoridades
romanas, y el poco que tuvo se debid a las acusaciones que
los lideres religiosos presentaron en su contra.
Fueron ellos quienes lo llevaron ante los tribunales
romanos para que fuera juzgado y condenado a la
crucifixion.

Ante ellos, Jestis guarddo un silencio enigmatico y
significativo, una forma de comunicacion no verbal o
«comunicacion muda», con la que expresaba su rechazo
total al poder y la autoridad de Roma. Solo respondio
cuando Pilato le pregunto si era el rey de los judios. Su
respuesta fue breve: «Tu lo dices».

Asi lo recogieron los tres evangelios sindpticos, mientras
que el Evangelio Juan ofrece una versidn distinta, en la que
le responde con otra pregunta: «;Dices esto por ti mismo, o
te lo han dicho otros de mi?»

Este tipo de respuesta sugiere que, o bien ignoraba
deliberadamente la autoridad romana porque no la
reconocia, o bien no tenia completamente claro si é]l mismo
era el «Rey de los judios» anunciado por las Escrituras... o
quiza ambas cosas.

62



Con las multitudes

Donde Jestis mostré mayor esfuerzo comunicativo fue en su
trato con las multitudes que lo seguian durante sus
predicaciones. Sabia que, para que su mensaje fuera
comprendido por un pueblo en su mayoria analfabeto,
debia ser claro, sencillo y directo.

Por ello empled una combinacion de breves discursos,
frases concisas y pardbolas, acompafadas de actos
extraordinarios. Algunos de estos milagros servian como
introduccion o refuerzo de sus ensefianzas; otros, como
medio para despertar admiracion y atencion hacia su
persona y su mensaje.

Si bien es cierto que no usaba las parabolas exclusivamente
con las multitudes. Por ejemplo, de las 44 pardbolas
registradas en los evangelios sindpticos, 16 fueron dirigidas
a sus discipulos, 8 en discusiones con los sacerdotes, y 20
ante grupos numerosos de seguidores.

Lo que esta claro es que, mediante sus discursos y
parabolas, buscaba que el pueblo judio, sus seguidores y sus
lideres religiosos transformaran su forma de verse a si
mismos, a los demads y al mismo Dios. En este contexto, las
parabolas resultaron una herramienta ideal para provocar
una reflexion interior profunda y continua, casi sin que los
oyentes fueran plenamente conscientes de ello.

Los especialistas coinciden en que dominaba con gran
habilidad el arte narrativo de la parabola, con una
estructura clara de introduccién, desarrollo y desenlace.
Estas parabolas fueron una de sus herramientas preferidas

63



para ensefar, aunque no puede afirmarse con certeza que
todas las incluidas en los evangelios canonicos provengan
directamente del Jesus historico. Tampoco es posible
determinar cuantas parabolas utilizé realmente, pues
seguramente repitid6 muchos mensajes en distintas
ocasiones, y no todos quedaron registrados.

Segun los criterios de autenticidad historica aceptados por
los especialistas, solo cinco de las cuarenta y cuatro
parabolas que aparecen en los evangelios oficiales pueden
atribuirse con seguridad a Jesus de Nazaret. Esto es
relevante, porque indica que no se deben considerar las
pardbolas como la fuente mas fiable para conocer su
predicacion.

(Ver Nota 1 al final del capitulo, pagina 112).

Que muchas parabolas no sean auténticas no solo priva al
investigador de una herramienta clave para comprender su
enseflanza, sino que también advierte sobre el riesgo de las
multiples interpretaciones —a veces contradictorias— que
se han hecho de ellas.

Ejemplos de atribucién de pardbolas segtin los estudiosos

A modo de ejemplo, se presenta la posible autoria —segtn
la investigacion moderna— de doce parabolas populares:

e El buen pastor que cuida a sus ovejas (tradicidn jodnica)

o El buen samaritano (autor del Evangelio Lucas)

o Las diez virgenes (autor del Evangelio Mateo)

o El hijo prédigo (tradicion cristiana primitiva)

o Eltrigoy la cizafia (tradicion cristiana primitiva)

64



e Elricoy Ldzaro (autor del Evangelio Lucas)

o Tesoro escondido en el campo (autor Evangelio Mateo)
e El grano de mostaza (Jesus histérico)

e Los talentos (Jesus historico)

e Los vifiadores perversos (Jesus historico)

o El sembrador (Jesus histérico)

o La gran cena (Jesus histdrico)

A pesar de estas limitaciones de autoria, conviene recordar
que las primeras comunidades cristianas, al adaptar las
parabolas, conservaron probablemente un nucleo auténtico
de sus ensefanzas, aunque luego las ampliaran o
modificaran con el tiempo.

Por ello, al interpretar una parabola, es fundamental
preguntarse si su mensaje encaja con el estilo del Jesus
historico o si, por el contrario, refleja el estilo literario y
teoldgico de alguno de los evangelistas, como el Estilo
Lucas o el Estilo Mateo.

(Ver Nota 1 al final de este capitulo pag. 112).
Mensajes recurrentes en las pardbolas mds genuinas

Algunos de los temas esenciales que se repiten en las
parabolas mas auténticas de Jesus son:

« Hay que renunciar a todo para ser su discipulo.

e Lo realmente valioso es recuperar un alma perdida.

e Orar sin desfallecer y con el corazon.

o Confiar en que lo pedido en la oracion sera concedido.

« Estar siempre alerta y vigilante.

65



Amar mas a quien mas se le ha perdonado.

La salvacion depende de cumplir la voluntad de Dios.
Los altimos seran los primeros.

No todos logran acoger la palabra de Dios.

Cada uno sera juzgado segun sus talentos.

Perdonar para ser perdonado.

Amar para ser amado.

Acumular riquezas impide entrar en el Reino de Dios.

Conclusiones sobre las pardbolas

Jests de Nazaret fue un maestro excepcional en el arte
de las pardbolas narrativas y enseiié a sus discipulos a
comprenderlas y utilizarlas.

Solo dos pardbolas fueron explicadas directamente por él
a sus discipulos: El sembrador y El trigo y la cizafia; pero,
puesto que la autenticidad de la segunda es discutida,
también resulta dudosa, légicamente, su explicacion.

Las dieciséis pardbolas exclusivas del Evangelio Lucas no
se consideran genuinas, ya que presentan estructuras,
ideas y vocabulario propios del autor (Estilo Lucas).

Las catorce parabolas unicas del Evangelio Mateo no se
consideran genuinas por iguales razones (Estilo Mateo).

Jesis empled al menos dieciséis pardbolas solo para
instruir a sus discipulos y otras doce unicamente para
debatir cuestiones complejas de la Ley con escribas y
sacerdotes.

66



Las cinco parabolas consideradas auténticamente
historicas son: El grano de mostaza, Los vifiadores
perversos, Los talentos, El sembradory La gran cena.

Con el tiempo, la diversidad de interpretaciones de las
parabolas ha generado gran confusion sobre su
verdadero significado.

Por todo ello, debemos aceptar —aunque con cierto
desencanto— que las parabolas de los evangelios no
constituyen una fuente plenamente fiable para conocer
la predicacion del Jesus historico, y es necesario
acercarse a ellas con cautela critica.

Explicacion de la pardbola del sembrador

Para concluir el tema de las parabolas, se presenta a
continuacion la explicacion que el propio maestro dio a sus
discipulos sobre la Parabola del Sembrador:

«Escuchad vosotros lo que significa la pardabola del
sembrador: Si uno oye la palabra del Reino y no la
entiende, viene el maligno y le arrebata lo sembrado en
el corazon. Este es lo sembrado junto al camino. Lo caido
en el pedregal es el que oye la palabra y la acepta con
alegria, pero no tiene raiz, es inconstante, y cuando llega
la prueba o la persecucion a causa de la palabra,
inmediatamente se viene abajo. Lo sembrado entre
zarzas es el que oye la palabra, pero las preocupaciones
de esta vida y la seducciéon de la riqueza ahogan la
palabra y queda sin fruto. Lo sembrado en tierra buena
es el que escucha la palabra con corazéon bueno y
generoso, y da fruto: ciento, sesenta y treinta por uno.»

67



Los milagros atribuidos a Jests de Nazaret

Es bien sabido que Jesus de Nazaret acompafo6 sus
parabolas con actos extraordinarios que sus seguidores
denominaron milagros. En ocasiones, estos milagros iban
acompanados de una enseflanza breve; en otras, su
principal objetivo parecia ser captar la atencion del publico
y facilitar la aceptacion de su mensaje.

Segun los evangelios, los milagros constituyeron una parte
fundamental de su predicacién y se repitieron en distintas
regiones por donde paso. En cualquier caso, la historia no
puede confirmar si estos hechos fueron realmente milagros,
ya que no existen pruebas técnicas suficientes para
afirmarlo. Lo que si puede investigarse es si esos actos
fueron genuinos del Jesus histdrico.

Un milagro se define como:

«Hecho extraordinario que no tiene explicacion racional,
realizado por una persona, pero que no puede ser
explicado por sus habilidades naturales ni por fuerzas
conocidas, y que se atribuye a Dios».

Hoy en dia, para que un hecho se considere milagroso tiene
que someterse a un proceso muy riguroso de andlisis y
comprobacion. Desafortunadamente en el siglo primero no
existian tales protocolos, ni tan siquiera era posible
recolectar informacion suficiente que permitiera hacer una
clasificacion técnica de aquellos hechos extraordinarios.

Ademads, la imaginacion de las primeras comunidades
cristianas contribuyé a crear relatos extraordinarios, no
exentos de fantasia, para resaltar y mitificar la figura de

68



Jesis como profeta y mesias. Por ello, el estudio de los
milagros atribuidos a Jests resulta un desafio complejo.

Desde el punto de vista teologico, es facil afirmar que todos
los milagros fueron reales; pero desde la perspectiva
historica, la cuestién es mucho mas espinosa y genera un
amplio debate entre los especialistas.

El reconocimiento histdrico de los milagros

Historicamente, existe un respaldo casi undnime para
afirmar que Jests de Nazaret fue percibido en su tiempo
como un profeta capaz de realizar actos extraordinarios o
sobrenaturales. Esta percepcidén se basa en la abundancia
de relatos sorprendentes que se le atribuyen durante su
vida publica.

Hasta el punto de que los milagros son los eventos con
mayor apoyo histérico dentro de su biografia. Diversas
fuentes —los evangelios sindpticos, el Evangelio Juan y la
llamada Fuente Q— coinciden en describir estos hechos.

Incluso un historiador independiente, Flavio Josefo,
escribio al respecto: «En aquel tiempo aparecio Jesus,
hombre sabio, autor de hechos asombrosos y maestro de
gente que recibe con gusto la verdad».

No obstante, al analizar los treinta y cuatro milagros
mencionados en los evangelios, los expertos estiman que
solo once podrian tener posibilidades razonables de ser
genuinos, segun los criterios histéricos de autenticidad.
Esta aparente contradiccion —afirmar que realizé milagros,
pero dudar de la autenticidad de muchos de ellos—
requiere una explicacion mas detallada.

69



Tipologia de los milagros
Los evangelios narran que realizo cuatro tipos de milagros:

1. Exorcismos (7 casos)
2. Curaciones (19 casos)

3. Resurrecciones (3 casos)
4. Control sobre la naturaleza (5 casos)

Ademas, existen referencias generales que afirman que en
distintas ocasiones cur6 a multitudes con diversas
enfermedades, y que hubo otros milagros que ni siquiera se
llegaron a registrar.

Milagros con mayor probabilidad histérica

Segun los estudios actuales, los hechos extraordinarios con
mayor probabilidad de haber sido realizados por el Jesus
historico son los siguientes:

e Curacion del hijo del centurion

e Curacion de un sordomudo

o Resurreccion de la hija de Jairo

o Curacion del endemoniado de Gerasa

o Curacion del muchacho poseido por un espiritu maligno
o Liberacion de los demonios de Maria Magdalena

o Curacion del paralitico bajado por el techo

e Curacion del enfermo del estanque de Betesda

e Recuperacion de la vista de Bartimeo

e Curacion del ciego en Betsaida

o Curacion de un ciego de nacimiento

e Relatos de dias en los que realizé multiples curaciones

70



Opinion de los especialistas sobre los milagros

Esta bien documentado que Jesus fue considerado autor de
actos extraordinarios, pero cuando se analizan los casos
concretos surgen numerosas dudas técnicas e histdricas.
Para comprender mejor esta paradoja, se resumen a
continuacion las principales conclusiones de los
especialistas:

o Curaciones de ciegos: Son las mejor respaldadas
histéricamente, ya que varias fuentes independientes las
mencionan y confirman.

e Sanaciones de enfermedades y correccién defectos
fisicos: Cuentan con un buen soporte documental y
coherencia narrativa.

o Exorcismos: Tienen respaldo historico débil. Muchas
tratan de presentar a Jestis como vencedor del demonio,
aunque probablemente algunas se basen en trastornos
mentales o relatos legendarios.

e Curaciones de leprosos: Es probable que curara a varios
enfermos de lepra, una dolencia comun en su época. No
obstante, los dos casos especificos relatados en los
evangelios no se consideran seguros. Ademads, tocar a un
leproso implicaba violar la Ley de Moisés, lo que habria
complicado seriamente su situacion.

o Milagros sobre la naturaleza (calmar tempestades,
multiplicar panes y peces, secar la higuera, convertir el
agua en vino): Son considerados creaciones de la Iglesia
primitiva. Por ejemplo, la multiplicacion de los panes
podria haberse originado en un banquete al aire libre

71



compartido con sus seguidores, al que posteriormente se
afiadieron elementos teologicos.

e Resurrecciones: Diversos testimonios afirman que Jesus
devolvio la vida a personas muertas y que sus discipulos
lo creyeron sinceramente. Por el contrario, los tres casos
especificos narrados en los evangelios no se consideran
auténticos desde el punto de vista histdrico.

La paradoja de los milagros

Llegados a este punto, surge una pregunta esencial:
;Le hacia realmente falta a Jesuis de Nazaret realizar tantos
actos extraordinarios para cumplir su mision?

Es evidente que los milagros ayudaron a atraer la atencion
hacia su persona y su mensaje. No obstante, comprobar
como Juan el Bautista, quien no realizé milagros conocidos,
alcanzdé tan gran prestigio como predicador, no hace sino
demostrar que la fuerza de la palabra podia bastar para
ganar seguidores.

Incluso, algunos especialistas sugieren que la fama de Jesus
como «milagrero» pudo perjudicarle, generando celos y
envidia entre la élite sacerdotal, que se sintié amenazada
por su carisma y popularidad.

Pero aqui aparece la gran contradiccién ya comentada en
apartados anteriores:

e Un hombre que, segun los evangelios, cur6 a tantos
habitantes de Galilea y Judea durante mas de dos afios,
deberia haber dejado una huella mas profunda y
reconocible en la region.

72



e Tampoco resulta facil entender por qué la gente, que le
tenia que estar sumamente agradecida, no lo defendiera
con mayor fervor cuando fue juzgado y condenado.

¢ Y, desde luego, cuesta creer que sus actos de bondad y
caridad se volvieran en su contra durante su juicio ante
las autoridades judias y romanas.

Reflexion final

En ultima instancia, quiza no importe tanto si cada milagro
puede verificarse histéricamente, si podemos estar
razonablemente seguros de que Jesis de Nazaret fue un
profeta que realizé hechos extraordinarios.

Curd a ciegos, paraliticos, enfermos mentales, leprosos y
personas consideradas poseidas por demonios; e incluso,
segun sus discipulos, devolviéo la vida a los muertos.
Aunque no podamos precisar historicamente con exactitud
coémo, donde, cudndo ni cudntos fueron estos milagros, su
actividad sanadora formo parte esencial de su predicacion.

Y asi debe entenderse: no como una coleccién de prodigios
aislados a justificar, sino como expresion profunda de su
mensaje de compasion, fe y esperanza.

73



CAPITULO 3.- (PARTE SEGUNDA)

VIDA PUBLICA DE JESUS DE NAZARET

3.3.- Bautismo: primer paso de la vida publica de Jests
3.4.- Buscando los mensajes de sus ensefnanzas

3.5.- La dltima cena: ultimo acto de la vida publica

3.3. Bautismo: primer paso de la vida publica de Jesus

Es comun que quien se inicia en una religion —sea cual
sea— comience su camino con un ritual o ceremonia
dotada de dos significados fundamentales. Por un lado,
suele ser un acto de purificacion, que marca la separacion
de una vida anterior vivida al margen de esa fe. Por otro,
implica asumir un compromiso: seguir las normas de la
nueva doctrina y respetar su historia y proposito.

En definitiva, se trata de que la persona acceda purificada a
un «nuevo estado» y dispuesta a integrarse en una «nueva
comunidad», celebrando el comienzo de una «nueva vida».

También es habitual que en estas ceremonias se utilicen
elementos naturales comunes, como el agua, el fuego, la
sangre, la musica o incluso la ingestion de sustancias
rituales. A veces se busca, ademas, simbolizar la adquisicion
de algin poder especial, como el conocimiento, la
percepcion o ciertas cualidades que antes no se poseian.

Ahora bien, cuando Jests de Nazaret se acercd a Juan el
Bautista en el rio Jordan para ser bautizado, ya era miembro
del judaismo, religién en la que habia sido iniciado

74



mediante la circuncision, cumpliendo asi el requisito
impuesto por su Dios para formar parte del pueblo elegido.

Lo que Juan ofrecia con su bautismo de agua era, ademas,
un rito de perdon de los pecados y de preparacion para la
conversion. Prometia a quien lo recibiera la inclusiéon en un
proceso trascendental aun por venir, proceso que el recién
ungido seria encargado de liderar en los meses siguientes.

Debe reconocerse que, a priori, esta situacion resulta
compleja y ambigua, lo que dificulta una comprensién clara
del sentido del ritual. Maxime si se considera que, hasta
donde se sabe, Jesis de Nazaret jamas bautizdé a nadie
durante el ejercicio de su vida publica.

Entonces, pudiera ser que el bautismo de Jesus tuviera un
valor simbolico o ejemplar, pero surge la pregunta: ;para
quién? Se sabe que le gustaba participar en las costumbres
de su pueblo, pero recibir el bautismo de Juan fue una
accion inusual, realizada ante un profeta muy carismatico
—aunque conocido como un «loco del desierto»— cuyas
propuestas no formaban parte de ninguna tradicion
propiamente judia.

Ademas, al analizar el episodio del bautismo segtn las
narraciones de los evangelios candnicos, las dudas todavia
se acrecientan un poco mas.

Efectivamente, quienes escribieron sobre Jesus en el ultimo
tercio del siglo I ya estaban profundamente influidos por las
reinterpretaciones teologicas de Pablo de Tarso, quien
subrayaba su divinidad por encima de su condicién
humana excepcional.

75



Esa influencia quedé reflejada en los textos evangélicos que,
aunque proceden de épocas, escuelas y fuentes distintas,
coinciden en la estructura general del pasaje del bautismo
en el Jordan, aunque es verdad que también difieren en
algunos detalles significativos.

Esta claro que Jestis no necesitaba el perdon de los pecados,
ya que, siendo elegido por Dios, no podia tener pecado
alguno. La mera idea de que fuera un «presunto pecador»
habria constituido un obsticulo fundamental para su
mision evangelizadora. Por ello, los evangelistas se
esforzaron en minimizar esta posible interpretacion en la
primera parte del relato, hasta el momento en que ya habia
sido bautizado.

Asi, el Evangelio Marcos afirma: «Jesis se presentd
directamente a ser bautizado». Mateo y Lucas, siguiendo la
Fuente Q, narran que: «Un dia en que se bautizaba mucha
gente, aparecio Jesus y fue bautizado». El Evangelio Juan, en
cambio, no describe el bautismo, sino que recoge el
testimonio de Juan Bautista: «Aquel sobre quien veas
descender y posarse el Espiritu, ese es el que bautiza con el
Espiritu Santo».

Pero una vez que Jests esta bautizado, los evangelios
coinciden en resaltar, mediante una versién casi unanime,
su naturaleza divina a través de sucesos extraordinarios:
«los cielos se abrieron, el Espiritu descendié en forma de
paloma y se oyd una voz desde lo alto que decia: «Este es
mi Hijo amado, en quien me complazco»».

Pero estos relatos no constituyen hechos verificables del
Jesus histdrico, sino interpretaciones teoldgicas elaboradas

76



por seguidores que no fueron testigos directos de los
acontecimientos. Ellos se limitaron a transmitir una versién
comunmente aceptada en las primitivas comunidades.

Por el contrario, esta comprobado que Jesus nunca practico
el bautismo como rito durante su vida publica. Si hubiera
sido un elemento esencial de su doctrina, lo habria
promovido de manera explicita, pero no fue asi.

Ademas, la idea de que instituyé el bautismo como un
sacramento no se apoya en hechos histéricos, sino en
elaboraciones teoldgicas posteriores, que no resisten un
analisis critico riguroso. Por ejemplo:

e En el Evangelio Mateo, la férmula trinitaria de
«bautizandolas en el nombre del Padre, del Hijo y del
Espiritu Santo» proviene de las comunidades paulinas de
Siria en el ultimo tercio del siglo I, no del Jesus histdrico.

o El pasaje final del Evangelio Marcos: «Id por todo el
mundo y proclamad la buena nueva», no aparece en los
manuscritos mds antiguos (el Vaticano y el Sinaitico), y
se considera un anadido del siglo Il tomado de un
catecismo pascual.

o En el Evangelio Lucas, el discurso final a los discipulos es
una composicion del propio autor.

Juan el Bautista habia dicho: «Yo os bautizo con agua, pero
viene uno que os bautizara con fuego y Espiritu». Esta
afirmacion fue entendida, en los primeros afos del
cristianismo, como la promesa de que el bautismo otorgaba
a quien lo recibia poderes especiales, como la revelacion, la
capacidad profética o el don innato de lenguas.

77



Esta interpretacion propicié la aparicion de numerosos
profetas espontdaneos, que terminaron generando una
considerable confusién doctrinal. Hasta que Pablo de Tarso
prohibi6 todo tipo de manifestaciones que no provinieran
de obispos o presbiteros «autorizados».

Los fieles debian centrarse en la obediencia, la disciplina y
el orden, lo que se conocié como la «gracia de estado». Este
concepto, tan ambiguo, acabd por «descafeinar» el sentido
original del ritual bautismal.

Lo que si parece muy plausible es que, tras su bautismo en
el Jordadn, Jests se retirara al desierto para un tiempo de
oracion y reflexion sobre el camino que debia emprender.
Poco importa si ese retiro duro6 tres o cuarenta dias, o si fue
tentado o no por el demonio —los especialistas discrepan al
respecto—, ya que esos momentos los vivid en soledad, sin
testigos, y no acostumbraba a compartir con sus discipulos
el contenido de sus experiencias mas intimas de oracidn.

En cualquier caso, resulta coherente pensar que necesitd
ese tiempo para comprender —o, al menos, comenzar a
comprender— cudl era su misidn. Tras mas de treinta afios
de vida en el anonimato, su retiro al desierto fue una forma
poderosa de iniciar su vida publica y su predicacion.

3.4. Buscando los mensajes de sus ensefianzas

Jests de Nazaret dedicé su actividad de predicaciéon puablica
—durante dos o quiza tres afios— a explicar a sus paisanos
una serie de conceptos inéditos para ellos.

Los temas principales de su ensefianza fueron:

78



Predicar en qué consistia el Reino de Dios y explicar las
implicaciones de conocerlo y aceptarlo.

Recomendar normas de conducta y comportamiento
individual para asegurar la pertenencia a ese Reino.

Advertir sobre ciertos impedimentos concretos que
dificultaban o impedian el acceso al Reino de Dios,
especialmente para ricos, poderosos y miembros de las
castas sacerdotales.

Afirmar que el Reino de Dios representaba la esperanza y
el destino natural para marginados y gente que sufria.

Explicar cémo debia evolucionar el judaismo, en el
cumplimiento de la Ley de Moisés, para renovar su
alianza con Dios.

Describir con detalle como se produciria la resurreccion
de los hombres en el Dia del Juicio Final, cuestiéon que
generaba gran inquietud entre el pueblo ante la aparente
inminencia del acontecimiento.

Profetizar sobre la cercania del Fin de los Tiempos y la
consecuente llegada del Juicio Final de Dios (aunque esta
prediccion resultara finalmente errénea).

Presentar una nueva imagen de Dios como Padre y
Sefior, y ensefiar a comunicarse con EI.

Preparar a sus discipulos para que supieran qué hacer
tras su desaparicion del mundo terrenal.

Disponer al pueblo para que pudiera comprender,
llegado el momento, el significado de su muerte en la
cruz como presunto delincuente sedicioso y peligroso.

79



Estas dos dltimas misiones resultan discutibles, pues Jesus
de Nazaret probablemente no tuvo la premonicion de que
seria ejecutado ni adinivd la proximidad de su muerte.
Ademads, su pensamiento y su doctrina estaban basados en
la creencia de un Fin del Mundo inminente, por lo que no
se planteaba hacer planes a medio o largo plazo.

¢ 3.4.1. El Reino de Dios, eje central de su predicacion

El pueblo palestino, mayoritariamente judio, creia de
manera natural e histdrica en la existencia de un Dios
unico, superior a todos los demas dioses. Este Dios era
concebido como el creador, desde la nada, de todo lo
manifestado y no manifestado, de lo visible y lo invisible.

La raiz de esta fe tan arraigada residia en la herencia
religiosa transmitida por los antepasados, centrada en la
necesidad de manifestar la sumisiéon a Dios mediante el
cumplimiento de las obligaciones derivadas de la Alianza.

Al mismo tiempo, esta creencia ofrecia una explicacion
«racional» de la grandeza del universo, entendido como
obra del Dios tnico en beneficio del ser humano.

En este contexto, resulta comprensible que el pueblo judio
mostrara una actitud muy receptiva hacia cualquier
ensefianza que afirmara la existencia de un reino real
perteneciente a ese Dios, pues la idea del Reino estaba
profundamente arraigada en su imaginario colectivo.

Como pueblo elegido, sofiaban con la llegada de su Dios
con todo su poder, imponiéndose sobre las demds naciones
bajo el dominio de las doce tribus de Israel, inaugurando
asi el reinado definitivo de Dios sobre la humanidad.

80



Jesis de Nazaret asumio una tarea fundamental:
transformar por completo esa concepcién tradicional.
Quiso ensefiar que el Reino de Dios no seria un poder
terrenal ni un gobierno fuerte que dominara el mundo, sino
un destino espiritual que cada persona alcanzaria después
de la muerte, tras su resurreccion.

Para acceder a él, cada individuo debia vivir con justicia,
pues seria Dios quien evaluaria su vida al final de su
existencia. Quienes fueran hallados justos compartirian
para siempre la gloria divina. Quienes no fueran hallados
justos, tendrian que esperar nuevas oportunidades. Esta
propuesta era mucho mas profunda que la idea de un reino
material y poderoso en la Tierra.

El Jests historico insistio, ademds, en que los mas
desfavorecidos y marginados serian quienes, con mayor
seguridad, accederian a ese Reino espiritual: «Mi Reino no
es de este mundo», les decia. Esta afirmacién convirtio el
Reino de Dios en un poderoso aliciente para un pueblo
pobre y oprimido. Hasta el punto de que la tnica ocasion
en la que aseguro la pertenencia directa al Reino fue al
afirmar: «Dichosos los pobres, porque vuestro es el Reino
de Dios».

Asimismo, fue tajante al sefialar quiénes nunca accederian a
ese Reino de los Cielos: los ricos, los escribas, los
sacerdotes, los fariseos y quienes no escucharan sus
palabras ni las pusieran en practica.

De este modo, establecio que ese acceso dependeria de la
calidad de las obras y acciones individuales. Esta vision
suponia un principio de justicia muy valorado por el

81



pueblo, que era testigo de la vida demasiado acomodada de
las élites religiosas y politicas.

Para aumentar el atractivo de su mensaje, Jesus afirmé que
la llegada del Reino era inminente, lo que despertd una
enorme expectativa y esperanza entre el pueblo.

La centralidad del «Reino de Dios» en su predicacion esta
atestiguada por su frecuencia en los evangelios sindpticos,
donde aparece hasta cincuenta y tres veces. A pesar de ello,
nunca explicé de forma clara y directa su significado, lo que
genero confusion e interpretaciones diversas.

Sus seguidores se hacian preguntas constantes:

+El Reino seria terrenal o celestial?

:Material o espiritual?

s Estaba ya presente o llegaria en el futuro?

;Seria solo para los judios o para toda la humanidad?
;Qué se necesitaba para formar parte de él?

;Qué obstaculos habia que superar?

;Seria necesario morir antes de entrar?

Aunque Jests no definid el Reino de Dios explicitamente,
recurridé a numerosas parabolas para ilustrarlo, pues este
concepto era el eje de su mensaje. Algunas de las mas
conocidas fueron: El tesoro escondido, La perla preciosa, El
grano de mostaza, La semilla que crece, La cizana, La
levadura, El banquete, Las minas, La gran cena y La red con
la pesca.

Aunque no todas pueden atribuirse con certeza al Jesus
historico, todas reflejan la esencia de su pensamiento. En

82



conjunto, transmiten la idea de que el Reino de Dios es un
proceso que comienza como una semilla plantada por el
sembrador: crece por si misma, gracias a la accion libre de
la naturaleza, hasta alcanzar su plenitud. Entonces se
convierte en un refugio para quienes buscan cobijo. En
sentido espiritual, significa que el Reino llegara a su
plenitud y serd el hogar eterno de quienes lo acepten.

A través de estas ensefianzas, mostro que el Reino de Dios:

e No es material, sino espiritual.

» No existe aun plenamente, sino que esta por venir.

» No tiene origen terrenal, sino celestial.

o Llegara después de la muerte, tras un juicio individual.
o Estd muy préximo, por lo que hay que estar vigilantes.

Esto no significa que concibiera el Reino como una utopia
lejana. Por el contrario, durante su predicaciéon afirmoé que
ya existian sefales de su presencia, especialmente a través
de los exorcismos, entendidos como la victoria del Reino de
Dios —representado por Jesus— sobre el Reino de Satan
—representado por el demonio—.

El signo definitivo de la llegada del Reino seria, pues, la
completa eliminacion del mal en todas sus formas.

El gran problema posterior fue que la prediccion no se
cumplio, y su mensaje quedo inconcluso. La consecuencia
fue la confusion y desorientacion entre las primeras
generaciones cristianas, que esperaban con urgencia la
llegada del Reino prometido.

La Iglesia primitiva intentd resolver esta situacion:

83



1. Separo las ideas del Juicio Final y del Reino de Dios. Se
ensefid que el Reino seguia formandose sin una fecha
fija, y que mientras tanto las personas justas entrarian en
él tras un juicio personal inmediato.

2. Cambiaron directamente el tiempo previsto para su
llegada, condicionando su cumplimiento a ciertos hitos,
como la predicacion del Evangelio a todas las naciones.

Pero muchos especialistas sostienen que estas condiciones
no fueron establecidas por el propio Jesus, sino que fueron
desarrolladas después de su muerte, ya sea por la Iglesia
primitiva o por los redactores de los evangelios. Algo
similar ocurri6 con las narraciones sobre el Final de los
Tiempos y el Juicio Final, que tampoco aclaran el sentido
original del mensaje.

Los seguidores de Jests de Nazaret —los nazarenos—
estaban convencidos de que, cuando su maestro les hablaba
del Reino de Dios, se referia a un acontecimiento
inminente. Asi lo reflejan frases como: «Os aseguro que
algunos de los aqui presentes no moriran sin haber visto al
Hijo del hombre llegar en su Reino» o «No pasard esta
generacion hasta que todo esto suceda. El cielo y la tierra
pasaran, pero mis palabras no pasaran».

Como los nazarenos creian que el Reino llegaria pronto, se
preguntaban qué ocurriria con quienes estuvieran vivos en
ese momento. Si, como parecia, era necesario morir y
resucitar para entrar en él, surgian dudas.

¢Moririan todos juntos? ;Cémo seria esa resurreccién? ;Y
qué pasaria con quienes ya habian muerto?

84



También se debatia la naturaleza de esa resurreccion: ;seria
fisica o espiritual? La idea de volver a la vida con el mismo
cuerpo causaba inquietud, especialmente en el caso de
enfermos, discapacitados o ancianos.

El tnico indicio que dejo Jesus al respecto aparece en su
didlogo con los saduceos: «Los resucitados no toman mujer
ni los resucitados toman marido; antes bien, son como los
angeles del cielo». Esta respuesta fue entendida como una
afirmacidn de una resurreccién espiritual, y no corporal.

En cualquier caso, ;cémo afrontaron sus seguidores el
hecho de que las predicciones sobre el Reino y el Juicio
Final no se cumplieran? La respuesta es que no tuvieron
mucho tiempo para reflexionar. Hacia el afio 50, Pablo de
Tarso reinterpret6 el mensaje de Jests, dandole un sentido
mas teoldgico y universal. Propuso convertir al mayor
numero posible de gentiles (no judios) para acelerar la
llegada del Reino y del Juicio Final, aunque nunca preciso
cudl seria ese numero.

Con el paso del tiempo, los seguidores de Pablo —cada vez
mas numerosos— fueron desplazando a los discipulos mas
fieles a Jesus, imponiendo asi sus propias doctrinas.

¢ 3.4.2. Normas, méritos e impedimentos para entrar
en el Reino de los Cielos o Reino de Dios

Para comprender mejor el concepto del Reino de Dios,
conviene conocer el de «justificacion», que significa: las
condiciones que una persona debe cumplir para ser
considerada justa ante Dios y poder entrar en su Reino.
Aunque no todos los cristianos primitivos entendian este

85



concepto del mismo modo, y coexistian diversas
interpretaciones.

Para los judios estrictos:

Creian que la justificacion se alcanzaba cumpliendo al
pie de la letra la Ley de Moisés, entregada en el monte
Sinai. Quien observaba todas sus normas podia ser
considerado justo y, por tanto, salvarse. Para ellos no era
necesario aceptar a Jesus, ni el bautismo, ni al Mesias,
pues la salvacion dependia exclusivamente del
cumplimiento fiel de la Ley.

Para los primeros cristianos seguidores de Pablo:

Consideraban que la justificacion provenia de la fe en
Jesucristo, quien murid para redimir a la humanidad del
pecado original. Esa fe se confirmaba mediante el
bautismo, al que Pablo de Tarso llamo «la circuncision
espiritual». No obstante, esta condicion de persona justa
podia perderse si la fe no se vivia conforme a las
ensefianzas de Jesus.

Para los seguidores de Jesus (los nazarenos):

Pensaban que la justificacion era un regalo gratuito de
Dios para quienes aceptaban las ensefianzas de Jests y el
mensaje del Reino de Dios. Para conservar esa condicion
de persona justa, era necesario cumplir los
mandamientos fundamentales y practicar las buenas
obras.

Los nazarenos, seguidores directos de Jesus, solian
preguntar a su maestro: «;Qué debemos hacer para ganar el

86



Reino de Dios?». Jesus les remitia entonces a las ensefianzas
que ya les habia transmitido:

Amar a Dios y al préjimo como a uno mismo. Estas dos
leyes eran las mds importantes para entrar en el Reino,
porque en ellas «se resumian la Ley y los Profetas».

Cumplir los Diez Mandamientos. Jesas insistio en que
seguir los mandamientos dados a Moisés seguia siendo
esencial.

Grupos con ventaja para entrar en el Reino. Afirmé que
cuatro grupos gozaban de prioridad: los pobres, los
hambrientos, los perseguidos y los que lloran, lo cual
ofrecia esperanza a muchos que sufrian.

Advertencias sobre impedimentos. Para entrar en el
Reino. advirtié que la riqueza era un gran obstaculo de
acceso, por lo que recomendaba desprenderse de los
bienes y compartirlos con los pobres o con la
comunidad. También alerté contra «los que estan
hartos», «los que viven despreocupados y entre risas» y
«los que buscan constantemente halagos y alabanzas».

Consejos para mantener la condicion de persona justa.
Aunque muchas ensefanzas del Sermon de la Montaria
fueron redactadas posteriormente por la Iglesia
primitiva, reflejan fielmente las ideas de Jestis sobre
como llevar una vida justa y recta.

(Ver Nota 2 al final del capitulo, pagina 113).

Criticas a la casta sacerdotal. Reprendié a escribas,
fariseos y sacerdotes por imponer obstdaculos que

87



impedian al pueblo acceder al Reino de Dios. Aunque
estas criticas se dirigian principalmente a los lideres
religiosos, algunas advertencias también afectaban a
todos, como cuando Jesus insistia en que la oracién
debia hacerse con humildad y sin ostentacidn, para ser
aceptada por Dios.

Nota: Muchas de las criticas atribuidas a Jesus contra los fariseos
fueron probablemente afiadidas por los autores de los evangelios.
Es reconocido que Jestis compartia varias ideas fariseas y era muy
riguroso en su interpretacion de la Ley. Lo que irritaba al pueblo
era la rigidez con que los fariseos imponian sus reglas.

Aceptar las ensefianzas de Jesus. Jesus insistid en que
para entrar en el Reino era necesario aceptar y vivir
conforme a sus ensefianzas. No obstante, reconocia que
la fe era un don de Dios y no solo una decisién humana.

(Ver Nota 2 al final del capitulo 5, pagina 169).

Dudas sin resolver. Los nazarenos se preguntaban si los
judios que aceptaban la nueva ensefianza debian seguir
cumpliendo todas las antiguas leyes o solo las nuevas.
Estas dudas surgian de las aparentes contradicciones de
su maestro: por un lado, defendia la Ley «sin cambiar ni
una coma»; pero, por otro, en temas como la
circuncision, el ayuno o el sabado, se apartaba de su
aplicacion estricta.

En cualquier caso, gracias a la labor paciente de Jestis como
maestro y guia doctrinal, las gentes rurales de las aldeas y
pueblos de Palestina —su publico principal— lograron
formarse una idea clara de las implicaciones que asumian al
aceptar la doctrina del Reino de Dios. Ademads, como

88



personas pobres, entendian que gozaban de una posicién
privilegiada para acceder a ese «reino feliz».

¢ 3.4.3. Una nueva imagen de Dios

Lo habitual era que las personas asistieran a las
predicaciones de Jests solo cuando se realizaban cerca de
sus aldeas. Las comunidades rurales judias se organizaban
en torno al concepto de «familia de campo», donde todos
los miembros convivian y colaboraban en tareas agricolas y
ganaderas. Por ello, viajar largas distancias o seguir a Jesus
de manera constante resultaba dificil.

Eran gentes sencillas, ocupadas en sus quehaceres diarios,
acostumbradas a pensar en un Dios tinico pero severo: un
Dios que imponia normas estrictas, exigia obediencia total
y castigaba duramente el incumplimiento. Un Dios
invisible, desconocido en su aspecto, lejano, al que se temia
mas de lo que se amaba, y que debia ser aplacado mediante
sacrificios frecuentes.

Jesus quiso transformar radicalmente esa imagen.

En lugar de un juez distante y castigador, present6 a Dios
como un ser cercano, compasivo y paternal. Para ayudar a
transmitir ese cambio, en sus ensefanzas utilizd con
asiduidad dos nuevos términos. Primero, se refirio
directamente a Dios como Padre, y segundo, explicéd el
significado del Espiritu como presencia viva de Dios que
inspiraba el devenir cotidiano de la vida humana.

El empleo del término «Padre»

Jesuis hablo de Dios como Padre de dos formas distintas:

89



1. «Vuestro Padre» o «El Padre».

Con esta expresion ensefiaba que Dios era cercano,
amoroso, protector y siempre presente. Era un Padre que
todo lo sabia, incluso los pensamientos mas intimos. Jesus
mostraba que se podia confiar en El como en un buen
padre que guia, cuida, ayuda, corrige, provee y ama. Esta
imagen aparece reiteradamente en el Evangelio Mateo y el
Evangelio Lucas, probablemente procedente de la Fuente Q.
Era una idea comprensible para el pueblo y les ofrecia
consuelo y esperanza.

2.«Mi Padre».

Cuando Jesus usaba esta formula, el mensaje adquiria una
dimension mas profunda y generé varias interpretaciones.
Algunos creyeron que se consideraba el hijo natural de
Dios, pero conviene recordar que en aquella época era
comun atribuir divinidad a personas excepcionales, y
también era habitual referirse a Dios de modo familiar y
coloquial como «Padre».

El Evangelio Juan y el Evangelio Lucas insistieron, mas
tarde, en la idea de Jesus como Hijo verdadero de Dios,
siguiendo la teologia desarrollada por la Iglesia primitiva
tras su muerte.

No obstante, la mayoria de los especialistas coinciden en
que Jesus no se considero a si mismo hijo natural de Dios,
aunque si se sintio elegido de manera especial y dotado de
dones extraordinarios.

Asi lo reconocio el Evangelio Marcos, que describe cdmo
Jesus fue «adoptado» como Hijo de Dios durante su

90



bautismo en el Jordan. Tampoco se identifico como el
Mesias libertador prometido en las Escrituras, aunque
asumid la responsabilidad de reformar la practica religiosa
popular del judaismo y renovar los términos de la Alianza.

Asimismo, no se consider6 el «Hijo del Hombre»
apocaliptico que, seguin las visiones, acompafiaria a Dios en
el Fin de los Tiempos.

El empleo del término «Espiritu»

Jesus utilizé el término Espiritu —a veces «Espiritu
Santo»— como herramienta fundamental para acercar a las
personas a una nueva comprension de Dios.

Para él, ambos términos se referian al modo en que Dios
actuaba directamente en la vida humana cotidiana, sin
hacerse visible. A través de su Espiritu, Dios ofrecia energia,
animo, inspiracién y conocimiento, mostrando asi su
constante presencia y cuidado. Nadie debia sentirse solo ni
abandonado.

Este sentido aparece reflejado en las setenta y una veces
que el término se menciona en los evangelios canonicos. En
cambio, en las cuarenta y cinco ocasiones en que aparece
en los Hechos de los Apdstoles, el mensaje es distinto: se
utiliza para resaltar el origen divino de la inspiraciéon que
acompanaba a los apdstoles en su mision evangelizadora.

Esto anticipa el concepto de la Trinidad —de la cual el
Espiritu Santo formaria parte—, aunque el Jesus historico
nunca propuso tal idea. Para él, el Espiritu no era una
persona distinta del Padre, sino la forma concreta en que
Dios actuaba en la vida cotidiana de las personas.

91



En ocasiones, Jesus uso el término espiritu para referirse a
la parte divina que habita en el ser humano y lo distingue
de los demas seres vivos. Decir que el ser humano fue
creado «a imagen y semejanza de Dios» resultaba dificil de
entender, pues nadie habia visto a Dios y, siendo tinico, no
podia haber otro igual. Se interpret6 entonces que lo que
hace al ser humano semejante a Dios es su alma inmortal,
en la que reside ese espiritu divino, formado de la misma
esencia de Dios.

De esta manera, Dios dejo de ser percibido como una
entidad lejana y externa, para pasar a estar dentro de cada
persona creyente. Jesus ensend que el espiritu de Dios
habita en el alma humana, y que la semejanza con El no es
fisica, sino espiritual.

Esta nueva visidn proponia una experiencia intima y
profunda: Dios ya no era un ser poderoso y temido, sino un
Padre cercano, presente en cada decisién, emociéon vy
momento de la vida. Conocia las necesidades y hasta los
secretos mas profundos de cada ser humano.

Propuesta de una nueva forma de oracién

Para consolidar este cambio de imagen, ensefié una nueva
manera de dirigirse en oracion al «Dios-Padre»:

e Puesto que Dios conocia todos los secretos del corazon
humano, el creyente debia recogerse en su habitacion,
cerrar la puerta y orar en silencio, conectando con su
interior y hablandole con palabras sencillas.

e Podia también recitar la oracion que Jesus enseiid en
arameo: «Padre, santificado sea tu nombre, venga tu

92



reino, hagase tu voluntad. El pan de cada dia ddmelo hoy
y perdéname mis deudas, asi como yo perdono a mis
deudores, y librame de la prueba».

e Jesus advirtid, ademas, contra las oraciones arrogantes,
realizadas en voz alta, buscando la aprobacion de otros o
con desprecio hacia los demas. La verdadera oracion
debia ser humilde y fiel a los mandamientos esenciales:
amar a Dios sobre todas las cosas y al préjimo como a
uno mismo.

El mensgje final

El mensaje de Jesus de Nazaret fue claro y profundamente
transformador:

Dios ya no era el Dios lejano y temido del Antiguo
Testamento, sino un Padre cercano, compasivo y siempre
dispuesto a acoger a quien acudiera a El con fe y confianza.

Con esta renovacion espiritual, ofrecio consuelo, dignidad y
esperanza a un pueblo sencillo, que aprendié a ver a Dios
no como un juez distante, sino como un Padre que los
conocia, los amaba y nunca los abandonaria.

3.4.4. Una nueva vision de la Ley de Moisés

Jesus de Nazaret asumié un gran desafio al presentarse
como mediador entre Dios y el pueblo judio, con la
intencion de renovar algunos aspectos de la Alianza.

Era consciente de que esta renovacidon provocaria tensiones
con la jerarquia religiosa —escribas, sacerdotes y fariseos—,
que se consideraban los celosos y exclusivos guardianes de
la Ley de Moisés.

93



Del mismo modo también sabia que el pueblo llano no se
opondria a sus propuestas, pues estas ofrecian alivio,
esperanza y dignidad a los marginados, enfermos y
desamparados. Ademas, aliviaban las rigidas exigencias
religiosas impuestas por el Templo, centro del culto judio.

De manera que los evangelios candnicos reflejan con
claridad los continuos conflictos entre Jesus y los lideres
religiosos. Aunque podria parecer que aquellos
enfrentamientos se debian a cuestiones normativas —como
el sdbado, la circuncisidon, el divorcio, el ayuno, los
juramentos o las normas de pureza—, sus propuestas no
fueron tan radicales como para justificar el profundo
rechazo que provoco en la casta sacerdotal.

El propio Jests afirmd: «No he venido a abolir la Ley, sino a
darle cumplimiento». Entonces, ;en qué consistia ese mejor
cumplimiento de la Ley de Moisés?

Revision de algunos puntos clave de la Ley
1. Sobre la circuncision

Jests de Nazaret no se pronuncié de manera explicita a
favor o en contra de la circuncisién. En una ocasion, al
discutir con los fariseos acerca del sabado, puso como
ejemplo una acciéon «permitida» en ese dia: realizar la
circuncisién. Esto podria interpretarse como sefal de que
no se oponia a dicha practica.

Por ello, resulta dificil entender por qué Pablo de Tarso
afirmo con tanta contundencia: «Si os circuncidais, de nada
os aprovechara el Cristo». Esa declaracion parece mas bien

94



una interpretacion teoldgica posterior, algo alejada del
pensamiento original de Jesus.

Ahora bien, facilitar la incorporaciéon de adultos al
cristianismo era otra cuestion. En ese contexto, eliminar la
obligacién de la circuncision resultaba muy razonable,
especialmente por tratarse de un rito doloroso y complejo
para los conversos adultos.

La practica, ademas, habia recibido criticas generalizadas
por diversos motivos:

e Porque solo se aplicaba a los hombres, lo que algunos
veian como una muestra de desigualdad.

e Por su cardcter sangriento y doloroso, sobre todo para
las personas adultas.

e Porque convertia al varén judio en una especie de
«propiedad» de Dios, algo dificil de aceptar fuera del
ambito cultural hebreo.

2. Sobre el ayuno

Jesus relativizd el valor del ayuno como practica religiosa.
Su mensaje fue claro: si existia una necesidad, no debia
negarse el alimento bajo pretexto de una norma estricta.
Los alimentos habian sido puestos por Dios en la tierra para
el sustento del ser humano.

Cuando dijo: «No os preocupéis por lo que habéis de
comer», ensefiaba que la verdadera fe consistia en confiar
en la providencia divina.

Por tanto, el ayuno riguroso no debia imponerse por
encima de las necesidades basicas.

95



3. Sobre el divorcio y el repudio de la mujer

En una sociedad marcadamente patriarcal, donde los
hombres podian repudiar a sus esposas por motivos
triviales, Jests defendid la dignidad e igualdad de la mujer y
se opuso al repudio.

Consideré que el matrimonio unia al hombre y a la mujer
para siempre, lo que suponia una critica directa a una
practica legalmente aceptada, pero injusta.

4. Sobre el sdbado

Uno de los conflictos mdas notorios con los fariseos fue el
relativo al sabado. Jestis resumi6 su postura en una frase
que se volvio emblematica: «El sdbado es para el hombre, y
no el hombre para el sdabado».

Con ello desactivaba el excesivo legalismo, proponiendo el
sentido comun y la misericordia como criterio de accidn.
Hacer el bien, sanar o ayudar nunca debia quedar
subordinado a una norma ritual.

5. Sobre las normas de pureza

Cuestiond la obsesion por la pureza ritual y lo resumié con
una frase magistral: «La verdadera pureza reside en el
interior del hombre; lo que sale del corazon puede hacerlo
puro o impuro, pero nada de lo que entra desde fuera
puede mancharlo».

Asi, la impureza moral —la calumnia, el odio o el juicio
injusto— tenia mas peso que cualquier impureza ritual. Por
eso toco a leprosos, se acercd a marginados y antepuso la
compasién a la norma.

96



6. Sobre los juramentos

Para Jests de Nazaret, los juramentos eran innecesarios. Lo
importante era la honestidad cotidiana: bastaba con la
palabra dada. La integridad debia ser tan firme que un
simple «si» o «no» tuviera el mismo valor que un
juramento solemne.

Un reformador sin violencia

A pesar de sus discrepancias con ciertos aspectos de la Ley,
no fue un revolucionario violento ni un transgresor radical.
Sus diferencias doctrinales, por si solas, no justifican el odio
que desperto entre los lideres religiosos.

Tampoco lo justificaban:

o Su supuesta profecia sobre la destruccion del Templo y
su reconstruccién en tres dias, una «profecia ex eventu»,
es decir, formulada después de ocurridos los hechos.

e Su ambigiiedad sobre el alcance de su mision: el mismo
Jests historico no tuvo plena claridad sobre si debia
dirigirse solo al pueblo judio o también a los gentiles.

e Ni el hecho de que la casta sacerdotal no lo reconociera
como Mesias. La idea de un Mesias pacifico no encajaba
con las expectativas de un libertador politico que
expulsara a los romanos.

:Qué enfado entonces tanto a los dirigentes religiosos?
Entre los hechos historicamente constatados destacan:

e Que muchas veces los desacredit6 publicamente.
¢ Que cuestiond la centralidad del Templo.

97



Que los calificé de legalistas extremos.

Que criticd abiertamente su forma de aplicar la Ley.

Que les exigio aceptarle bajo amenaza de condena.

Que los excluyé explicitamente del Reino de Dios.

Entre los hechos no constatados histéricamente figuran:

e Que se autoproclamara Mesias.

e Que se autoproclamara Rey de los Judios.

e Que profetizara la caida y reconstruccidon del Templo de
Jerusalén en tres dias.

Todo indica que fue, sobre todo, la constante critica ptblica
de Jesus a la jerarquia sacerdotal —por su falta de moral, su
hipocresia, su modo de vida corrupto y su manipulacion
interesada de las normas— lo que encendié el odio que
culminoé en su procesamiento y crucifixion.

En definitiva, ;qué cambios legales propuso Jestus?

e Jests de Nazaret no abolio la Ley de Moisés, pero la
reinterpretd desde el amor, la justicia, la misericordia y
el sentido comun.

e Propuso una prdctica centrada en la persona antes que
en el rito, en la compasidn antes que en el legalismo, y
en el corazon antes que en la obediencia ciega.

e Eso fue, precisamente, lo que mas molesté a las
autoridades religiosas: no que discutiera las leyes, sino
que denunciara el modo injusto en que las aplicaban. Y
no se lo perdonaron.

98



¢ 3.4.5. Preparacion y mision de los doce apdstoles

Era raro ver a Jesus caminando solo durante su tiempo de
predicacion. Casi siempre estuvo acompafiado por las
mismas personas, que decidieron seguirlo en cuanto se lo
pidi6. Quienes los veian se hacian unas preguntas muy
naturales: ;quiénes eran estos hombres?, ;a qué se
dedicaban?, ;por qué los habia elegido?

El detalle de que fueran doce los hombres escogidos se
entendid, con el tiempo, como un simbolo de las doce
tribus de Israel. Esto reforzaba la idea de que Jesus era el
Mesias esperado. Pero, puesto que estos doce hombres
provenian de familias muy humildes —la mayoria eran
pescadores y analfabetos—, parecia que era muy poco lo
que podian aportar a su mision, mas alla de ofrecerle su
compaiia y su amistad.

Lo cierto es que pas6 muchas horas con estos hombres
sencillos. Vivid con ellos durante semanas y meses: les
explicd con calma quién era, qué debia hacer y las partes
mas dificiles de su ensefanza. Compartieron caminos
llenos de polvo, comidas sencillas e incluso momentos en
los que los corrigié y reprendid. Aun asi, siempre les hizo
saber que eran muy valiosos para él.

Estaba convencido de que el fin del mundo se acercaba,
porque el Reino de Dios también estaba proximo. Esto es
algo compartido por la inmensa mayoria de los estudiosos
del Jesus historico. Por eso, resulta dificil entender por qué
dedico tanto tiempo a ensefiar a sus discipulos. Si todo iba
a terminar (o a comenzar, segiin cOMo se vea) muy pronto,
spara qué prepararlos con tanto cuidado? Esa dedicacion

99



solo tendria sentido si hubiera planeado crear una nueva
religion, pensando en que sus discipulos la difundieran
después de su partida.

Pero eso implicaria que Jesus sabia que iba a morir pronto,
y al menos en las primeras etapas de su predicacion no
parece que tuviera claro cudl seria su destino. Incluso
muchos especialistas creen que los pasajes de los evangelios
en los que anuncia a sus discipulos su muerte y
resurreccion —que aparecen hasta tres veces— no fueron
originales. Seguin esta teoria, habrian sido afadidos mas
tarde por el autor del Evangelio Marcos, y después copiados
por los autores del Evangelio Mateo y del Evangelio Lucas.

Por otra parte, en los evangelios se dice que los animé a no
preocuparse por no saber lo suficiente, porque cuando
llegara el momento, el Espiritu Santo los guiaria y les
mostraria qué decir y qué hacer. Por eso, parece que
tampoco intentaba prepararlos para una tarea especifica, ya
que el conocimiento les llegaria después, como un regalo
divino «por afiadidura».

Entonces, ;cudl fue su papel?

Durante el tiempo en que Jesas predicaba, los discipulos
cumplieron una funcion sencilla, pero muy importante:
fueron sus mensajeros, compafieros y amigos, pero sobre
todo, testigos directos de lo que él dijo e hizo.

Al rechazar la idea de que los evangelios fueron escritos por
inspiracion divina —debido a la clara «intenciéon humana»
que tuvieron en su elaboracion—, los discipulos, después
de la muerte del maestro, se convirtieron en piezas clave de

100



la historia. Solo quienes vivieron con Jests podian hablar de
él con autoridad y conocimiento.

Mas adelante, otros tomaron sus relatos y los adaptaron o
ampliaron, llegando incluso a modificar profundamente el
papel que les habria asignado a los discipulos para el futuro.
Pero ellos se limitaron a contar lo que vivieron.

Resulta interesante destacar que el iinico momento en que
se les reconocid un papel activo propio esta relacionado con
un pasaje de veracidad histérica muy dudosa. Ocurrio
cuando, segun los relatos, Jesus los envié de dos en dos por
distintos pueblos y aldeas, por delante de él, para anticipar
y preparar su visita. Para ello, les dio instrucciones
concretas, poderes milagrosos y el apoyo del Espiritu Santo.
No sorprende que volvieran emocionados: habian pasado
de ser pescadores toscos e ignorantes a realizar milagros,
expulsar demonios y ofrecer discursos inspirados.

Pero, dejando de lado la fantasia, lo mas probable es que,
en algun momento, simplemente enviara a sus discipulos
—o0 quiza a algunos fieles seguidores— en pequefios grupos
a las aldeas vecinas para que fueran ensayando Ila
predicacion de manera sencilla.

Mads tarde, los evangelistas adornaron estos hechos para
darles mas importancia de la que realmente tuvieron, con el
proposito de presentar a los discipulos como los primeros
pilares de la futura Iglesia cristiana.

Esto ya muestra una intencion mas manipuladora. Desde
luego, al escribir los evangelios, ya se estaban construyendo
los fundamentos de una nueva institucion: la Iglesia. El

101



tiempo del Jesus historico habia quedado atrds, y era muy
tentador reinterpretar los hechos para darles un significado
teoldgico fundacional distinto.

Lo que es irrefutable es que, sin los discipulos, no se habria
podido conocer la vida de Jesus de Nazaret. Esta afirmacion
no admite duda, aunque la casi total ausencia de
informacion sobre ellos se convierte en una laguna muy
dificil de justificar. Hay discipulos de los que no se conoce
absolutamente nada: apenas su nombre, y eso con reservas.
Incluso la mayoria no es mencionada ni una sola vez en el
Libro de los Hechos de los Apdstoles.

s Tiene esto algun significado?

Desde luego. No se puede pasar de ese anonimato
individual y colectivo a ser las figuras centrales en la
propagacion de una nueva religion. No resulta un
planteamiento convincente, maxime si se tiene en cuenta
que Pablo de Tarso los aparto de la escena, quedando como
protagonista tnico del nuevo cristianismo. Afilos mas tarde,
los autores evangélicos quisieron hacer justicia con ellos,
adornandolos con una serie de atributos y funciones
inventadas, pero que no fueron reales.

Por eso, se entiende perfectamente que los pasajes donde se
otorga a los discipulos un papel clave como fundadores del
cristianismo no tuvieron su origen en las palabras de Jesus,
sino que fueron afiadidos posteriores.

Un ejemplo claro se encuentra en el Evangelio Mateo, el
unico que dice que Jests prometio a Pedro: «Sobre esta
piedra edificaré mi Iglesia» y le dio las llaves del Reino de

102



los Cielos. En ese mismo evangelio, también concede poder
al resto de los discipulos al decir: «Donde estén reunidos
dos o tres en mi nombre, alli estaré en medio de ellos».

Por el contrario, el Evangelio Marcos, el Evangelio Lucasy el
Evangelio Juan no mencionan en ningun momento que
Jesus hubiera fundado una Iglesia. ;Por qué? La explicacion
mas probable es que el autor del Evangelio Mateo apoyaba
firmemente a Pedro y la tradicion judia, y cred esos pasajes
con un proposito claro: reforzar el liderazgo de Pedro y
legitimar la organizacion que estaba naciendo, la Iglesia.

Otro ejemplo importante de improvisacion acerca del papel
de los discipulos aparece en el Evangelio Juan, donde se
cuenta que Jesus, después de resucitar, se les aparecid y
dijo: «Recibid el Espiritu Santo; a quienes les perdonéis los
pecados, les serdn perdonados; a quienes se los retengdis,
les seran retenidos».

Esta frase, que otorgaba a los discipulos el poder de
perdonar pecados, también es recogida en el Evangelio
Mateo. Solo hay un problema: en uno de los evangelios esto
sucede después de la resurreccién, y en el otro, mucho
antes de la pasion, lo que genera dudas sobre su
autenticidad. Ademas, se sabe que el pasaje del Evangelio
Juan fue escrito con enfoque mads teoldgico que histoérico.

Respecto al presunto mandato de ir por todo el mundo a
extender el Reino de Dios, en el apéndice final del
Evangelio Marcos se dice que Jesus, antes de subir al cielo,
encargd a sus discipulos: «Vayan por todo el mundo y
anuncien la Buena Noticia a toda la creacion». Pero la
mayoria de especialistas considera que este pasaje fue

103



agregado afnos mas tarde por otro autor distinto.
También, en el Evangelio Mateo, les dice: «Vayan y ensefien
a todas las naciones», pero este pasaje refleja mas bien el
interés particular del autor por justificar la evangelizacién
prioritaria de los no judios.

En cuanto al privilegio de juzgar a las doce tribus de Israel
en el Reino de los Cielos, este testimonio aparece tanto en
el Evangelio Mateo como en el Evangelio Lucas. Ambos lo
tomaron de la Fuente Q y coinciden en repetir la frase:

«Ustedes son los que han estado conmigo en mis
pruebas, y yo les concedo un reino [...] para que coman y
beban a mi mesa en mi reino, y se sienten en tronos para
juzgar a las doce tribus de Israel».

Aunque este pasaje reflejaba con bastante precision lo que
pensaba el Jests histéorico —quien creia que el fin del
mundo estaba cerca y queria dar a sus seguidores un papel
importante en ese momento final—, fue una promesa sin
fecha concreta, que quedé —y quedard— pendiente hasta
el «fin de los tiempos».

Efectivamente, mds de dos mil afios después, todavia esa
promesa no se ha cumplido, y hoy resulta incluso mas
incierta que en los primeros tiempos del cristianismo.

Por ultimo, sobre el bautismo, el Evangelio Marcos —en su
apéndice afiadido— menciona que encargo6 a sus discipulos
administrarlo como un sacramento. Pero no hay certeza
alguna de que Jesus quisiera que el bautismo fuera un rito
sagrado. Durante su vida publica no lo practicé ni le dio un
significado especial en sus ensefianzas.

104



Seguramente que, al principio, el bautismo se viera solo
como un rito sencillo de iniciacidn de los nuevos creyentes,
sin que tuviera un valor espiritual profundo. Con el tiempo,
se le quiso dar un sentido mas importante, aunque
finalmente fue Pablo de Tarso quien puso limites a esas
interpretaciones mas «espirituales» o exageradas.

Cuando se habla de los discipulos, resulta imposible no
mencionar el Libro de los Hechos de los Apdstoles, puesto
que relata lo que hicieron algunos de ellos después de la
muerte del maestro.

En la practica, este libro presenta muchos problemas para
los estudiosos. Para empezar, la tradicion cristiana sostenia
que fue escrito por el mismo autor del Evangelio Lucas,
pero los estudios muestran que fue redactado por otra
persona, al menos treinta afios después. Es cierto que
pertenecia a la misma escuela teoldgica, pero no se trataba
del mismo autor. Ademads, el texto contiene una gran
cantidad de imprecisiones, especialmente sobre los viajes
de Pablo de Tarso.

Lo cierto es que el libro fue escrito con fines teoldgicos y

politicos, para:

e Culpar a los judios por la muerte de Jesus.

e Mostrar a los romanos como inocentes o neutrales.

¢ Promover la paz entre cristianos y romanos.

¢ Disminuir las tensiones entre Pedro y Pablo.

e Afirmar que Pedro apoyaba evangelizar a los no judios.
¢ Presentar a Pablo como el gran lider de la Iglesia.

105



e Proclamar a la Iglesia como el nuevo pueblo de Dios.
e Decir que la Iglesia heredaba la antigua Alianza.
e Resaltar que el Espiritu Santo guiaba a los apdstoles.

En la practica, el Libro de los Hechos de los Apéstoles no ha
servido de mucho para entender al Jesus historico. Incluso,
a menudo, entra en conflicto con lo que dicen los
evangelios sinopticos (Mateo, Marcos y Lucas), lo que
genera aun mas confusion. Un ejemplo de esto es el pasaje
sobre quién descendio el cuerpo de Jesus de la cruz: en vez
de aclararlo, los relatos ofrecen versiones contradictorias.

En sintesis, los discipulos fueron esenciales para
comprender la vida publica de Jesus de Nazaret, y sin ellos
no se conoceria nada de su obra. Pero su papel en la
fundacion del cristianismo fue reinterpretado y amplificado
por la Iglesia primitiva, sin ajustarse a la realidad de lo
acontecido y a las intenciones auténticas del propio Jesus.

3.5. Ultima Cena: el ultimo acto de la vida publica

Este epigrafe podria titularse «Un largo fin de semana en
Jerusalén», porque la Ultima Cena fue parte de varios
eventos ocurridos a lo largo de cuatro o cinco dias.

Durante ese tiempo, Jesus de Nazaret hizo muchas cosas,
pero, aunque fue una situaciéon muy oportuna y propicia
para ello, no realizo, que se sepa, ningtin milagro.

Primero entré en la ciudad de manera triunfal, luego
expulso a los mercaderes y cambistas del Templo, y después
paso varios dias hablando con sus discipulos y seguidores.
Les ofrecid discursos, parabolas y consejos sobre diversos

106



temas; de entre sus intervenciones destacé como una de las
mas importantes el llamado «discurso apocaliptico».

Finalmente, concluyd con la preparacion y la celebracién de
la Ultima Cena con sus discipulos.

Estas historias son muy conocidas, y ahora toca descubrir al
Jests historico entre todos esos relatos. En principio, los
cuatro evangelios que narran estos eventos fueron escritos
con una intencion religiosa. Sus autores afiadieron pasajes
propios o tomaron ideas de otros textos de la época,
especialmente en lo referente al discurso apocaliptico.

Por ejemplo, el Evangelio Juan fue diferente: apenas hablo
de la Ultima Cena y, en lugar de ello, describié cémo Jestis
lavo los pies a sus discipulos. Ademas, situd la expulsion de
los mercaderes del Templo en otro momento muy anterior
de su vida publica e incorporo largos discursos teologicos
que ni los discipulos entendian, quejandose de que Jesus
«hablaba cerradamente».

Parece dificil creer que sus palabras se recordaran con tanta
exactitud después de setenta afios para ser escritas tal cual.

Por su parte, los tres evangelios sinopticos —Mateo,
Marcos y Lucas— trataron de mostrar la Ultima Cena como
el inicio del sacramento de la Eucaristia.

;La verdad?

Para reconocerla, hay que analizar cuidadosamente los
textos. Y, como Jesus no dejo nada escrito, es necesario leer
con atencidn cada pasaje evangélico para obtener algunas
conclusiones sdlidas.

107



La entrada en Jerusalén

La entrada de Jesus en Jerusalén fue uno de los hechos mas
documentados de su vida. Pero no fue tan espectacular ni
tan multitudinaria como narran los evangelios. Lo que
debid ocurrir fue que un pequeiio grupo de seguidores de
Galilea lo acompafi6 hasta una de las entradas de la ciudad,
quiza la principal, entre 4&nimos, canticos y aclamaciones.

Pero una vez dentro de Jerusalén, era un perfecto
desconocido. Para los evangelios sindpticos, esta era su
primera vez en la ciudad; pero, para el Evangelio Juan, ya
habia estado tres o cuatro veces. Es imposible saber quién
tenia razon.

También es seguro que Jesus entrd caminando, sin montar
en ningun animal, aunque los evangelistas afiadieron ese
detalle para cumplimiento de una profecia.

La expulsion del Templo

La llamada «purificaciéon del Templo» fue un episodio
contado con mucha imaginacion. Jestis expulso él solo a
mercaderes, cambistas y comerciantes de un recinto
«demasiado» grande, de unos 150.000 metros cuadrados.
Por eso, lo mas probable es que todo ocurriera en una
pequeia zona, concretamente en la de los cambistas.

Es dificil imaginar que, entre tanto alboroto, se escucharan
bien sus palabras. Incluso se desconoce si sus discipulos
colaboraron o no en ese momento, informaciéon que habria
sido muy valiosa. Lo mas probable es que Jesus realizara un
gesto simbolico de protesta, pero sin intencion profética, ya
que no sabia lo que pasaria afnos después.

108



Los dias de predicacion posteriores

Después del incidente en el Templo, pasé dos o tres dias
dando discursos y pardbolas faciles de entender, aunque
cada evangelio narra cosas diferentes. Por ejemplo, el
Evangelio Mateo incluye hasta ocho parabolas en esos dias,
mientras que los de Lucas y Marcos solo dos. El Evangelio
Juan, presenta largos discursos teologicos sin parabolas.

Durante esos dias, Jesus no realizé ningtin milagro.
El discurso apocaliptico

El llamado discurso de «La Gran Tribulacién» fue el ultimo
que dio durante aquel fin de semana. Los evangelios
sinopticos (Mateo, Marcos y Lucas) narran versiones
similares, basadas principalmente en la versién de Marcos,
ya que la Fuente Q no incluia nada sobre este tema. El
Evangelio Juan, como es habitual, ofrecié su propia version
con discursos extensos y dificiles de entender.

Como curiosidad, el Evangelio Marcos relata que este
mensaje, en principio tan importante, fue dirigido solo a
cuatro discipulos: Pedro, Jacobo, Juan y Andrés.

En cualquier caso, muchos especialistas creen que este
discurso fue elaborado mezclando algunas frases genuinas
de Jests con ideas de la literatura apocaliptica judia,
aportes de las primeras comunidades cristianas y afiadidos
de los propios evangelistas. Estos ultimos usaron el miedo
apocaliptico del pueblo para hacer la historia mas
dramadtica, aunque Jests de Nazaret no hubiera dicho eso.
La historia ha demostrado, ademas, que las predicciones del
discurso nunca se cumplieron.

109



La Ultima Cena

Luego lleg6 la Ultima Cena, donde Jesus y sus discipulos
compartieron pan y vino. Pero la Iglesia primitiva
transformd este momento en un evento de enorme
relevancia teologica. De modo que, segin Pablo de Tarso y
los evangelios, ese dia qued¢ instituido «oficialmente» el
sacramento de la Eucaristia.

Por el contrario, muchos estudiosos piensan que solo fue
una cena comunitaria de despedida.

El punto central —y origen de toda la controversia—
fueron las palabras con las que, al final de la cena, Jesus
bendijo el pany el vino y los compartio con sus discipulos.

La controversia la inicié Pablo de Tarso, quien, en su
primera carta a los Corintios, afirmé haber recibido por
revelacion directa de Dios «el conocimiento» de lo ocurrido
en aquella cena. Segun él, Jests ordend a sus discipulos
repetir la bendicién del pan y del vino «en memoria suya».

Pero mds que una revelacion, Pablo lo que hizo fue
reinterpretar una tradicion antigua seguin sus propias
creencias. Luego, mas tarde, los evangelistas adoptaron o
matizaron esa primera version paulina.

Por ejemplo, los autores de los Evangelios Marcos y el
Evangelio Mateo no copiaron las palabras exactas de Pablo,
pero anadieron ideas propias, como que el rito era «para
todos los hombres» y «para el perdon de los pecados».

Por su parte, el Evangelio Lucas, en sus primeras versiones,
no incluia la frase: «que se entrega por vosotros; haced esto

110



en memoria mia». Esta expresion fue afiadida con
posterioridad por escribas que lo copiaron, para ajustarse a
la formula dominante paulina, y las versiones originales se
olvidaron rapidamente.

La pregunta crucial es: ;qué dijo y qué hizo realmente Jests
en esa cena antes de morir?

No es facil responder. Hay dudas sobre dénde, cuando y
como fue esa cena, y también sospechas de que los relatos
fueron modificados. En efecto, entre la muerte de Jesus y
las primeras cartas de Pablo pasaron unos 20 o 25 afios.
Durante ese tiempo, las primeras comunidades cristianas
comenzaron a celebrar una ceremonia llamada «fraccion
del pan», una cena con pan y vino en su memoria, para
sentir su espiritu presente.

Pero esta ceremonia no se entendia como un sacramento,
ni se creia, en absoluto, que el pan y el vino se convirtieran
literalmente en el cuerpo y la sangre de Jests. Ademas,
resulta muy dificil aceptar que un judio tomara vino
pensando que era la sangre de un sacrificio, pues para sus
creencias eso era algo inaceptable e impuro.

En resumen, buscar al Jests historico sigue siendo
complicado. No hay pruebas suficientes para afirmar que la
Ultima Cena fue una cena de Pascua ni que tuviera un
caracter «sacramental».

Como en muchos otros aspectos de su vida, la historia nos
obliga a leer con cuidado y a entender que los textos
contienen multiples capas y matices de interpretacion, de

111



tradicién y de teologia que han transformado la imagen y
los actos de Jesus.

Nota 1: Sobre autenticidad de parabolas y milagros (pag. 64)

Determinar si ciertas parabolas o milagros son atribuibles al
Jesus historico es posible gracias a la aplicacion de cinco criterios
que los especialistas utilizan para evaluar la autenticidad de un
evento concreto.

Estos cinco criterios son:

1.

Testimonio multiple de fuentes independientes: si el evento
aparece en mas de una fuente independiente o en mas de una
forma o género.

. Dificultad o problema generado: cuando la aceptacién del

evento crea un gran problema y, aun asi, es incluido, se
considera auténtico.

Discontinuidad: si el evento procede de una fuente diferente
del judaismo o de la Iglesia primitiva, tiene muchas
posibilidades de ser original.

Rechazo y ejecucion: existen razones objetivas para descartar
un evento que no se ajusta a la realidad posible.

Coherencia global: los eventos que superan los criterios
anteriores y encajan con el conjunto coherente de
informaciones de la época apoyan la autenticidad.

Tras amplios estudios, los especialistas pueden afirmar:

¢ Que el evento no fue del Jesus histérico.

Que el evento si fue del Jesus historico.
Que no puede calificarse ni a favor ni en contra.

112



;Qué hacer en este dltimo caso? ;Cerrar los ojos y aceptar?
¢Negar y rechazar? La tradicidn cristiana se ha inclinado por
considerar que, cuando no se puede negar, lo mejor es aceptar.
Pero no se puede construir una religidén sobre bases tan endebles.

Este dilema afecta especialmente a las pardbolas, ya que los
milagros, aunque presenten dificultades de autenticidad
individual, gozan de una aceptacion global: Jesus hizo muchos
milagros, lo que reduce la discusion particular.

Por el contrario, cada parabola transmite un mensaje, y es muy
diferente que ese mensaje proceda de la tradicion cristiana
primitiva, de los autores evangélicos o del propio Jesus de
Nazaret.

En este caso, se cuenta con la ventaja de que los mensajes de las
pardbolas son «positivos» —con la posible excepcion del
Administrador infiel—, y lo que procede es analizarlas de manera
individual, observando si encajan en el mensaje general del Jesus
histérico o mejor en el estilo y las ideas de los autores de los
evangelios: como por ejemplo, el Estilo Lucas o el Estilo Mateo.

Estilo Lucas:

Dos deudores - El buen samaritano - Rico insensato - Higuera
estéril - Moneda perdida - El rico y Lazaro - El juez inicuo y la
viuda - El fariseo y el recaudador de impuestos.

Estilo Mateo:

El trigo y la cizafa - El tesoro escondido - La perla valiosa - La
red - El siervo malvado - Los trabajadores de la vifia - Dos hijos
- El invitado sin traje — Las diez virgenes.

Nota 2: Adquirir la condicion de hombre justo (pag. 88)

Aunque las condiciones para ser considerado una persona justa
—que en el Evangelio de Mateo figuran como dichas por Jesus en

113



el Sermon de la Montafia— no sean auténticas, al observar el
listado no cabe duda de que cualquier «persona de bien» las
firmaria con plena convicciéon. El hombre justo es:

Aquel que pone sabor y luz en la vida.
Aquel que se entrega generosamente.
Aquel que sabe perdonar.

Aquel que respeta a las personas.
Aquel que habla con franqueza.

Aquel que devuelve bien por mal.
Aquel que crece en el amor.

Aquel que ora y obra con sencillez.
Aquel que habla con su Padre.

Aquel que huye de las apariencias.
Aquel que conoce la verdadera riqueza.
Aquel que no se hace esclavo del dinero.
Aquel que sabe buscar sus prioridades.
Aquel que evita juzgar.

Aquel que no profana las cosas santas.
Aquel que sabe confiar.

Aquel que practica la regla de oro.
Aquel que sabe discernir.

Aquel que cumple la voluntad de Dios.

No importa que no sea cierto que estas palabras fueran
auténticas, pero encajan plenamente con el mensaje y el espiritu
general de su predicacion. De modo que resulta muy acertado el
comentario final de este pasaje:

«Cuando acabo Jesus este discurso, la gente se quedé admirada
de su ensefianza, porque les ensefiaba con autoridad y no como
los maestros de la Ley».

114



CAPITULO 4
MUERTE, RESURRECCION Y ASCENSION

4.1.- Del Jesus facil al Jesus dificil
4.2.- La Pasidn sin testigos: un drama en tres actos
4.3.- ;Muerte brutal de un ser inocente?

4.4.-Resurreccion y Ascension: ;la inica salida?

4.1. Del Jesus facil al Jesus dificil

Hasta ahora, la vida, las ensefianzas y las acciones de Jesus
de Nazaret han sido relativamente ficiles de entender.
Aunque los autores de los evangelios modificaron en
ocasiones los hechos —ya fuera por error, desconocimiento
o intereses personales y religiosos—, ha sido posible
reconocerlo como profeta, maestro, sanador compasivo,
predicador del Reino de Dios, defensor de los marginados,
servidor y mensajero de una nueva alianza.

Todo esto ha sido posible gracias a un exhaustivo trabajo de
investigacién y a los avances en el estudio de antiguos
manuscritos y nuevos descubrimientos. El resultado ha sido
el acceso a una imagen mas auténtica del Jesus historico,
desde su nacimiento hasta el final de su vida publica.

Este trabajo también ha permitido identificar aquellos
pasajes de los evangelios que presentan una imagen mas
teoldgica que historica. En ellos se describe a un Jests que
no existié y se le atribuyen palabras que no dijo, pero que
sirvieron para asentar las bases del cristianismo.

115



Por todo ello, puede aceptarse que, hasta este momento,
hemos alcanzado un alto nivel de claridad. Decimos «hasta
este momento» porque, a partir de ahora, comienza una
etapa mucho mas dificil de entender, investigar y explicar.
Aunque fue breve, este periodo representa un gran desafio
tanto para la razén como para la fe.

En efecto, resulta muy dificil comprender cémo un
personaje tan admirado por su compasién y sabiduria pudo
ser tratado en tan pocos dias como un criminal condenado
a la forma mas cruel de ejecucion del Imperio romano.

Es cierto que, en su tiempo, ser un profeta que atraia
multitudes y hablaba de un reino venidero —ya fuera en
este mundo o en otro— podia ser peligroso. No era la
primera vez que un lider religioso moria de forma violenta.
Un claro ejemplo fue Juan el Bautista, decapitado por orden
de una mujer influyente. Pero lo de Jesus fue diferente. O al
menos eso es lo que nos han hecho creer los autores de los
evangelios y de los libros oficiales del Nuevo Testamento.

Y es que, a partir de su arresto, todo se volvié muy confuso.
Desde ese momento hasta su supuesta ascension al espacio
celestial, es casi imposible reconstruir con fiabilidad lo que
realmente ocurri6é durante su Pasion. Lo tnico claro es que
murié en la cruz por aceptar —o, al menos, no rechazar—
ser llamado Rey de los Judios.

Esta situacidn dejo tan desconcertados a sus seguidores que
fue necesario que los lideres cristianos —con Pablo de
Tarso a la cabeza— crearan una historia que diera sentido a
todos aquellos sucesos, aunque no fuera creible desde el
punto de vista historico.

116



Asi nacié una narrativa que incluia la resurreccion, varias
apariciones después de muerto e incluso una ascension
fisica al espacio celestial. De no haberse inventado esta
explicacidn teoldgica, el nuevo movimiento cristiano podria
haber desaparecido rapidamente.

Por eso se prefirio presentar una historia dificil de creer,
pero aceptable «con fe», como parte del plan de Dios, antes
que contar los hechos tal como sucedieron, lo que habria
implicado reconocer un final trdgico —y quizads
innecesario—, aunque coherente con el mensaje de Jesus.

En ese contexto, la gente de la época podia haber entendido
muy bien que los lideres religiosos —criticados de manera
continua por Jesus— quisieran quitarselo de en medio,
acusandolo ante los romanos de proclamarse rey o mesias
liberador de Israel. Eso habria tenido sentido.

Lo que no pudieron comprender fue por qué, durante los
juicios ante las autoridades judias y romanas, apenas se
defendio. Acepto las acusaciones de ser el Hijo de Dios, el
Rey de los Judios y el Mesias sin oponer mucha resistencia,
respondiendo con silencios o con frases ambiguas.

Esto dejo a sus seguidores haciéndose preguntas dificiles:

o ;Eran ciertos aquellos «titulos» que le atribuyeron?

e ;Quién era, entonces, aquel personaje que conocieron?
e ;Por qué no les hablo de ello durante su predicacion?

e ;Como fue posible que, siendo quien era, muriera asi?
e ;Como encajaba eso con su mensaje y doctrina?

e Y, sobre todo, ;qué iba a pasar a partir de entonces?

117



Durante su vida publica, Jesus prometié a sus seguidores
una salvacion personal. Les hablé de participar en el Reino
de Dios —que, segtn él, estaba muy cerca— mediante la
aceptaciéon de su mensaje y el cumplimiento de unos
sencillos principios.

Y, puesto que, desde antes de su crucifixion, sus seguidores
ya conocian su propuesta de salvacién, cuando ocurrié su
muerte surgieron nuevas e incomodas dudas:

e ;Todo seguiria igual o habia que cambiar el enfoque?
e ;Como salir de esa crisis sin recurrir a explicaciones
teologicas dificiles de aceptar?

Habia una gran inquietud, representada fielmente en una
frase provocadora recogida en los pasajes evangélicos sobre
los acontecimientos ocurridos durante la Pasion:

«Si no eres capaz de salvarte a ti mismo, ;coOmo vas a
salvar a los demas?»

Sabiendo el impacto que la muerte de Jesus tuvo en sus
seguidores —y recordando que los evangelios se escribieron
décadas después—, sus autores intentaron dar respuesta a
esas preguntas que se hacian las primeras comunidades
cristianas. Lo hicieron construyendo los relatos de la
Pasion: con el objetivo de tranquilizar y fortalecer la fe.

Ocurrioé que estas narraciones no fueron crénicas objetivas,
sino reconstrucciones elaboradas afios después, basadas en
recuerdos y creencias de los primeros seguidores,
redactadas para dar sentido a lo ocurrido y establecer las
bases de una nueva religion.

118



Asi se transformd la figura de Jesis de Nazaret en
Jesucristo, el Hijo de Dios. El problema fue que esta historia
se construy6 sobre informacion poco precisa y manipulada,
aunque presentada de forma creativa y convincente.

La primera parte de la historia —desde su arresto hasta la
crucifixion— se baso en un ntcleo de sucesos reales, pero
fue ampliada con elementos afiadidos para darle un sentido
teoldgico: el Hijo de Dios muere para salvar a la humanidad
del pecado original.

Ademas, se introdujo un fuerte tono de acusacion contra el
pueblo judio y sus dirigentes, a quienes se responsabilizaba
directamente de su muerte.

La segunda parte —desde la muerte hasta la ascension— se
adentro en el terreno de la teologia pura, con elementos
muy dificiles (o imposibles) de entender desde una mirada
historica. La resurreccion, las apariciones y la ascension al
espacio celestial se convirtieron en temas de fe que
requerian dejar completamente de lado la razon.

Por eso, no todos pudieron aceptarlos con facilidad.

A los nazarenos —los primeros seguidores de Jesus— les
quedé la gran duda de si la propuesta de la version
oficial:«Muerte redentora — Resurreccion — Apariciones
— Ascensién» fue la tinica salida posible.

En aquellos tiempos, las teorias sobre la naturaleza de Jesus
eran diversas, y no fue hasta finales del siglo III cuando se
impusieron las tesis paulinas. Entonces quedaron definidos
los textos que eran validos y los que no, reconociéndose
una unica verdad oficial. Pero, como luego veremos,

119



muchos grupos cristianos primitivos sostuvieron durante
afios versiones muy diferentes a las oficiales.

Incluso entre los sucesos narrados en los libros oficiales
hubo serias contradicciones. Por ejemplo, en el texto
canonico del Libro de los Hechos de los Apostoles aparece
una version inquietante del entierro de Jesus:
«Los habitantes de Jerusalén y sus jefes, aunque no hallaron
causa de muerte, pidieron a Pilato que lo eliminara. Cuando
cumplieron todo lo escrito acerca de él, lo bajaron del
madero y lo pusieron en un sepulcro».

Esto sugiere que pudo haber sido enterrado en una fosa
comun, como era costumbre con los ajusticiados.

De haber prevalecido otra versiéon —quizas mas cercana a
la realidad—, no habria sido necesario construir una
solucioén teoldgica tan inverosimil.

Si se hubiera creido, por ejemplo, que la parte divina de
Jesus lo abandon6 antes de su muerte, su resurreccién
espiritual no habria requerido una resurreccion fisica, ni
apariciones, ni una dificil ascension al espacio celestial.
Jests, «el hombre», podria haber sido sepultado, mientras
que su esencia divina —la que recibio en el Jordan— habria
regresado al Padre.

Esto, ademas, habria encajado bien con sus ensefianzas, en
las que nunca prometié ser juez al final de los dias ni
planted una resurreccion corporal, sino espiritual.

Ahora se comprende por qué este periodo —proceso,
muerte, resurreccion, apariciones y ascension— sea
considerado de tan dificil comprension.

120



4.2. La Pasion sin testigos: un drama en tres actos

Una de las caracteristicas mas importantes del proceso de
la Pasion de Jesus fue la falta de testigos presenciales.
Durante su vida publica, casi siempre estuvo acompanado
por sus discipulos, quienes contaron lo que vieron y
escucharon. Pero en el proceso de su juicio y su posterior
muerte, la situacion fue muy distinta.

En efecto, en el proceso ante el Sanedrin —el tribunal
judio— no se permitia la presencia de observadores
externos. Lo mismo ocurria durante el juicio ante las
autoridades romanas, donde tampoco se admitian personas
ajenas, salvo cuando el juicio era publico y se realizaba ante
la multitud, lo cual no fue el caso.

Por su parte, en el momento de la crucifixién, la ley
obligaba a que los asistentes se mantuvieran a distancia del
lugar de la ejecucion. Esto era controlado con rigor por los
soldados romanos, quienes repetian siempre el mismo
procedimiento.

Por lo tanto, los eventos de esta etapa final de su vida no
pudieron ser presenciados directamente por sus seguidores,
lo que hace muy dificil saber con certeza qué ocurrio,
especialmente en lo que respecta a los didlogos y frases
atribuidos a los personajes.

Mucho menos fue posible narrarlos con precision.

Lo tnico que puede reconstruirse con cierto grado de
fiabilidad es el desarrollo general de los acontecimientos
—el juicio, la condena y la crucifixion— en base al
conocimiento histdrico sobre los procedimientos judiciales

121



judios y romanos, asi como sobre los protocolos de las
crucifixiones, pues el método era igual en todo el Imperio.
Por ello, desde una perspectiva histdrica, poco puede
afirmarse con seguridad sobre la Pasion de Jests.

Episodio que puede dividirse en tres momentos clave:
Primer acto

Jesus de Nazaret fue arrestado de forma violenta y de noche
en Jerusalén, mientras celebraba la Pascua con sus
discipulos. No estd claro si su detencion fue obra de las
autoridades judias, romanas o el resultado de una accion
coordinada entre ambas.

Tras el arresto, fue llevado a un lugar no identificado y
sometido rapidamente a un juicio ante el Sanedrin, el
consejo religioso judio. Como este no tenia autoridad para
aplicar la pena de muerte por crucifixidn, lo entregaron a
los romanos con la esperanza de que lo condenaran a morir
en la cruz.

Para lograrlo, presentaron un cargo politico muy grave —el
mas grave que pudieron formular—: que se habia
autoproclamado «Rey de los Judios» y «Mesias libertador
de Israel». Jesis no confirmé ni negd claramente esa
acusacion, manteniendo ante las autoridades judias y
romanas respuestas ambiguas.

Esta actitud fue interpretada como una forma de
aceptacion, lo que llevd a las autoridades romanas a
condenarlo a morir crucificado y a recibir treinta y nueve
latigazos de flagelos romanos, conocidos por su brutalidad.

122



Segundo acto

Jesus fue flagelado y obligado a cargar con el travesafio
horizontal de la cruz, el patibulum, hasta el monte Golgota,
donde los romanos realizaban las ejecuciones publicas
como advertencia a la poblacion.

Alli se sigui6 el protocolo completo de una crucifixion, lo
que incluia ser despojado de sus ropas, lo que indica que
muy probablemente fue crucificado desnudo. Este detalle,
no obstante, ha sido siempre suavizado por la tradicion
cristiana «por razones de pudor».

En la parte superior de la cruz se colocé un cartel con la
causa de su condena: «Rey de los Judios». Durante el
proceso, la multitud se mantuvo a distancia, bajo el estricto
control de los soldados romanos.

Cuando se confirmd su muerte —ayudada mediante una
lanzada en el costado, visible desde la distancia de
observacion—, el cuerpo fue bajado rdpidamente de la cruz,
aunque no se sabe con certeza por quién, para su sepultura.

Tercer acto

Desde el punto de vista historico, este acto es el mas dificil
de comprobar. Segun los evangelios, tres dias después de su
muerte el sepulcro aparecié vacio. (No estd claro si el
sepulcro estuvo o no custodiado por soldados romanos).

En los dias siguientes —tres segin algunos evangelios,
cuarenta segiin otros—, Jesus habria aparecido fisicamente
a varias personas: primero a algunas mujeres, luego a los

123



discipulos vy, finalmente, habria ascendido al espacio
celestial ante los ojos de varios seguidores.

Andlisis de base histdrica sobre los tres actos

Aunque al primer y segundo acto se les puede atribuir
cierta base historica —gracias al conocimiento que se tiene
sobre los juicios y crucifixiones de la época—, el tercer acto
pertenece por completo al dmbito de la especulacion
teoldgica y no guarda relacion con la historia comprobable.

En general, no existen fuentes fiables que verifiquen estos
eventos. Y, al no haber testigos presenciales directos, es
imposible comprobar la autenticidad de los didlogos entre
Jesus y los jueces, o de sus palabras durante la crucifixion.

Aparte de que escenas como el encuentro con Herodes o el
didlogo entre Pilato y la multitud carecen de pruebas de
que siquiera llegaran a producirse. Lo mismo ocurre con los
supuestos discursos de Jests después de su resurreccion.

Es ampliamente aceptado entre los especialistas vy
estudiosos que muchos de estos relatos fueron creaciones
literarias de los evangelistas. Las diferencias entre los
evangelios en los detalles de las apariciones son
considerables, y la falta de pruebas histéricas hace que
practicamente todo lo narrado en esta fase carezca de
autenticidad contrastada.

Esto nos conduce a la inevitable conclusion de que muchos
de los momentos mas conocidos de la Pasion —incluidas
frases célebres atribuidas a Jesus— no fueron historicos,
como reflejan los siguientes ejemplos:

124



Frases creadas por los evangelistas

«;Eres ta el Mesias, el Hijo del Bendito? —Yo lo soy.»
«Eres tu el Rey de los Judios? —;Y ta qué dices?»
«El Hijo del Hombre se sentard a la diestra de Dios.»

Situaciones que no corresponden con la realidad histérica

Que arrestaran a Jesus seiscientos soldados romanos.
La supuesta admiracién de Pilato hacia Jests.

La reiterada intencion de Pilato de liberarlo.

El gesto simbdlico de Pilato de lavarse las manos.

Que Jesus compareciera ante Herodes.

La costumbre romana de liberar a un preso por Pascua.
Los didlogos entre los tres ajusticiados en la cruz.

Que los ladrones insultaran también a Jesus.

Que los seres queridos estuvieran al pie de la cruz.
Que ocurrieran fendmenos extraordinarios al morir.

Ejemplo de literatura fantdstica del momento de la muerte

«Los otros decian: «Deja, a ver si viene Elias a salvarlo. Y
Jests, dando un fuerte grito, expird. Entonces el velo del
templo se rasgo en dos, de arriba abajo; la tierra tembld,
las piedras se resquebrajaron, se abrieron los sepulcros y
muchos cuerpos santos que estaban muertos
resucitaron. Y, saliendo de los sepulcros después de la
resurreccion de Jesus, entraron en la ciudad santa y se
aparecieron a muchos.» (Evangelio de Mateo)

Frases finales no auténticas de Jestis

«Mujer, he ahi a tu hijo. Hijo, he ahi a tu madre.»

125



e «Verdaderamente, este hombre era Hijo de Dios.»

o «Hoy estaras conmigo en el paraiso.»

o «Ha salvado a otros y no puede salvarse a si mismo.»
o «Padre, en tus manos encomiendo mi espiritu.»

o «Padre, ;por qué me has abandonado?»

Por lo descrito, muchas frases y escenas atribuidas
oficialmente a Jesus durante su Pasién no provienen del
Jesas histérico, sino que fueron afiadidas por copistas o
creadas por los propios evangelistas.

Al no haber testigos directos en muchos momentos clave,
los autores de los evangelios escribieron con libertad sus
propias versiones de los hechos. Es muy probable que
partieran de relatos orales simples, contados por los
primeros cristianos, los cuales fueron modificados vy
ampliados segun sus creencias e intereses religiosos. Esto
dio lugar a narraciones que no reflejan con fidelidad lo que
realmente ocurrio.

Por eso, al tratar de reconstruir la figura del Jesus historico,
el relato de la Pasion —que incluye su detencion, juicios,
condena, flagelacion, crucifixion, sepultura, resurreccion,
apariciones y ascensidon— debe tomarse solo como una guia
general y siempre con cautela, sabiendo que se trata de
fuentes poco confiables desde el punto de vista histérico.

Lo mas sensato es centrarse en lo que probablemente
ocurrio, basandose en el conocimiento disponible sobre la
justicia y las costumbres de la época, y no en los relatos
religiosos que surgieron después, los cuales reflejan mas las

126



creencias de las primeras comunidades cristianas que los
hechos reales.

4.3. ;§Muerte brutal de un ser inocente?
Jestis murio crucificado por tres motivos principales.

El primero fue la enorme presion ejercida por las
autoridades judias sobre Poncio Pilato, el gobernador
romano en Jerusalén, para que le condenara a la pena de
crucifixion. Segun la ley judia, el Sanedrin no podia aplicar
ese tipo de castigo: podian quemar, ahorcar, decapitar o
lapidar, pero no crucificar. Pero como su odio hacia Jests
era tan grande desearon para él la muerte mas cruel y
humillante.

El segundo factor fue la obligacion, por parte de las
autoridades romanas, de aplicar la pena capital ante la
sospecha de un delito de sedicidn. Jesus, en apariencia, se
habia autoproclamado «Rey de los Judios» y libertador de
Israel. Esta declaracion se interpretaba como un ataque
directo al emperador y al orden imperial: el delito mas
grave que alguien podia cometer.

El tercer factor fue la propia ambigiliedad de las respuestas
de Jesus y su falta de defensa durante el juicio. En ningtin
momento neg6 los cargos, y sus respuestas, evasivas y
cripticas —como «Mi reino no es de este mundo»—
debieron resultar incomprensibles para las autoridades
romanas. Esta actitud facilit6 que se le considerara
culpable.

No cabe duda de que estos tres factores fueron claves para
que al Jesus historico se le impusiera la pena de crucifixion,

127



una forma de ejecucion que Ciceron llego a calificar como
crudelissima, infamissima, taeterrima (la mas cruel,
infamante y horrorosa).

Pero, ;quién murié en la cruz?

Una de las preguntas mads inquietantes para los primeros
cristianos de los siglos I, I1 y III fue: ;quién murio realmente
crucificado? Si, como afirmaban los primeros Padres de la
Iglesia, Jesus de Nazaret era «plenamente humano y
plenamente divino», ;muri6 solo su naturaleza humana?
;O murieron ambas naturalezas en la cruz?

Esta dltima opcion parecia imposible, ya que se aceptaba
universalmente que Dios no podia morir. Pero si solo murio
la naturaleza humana, ;significaba eso que sus dos
naturalezas eran divisibles?

Durante los siglos II y III —antes de que se impusieran
oficialmente las tesis del grupo paulino— la visién ortodoxa
de la doble naturaleza (humana y divina, unidas en una sola
persona) no era la unica. Existieron varias interpretaciones
entre los primeros cristianos, cada una con implicaciones
muy distintas respecto a quién murid realmente en la cruz.

e Los adopcionistas afirmaban que Jests fue un ser
humano «especialisimo» adoptado por Dios como su
Hijo predilecto en el momento del bautismo en el
Jordan. Segun ellos, murio6 en la cruz una persona fisica
humana, muy especial para Dios, pero un ser humano al
fin y al cabo.

e Los docetistas sostenian que Jesus era un ser divino que
solo adopté una apariencia humana. Todo lo ocurrido en

128



la tierra, incluida la muerte, fue solo una «apariencia de
realidad»; por tanto, en la cruz no murio Jesus, sino su
apariencia humana.

e Los separacionistas defendian que Jesus tenia dos
naturalezas completamente separadas, una divina y otra
humana. En esta vision, la naturaleza divina abandono a
la humana justo un instante antes de la muerte, por lo
que solo muri6 la parte humana.

o Los ortodoxos tradicionales afirmaron que, como Dios no
podia morir, fue Jests —plenamente hombre vy
plenamente Dios— quien murié en la cruz como
sacrificio redentor.

Lo llamativo es que cualquiera de estas tesis pudo haber
sido la version oficial del cristianismo. Finalmente, al
imponerse con total mayoria el grupo de Pablo de Tarso,
todas las demds fueron declaradas heréticas y rechazadas.
Asi es la logica del vencedor: lo que triunfa se convierte en
«verdad» absoluta, y todo lo demds queda excluido del
relato oficial.

Pero, ;por qué murié? ;Cudl fue el sentido de su muerte?

Una inquietante y atormentadora reflexion conduce a
considerar que Jesus de Nazaret muri6é «porque quiso». Le
habria bastado con decir la verdad, y aclarar que él no era el
Rey de los Judios para salvar su vida.

¢Por qué no lo hizo? ;Por qué no dijo la verdad?

Las distintas posturas ideoldgicas sobre la naturaleza de
Jesus también influyeron en la explicacién de su muerte. Es

129



decir, no solo se trataba de entender las causas histdricas
visibles de su crucifixion —presion politica, delito de
sedicion y ausencia de defensa—, sino de comprender el
«para qué» de un hecho tan dramatico e incomprensible.

e Los ortodoxos vieron la muerte de Jesus como el
sacrificio voluntario del Hijo de Dios para aplacar la ira
divina y redimir a toda la humanidad del pecado original
(lo quisieran o no, lo supieran o no).

e Los adopcionistas entendieron que Jesus murié como
sacrificio expiatorio por los pecados de todos los
hombres, tanto judios como gentiles, aunque no por el
pecado original, que ya estaba perdonado.

o Los docetistas interpretaron su muerte como un acto
simbolico destinado a liberar a los judios de sus pecados.

e Los separacionistas creian que Jesus murio para provocar
en los hombres un sentimiento de culpa por su injusta
muerte, culpa que los llevaria al arrepentimiento y, de
ahi, al perdon divino.

De nuevo, la version ortodoxa acabd imponiéndose vy
declarando erréneas las demas. Una vez mas, la historia la
escribieron los vencedores.

¢ Fue un Mesias pacifico... o hubo algo mds?

Una pregunta abierta que la historia no ha resuelto del
todo, y que ha sido motivo de debate entre los especialistas,
es si Jestis de Nazaret fue realmente un Mesias tan pacifico
como relatan los evangelios o si hubo algo mas que se
prefirié no contar.

130



Algunos detalles de los propios evangelios siembran dudas
sobre ese caracter pacifico:

e En ocasiones, se mostro airado de forma inesperada,
como cuando reprendié con dureza a un leproso que
acababa de curar.

e Actud con gran violencia en el episodio del Templo.

e Secd una higuera porque no le dio fruto, aunque no era
temporada.

e Se mostro muy beligerante con la casta sacerdotal.

e Adoptd actitudes tensas y poco amables hacia sus
propios hermanos.

e Resulta sospechoso que, para su detencion en el huerto
de Getsemani, se enviaran mds de seiscientas personas
armadas, lo que sugiere que se esperaba una resistencia
violenta.

No obstante, desde una perspectiva historica, no parece que
el movimiento de Jesus fuera violento, al menos no al estilo
de otras revueltas judias posteriores, como la del afio 66,
que culmind en el 70 con la destruccidon total del Templo de
Jerusalén. De haber existido un movimiento sedicioso de
esa magnitud liderado por Jesus, cronistas independientes
—como Flavio Josefo o Tacito— lo habrian mencionado
con seguridad, pero no fue asi.

En definitiva, Jesis de Nazaret fue ejecutado de forma
brutal, pero las razones teoldgicas, politicas y doctrinales
que giraron en torno a su muerte variaron con el tiempo y
segun la corriente que logré imponerse.

131



Por todo ello, para acercarse al Jesus historico conviene
mirar mas alld de la estricta posicion dogmatica y atender
con atencion critica las fuentes, reconociendo las huellas de
los vencedores... y los obligatorios silencios de los vencidos.

4-4. Resurreccion y Ascension: ;la unica salida?
iPor fin se esta terminando este capitulo!

Recordar lo ocurrido con la crucifixion de Jesus de Nazaret
provoca una mezcla de tristeza, rabia e incredulidad.

Tristeza, por el enorme sufrimiento fisico y emocional que
tuvo que soportar: dolor, humillacion y una muerte
demasiado cruel;

Incredulidad, porque, aunque muchas veces se ha dicho
que los «judios puros» fueron los responsables, eso no basta
para explicar un final tan dificil de comprender;

Rabia, porque fue un hombre bueno e inocente, y su
muerte tan injusta y dolorosa, que genera una gran
indignacion.

Explicaciones de la Iglesia primitiva ante tanto desconcierto

Después de su muerte, los primeros cristianos intentaron
dar sentido a algo que parecia completamente absurdo. Las
ideas que surgieron en la Iglesia primitiva para ofrecer una
explicacidn a estos hechos tuvieron dos objetivos.

Primer objetivo:

Aliviar el dolor y la confusiéon de los seguidores de Jesus,
que se enfrentaban a una muerte tan injusta e
incomprensible. Muchos se sintieron perdidos y

132



necesitaban una explicacion «con sentido» que les
ofreciera consuelo.

Segundo objetivo:

Desviar la atencion del sufrimiento humano de Jests y
centrarse en la explicaciéon teoldgica del acontecimiento.
Es decir, la Iglesia quiso que los creyentes no se
detuvieran en el dolor, sino en el «para qué» de aquel acto
grandioso: su valor como sacrificio universal y expiatorio.

Un ejemplo claro de esta manera de pensar es la frase que
se pronuncia al inicio de la Vigilia Pascual: «jFeliz culpa,
que merecid tan grande Redentor!»

Esta idea presentaba la muerte de Jesis como algo
necesario y positivo. Segun esta interpretacion, Jesus muri6
para salvar a la humanidad y calmar la ira de Dios por el
pecado original de Adan y Eva.

Aunque esta explicacion fue muy influyente en la teologia
cristiana, plante6 un gran dilema: ;como convertir una
muerte cruel e injusta en una necesidad divina? Desde un
punto de vista logico y humano, resulta dificil de aceptar.

En cualquier caso, estas explicaciones no bastaron. Para los
lideres cristianos de los primeros siglos era inaceptable
pensar que Jesis —el Hijo de Dios— pudiera tener una
tumba visible en la Tierra, en sefial de su aparente fracaso.

No obstante, los dogmas cristologicos posteriores —como
los definidos en el Concilio de Calcedonia, en el afo 451—
establecieron que Jests poseia dos naturalezas, una
humana y otra divina, unidas en una sola persona, sin

133



mezcla ni confusion, y con voluntades distintas. Esto habria
permitido pensar que su naturaleza humana fue la que
realmente murio.

Pero si las naturalezas no podian mezclarse, ;significaba
eso que existian separadas? ;Podia morir su parte fisica sin
que también muriera su parte divina? ;Es compatible eso
con afirmar que era plenamente humano y plenamente
divino?

Para resolver este enigma, la Iglesia primitiva elabor6é una
solucién doctrinal completa e imaginativa:

1. Jesus resucito fisicamente.

2. Se aparecio a sus seguidores —mujeres y discipulos—
para mostrar que estaba vivo y resucitado.

3. Se descarto la idea de que su cuerpo hubiera sido robado
del sepulcro o depositado en una fosa comun.

4. Se narrd una ascension visible al espacio, como prueba
de su regreso al Reino del Padre.

Es interesante notar que, segun los propios evangelios,
incluso los discipulos tuvieron dificultades para creer en la
resurreccion, a pesar de conocer bien a Jests. El mismo
tuvo que convencerlos de que realmente habia resucitado.
Si incluso ellos dudaron, podemos imaginar el gran
esfuerzo que la Iglesia exigio a los creyentes comunes para
aceptar una historia tan extraordinaria.

Si hubieran triunfado otras ideas teoldgicas...

Si hubieran prevalecido doctrinas distintas a la ortodoxa,
todo habria sido mas simple. Habria bastado con aceptar

134



que Jesus fue un hombre sabio y justo, dotado por Dios de
un carisma y unos dones extraordinarios, que se ofrecid
como sacrificio expiatorio por los pecados del pueblo, como
ocurria con los sacrificios sangrientos del Templo judio.

Nada mas.

No habria sido necesario crear una doctrina tan compleja ni
un relato tan fantastico. Pero los nazarenos —los primeros
seguidores judios de Jestis— tuvieron que contemplar con
asombro como el relato original que ellos conocieron fue
transformado y apropiado por otros.

El Jesus real, al que escucharon y siguieron, se convirtio, de
la noche a la mafiana, en una figura distinta, moldeada por
una nueva teologia y un nuevo plan de salvacion. Lo peor
fue que este nuevo modelo, mds amplio y universal,
reemplazo el mensaje original de Jesus.

Era, desde luego, mas util para el cristianismo en incipiente
formacion, pero no era el sencillo mensaje que Jests habia
predicado.

;Y todo para qué?

A los lideres religiosos de los primeros tiempos, el Jesus
histérico les parecia demasiado «corriente». Fue un profeta
judio que hablaba del fin del mundo, pero que se equivoco
en sus predicciones y fracas6 al intentar convencer a los
judios mas ortodoxos de reinterpretar la Alianza.

Fue rechazado como Mesias, cuestiond la Ley de Moisés y
crey6 —quizas con ingenuidad— que el Reino de Dios
llegaria de forma inminente. Se dirigi6 solo a los judios, sin

135



intencion de fundar una Iglesia ni una nueva religion,
porque pensaba que el final estaba cerca. Para colmo,
terminé ejecutado como un delincuente, junto a otros dos
reos comunes.

Con ese perfil, Jesus no parecia tener el carisma ni la fuerza
simbdlica necesarios para convertirse en el lider de una
religion universal. Por eso, con el tiempo, fue necesario
otorgarle un caracter mas épico y trascendente, capaz de
inspirar fe y transformar el mundo espiritual.

iPobre Jesus histdrico!

Después de todo lo que se ha dicho y escrito sobre él, cabe
preguntarse: ;qué imagen real de Jestis de Nazaret podemos
reconstruir hoy, aplicando los métodos de la historia
moderna a las fuentes disponibles sobre su detencion,
juicios, castigo, muerte, sepultura, resurreccidn, apariciones
y ascension al espacio?

La respuesta es clara y, quizd, algo decepcionante: una
figura débil, limitada y dificil de precisar.

Las fuentes disponibles —los Evangelios Canonicos, los
Hechos de los Apdstoles y las Cartas Paulinas— fueron
todas escritas a posteriori, bajo fuerte influencia teoldgica y
con la intencion de ofrecer una narrativa salvadora y
consoladora para los primeros cristianos.

Incluso antes de fijarse el canon biblico, ya circulaban
versiones impregnadas del enfoque paulino, que ofrecian
explicaciones doctrinales que comenzaban a consolidarse:

136



e Que Jesus era el Hijo de Dios y, por tanto, Dios mismo
(segun el misterio de la Trinidad).

e Que era el Mesias esperado y que no vendria otro.

e Que se ofrecio como sacrificio voluntario para eliminar
las secuelas del pecado original de toda la humanidad,
no solo de los judios.

e Que sufrid la muerte mas cruenta y dramadtica, pues
cuanto mas sangriento el sacrificio, era mas expiatorio.

e Que fue sepultado en un sepulcro «digno» —nada de
fosas comunes—.

e Que resucitd, se aparecio a sus discipulos y allegados, y
ascendio al espacio.

A pesar de tan cuidada elaboracién, no lograron responder
de modo satisfactorio a una pregunta fundamental:
sestuvo muerto Dios durante esos tres dias hasta que
resucito Jesus?

La Iglesia, como sabemos, respondid pronto a esta cuestion.
Los dogmas cuarto y quinto —a los que ya hemos aludido—
sefialan que Cristo posee las dos naturalezas «sin mezcla ni
confusiéon» y que «cada naturaleza tiene su propia voluntad
y operacidon», siendo Jesus «plenamente divino y
plenamente humano».

;Comprendido?

A veces se piensa que hablar del Jesus histérico es
contraponerlo al Jests teoldgico, como si fueran polos
opuestos. Pero no es asi. El Jestus historico pudo haber

137



dicho o hecho cosas con contenido teoldgico. Por ejemplo,
si hubiera afirmado: «Yo soy el Hijo de Dios» o «He venido
a borrar el pecado del mundo», esos enunciados teoldgicos
también pertenecerian al ambito del Jests historico,
siempre que su autenticidad pudiera demostrarse.

En este sentido, los andlisis historicos muestran que Jesus
de Nazaret se movio, sobre todo, en terrenos verificables
dentro de la realidad de su tiempo. Aunque también es
cierto que el eje central de su predicacion fue el Reino de
Dios, un concepto profundamente teoldgico y escatologico.

138



CAPITULO 5

TIEMPO POSTERIOR A LA MUERTE DE JESUS
5.1.- ;Quién fue Jesus de Nazaret?.

5.2.- El Jestus modificado por el cristianismo

5.3.- El rincon de las herejias

5.4.- El cristianismo: merecedor de un gran «zasca»

5.5.- Qué futuro aguarda a los nazarenos

5.1.- ;Quién fue Jests de Nazaret?

En los capitulos anteriores hemos tratado de conocer al
Jesus historico, al hombre real que vivio en su tiempo. Para
hacerlo, ha sido necesario dejar atrads lo que durante siglos
se aceptd como verdad incuestionable: que las narraciones
del Nuevo Testamento presentan su vida de manera
veridica.

Cuestionar esos textos no ha sido sencillo. Para muchas
personas, son revelaciones divinas, y ponerlos en duda
significa romper con creencias muy antiguas y con siglos de
una profunda «opresion teoldgica». Es comprensible el
vértigo que provoca hacerlo, pero ese paso era necesario si
queriamos acercarnos al verdadero Jesus histoérico.

Alguien podria preguntarse: ;por qué revisar todo esto
ahora, después de tantos siglos? La respuesta es sencilla:
siempre vale la pena buscar la verdad histoérica. Conocer al
verdadero Jesus y su mensaje ya constituye una gran
recompensa. Ademads, es importante senalar que las

139



reinterpretaciones de su figura por parte de la Iglesia
complicaron considerablemente el camino hacia la
salvacién para los cristianos.

En medio de tantas conjeturas, no hay que perder de vista
el objetivo principal de este libro: conocer al Jesus historico,
tratar de entender qué hizo y qué dijo realmente. Durante
el recorrido por las etapas de su vida han surgido dudas
razonables e importantes rechazos sobre la autenticidad de
muchos pasajes de los evangelios, y estas cuestiones no
deben quedar como simples curiosidades, sino que deben
ser aclaradas.

:Quién fue realmente Jesus de Nazaret?
«Algo» ocurrid en el bautismo de Jestis en el Jorddn

Lo mas sencillo serd empezar por el principio. Jestus de
Nazaret fue bautizado, ya de adulto, por Juan el Bautista en
el rio Jordan, aunque no se sabe con certeza si estaba solo o
acompanado. Ese hecho marco un antes y un después en su
vida, ya que sintio que Dios le habia encomendado una
misidn especial.

Las palabras que los evangelios atribuyen a Juan —como si
conociera desde entonces la identidad y misidon de Jesus—
fueron probablemente afadidas con posterioridad. De
hecho, en un pasaje posterior del mismo evangelio, Juan
envio a sus discipulos a preguntarle a Jesus si era el enviado
de Dios o si debian esperar a otro. Esto hace pensar que
ambas escenas no fueron auténticas.

Los relatos del bautismo donde una voz del cielo declara a
Jests como Hijo de Dios fueron elaborados con intencién

140



teoldgica: dejar claro que él era realmente el Hijo de Dios.
En aquella época existian grupos cristianos —como los
adopcionistas— que creian que fue un hombre excepcional
«adoptado» por Dios durante el bautismo en el Jordan. Los
evangelios presentan estas escenas como respuesta y
oposicion a esas ideas, aunque su tono sea mas simbélico o
legendario que histdrico.

Curiosamente, seguin los propios evangelios, Jesis nunca
bautizé a nadie ni afirmé que el bautismo fuera obligatorio.

Jesus de Nazaret no tuvo éxito como profeta

Segun los estudios historicos, Jesis no formulé muchas
profecias durante su vida, y varias de las mas destacadas
que se le atribuyen no resultan auténticas.

Por ejemplo, se dice que predijo que Pedro lo negaria tres
veces, pero muchos especialistas dudan que pronunciara
esas palabras. También se afirma que anuncio la caida del
Templo, pero esa profecia se redactd después de que el
hecho ya hubiera ocurrido (lo que se denomina una
profecia ex eventu). Igualmente, las predicciones sobre su
propia muerte y resurreccion parecen anadidos posteriores.

Entre otras profecias no genuinas figura la presentacion de
Pedro como lider de la Iglesia, vaticinando que su mensaje
llegaria a todo el mundo —algo que, después de dos mil
afnos, puede considerarse incumplido—.

Con todo, su error mas grave, genuino e indiscutible fue
anunciar repetidamente que el fin del mundo y la llegada
del Reino de Dios estaban muy cerca. Esta profecia fallida
en particular tuvo un gran impacto. Jesus llegé a citar cinco

141



condiciones para que ese fin llegara, pero hoy en dia son
imposibles, a menos que ocurriera una catastrofe global.

(Véase la Nota 1 al final del capitulo, en la pagina 169).
Jesus fue, sin duda, considerado un gran hacedor de milagros

Fue reconocido como sanador y exorcista, aunque resulte
dificil comprobar la autenticidad historica de la mayoria de
sus milagros de manera individual. Aun asi, sus acciones
causaron gran impacto y atrajeron la atencion del pueblo.

Entre los milagros que con mayor probabilidad se
originaron en la tradicion cristiana —y no en hechos
genuinos de Jesus— figuran los llamados «milagros de la
naturaleza», como caminar sobre el agua, calmar tormentas
o convertir el agua en vino.

Lo curioso es que, a pesar de atribuirsele tantos milagros,
Jests no alcanzé fama historica en su tiempo.

Jestss predicé incansablemente al pueblo de Palestina

Recorrio distintas zonas de Palestina durante un periodo
que, segun los evangelios, oscild entre uno y tres afios. Su
estilo de enseflanza se basaba en sermones breves y
parabolas, lo que demuestra su talento como maestro.

Como predicador, Jestus debia tener una voz potente para
hacerse oir al aire libre, y era un habil narrador de
pardbolas: historias sencillas con ensefianzas profundas. El
mensaje central de su predicacién fue el Reino de Dios:
como prepararse para él, quiénes podian entrar y la
importancia de una fe sincera, mas alla del cumplimiento
literal de la ley.

142



Algunos de sus discursos parecen muy extensos porque los
evangelistas recopilaron ensefianzas de distintos momentos
para componer textos mas desarrollados.

Sus cuatro sermones mas importantes estan totalmente
cuestionados respecto a la autenticidad de su autoria:

El Sermén de la Montaria (o de las Bienaventuranzas):
recopilacion de diversas ensefanzas. Solo las primeras
cuatro bienaventuranzas parecen provenir realmente de
Jesus; el resto, junto con los consejos sobre la vida justa
ante Dios, fueron afiadidos posteriormente como
material catequético.

El Sermén Apocaliptico (o de las Seiiales de Tribulacién):
contiene poco material original; el autor del Evangelio
Marcos, para su elaboracion, incorpord elementos
propios y fragmentos de la literatura apocaliptica judia.
Los otros evangelistas lo copiaron casi literalmente.

El Sermén del Juicio Final: definia los criterios para ser
considerado justo ante Dios, pero no fue pronunciado
por el Jesus historico.

El Sermén de despedida a sus discipulos: contiene
mensajes e instrucciones teoldgicas que dificilmente
pueden atribuirse al Jesus real.

Son muy pocas las pardbolas auténticas

Aunque los evangelios atribuyen mas de cuarenta parabolas
a Jesus, los estudiosos consideran auténticas apenas cinco.
Esto dificulta conocer al Jesus histérico a través de ellas,
aunque su fama como narrador siga siendo indiscutible.

143



Dada la escasa fiabilidad de muchas de estas parabolas,
conviene ser prudentes al interpretarlas o buscarles
significados ocultos.

Jesus mantuvo frecuentes conflictos con sacerdotes y fariseos

Durante su predicacion, Jesis chocé a menudo con los
lideres religiosos judios. Los criticé con firmeza, lo cual
jugd en su contra: sin su apoyo, su mensaje no fue aceptado
por la mayoria judia. No lo reconocieron como el Mesias ni
quisieron modificar su forma de vivir la religion.

Todo indica que Jestis no buscaba abolir la Ley judia, sino
reformarla. Fue mds un renovador que un transgresor.
Tenia ideas claras sobre el ayuno, el divorcio, la pureza, la
circuncision, el sabado y el papel de la muyjer.

Pero, sobre todo, afirmaba que la fe en el Reino de Dios era
mas importante que el cumplimiento estricto de la Ley de
Moisés.

Es ampliamente aceptado que los evangelios exageraron sus
enfrentamientos con los fariseos, a quienes Jesus
probablemente respetaba por su propio rigor religioso. En
cualquier caso, su intento de convencer a los lideres judios
fracasé por completo: todos se le opusieron.

¢ Tuvo Jestis un plan definido para sus doce discipulos?

Cuando comenzd su predicacidon, Jestus eligio a doce
seguidores. Vivié con ellos alrededor de dos afios, viajando
por Galilea y Judea. Gracias a la cercania entre ellos,
después de su muerte pudieron transmitir sus ensefianzas,
dando origen a las primeras imagenes auténticas de Jesus.

144



Estaba convencido de que el fin del mundo se acercaba y
prometio a sus discipulos que, cuando eso ocurriera, ellos
serian jueces de las doce tribus de Israel.

Por el contrario, muchas otras afirmaciones —como darles
poder para perdonar pecados, hacer milagros o fundar una
Iglesia— fueron anadidos teoldgicos posteriores.

La Ultima Cena fue, histéricamente, una cena de despedida
entre amigos. Es probable que se realizara en la casa de
Maria, madre de Marcos, al final de una semana intensa en
Jerusalén. Jesus intuia que su muerte estaba proxima.

Durante esa cena expresd su tristeza por la traicion
inminente y mostro su afecto con un gesto sencillo: bendijo
el pan y el vino, los comparti6 y pidido que repitieran ese
gesto en su memoria. Esta escena fue transformada mas
tarde en un acto religioso con significado teoldgico.

Un final extrario, inmerecido y evitable

Desde su arresto hasta su muerte, la informacién histdrica
es escasa. Los primeros cristianos llenaron esos vacios con
relatos no comprobables, presentados como verdades sin
pruebas. Usaron una estrategia conocida como «traslado de
la prueba»: consiste en afirmar algo sin demostrarlo y
esperar que sean los otros los que tengan que refutarlo.

Lo tnico cierto es que Jesus fue ejecutado de manera cruel,
tras la presién de las autoridades religiosas judias. Murio
con gran sufrimiento, sintiéndose solo y abandonado. Para
sus seguidores fue una pérdida devastadora; para la Iglesia
naciente, su muerte se reinterpret6 como un sacrificio
divino, aunque sin evidencias soélidas.

145



Otros rasgos destacables en la vida del Jests historico

Cabe mencionar algunos rasgos adicionales del Jesus
historico: fue un defensor de los marginados, por quienes
mostro profunda compasidn; vivi6 momentos de angustia y
soledad; mantuvo una relaciéon distante con su familia
—sus hermanos incluso lo consideraron fuera de si—; y en
ocasiones recurrio a la violencia fisica (en el templo) o
verbal (contra la clase sacerdotal).

Las afirmaciones mds cuestionables sobre Jestis de Nazaret

Los historiadores especialistas consideran poco probables
las siguientes afirmaciones acerca de su vida publica:

e Que Jesus se considerara el Mesias esperado.

e Que se proclamara Hijo natural de Dios.

e Que se identificara como «Hijo del Hombre».

e Que hablara de la Trinidad.

e Que instituyera el sacramento del bautismo.

e Que instituyera la eucaristia.

e Que fundara la Iglesia.

e Que enviara sus discipulos a predicar por todo el mundo.
e Que nombrara a Pedro como cabeza de la Iglesia.

En resumen

Jests de Nazaret fue un hombre carismatico, que vivié con
sencillez, rodeado de gente comun a la que ayudo cuanto
pudo. Predico con fuerza sobre el Reino de Dios y creyo
sinceramente que el mundo estaba por terminar. Aunque se
equivoco en esa prediccion, su mensaje llegd a muchas
personas. Murio6 de forma brutal e incomprensible.

146



5.2.- El Jesus modificado por el cristianismo

Hoy en dia, muchos especialistas sostienen que el
cristianismo no se basdé en las enseflanzas de Jesus de
Nazaret, sino en las ideas de Pablo de Tarso, quien afirmaba
haber recibido su mensaje directamente de Dios a través de
revelaciones personales.

Pablo de Tarso fue una figura muy particular.

Segiin los relatos, pasd de perseguir a los cristianos a
convertirse en su principal defensor, gracias a una
experiencia que él mismo interpreté como una intervencion
divina. A partir de entonces, afirmé que Dios le habia
encomendado continuar la misién de Jesus.

Desde ese momento se dedicod por completo a difundir su
mensaje, y gracias a su labor dicho mensaje no se perdio
tras la muerte de Jesus.

Su papel fue decisivo, aunque no el tnico responsable de
las transformaciones posteriores. Pablo sentd las bases,
pero fueron los lideres de la Iglesia —especialmente entre
los siglos Il y [IV— quienes desarrollaron y organizaron el
cristianismo.

Tras la muerte de Jesuds, sus seguidores se encontraban
confundidos. En ese dificil contexto, Pablo tomo la
iniciativa, evitando que el emergente movimiento cristiano
desapareciera, aunque su intervencion  modifico
profundamente el mensaje original.

Con el tiempo, ese mensaje fue sustituido por nuevas
reglas, rituales y creencias impuestas por la Iglesia.

147



Efectivamente, los evangelios fueron adaptandose a las
necesidades de los lideres cristianos, y la figura de Jesus se
fue alejando progresivamente de lo que realmente fue.

Sucedio, ademas, que los cristianos judios, encabezados por
Pedro en Jerusalén —que se mantenian mas proximos al
verdadero Jests y a la tradicion judia—, no salieron a
predicar al mundo como lo hizo Pablo y permanecieron en
la capital, esperando que el tiempo les diera la razén. Pero
su influencia fue disminuyendo, sobre todo después de la
destruccién total del Templo en el afio 70, hasta casi
desaparecer.

Desde el inicio, Pablo tenia un objetivo claro: llevar el
mensaje de Jesis a los no judios (los gentiles). Para
conseguirlo, simplificé el mensaje y lo doté de un mayor
contenido teoldgico. Su principal aportacion fue la de
reinterpretar la muerte de Jestis como un sacrificio por los
pecados de toda la humanidad, incluyendo el llamado
pecado original. De esta manera, la salvacion ya no
dependia del cumplimiento de la Ley de Moisés, sino de la
fe en que Jestis murio6 por todos los seres humanos.

Esta nueva vision facilité enormemente la conversion de los
gentiles, pues eliminaba muchas normas dificiles de
observar.

A continuacion, se resumen las principales ideas de Pablo
que transformaron el mensaje original de Jesus:

e Su muerte fue sacrificio para expiar el pecado original.
e La salvacion se obtiene por la fe en Jesus, el Salvador.
o La Ley de Moisés ya no es necesaria para la salvacion.

148



e Jesus es el Hijo de Dios, nacido de una virgen.

e Judios y no judios pueden salvarse por igual.

e La Eucaristia es un sacramento.

o Elpany el vino se transforman (transubstanciacion).

 Sin la resurreccion, no hay fe ni mensaje posible.

 El bautismo es sacramento («circuncision espiritual»).

o La obediencia y sumisidn a los lideres es esencial.

e No cuestion6 el orden social de la época: lo que
significaba aceptar la esclavitud y la pobreza.

o Excluy¢ a las mujeres de posiciones de autoridad.

« Pidid a las mujeres no participar activamente en el culto.

Con el paso del tiempo, la diferencia entre el Jests histérico
(el que realmente vivid) y el Jesus teoldgico (el presentado
por la Iglesia) se fue ampliando cada vez mas.

Para resolver los conflictos internos y unificar las creencias,
la Iglesia decretd hasta 44 dogmas oficiales, considerados
verdades absolutas e inmutables reveladas por Dios.

Algunos parecen disefiados mas para sostener la autoridad
de la Iglesia que para transmitir valores espirituales. Otros
resultan, cuando menos, curiosos, como el dogma que
afirma: «Dios conserva en la existencia todas las cosas
creadas», lo cual parece dudoso si recordamos que los
dinosaurios ya no existen.

Los dogmas 29 a 37 declaran de manera rotunda e
irrefutable que Jesus instituyé los siete sacramentos que la
Iglesia  catdlica reconoce oficialmente: bautismo,
confirmacion, eucaristia, matrimonio, uncion de los

149



enfermos, confesion y orden sacerdotal. Por su parte, los
cristianos protestantes solo aceptan dos de estos
sacramentos (el bautismo y la eucaristia), y aun asi se
consideran verdaderos seguidores de Cristo.

Mientras tanto, los nazarenos —mads cercanos al Jesus
original— no reconocen ninguno de esos sacramentos
como instituidos por el Jesus histdrico.

Desde su perspectiva, los nazarenos, reclaman a la Iglesia
cristiana «su verdad» simple y directa:

«Iglesia, si quieres crear una religion basada en Jesus,
estas en tu derecho. Puedes establecer las normas que
desees. Pero no digas que se basa en lo que Jesus dijo o
hizo, corroborado por el Nuevo Testamento, porque eso
no es cierto. Esos textos fueron escritos o modificados
por tus lideres para sostener sus ideas, convirtiendo a
Jesuis de Nazaret en Jesucristo.

Nosotros deseamos recuperar al Jesus de Nazaret
genuino: aquel que ensefld como vivir para entrar en el
Reino de Dios, sin dogmas, reelaboraciones ni
complicaciones innecesarias.»

En resumen, el cristianismo:

e Tomo a un hombre humano y lo convirtié en ser divino.
e Tomo a un predicador local y lo hizo maestro universal.
e Tomod a un ejecutado y lo transformd en redentor.

e Tomd a un muerto y lo hizo resucitar.

o Tomo al mensajero y lo convirtio en lider de una Iglesia.
e Tomo a Jesus de Nazaret y lo transformo en Jesucristo.

150



5.3.- El rincon de las herejias

Desde la vision de los nazarenos —seguidores del Jests
histérico—, este espacio no deberia ni existir. Para ellos, si
se siguiera fielmente el mensaje original de Jesus, no habria
herejias. Por el contrario, desde el punto de vista de los
cristianos institucionales, este apartado deberia ser
ilimitado, pues gran parte de lo dicho aqui, hasta el
momento, podria considerarse una herejia.

Partiendo del hecho de que la Iglesia cristiana ha utilizado
el término herejia de manera presuntuosa y autoritaria
—como mecanismo para descalificar y condenar cualquier
opinidn contraria a la suya—, la mayoria de sus condenas
recayeron sobre quienes se atrevieron a cuestionar sus
afirmaciones dogmaticas en torno a Dios, Maria, Jesucristo,
el mundo, los sacramentos o la propia Iglesia.

Pero estas cuestiones son, en su mayoria, asuntos de fe: no
pueden demostrarse, no se comprenden plenamente con la
razon y exigen un acto de voluntad para ser aceptadas
como tales. En otras palabras, muchas herejias surgieron de
diferencias de opinion que fueron zanjadas por decreto,
gracias al peso del poder institucional dominante.

Aunque ello haya provocado la escision de millones de
creyentes que, con el tiempo, dieron origen a otras ramas
del cristianismo, como la protestante o la ortodoxa. Para
colmo, estos disidentes fueron condenados a la exclusion
de la salvacidn... también por decreto.

Que una institucion posea poder —y muchos seguidores—
no significa que tenga mas razén. Solo implica que puede

151



imponer sus ideas, aunque no representen la verdad
absoluta. En este contexto, los dogmas y las herejias no se
definen tanto por la verdad o la negacién de ella, sino por
quién tiene el control para decidir qué es lo verdadero.

Todo ello, a pesar de la solemne definicion formal de
herejia que la Iglesia sostiene: «La negacion pertinaz de una
verdad que ha de creerse con fe divina y catdlica, o la duda
pertinaz sobre la misma.»

El extenso y rigido cuerpo de dogmas cristiano ha
provocado, ademds, que muchas personas se alejen en lugar
de acercarse. En vez de invitar de forma sencilla al mensaje
del Reino de Dios, se abruma al creyente con normas,
creencias y obligaciones que debe aceptar sin rechistar.
Ello dificulta, paradojicamente, el cumplimiento del
mandato de llevar el mensaje del Reino de Dios a todas las
naciones.

Un claro ejemplo puede observarse en el prolongado debate
sobre la naturaleza de Jests. A continuacidn, algunos casos
historicos de herejes condenados por la Iglesia:

e Aifio 325: Arrio fue condenado por afirmar que Jesus no
era eterno, ya que, siendo Hijo, necesariamente tuvo que
ser engendrado por el Padre.

e Afio 381: Macedonio, patriarca de Constantinopla, fue
excomulgado por negar que el Espiritu Santo fuera Dios.

e Arfio 431: Nestorio, arzobispo de Constantinopla, perdio
su cargo al sostener que Jesus tenia dos naturalezas
separadas (divina y humana), y que Maria no era madre
de Dios, sino solo de su parte humana.

152



e Afio 451: Eutiques fue condenado por decir que la parte
divina de Jesus absorbié la humana.

e Arfio 820: Focio, también patriarca de Constantinopla, fue
considerado santo por la Iglesia ortodoxa y hereje por la
catolica al afirmar que el Espiritu Santo procede solo del
Padre y no del Hijo.

Hoy, gracias al analisis moderno de los manuscritos del
Nuevo Testamento, se sabe que muchos pasajes y frases
atribuidas a Jesus son falsas o manipuladas. A pesar de ello,
la Iglesia cristiana sigue ignorando deliberadamente estos
hallazgos. Resulta comprensible ya que estd atrapada en su
propia doctrina de la infalibilidad, la cual le impide
retroceder en aquello que ya ha definido como revelacion,
especialmente en lo relativo a los dogmas.

Por ello, este Rincon de las herejias no pretende abrir un
debate sobre si Jests dijo o no dijo algo, o sobre cudl de las
dos figuras —]Jesus de Nazaret o Jesucristo— «tenia razén»,
sino resaltar los elementos que han complicado de forma
innecesaria las creencias impuestas a los seguidores de
Jesucristo como condicion para alcanzar la salvacion.

Conviene recordar, a este respecto, una advertencia del
propio Jesus histdrico dirigida a los intérpretes de la Ley:

«jAy de vosotros también, intérpretes de la Ley, porque
cargdis a la gente con cargas que no pueden soportar,
mientras vosotros no tocais las cargas ni con un dedo!
iAy de vosotros, intérpretes de la Ley, porque os habéis
apoderado de la llave del conocimiento!»

153



En definitiva: dos formas de entender a Jesus

La comparacion entre Jesus de Nazaret —figura historica—
y Jesucristo —construccidén teoldgica elaborada por la
Iglesia— tiene un punto en comun: ambos se presentan
como mensajeros del tnico Dios, para explicar en qué
consiste su Reino y como acceder a la salvacidn personal.

La gran diferencia radica en el método: Jesis de Nazaret
eligiéo un camino sencillo, directo y accesible; mientras que
Jesucristo aparecid acompainiado de multiples obligaciones
adicionales impuestas por la institucion eclesiastica,
muchas de ellas bajo la amenaza de condena eterna:

«Si un bautizado niega o duda deliberadamente de un
dogma, comete herejia y queda excomulgado.»

Si el objetivo es la salvaciéon personal —como sostenia
Pablo de Tarso—, entonces «cuanto mas sencillo sea, mas
accesible sera para todos». Pero basta citar un caso
concreto para comprobar lo dificil que le resulta a la Iglesia
mantener esa declarada sencillez: su postura sobre los
cristianos divorciados, que afecta a millones de personas,
tal como establece el Catecismo de la Iglesia Catdlica (CIC):

«La Iglesia muestra hacia ellos una atenta solicitud,
invitdndoles a una vida de fe, oracion, obras de caridad y
educacion cristiana de los hijos; pero no pueden recibir
la absolucién sacramental, ni acercarse a la comunion
eucaristica, ni ejercer ciertas responsabilidades eclesiales
mientras dure tal situacidn, que contrasta objetivamente
con la ley de Dios.»

154



En definitiva, para comprender mejor el inmenso abismo
creado, basta comparar los dos credos: el teoldgico,
formulado en el Concilio de Nicea (afio 325), y el que
transmitio el Jests histdrico segun la vision de los
nazarenos —sus primeros seguidores—:

JESUCRISTO
(segtin el Credo de Nicea, 325 d.C.)

«Creo en un solo Sefior Jesucristo, Hijo unico de Dios,
nacido del Padre antes de todos los siglos; Dios de Dios,
Luz de Luz, Dios verdadero de Dios verdadero, engendrado,
no creado, de la misma naturaleza del Padre, por quien
todo fue hecho; que por nosotros, los hombres, y por
nuestra salvacion bajo del cielo, y por obra del Espiritu
Santo se encarné de Maria, la Virgen, y se hizo hombre; y
por nuestra causa fue crucificado en tiempos de Poncio
Pilato; padecié y fue sepultado, y resucité al tercer dia
segun las Escrituras, subio al cielo y estd sentado a la
derecha del Padre; y de nuevo vendra con gloria para juzgar
a vivos y muertos, y su Reino no tendrd fin.»

JESUS DE NAZARET
(segun la visién de los nazarenos)

e Soy un hijo muy especial de Dios, pero un ser humano.
e Mi padre fue José y mi madre, Maria.

e He venido tan solo para salvar al pueblo judio.

» No soy el Rey de los judios ni descendiente de David.

e No soy el Mesias esperado por Israel para su liberacion.
« Dios es tinico, indivisible y eterno.

155



 El pecado original ya fue perdonado por Dios.

e Fui crucificado como un malhechor politico.

e Vendra «alguien» al fin del tiempo para juzgar a todos.
e Fui sepultado en una fosa comun.

« No ascendi fisicamente al espacio celeste.

o No fundé ninguna Iglesia ni designé a Pedro su jefe.

e No institui ninguno de los siete sacramentos.

e Soy mensajero del Reino de Dios.

Es esencial entender que la salvacidon individual puede
alcanzarse tanto siguiendo a Jesus de Nazaret como a
Jesucristo. El intento autoritario de la Iglesia cristiana de
monopolizar la salvacién —controlando sus fieles mediante
la amenaza del castigo eterno— deberia ser erradicado de
la conciencia cristiana. Tal actitud no refleja el espiritu ni la
esencia de las ensefianzas del Jesus historico.

Para cerrar este epigrafe, solo cabe afadir:
«Seguro que el Reino de los Cielos esta lleno de herejes.»
5.4.- El cristianismo, merecedor de un gran «zasca».

Para los seguidores de Jesus de Nazaret —los nazarenos—,
lo mas doloroso no fue solo que el cristianismo se apropiara
de la figura de su maestro, sino comprobar cémo
desperdicié el gran regalo que recibié en el siglo IV. Fue
una oportunidad dnica que pudo haber convertido al
cristianismo en la religion mas influyente del mundo,
cumpliendo asi su objetivo de expansidn.

Lo que hizo el cristianismo con aquella ventaja durante los
siguientes dos mil afios merece una critica severa. Recibid

156



el mayor privilegio que una religién haya obtenido jamas...
y lo malgastd. Es cierto que algo similar podria haberle
ocurrido a cualquier otro grupo, pero duele ver tanto poder
desaprovechado, especialmente cuando fue obtenido de
forma tan inesperada.

El siglo 1V: un suerfio hecho realidad

El siglo IV (afios 300 al 399) fue un periodo dorado para el
cristianismo, lleno de acontecimientos sorprendentes que
cambiaron para siempre su historia. Aunque no comenzé
bien.

En el afio 303, bajo los emperadores Diocleciano y Galerio,
se produjo la unica gran persecucion sistematica contra los
cristianos. Murieron mas de dos mil personas. Se
destruyeron templos, se quemaron libros sagrados, se
ejecutaron lideres religiosos y se retiraron derechos civiles.
Fue una represion general, dura y sin precedentes.

Hasta entonces, las persecuciones habian sido mas locales y
menos graves —nada comparable a las leyendas que
circularon—, pero esta fue real y devastadora.

;Por qué, entonces, se habla de un «siglo de ensuefio»?

Porque todo cambié rdpidamente. En el afio 31, el propio
Galerio reconocié que las persecuciones habian fracasado y
emitié un Decreto de Indulgencia que las puso fin.

Un afo después, en 312, el joven emperador Constantino
promulgo el famoso Edicto de Mildn, que legalizd el
cristianismo, lo apoyé con fondos publicos, le otorgd
beneficios fiscales y le devolvio las propiedades confiscadas.

157



En 325 convocd el Concilio de Nicea —el primero de la
historia—, que marcé un antes y un después en la
organizacion y teologia cristiana. Incluso, en el afio 331,
encargo la redaccidon de cincuenta Biblias para las nuevas
iglesias que mand¢ construir en Constantinopla.

Gracias a estas medidas, el numero de cristianos crecié
vertiginosamente: de unos pocos cientos de miles a
principios de siglo, a casi tres millones hacia el afio 380.

Y entonces llego el gran golpe de suerte: el emperador
Teodosio, mediante el Edicto de Tesalénica (380), convirtid
al cristianismo en la religion oficial y obligatoria del
Imperio Romano. En un solo acto, mas de 45 millones de
personas pasaron a ser cristianas.

Por si fuera poco, en 391 el mismo Teodosio prohibié el
Mitraismo, la mayor competencia del cristianismo.

;Un regalo envenenado?

Aungque el Edicto de Tesaldnica se considera el gran triunfo
del cristianismo —al convertirlo en la religion oficial del
Imperio—, muchos especialistas lo califican de «regalo
envenenado», pues transformo profundamente el espiritu y
los valores originales del movimiento cristiano.

Estos fueron algunos de los efectos negativos de aquella
obligatoriedad:

1. Desaparicion del impulso espiritual. Antes, las
persecuciones fortalecian la fe. Morir por Cristo —el
martirio— era la maxima expresion de amor vy

158



compromiso con Dios. Con la legalizacion, desaparecio
la persecucidn, pero también el fervor y el impetu.

. Fin del entusiasmo misionero. Inspirados por Pablo de
Tarso, los primeros cristianos difundian el mensaje con
pasion. Pero, con la religion ya establecida, el foco
cambié: ahora habia que administrar la Iglesia. Se
necesitaban templos, jerarquias, dinero, liturgias... y el
mensaje quedo relegado.

. Masas sin preparacién espiritual. De pronto, millones de
personas se convirtieron al cristianismo sin entender
bien en qué creian ni por qué. La fe, antes viva en
pequeiias comunidades solidarias, se diluyd entre
conversiones forzadas o interesadas.

. Conversion por poder. Ser cristiano se volvio requisito
para acceder a cargos publicos. Esto fomento la
hipocresia, el oportunismo y la corrupcion, que pronto
se infiltraron en la Iglesia.

. De victima a verdugo. La Iglesia, que habia sido
perseguida, se transformé en perseguidora. Mostré una
intolerancia absoluta hacia otras creencias,
convirtiéndose en aquello que habia padecido: de martir
a inquisidora.

. Obsesién por el poder y las riquezas. Con el respaldo del
Estado, comenzd a acumular bienes y propiedades,
muchas obtenidas por la fuerza. La ambicion sustituy6 al
ideal de humildad y servicio, alejando a la institucion del
mensaje de Jesus.

159



El escenario resultante no auguraba nada bueno, y la
historia lo confirmé.

La «foto» de las religiones en 2025

Observar la distribucion estimada de las religiones en 2025
ayuda a comprender las consecuencias de aquel rumbo
equivocado:

Estimacion del posicionamiento religioso mundial (2025):

-

Islamistas: 25% (2.050 millones)

Catdlicos: 17% (1.394 millones)

Hinduistas: 16% (1.312 millones)

Ateos y agnosticos: 13% (1.066 millones)
Protestantes: 1% (902 millones)

Budistas: 6% (492 millones)

Practicantes chinos sin especificar 6% (492 millones)
Ortodoxos: 3% (246 millones)

© 2N o AW

Judaismo: 0,2% (16 millones)
10. Otros: 2,8% (230 millones)

(Poblacion mundial estimada: 8.200 millones.)

Una historia de grandes fracasos

La situacion actual del cristianismo revela lo que muchos
consideran un triple fracaso histoérico:

1. Un solo rebario... que nunca fue. El Evangelio de Juan
hablaba de «un solo rebafio bajo un solo pastor». Ese
ideal, ya inalcanzable en el siglo I, resulta hoy

160



completamente imposible ante la diversidad religiosa
contemporanea.

. Divisiones irreparables. La intransigencia del poder de la
Iglesia fractur6 el cristianismo en tres ramas
irreconciliables: ortodoxos, protestantes y catolicos. La
causa fue siempre la misma: expulsar a quienes pensaban
diferente.

. Incapacidad de autocritica. La Iglesia rara vez ha
mostrado la humildad necesaria para reconocer sus
errores. No puede culpar siempre a enemigos externos;
la mayoria de sus fracasos proviene de su propia
estructura.

Los grandes males estructurales

Busqueda constante de poder y riqueza
Gobierno autoritario y cerrado al didlogo
Soberbia institucional

Dependencia del poder politico

Falta de flexibilidad y resistencia al cambio
Fracaso en sus propios objetivos espirituales
Luchas internas por el control

Lujo, ostentacion y corrupcion generalizada

Cuatro grandes errores historicos

Estas actitudes, poco democraticas y sociales, se reflejan en
los hechos historicos mas relevantes del cristianismo. No es
este el lugar para hacer un repaso detallado de aciertos y
fallos, pero merece la pena recordar cuatro hechos clave
que le impidieron alcanzar el esplendor deseado:

161



1.-Separacion de la Iglesia Ortodoxa
2.-Separacion de la Iglesia Protestante

3.-Cruzadas: las guerras que «usaron» el nombre de Dios
4.-La Inquisicion: instrumento depurativo «nada cristiano»

1.- Escision de los ortodoxos.

La separacion de la Iglesia Ortodoxa fue algo «avisado»
desde el comienzo. Los ocho primeros concilios oficiales
que se celebraron entre el afio 325 y el 869 se cebaron con
las jerarquias eclesidsticas de Constantinopla, que
desarrollaron las tesis opuestas mas molestas para la Iglesia
de Roma. En aquellas épocas se dictd la excomunion y la
declaracion de herejia para grandes figuras de la Iglesia
Cristiana en Oriente como Arrio, Nestorio, Eutiques,
Macedonio y Focio.

Este proceso culmind en el afio 1054, con el «Cisma de
Oriente y Occidente», cuando el Papa de Roma, Leon IX,
excomulgé al Patriarca de Constantinopla, Miguel
Cerulario, y viceversa, de modo que se abridé una escision
que ya no se ha podido cerrar nunca. Esta escisidon costo al
cristianismo la pérdida de doscientos cincuenta millones de
posibles fieles, los cuales para la Iglesia Catolica figuran
como excomulgados por rechazar unos cuantos dogmas
(cuadro siguiente).

2.- Escision de los protestantes.

En el afo 1517, como respuesta a un largo periodo de la
Iglesia de Roma muy corrupto y pleno de materialismo
—manifestado por el constante mercadeo con la concesion
de indulgencias papales—, Martin Lutero, tedlogo y fraile

162



agustino alemdan, quiso recuperar el espiritu original del
primer cristianismo, y denuncio en la iglesia de Wittenberg,
en sus conocidas «95 Tesis», al Papa Leon X.

Esta accion caus6 una gran conmocion en Alemania y en
Roma. Por supuesto fue excomulgado, dando origen a la
segunda gran escisidn irrevocable del cristianismo. Escision
que significo la separacion de mas de novecientos posibles
millones de fieles, los cuales, como los ortodoxos,
terminaron también excomulgados y excluidos del Reino de
Dios, por no aceptar la totalidad de los dogmas exigidos por
la Iglesia Catolica (ver cuadro siguiente).

Como muestra del contenido de la accidn reivindicativa de
Lutero, se adjunta el texto de la «Tesis 86»:

«Del mismo modo ;Por qué el Papa, cuya fortuna es hoy
mas abundante que la de los mas opulentos ricos, no
construye tan solo una basilica de San Pedro de su
propio dinero, en lugar de hacerlo con el de los pobres
creyentes?»

Cuando conviene a la Iglesia Catdlica, es frecuente
escucharle que la religion cristiana es la mas numerosa del
mundo con sus mas de 2.500 millones de fieles, con la
logica inclusion de ortodoxos y protestantes.

Ademas da la impresiéon de que es ella la que lidera la
representatividad de todo el cristianismo.

Pero esta es una forma de hablar muy engafiosa e
incorrecta, ya que las diferencias irreconciliables entre las
tres religiones es muy evidente y no soportan la integracién
de ningun tipo:

163



POSICION IGLESIAS CRISTIANAS FRENTE A DOGMAS

CONCEPTOS Ortodoxos  Protestantes  Catolicos
Inmaculada Concepcion No No Si
Ascension de Maria No No Si
Pecado original No Si Si
Autoridad papa de Roma No No Si
Celibato obligatorio No No Si
Numero de sacramentos 7 2 7
Infalibilidad papal No No Si
Santisima Trinidad No Si Si
Concepcion virginal Si Si Si
Jesus Hijo de Dios Si Si Si

3.- : Las cruzadas.

El tercer hito contrario al desarrollo del cristianismo fueron
las ocho grandes Cruzadas que se llevaron a cabo «contra»
Tierra Santa entre los afios 1090 y 1300.

Con el aliento de los papas de turno en el poder, el
empecinamiento por la Iglesia de Roma en recuperar los
territorios de Jerusalén y someter a los musulmanes, a
cualquier precio, fue nefasto.

Ademas de uno de los fracasos militares mds estrepitosos
de la historia de las naciones, fue la causa directa de la
muerte de entre el cinco y el diez por ciento de la poblacion
joven europea de la época.

A eso hay que anadir la generacidn de un odio visceral, que,
desde entonces, afecta a musulmanes, cristianos y judios.

Resulta incomprensible que todavia se defienda Ila
oportunidad de las cruzadas como un intercambio
beneficioso de culturas entre Oriente y Occidente.

164



Por el contrario, de este periodo, quedd el absurdo ejemplo
de la llamada «Cruzada de los nifios» de 1212, en el que un
pastorcillo «iluminado» de Orleans recluté a treinta mil
nifios para ir a guerrear a Tierra Santa. Una buena parte de
ellos murieron al atravesar los Alpes en invierno, y la parte
restante o fueron hechos esclavos o murieron en la travesia.

Se desconoce si el pastorcillo «iluminado» fue con ellos o se
quedd cuidando de sus ovejas en Orleans.

4.- La «Santa» Inquisicion.

El cuarto hito que supuso una auténtica vergiienza para el
desarrollo del cristianismo fue la creacion del Santo Oficio,
nacido en Francia en el afio 1229, aunque se desarrollé con
plenitud entre los siglos XV y XVI con el objetivo de «la
persecucion sistemdtica de los herejes y disidentes
religiosos».

Por supuesto que la Iglesia Cristiana espafola se apunto a la
idea con todo el entusiasmo, y desde 1481 hasta 1788 la que
se denomin6d como «Santa» Inquisicion se dedicé a todo
tipo de tropelias, torturas y asesinatos «para mayor honra y
gloria de Dios». Se dice que las personas muertas por efecto
de las torturas y las ejecuciones llegaron a superar las
cincuenta mil en los trescientos afios que estuvo vigente en
Espafia. Se persiguieron sobre todo a musulmanes, judios
conversos, protestantes y personas sospechosas de ejercer
la brujeria, muy en especial a las mujeres.

Conclusién

Con errores tan graves y reiterados, no sorprende que la
evolucién religiosa global muestre una tendencia

165



desfavorable para el Catolicismo. Es facil prever que, en el
futuro, el Islam y el Hinduismo superaran ampliamente su
influencia.

Por ello, el cristianismo se ha hecho merecedor de este gran
«zasca», que los seguidores de Jestis de Nazaret —los
nazarenos— le dedican por haber desperdiciado una
apropiacion tan dolorosa como inutil.

Simplemente se trata de un acto de justicia histérica.
5.5.- Qué futuro aguarda a los nazarenos

Este libro ha mostrado quiénes son los verdaderos
seguidores de Jesus de Nazaret, conocidos como nazarenos,
quienes durante siglos vieron como su voz fue silenciada.

En efecto, con la victoria de las tesis de Pablo de Tarso
dentro del cristianismo, los nazarenos fueron apartados y
dejados sin representacion, teniendo que ver, ademas,
como su maestro fue utilizado por otros con fines
diferentes a los originales.

Lo peor de todo fue que no pudieron vivir su fe de forma
abierta y no se les permiti6 celebrar ni expresar su
espiritualidad segiin sus creencias. Si querian hacerlo,
tenian que hacerlo segun las reglas de una Iglesia con la
5que no se sentian identificados ni representados,
prefiriendo quedar en silencio.

Pero una religion necesita comunidad, compartir, y poder
expresarse para mantenerse viva, si bien la Iglesia oficial fue
muy clara desde el principio: si no estaban con ella, estaban
en contra, y durante siglos no ha habido espacio para otras

166



formas de seguir a Jesus. Por eso, los nazarenos no tuvieron
mas opcion que desaparecer de la vida puablica.

Hoy, gracias a los nuevos descubrimientos y a las nuevas
técnicas, los nazarenos vuelven a ser visibles y pueden
gozar de una inesperada oportunidad. Es cierto que no se
puede compensar tanto tiempo de olvido, pero al menos
ahora pueden recuperar su lugar en la espiritualidad que
Jests les enseno de forma simple: orar desde el corazon,
vivir de forma justa y amar a los demas como a uno mismo.

En efecto, Jesus no les ensefi6 grandes rituales, ni les exigio
el cumplir con normas complicadas, y aunque los
nazarenos no pudieron tener sus templos o sus liturgias
propias, quienes siguieron con fidelidad su mensaje han
podido vivir su fe en privado y en la intimidad.

Muchas personas en el mundo sienten una profunda
conexion con el Jesus historico, pero no han tenido como
vivir 'y expresar esa adhesiéon porque las iglesias
tradicionales, como es ldgico, no las representan en
absoluto. Si van a una iglesia tradicional, encontrardn
lecturas y rituales que no reflejan lo que Jesas dijo que
habia que hacer y decir, lo que les causa dolor, rechazo e
incomodidad.

No parece facil que esto cambie pronto —ni vaya tan
siquiera a poder cambiar en el futuro—, pero este libro
cuando menos ha ayudado a darles un poco de voz y un
poco de espacio, abriendo una mirada mas amplia: lo
importante no es la religion que se siga, sino el camino
personal de encuentro con Dios, y a los nazarenos les ha
quedado muy claro que su camino es correcto.

167



Saben que la Iglesia Cristiana no puede dar marcha atras ni
corregir posiciones, lo que supone wuna barrera
infranqueable para que los seguidores de Jestis de Nazaret
—Tlos nazarenos— tengan alternativas para expresar su
religiosidad. Merecen mejor justicia, pero las posibilidades
son escasas y ya estan acostumbrados a vivir asi. Mejor es
aceptarlo.

Lo que distingue a los nazarenos es su sencillez espiritual.
No tienen muchas reglas que cumplir y son capaces de
centrarse en lo elemental, en lo que es la esencia de la
doctrina del Reino de Dios, siguiendo los principios que su
maestro les ofrecid en su predicacion.

Esa simplicidad y esa capacidad para centrarse en lo
esencial, tienen la gran ventaja de facilitarles la relacion con
gentes de otras creencias que mantienen practicas y
pensamientos sencillos en torno a Dios, como los suyos,
lejos de complicadas estructuras normativas que crean
barreras de entendimiento.

En efecto, casi todas las religiones, con el tiempo, se llenan
de normas y rituales. Jesus critic6 duramente esto en su
tiempo, especialmente en escribas y sacerdotes. Pero si se
vuelve al origen, los principios son simples, y eso abre la
puerta al entendimiento entre creencias diferentes. Los
nazarenos pueden ser lideres en esa apertura universal, tras
tantos afios de espera y paciencia.

Un caluroso dia de agosto de 2024, el anterior papa
Francisco de pronto reconocio6 algo insolito al afirmar que
la salvacion personal era posible a través de cualquier
religion. Esto fue impactante para la Iglesia Catolica, que

168



siempre ha considerado que el Uinico camino valido hacia
Dios es el suyo, y dejé desconcertadas a sus jerarquias en el
mundo. Pero muchas personas sintieron con alivio que esa
declaraciéon confirmaba lo que ya intuian: quien vive con fe
verdadera, desde cualquier religidn, llegara hasta Dios, sin
duda alguna.

Bajo ese nuevo enfoque papal, se aceptaba la antigua teoria
griega de la «Apocatastasis», en la cual se reconoce que
todas las cosas tienen tendencia a volver con el tiempo a su
estado original, y que en el terreno religioso se interpreta
como que al final de los tiempos todos los seres, pecadores
y no pecadores, justos e injustos e inclusive los demonios
seran reconciliados en Dios.

Nota 1: Sobre las condiciones para el Fin del Mundo (pagina 141)

En la pagina 141 se ha escrito que el Jesus historico, a lo largo de
su predicacion, fijo cinco condiciones que se debian cumplir
antes de la llegada del final de los tiempos. Estas cinco
condiciones fueron;

e Primera, que antes tendra que ser proclamada la buena nueva
del Reino de Dios a todas las naciones;

e Segunda, que se tendrd que producir la conversion del pueblo
judio;

e Tercera, que previamente se tendra que producir una
apostasia general;

e Cuarta, que aparecera el Anticristo;

e Quinta, que se producirdan todo tipo de calamidades y
desastres sobre toda la tierra.

169



Nota 2: Sobre las personalidades espirituales y la fe (pagina 88)

Jests de Nazaret, aclaré en diversas ocasiones que la fe no era
una cuestién de proponérselo, sino que era una gracia concedida
por Dios para facilitar la aceptacion de cuestiones complejas y
complicadas, que sin el concurso de la fe no eran accesibles.

Empezando por el propio concepto del Reino de Dios, todos esos
misterios adicionales que el cristianismo exige comprender y
aceptar a sus seguidores para la salvacién individual, requieren
de un importante ejercicio de fe y aceptacion de creencias, que
no estan al alcance por igual de todas las personas, ya que estan
condicionadas por el tipo de personalidad espiritual que tiene
cada individuo.

Hay tres personalidades basicas espirituales: Analistas/Reflexivas,
Emocionales/Sensitivas y Dependientes/Sumisas.

Las Analistas-Reflexivas:

Son dominadas por la intelectualidad y la mente 1égica, sintiendo
gran preferencia por el pensamiento critico y la profunda
interiorizacion de los procesos de aceptacion, por lo que para
ellas la cuestion de la fe es un asunto bastante complicado y les
cuesta encontrar la motivacién para cerrar su mente, aunque
cuando lo hacen desarrollan un extraordinario potencial. En esta
categoria encajan bien los clérigos, los maestros y los herejes, por
ejemplo.

Las Emocionales-Sensitivas:

Son dominadas por la exaltacién, la experimentacion y el
sentimiento. Estan caracterizadas por una aceptacion alegre del
sufrimiento y del dolor, presumiendo de llevar el Reino de Dios
en el interior de su corazén. Gustan de exteriorizar su estado de
fusion con Dios, pero viven su fe con un gran potencial interior.
Encajan bien en este grupo los martires, los misticos y los

170



salmistas, por ejemplo. La fe para ellos es intimidad, alegria y
pasion.

Las Sumisas-Dependientes:

Se trata de personas dominadas por la lealtad, la pasividad, la
confianza, la justificacion y la entrega. Fueron muy apreciadas
por Pablo de Tarso por su facilidad para aceptar la autoridad y la
obediencia. Poco criticas, les encanta la pertenencia a una
comunidad y su fe, que es ciega y confiada, se justifica
plenamente cuando es compartida Confian en la promesa de una
vida mejor. Encajan bien en este grupo los discipulos, los fieles
en general y los miembros de comunidades.

171



172



CAPITULO FINAL

Buscando un buen «cierre» para el libro

«Cerrar» un libro, en el sentido literario, no suele ser tarea
sencilla. El autor, en general, quiere despedirse con estilo y
esta deseando dejar una buena impresion final en el lector
o la lectora. Por ello, esas ultimas palabras, ademas de
mantener el interés por el tema tratado —eso por
descontado—, deben aportar algo afiadido, entre original,
novedoso y sorprendente.

Como un «jtachdn!» inesperado que aparece justo al final
del namero, cuando ya nadie lo espera, que captura de
nuevo la atencion del pablico y deja un buen sabor de boca.
Similar al del rico cafecito que se toma con calma después
de una buena comida.

En un tema tan delicado como el de Jestis de Nazaret, he
comprendido que, para hacer una correcta despedida, no es
suficiente con redactar un buen resumen de lo escrito, con
exponer una acertada reflexion relacionada con el tema
central o con aclarar aquellos puntos que, después de la
decimosexta revision, todavia pueden ser mejorados.

Tampoco me parece adecuado terminar con una lista de
conclusiones. Este libro estd pensado para que cada
persona saque las suyas propias, sin que nadie le diga qué
pensar ni por dénde seguir. Lo importante es que cada uno
llegue a ellas como resultado de un proceso de reflexion y
serena «digestion» de los temas tratados.

Entonces, después de darle varias vueltas he considerado
que algo que podria aportar una informacion final afiadida

173



—Yy quizas hasta valiosa— seria el propio conocimiento de
como ha sido, en general, el proceso integral de confecciéon
del libro. Es decir, contar la evolucién personal que he
experimentado al escribir sobre un tema tan dificil como el
del Jesus historico.

Recordar dénde me encontraba al comienzo y cudles eran
mis intenciones iniciales, reflexionar sobre cémo me he ido
moviendo a lo largo del tiempo, y sopesar cdmo se han
cumplido mis objetivos. Contar y compartir cudles han sido
mis hallazgos personales mas importantes y los temores
sentidos o recordar cudles han sido los temas que mas
«guerra» me han dado.

Confio en que compartir mi experiencia ayude a entender
mejor la experiencia personal que proporcione su lectura.

Necesidad de pasar por un proceso «doloroso»

Quedan ya bastante lejos los primeros pasos, en los que
pensaba que iba a escribir un «trabajo adolescente» e
inocente sobre Jestis de Nazaret —solo que realizado
setenta afios mas tarde—, sin saber que me metia en un
fregado de considerable dimension.

Lo cierto es que aquel deseo personal de conocer con
detalle a una figura que tanto llamaba mi atencion no ha
quedado en absoluto decepcionado.

A pesar de lo laborioso que ha sido, tengo la clara sensacion
de que, después de un afo y medio largo de concentraciéon
en el tema, he podido aclarar bastante mejor de lo que
pensaba lo que fue Jestis de Nazaret, su doctrina y su legado
(cuando menos, para mi mismo).

174



Lo que me quedo bastante claro desde el comienzo fue que,
para conocer en profundidad el tema, iba a tener que pasar
necesariamente por un largo y aspero periodo previo de
investigacion de la autenticidad de los textos disponibles.

Y, ademas, hacerlo con valentia, ya que eso suponia aceptar
un gran desafio respecto a las ideas tradicionales sobre
Jesus desarrolladas dentro de la Iglesia cristiana.

Hay que tener muy presente que, al no existir libros de
historia objetivos e imparciales sobre el personaje, no
queda otra via para conocer al Jesus historico que pasar por
los libros canonicos del Nuevo Testamento.

La diferencia esencial con respecto al pasado es que hoy ya
no es necesario creer ciegamente en dichos textos, puesto
que las modernas técnicas de andlisis de manuscritos y de
comprobacion de la autenticidad histérica de contenidos,
desarrolladas en los ultimos ciento veinticinco afios, han
permitido detectar la dudosa autenticidad de muchos de
los pasajes atribuidos a Jesus de Nazaret.

Este proceso de busqueda, metodoldgico y cientifico,
permite a quien estudia al Jesus histérico liberarse pronto
de las ataduras del enfoque cristiano tradicional, que
impone una visidn teoldgica limitada que no se
corresponde con la figura genuina de Jesus de Nazaret.

Al principio, asumir ese desafio resulta muy intimidante,
pero una vez superada la barrera mental de tener que
aceptar como buenos, por obligacion, textos manipulados o
alterados, con buena o mala intencion, todo se vuelve
mucho mas sencillo.

175



:Objetivos cumplidos al cincuenta por ciento?

Desde muy pronto me di cuenta de que no me iba a resultar
facil cumplir uno de mis dos objetivos basicos de partida.
Por una parte, recuerdo que me propuse transmitir y
compartir con fidelidad lo apasionante que me estaba
resultando el proceso de la busqueda de informacion, el
andlisis de los contenidos, la reflexion sobre los aspectos
clave de Jesus de Nazaret y, por supuesto, la propia
escritura de los capitulos.

Hoy me siento satisfecho en este aspecto: creo que he
logrado contagiar algo de interés y admiracién por un
personaje tan especial.

En cuanto a mi intencion de escribir un libro fdcil sobre un
tema dificil, no estoy tan seguro de haberlo logrado.

Reconozco, en mi defensa, que no esperaba encontrar tanta
dificultad desde el comienzo. Pensaba que estudiar y
comprender la figura del Jesus historico seria una tarea mas
accesible. Pero, el temprano descubrimiento de la dudosa
autenticidad en los textos me obligé a ponerme en guardia,
lo que se tradujo en una mayor complejidad, que afectaba
al modo de comunicar lo que queria expresar.

Por ello, en este aspecto me han quedado dudas sobre el
grado de simplicidad conseguido en la escritura.

Feliz descubrimiento de los «nazarenos»

A medida que avanzaba en mi trabajo, observaba
complacido como los seguidores genuinos del Jesus
historico —conocidos como nazarenos— volvian a cobrar

176



vida y visibilidad. Ocultos durante siglos bajo el peso de la
oficialidad cristiana y su reinterpretacién de la figura de
Jesus, volvian a acceder al mensaje original y auténtico de
su maestro: lograr la salvacion individual a través de la
participacion activa en el Reino de Dios.

Eso no significa —no hay que alimentar falsas esperanzas—
que los nazarenos vayan a disponer de un lugar especifico
de culto en el que practicar su manera sencilla de entender
el mensaje de Jests de Nazaret, libre de reelaboraciones e
interpretaciones complejas. No.

Deberan seguir, como hasta ahora, con un seguimiento
intimo y personal de su maestro, pero con la firme
conviccidn, confirmada, de estar en el camino correcto.

Dividir la vida de Jesus en tres etapas: una buena idea

La propuesta de dividir la vida de Jests de Nazaret en tres
tiempos principales resulté ser buena idea, ya que me
ofrecié una excelente ayuda para facilitar la «basqueda y
captura» del Jesus historico, y poder diferenciarlo con
claridad del Jesus teologico.

Pienso que este ha sido mi hallazgo personal mas notable.

El primero de esos tres tiempos, que comprendio desde su
concepcidn hasta el bautismo en el Jordan, fue un periodo
marcado por una total escasez de informacion historica
fiable. Esta falta de datos cualificados permitié que dos de
los autores de los evangelios canodnicos «crearan» ya las
primeras versiones teologicas sobre Jesus, referidas al
comienzo de su vida y su infancia.

177



El Evangelio Mateo y el Evangelio Lucas —sin el «de»—, en
lugar de narrar hechos veridicos, lo que hicieron fue
construir relatos que demostraran, a toda costa, que Jests
era Hijo de Dios y que cumplia las profecias que lo
identificaban como el Mesias salvador del pueblo de Israel.

Por mi parte, me gustaria pensar que, en ese tiempo, se
formo6 un hombre excepcionalmente justo, y que Dios fijo
sus ojos en él, pero también estaria construyendo una
narracién guiada por mis propios anhelos.

El segundo de los tiempos, que abarcé desde el bautismo en
el Jordan hasta su arresto posterior a la Ultima Cena, fue un
periodo —de uno a tres afios— de intensa actividad
publica. Jesus dedicé esos afios a transmitir su doctrina por
toda Judea y Galilea (que tampoco era un territorio tan
extenso), sin volver nunca a su hogar, lo cual revela que su
entrega a la causa fue total.

Viviendo del apoyo del pueblo, y acompanando sus viajes
de predicacion con numerosos actos de sanacion, el Jesus
historico hablé sin descanso del Reino de Dios y de Dios
mismo. Discutio con las castas sacerdotales y las jerarquias
judias (a las que no logré convencer), conviviéo de manera
muy estrecha con sus doce discipulos, profetizo sobre el
cercano fin de los tiempos y estableci6 normas para
practicar la oracidn y llevar una vida justa.

Pero vya en este periodo, los primeros lideres cristianos
hicieron una considerable reelaboracion teoldgica de los
sucesos, a los que anadieron las interpretaciones adecuadas
para demostrar que el Jests teoldgico habia instituido los
sacramentos, fundado la Iglesia, anunciado su papel como

178



redentor del mundo, y reafirmado su divinidad como Hijo
de Dios.

En cualquier caso, a lo largo de estos dos primeros tiempos,
los seguidores de Jestis no tuvieron que tomar decisiones
teoldgicas. Se limitaron a escucharlo, seguirlo y participar
en sus actividades publicas, ya que predicé sin pedir
requisitos ni afiliaciones, y su mensaje fue accesible para
cualquiera que lo deseara.

Por el contrario, tras su desaparicidn, fue la Iglesia cristiana
la que tomo las riendas y definié como debia interpretarse
su figura y su obra. De modo que entonces la pregunta dejd
de ser: ;qué significa creer en Jesis de Nazaret?, para
convertirse en: ;jqué significa creer en Jesucristo?

La magnitud de este giro se puede vislumbrar muy bien
gracias al trabajo de la critica textual, que ha revelado
multiples manipulaciones y construcciones doctrinales
sobre la figura de Jesus. Este proceso alcanzd su punto
algido durante el tercer tiempo, el correspondiente a los
relatos de su crucifixion, muerte y resurreccion, las
apariciones a los discipulos y la ascension celestial.

Se sabe con absoluta certeza que Jests murid crucificado
como un delincuente peligroso para el Imperio romano.
Pero, como no hubo testigos directos de todo lo ocurrido
—debido a los estrictos protocolos judiciales judios y
romanos, asi como a las normas de la propia crucifixion—,
las versiones posteriores de los evangelios estan llenas de
lagunas. Estas lagunas dieron lugar a una gran proliferaciéon
de conceptos teoldgicos complejos y hasta contradictorios.

179



La verdad: Jests de Nazaret murio porque quiso

Ahora bien, puesto que esta documentado que Jestis murio
en la cruz bajo el rotulo de Rey de los Judios, lo que dejd
desconcertados a sus seguidores fue que nunca desmintiera
esta acusacion.

Este es, sin duda, el mayor enigma de toda su vida:
sabiendo —como sabia— que no era cierto que fuera el rey
de los judios, como acepto ser condenado sin negarlo ni
resistirse.

Por tanto, la verdadera causa final de su muerte no fue ni el
odio del Sanedrin ni la injusticia romana. La razén fue que
Jesus eligié morir, aceptando y forzando su propio destino.

sPor qué? ;Por qué no negd lo evidente, aquello que lo
habria salvado? Esta es la pregunta que tortura a todo
seguidor sincero de Jesus de Nazaret. Es la gran
interrogante para cualquier nazareno.

Y no se trata de especular con hipodtesis del tipo «qué
habria pasado si», puesto que lo cierto es que su muerte fue
el dato mas firme y contrastado de su biografia. Pero si
podriamos aplicar esas conjeturas a otros aspectos:

:Qué habria pasado si no hubiera resucitado?
O si no hubiera ascendido al espacio celestial?

Imaginemos por un momento que existiera hoy en dia una
tumba venerada de Jesus de Nazaret, al estilo de La Meca.
No hay duda de que se habria convertido en el gran centro
de peregrinacion de la cristiandad, y habria sido una opciéon
muy positiva para la evolucion histdrica del cristianismo.

180



Volviendo al dilema principal, ;qué pretendia Jesus al
dejarse matar? Descartada la explicacion tradicional de que
lo hizo para redimir el pecado original de la humanidad,
hay dos posibilidades que considero razonables:

1. Quiso demostrar que fue el mayor sufriente de todos los
tiempos, capaz de sobrellevar un dolor incomparable,
legitimandose asi como alguien con suprema autoridad
para mitigar cualquier dolor humano.

2. Se ofrecié como sacrificio expiatorio para congraciar al
ser humano con Dios, un acto que la gente de su tiempo
entendia muy bien, por estar muy familiarizada con las
ofrendas sangrientas y los rituales de purificacion
habituales en el templo.

Tal vez fuera por eso, pero cuesta comprenderlo.
Jesus de Nazaret: el camino directo hacia «El Padre»

Simplificando al maximo, el objetivo estelar de la vida de
Jesus de Nazaret —el Jests historico— fue recordar o,
mejor dicho, volver a ensefiar a la humanidad el camino
correcto para acceder a Dios. En su tiempo, esa conexion
estaba muy perdida, y los hombres necesitaban recuperarla.

En este sentido, Jests ofrecié una via para satisfacer la
profunda y persistente inclinacién natural del hombre a
aceptar la existencia de un Dios unico.

Efectivamente, es cierto que a los seres humanos les cuesta
aceptar muchos dogmas religiosos, pero los relacionados
con la existencia, las cualidades y los atributos de un Dios
unico son, en general, los mejor comprendidos.

181



Y esto no es casual.

Se justifica, en gran medida, por varios factores universales:

El ser humano siente, de forma natural, una fuerte
presencia interior de lo divino, algo que no sabe explicar
ni ubicar con precision, pero que necesita manifestar.

La limitacion de la vida terrenal y la certeza de la muerte
han impulsado en el ser humano, desde siempre, el
deseo de trascendencia: la busqueda de inmortalidad y la
creencia en «otra vida».

Existe una necesidad intima de dar sentido a la grandeza
del universo, al surgimiento de la vida y al propio papel
del ser humano dentro de ese cosmos de creacion.

El anhelo de reencuentro con los seres queridos, a través
de la resurreccion o de alguna forma de continuidad
espiritual, cobra fuerza mediante la idea de un lugar
energético especial que Jesus llamo el Reino de Dios.

La aspiracion a una justicia plena, que retribuya los actos
cometidos en la vida, conduce a la aceptacion natural de
un Ser Supremo con capacidad para impartir justicia.

Todo lo que Jestus construyé durante su vida tuvo como
proposito facilitar ese acceso a Dios. Se definia a si mismo
como: «el camino que conduce al Padre», y esa fue su gran
ensefianza y aportacion.

Por el contrario, el Jests teoldgico elaborado por el
cristianismo desplazo el foco. Jesucristo se convirtio en el
centro del culto, lleno de reglas e interpretaciones, y se fue

182



perdiendo el ntcleo del mensaje original: el acceso sencillo
y directo al Reino de Dios.

Y como decia Pablo de Tarso: «Si es sencillo, se lograra con
mayor facilidad». Entonces, ;para qué complicar la
existencia, si el Reino de Dios puede ser algo tan simple?

El camino hacia el Reino de Dios:
mas cerca en el siglo XXI de lo que parece

El Reino de Dios sera accesible a toda persona justa, sin
importar la época que viva, siempre y cuando haya vivido
conforme a los diez mandamientos transmitidos por Dios a
Moisés: (Exodo (20:1-17) y Deuteronomio (5:6-21))

=

Amaras a Dios sobre todas las cosas.
No tomaras el nombre de Dios en vano.
Santificaras las fiestas.

. Honrardas a tu padre y a tu madre.

No mataras.

. No cometeras actos impuros.

No robaras.

. No daras falso testimonio ni mentiras.

© ®N OOV p WD

. No consentirds pensamientos ni deseos impuros.
10.No codiciaras los bienes ajenos.

A esto se suma el cumplimiento de los dos principios
fundamentales que Jestis resumi6é como unicos y esenciales:

1. Amar a Dios sobre todas las cosas.
2. Amar al préjimo como a uno mismo.

Y si todavia se desea algo mas sencillo, los nazarenos ponen

183



a disposicién de todas las personas justas, con validez
universal, su formula magica para acceder al Reino de Dios:

1. Orar a Dios desde el interior del corazon.
2. Vivir la vida como una persona justa.
3. Amar a los demas como a uno mismo.

El camino hacia el Reino de Dios,
estd hoy mds cerca de lo que imaginamos.

Jesus de Nazaret no vino a fundar religiones, ni a dictar
dogmas, ni a imponer credos. Vino a mostrar el camino
hacia el Reino. Un camino simple y directo: amar a Dios,
amar al préjimo, vivir con justicia.

Todo lo demdas ha sido afiadido —con buena o mala
intencion— tratando sin necesidad de encerrar lo infinito
en estructuras finitas y limitadas.

Pero el Reino de Dios es intemporal. No requiere de
grandes templos ni complejas teologias. Se construye en
cualquier época con actos justos, con una conciencia
despierta y con un corazéon que busca la verdad con
sinceridad. En lo cotidiano, en lo corriente, en lo silencioso,
en lo verdadero... que es donde siempre estara el Reino.

Porque tal vez ese fue —y seguira siendo por siempre— el
mayor legado de Jestis de Nazaret: recordarnos que Dios no
esta lejos, y que el camino para llegar a El esta al alcance de
cualquiera que decida vivir con coherencia, con humildad y
con verdad. Sea el siglo I o el siglo XXI.

Efectivamente, Dios pudo hacerlo mejor, pero no quiso...
quiza porque quiso dejarnos la libertad de hacerlo nosotros.

184



185



186



BIBLIOGRAFIA DE REFERENCIA

Aland, K., & Aland, B. (1989). *The Text of the New
Testament: An Introduction to the Critical Editions and to the
Theory and Practice of Modern Textual Criticism*. Wm. B.
Eerdmans Publishing.

Arana, J. (2014). *Teologia para incrédulos*. Rialp.
Bourgeault, C. (2017). *El Jests de la sabiduria*. Kairos.

Brown, R. E. (1993). *The Birth of the Messiah: A Commentary
on the Infancy Narratives in the Gospels of Matthew and
Luke*. Doubleday.

Crossan, J. D. (1991). *The Historical Jesus: The Life of a
Mediterranean Jewish Peasant*. HarperOne.

Dunn, J. D. G. (2003). *Jesus Remembered*. Wm. B. Eerdmans
Publishing.

Ehrman, B. D. (2005). *Misquoting Jesus: The Story Behind
Who Changed the Bible and Why*. HarperOne.

Ehrman, B. D. (2014). *Jesus no dijo eso*. HarperCollins.

Eslava Galan, J. (2010). *El catolicismo explicado a las ovejas*.
Booket.

Fredriksen, P. (1999). *Jesus of Nazareth, King of the Jews*.
Vintage.

Grant, M. (1977). *Jesus: An Historian’s Review of the
Gospels*. Scribner.

Hengel, M. (1974). *Judaism and Hellenism: Studies in Their
Encounter in Palestine During the Early Hellenistic Period*.
Fortress Press.

187



Keating, T. (2008). *Meditaciones sobre las parabolas*.
Desclée de Brouwer.

Kiing, H. (2013). *Ser cristiano*. Trotta.

Meier, J. P. (1992-2017). *Un judio marginal: Nueva vision del
Jesus histdrico* (Vols. 1-4). Verbo Divino.

Metzger, B. M., & Ehrman, B. D. (2005). *The Text of the New
Testament: Its Transmission, Corruption, and Restoration*.
Oxford University Press.

Meyer, M. (Ed.). (2009). *The Nag Hammadi Scriptures: The
Revised and Updated Translation of Sacred Gnostic Texts*.
HarperOne.

Pagels, E. (1989). *The Gnostic Gospels*. Vintage.

Pagels, E. (2004). *Beyond Belief: The Secret Gospel of
Thomas*. Vintage.

Pagola, J. A. (2007). *Jests. Aproximacion histérica*. PPC.

Pifiero, A. (2010). *Guia para entender el Nuevo Testamento*.
Trotta.

Pifiero, A., & Montserrat Torrents, G. (2016). *Los Evangelios
Apdocrifos*. Alianza Editorial.

Reimarus, H. S. (1980). *Fragments*. Cambridge University.

Sanders, E. P. (1993). *The Historical Figure of Jesus*. Penguin
Books.

Smith, H. (20m). *Las religiones del mundo*. Trotta.
Spong, J. S. (2010). *Jestis para el mundo no religioso*. Trotta.

Stanton, G. (2002). *The Gospels and Jesus*. Oxford
University Press.

188



Theissen, G., & Merz, A. (1998). *El Jests historico: Un
manual*. Sigueme.

Vermes, G. (1973). *Jesus the Jew*. SCM Press.

Zubillaga, S. (2009). *El Evangelio de Maria Magdalena*.
Ekkara.

BIBILOGRAFiA ORDENADA POR TEMAS

1.

Estudios sobre el Jesuas historico

Meier, John P. Un judio marginal. Nueva visién del Jests
histérico. 4 vols. Verbo Divino, 1992—2017.

Sanders, E. P. The Historical Figure of Jesus. Penguin, 1993.
Crossan, John Dominic. The Historical Jesus: The Life of a
Mediterranean Jewish Peasant. HarperOne, 1991.

Vermes, Geza. Jesus the Jew. SCM Press, 1973.

Pagola, ]J.Antonio. Jesus. Aproximacion historica. PPC, 2007.
Dunn, James D. G. Jesus Remembered. Wm. B. Eerdmans,
2003.

Theissen, Gerd & Merz, Annette. El Jests histérico: Un
manual. Sigueme, 1998.

Critica textual y fuentes del Nuevo Testamento

Piflero, Antonio. Guia para entender el Nuevo Testamento.
Trotta, 2010.

Ehrman, Bart D. Misquoting Jesus: The Story Behind Who
Changed the Bible and Why. HarperOne, 2005.

Metzger, Bruce M. & Ehrman, Bart D. The Text of the New
Testament: Its Transmission, Corruption, and Restoration.
Oxford University Press, 2005.

189



W

Aland, Kurt & Aland, Barbara. The Text of the New Testament.
Wm. B. Eerdmans, 1989.

Stanton, Graham. The Gospels and Jesus. Oxford University
Press, 2002.

. Evangelios apodcrifos y literatura extracanonica

Pifiero, Antonio & Montserrat Torrents, Gonzalo. Los
Evangelios Apdcrifos. Alianza Editorial, 2016.

Pagels, Elaine. The Gnostic Gospels. Vintage, 1989.

Meyer, Marvin (ed.). The Nag Hammadi Scriptures: The
Revised and Updated Translation of Sacred Gnostic Texts.
HarperOne, 2009.

Zubillaga, Sebastian. El Evangelio de Maria Magdalena.
Ekkara, 2009.

Koester, Helmut. Ancient Christian Gospels: Their History and
Development. Trinity Press, 1990.

4. Teologia y espiritualidad contemporanea

Bourgeault, Cynthia. El Jesus de la sabiduria. Kairos, 2017.
Keating, Thomas. Meditaciones sobre las pardbolas. Desclée
de Brouwer, 2008.

Arana, Juan. Teologia para incrédulos. Rialp, 2014.

Kiing, Hans. Ser cristiano. Trotta, 2013.

Spong, John Shelby. Jesus para el mundo no religioso. Trotta,
2010.

Pagels, Elaine. Beyond Belief: The Secret Gospel of Thomas.
Vintage, 2004.

. Contexto historico y religioso del siglo I

Hengel, Martin. Judaism and Hellenism. Fortress Press, 1974.

190



Fredriksen, Paula. Jesus of Nazareth, King of the Jews. Vintage,

1999.

Brown, Raymond E. The Birth of the Messiah. Doubleday,
1993.

Sanders, E. P. Paul and Palestinian Judaism. Fortress Press,
1977.

Stark, Rodney. The Rise of Christianity. HarperCollins, 1997.
Grant, Michael. Jesus: An Historian's Review of the Gospels.
Scribner, 1977.

. Divulgacion y pensamiento critico sobre la fe

Eslava Galan, Juan. El catolicismo explicado a las ovejas.
Booket, 2010.

Smith, Huston. Las religiones del mundo. Trotta, 2011.

Vidal, César. La fuente Q. Temas de Hoy, 2001.

Dawkins, Richard. El espejismo de Dios. Espasa, 2006 (para
contraste racionalista).

Reimarus, Hermann Samuel. Fragments. Cambridge
University Press, 1980 (clasico de critica historica).

191



192



