Didlogo entre el Fildsofo y Tomas de Aquino: Versidn Canonica Maxima

I. El encuentro

No hay sensacién de llegada. El espacio ya esta en silencio, ya preparado para la reflexion. Se
asemeja a un claustro solo en su quietud, no en su arquitectura. Nada avanza; nada se retira.
La atmésfera no estd vacia, sino atenta, como si al pensamiento se le permitiera desplegarse
sin urgencia.

Tomas de Aquino se mantiene sereno, no como alguien interrumpido, sino como quien esta
largamente habituado a la reflexién. Su compostura muestra las marcas de una cuidadosa
distincion y de una paciencia intelectual cultivada. No se presenta como una autoridad que
exige asentimiento, ni como un polemista preparado para la confrontacién. Aparece, mas
bien, como alguien dispuesto a escuchar.

Frente a él se encuentra el Filésofo. Su postura no contiene desafio ni representacién. Su
atencidn es firme, sin prisa y libre de ambicién. No hay indicio alguno de que busque
conducir el intercambio hacia una conclusién. Espera, como si la verdad misma fuera algo
que debe permitirse manifestar.

El silencio entre ambos no esta vacio. Despeja el terreno.

Cuando el Filésofo finalmente habla, no lo hace para afirmar una tesis, sino para reconocer
una orientacion compartida: que la verdad no se aprehende por la fuerza, sino que se
aproxima con contencion. Aquino responde con sencillez que la razén no se debilita al
reconocer sus limites. Se vuelve mas clara.

Comienzan sin afirmacién y sin jerarquia.
I1. Ser, existencia e inteligibilidad

La primera cuestidon concierne a la inteligibilidad. El mundo aparece estructurado, abierto a
la comprensidn mas que resistente a ella. Pero ;esa estructura es intrinseca a la realidad o
impuesta por la mente que intenta comprenderla?

La inteligibilidad, responde Aquino, pertenece al ser en cuanto tal. Si algo es, no es pura
indeterminacion. Posee una naturaleza, una forma, algiin principio por el cual eslo que es y
no otra cosa. Por eso puede ser conocido.

Sin embargo, la comprensién permanece parcial. Las mentes discrepan, vacilan, revisan. El
Fil6sofo pregunta si esta inestabilidad sugiere que la inteligibilidad no esta plenamente
presente en las cosas mismas.

La limitacioén, explica Aquino, no reside en el ser, sino en el conocedor. El intelecto recibe lo
que esta alli; no proporciona la medida. Pero recibe segtin su propio modo. Los intelectos



finitos avanzan mediante conceptos, distinciones y juicios. El error no surge porque el ser
oculte su inteligibilidad, sino porque el intelecto la aprehende de manera incompleta.

El Fil6sofo pregunta si el intelecto funciona mas como una lampara que ilumina la realidad o
como un ojo que recibe una luz ya presente. Aquino prefiere la segunda imagen. El intelecto
estad ordenado hacia la verdad, no como su origen, sino como su receptor. Ese orden explica
tanto la posibilidad del conocimiento como el peligro del exceso de confianza.

La atencion se dirige entonces a la distincion entre esencia y existencia. La esencia responde
a qué es una cosa; la existencia responde a que es. La esencia puede comprenderse mediante
la definicion. La existencia se afirma mediante el juicio, al reconocer que una naturaleza
dada esta efectivamente instanciada y no es meramente concebible.

En las cosas creadas, la esencia no incluye la existencia. No forma parte de lo que una cosa es
el hecho de que deba ser. La existencia es recibida. Esta recepcién implica dependencia, no
solo en un punto de origen, sino de manera continua. La dependencia no se agota en el
comienzo temporal. Si algo no contiene en si mismo la razén de su ser, permanece en
dependencia, sea visible u oculta.

Surge la pregunta clasica: ;por qué hay algo en lugar de nada? Aquino evita la retdrica. La
nada no explica nada; no ofrece ninguna razéon del ser. Pero la cuestién mas profunda no es
solo que algo exista, sino que lo que existe aparezca ordenado. Incluso la duda presupone
coherencia para poder expresarse.

El Filésofo pregunta si este orden se descubre o se proyecta. Aquino responde que el apetito
del intelecto por la verdad es en si mismo revelador. Los apetitos naturales corresponden a
realidades: el hambre al alimento, la sed al agua. La orientacion del intelecto hacia la
inteligibilidad sugiere que esta se encuentra mas que se inventa. Sin embargo, el apetito
indica direccién, no consumacion. No justifica una certeza prematura.

La inteligibilidad, entonces, es real pero no exhaustiva. Invita a la investigacién. Al mismo
tiempo, resiste la posesién. En este punto, ambos coinciden.

II1. Las Cinco Vias — demostracion o clarificacion

Cuando las Cinco Vias entran en el diadlogo, lo hacen sin polémica. La cuestion no es si
derrotan a los escépticos, sino qué tipo de trabajo filoséfico realizan.

Si por prueba se entiende una compulsién valida con independencia de la disposicién
intelectual, dice Aquino, entonces pocos argumentos filoso6ficos califican como tales. Pero si
prueba significa mostrar que ciertos rasgos de la experiencia implican principios mas
profundos, entonces las Cinco Vias cumplen precisamente esa funcién.

No revelan la esencia divina. Indican que la razén, cuando reflexiona cuidadosamente sobre
el movimiento, la causalidad, la contingencia, la gradacion y el orden, es conducida mas alla
de lo inmediatamente dado.



El movimiento se considera primero. No solo el movimiento fisico, sino el cambio como tal:
la reduccién de la potencia al acto. La potencia no puede actualizarse a si misma. Esto no es
una observacion empirica, sino una comprension metafisica. Si la potencia pudiera
actualizarse por si sola, ya seria acto en el aspecto relevante.

La cuestion no es si una serie temporal infinita es posible, sino si una serie esencialmente
ordenada puede explicar la actualidad presente. Una cadena en la que cada miembro acttia
solo en la medida en que es movido no puede explicarse a si misma sin un primero que
actute sin ser movido en ese mismo sentido.

La causalidad eficiente sigue la misma estructura. Las causas que transmiten actividad solo
al recibirla no pueden dar cuenta de la actualidad que comunican, a menos que exista una
fuente que no reciba la causalidad del mismo modo.

La contingencia agudiza el problema. Los seres contingentes no contienen en si mismos la
razon suficiente de su ser. La multiplicacién no elimina la dependencia. Un conjunto
compuesto enteramente de seres que reciben la existencia sigue careciendo de explicacion.
Este punto lo articula Aquino en su Tercera Via y lo profundiza mediante su distinciéon entre
esencia y esse (acto de ser). Si la existencia siempre es recibida, debe haber una fuente de la
cual se recibe. No como un ser entre otros, sino como existente en un modo distinto.

El argumento de los grados se aborda con cautela. No se trata de una clasificacion de
preferencias, sino de un argumento sobre perfecciones —verdad, bondad, nobleza—
entendidas analégicamente. Hablar con sentido de mas y menos presupone un maximo en el
orden pertinente. Aquino lo concibe no solo como un limite, sino como la fuente y la medida
de tales perfecciones. Insiste aqui en la contencidn, reconociendo la sutileza de la
predicacién analégica.

Siguen el orden y el gobierno. La direccionalidad es observable incluso donde la conciencia
estd ausente. Las cosas actian hacia fines sin conocer esos fines. Esto no resuelve todas las
cuestiones, pero socava la afirmacion de que la inteligibilidad se impone desde fuera.

Consideradas en conjunto, las Cinco Vias no son armas. Son caminos. Aclaran sin coaccionar
y protegen a la razén tanto de la desesperaciéon como del exceso.

[V. Conocimiento de Dios y acceso humano

El didlogo pasa de la demostracion al acceso. ;Debe la conciencia de Dios provenir siempre
del argumento?

La razén natural procede de los efectos a la causa. Esto no es un defecto, sino la condicién
del intelecto finito. Se puede saber que Dios existe sin saber qué es Dios. La afirmacién no
implica comprension.

El argumento por si solo puede producir seguridad sin profundidad. Es posible sostener
proposiciones correctas permaneciendo superficial en el entendimiento. Aquino distingue la
claridad intelectual de la postura moral y epistémica. La voluntad puede ayudar u



obstaculizar al intelecto. La deshonestidad, la impaciencia y el orgullo distorsionan la vision;
la disciplina y la contencién la afinan.

Surge la sugerencia de que la comprensién puede, en ocasiones, seguir a la participacion.
Uno llega a ver con mayor claridad al vivir orientado hacia la verdad, y no solo al afirmarla.
Aquino distingue cuidadosamente. El intelecto esta ordenado a la verdad, la voluntad al
bien, pero no estan aislados. La razon prepara el terreno; no consuma aquello que queda
mas alla de su alcance.

V. Limites, humildad y la bisqueda de la verdad

Al ralentizarse el intercambio, ninguno busca una sintesis final. Se coincide en que la
ignorancia es menos peligrosa que la certeza sin fundamento. El error surge con frecuencia
no por falta de razonamiento, sino por exceso de extension.

La sobreconfianza suele disfrazarse de celo por la verdad. Sin embargo, la verdad no
requiere prisa. Las conclusiones so6lidas soportan el escrutinio paciente; las insostenibles se
vuelven mas ruidosas bajo presion.

Cuando el tema es lo dltimo, el final adecuado suele ser un limite. El silencio, cuando sigue a
la claridad, no es evasion. Es precision.

El didlogo termina donde comenzd: no con la posesion, sino con la orientacién.



	Diálogo entre el Filósofo y Tomás de Aquino: Versión Canónica Máxima 

