
1 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

Ja 

Interpretamos y juzgamos desde el acontecimiento de 
la redención de nuestro señor Jesucristo y desde el 
acontecimiento guadalupano (PGP. 112) 
 

Introducción. 

A 2000 años de la Redención, tenemos el reto del rescate patrimonial material e 

inmaterial centrado en la solicitud de la Virgen de Guadalupe quien pidió un 

NOTEOCALTZIN (Casita Sagrada). Esta casita-sagrada es la Santa Madre Iglesia 

donde nos congregamos todos en uno, manifiesta en sus obras arquitectónicas, 

pictóricas, escultóricas, etc. que dan testimonio de la vida cotidiana durante 500 

años de evangelización en México. 

 

Contamos con patrimonio excepcional en el que se integra la cultura prehispánica 

gracias a aportaciones tan valiosas como el Códice Florentino de Sahagún y todo 

su trabajo evangelizador que incluye los cantares, catequesis vocabularios de él y 

de muchos otros misioneros, que alcanzó expresiones sublimes en el arte y 

debemos conservar, rescatar y mostrar en el diálogo que evidencian la Catedral 

Metropolitana y el Templo Mayor, complejo único en el mundo sin solución de 

continuidad como microhistoria mexicana, patrimonio de la humanidad tal como ha 

sido declarado. Nos vincula objetiva y directamente con la Pasión de Jesucristo la 

vida cristiana de amor extremo como el de los mártires comenzando por los niños 

de Tlaxcala, san Felipe de Jesús, así como los de cada siglo, sin excluir los del 

siglo III, traídos de las catacumbas Romanas para ser en esta tierra parte de esta 

inmensa peregrinación siguiendo a Cristo resucitado bajo el signo de la cruz. 

 

1. Advenimiento del Lignum Crucis.1 

 
Gelasio de Cesarea, en el año 390 da testimonio en su Historia de la Iglesia2, que 

Elena, la madre de Constantino investigó in situ (año 326) los espacios donde 

tuvieron lugar la vida, pasión y muerte de Jesús de Nazaret, rescatando terrenos y 

bienes muebles entre los que tradicionalmente se habla de la cruz3, junto con otros 

objetos distintos al tema que estamos tratando. 

 



2 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

Ja 

La identificación de la cruz de Cristo se basó en las perforaciones de los clavos4 y 

los orificios correspondientes al titulus crucis también encontrado allí, así como por 

manifestaciones milagrosas de salud obtenidas con ella, sin que la misma enferma 

reaccionara de modo alguna, con los otros maderos. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

1 Esta redacción ha sido enviada como capítulo para el libro de Dialogo de las Dos Ermitas, coordinado por el 
Arq. Óscar García Lucia, por lo que debe recibirse como fuente documental y no como texto 
publicable. 

2 Otros historiadores que dan cuenta del acontecimiento son: Rufino X.C. 7.8.; Sulpicio Severo, Histor. Sac. 2; 
Teodoreto, Histo. E. I, c. 18; Sócrates, Hist. E. I. C. 17; Sozomeno, Hist. E. II. c. I.; Amat, F., Tratado de 
la Iglesia de Jesucristo ó Historia eclesiástica, V. 5, García, Madrid, 1806. 

3 El día de hoy hablamos de excavación arqueológica, en la antigüedad se conoció con el término de 
“invención”, cuya etimología viene del latín inventio y significa "acción y efecto de venir algo nuevo". 
Sus componentes léxicos son: el prefijo in- (hacia dentro), ventus (venido), más el sufijo -ción (acción 
y efecto). No confundir con el término moderno de inventar como producción artificial. 

4 En el monasterio de Santo Toribio de Liébana en Cantabria, España se conserva en relicario el brazo izquierdo 
de la cruz, donde el día de hoy puede verse la perforación del clavo. 



3 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

Ja 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

5 

 

Dando continuidad a la Historia Eclesiástica Teodoreto obispo de Ciro6 comenta que 

Elena entregó en un arca de plata parte de la cruz al obispo de Jerusalén constando 

testimonios de Cirilo, obispo de Jerusalén –posiblemente testigo de las 

investigaciones- quien habla de la cruz en sus catequesis diciendo: “todavía se 

puede ver hoy”. A su retorno a Roma, Elena decidió que la cruz fuera nuevamente 

partida en dos de manera que una parte permaneciera en Roma y otra pudiera 

trasladarse a Constantinopla. 

 
2. Especie biológica del Lignum Crucis. 

 
La madera del Lignum Crucis del Monasterio de Santo Toribio de Liébana, 

Cantabria, España, el fragmento de la cruz más grande, fue seccionado quedando 

de 635 mm, el fragmento vertical y 393 mm el segmento colocado en forma 

horizontal para presentarlo en forma de cruz, con un grosor de 40 mm. 

 
 
 

5 Antuñano, S., Tras las huellas de Dios en la Historia, U. Francisco de Vitoria, Vinci, España, 2010. 
6 Teodoreto de Ciro Historias de los monjes de Siria. Edición de Ramón Teja. Colección: Estructuras y Procesos. 

Religión. Trotta, Madrid, 2008. 



4 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

Ja 

Se realizó estudio de gabinete de 1958 por los ingenieros Nájera y Peraza7 

reportando que corresponde a la especie forestal Cupressus sempervirens L, 

conocida en España con el nombre común de ciprés, y que además, su textura 

responde, dentro del género Cupressus, a una calidad de gran densidad y elevada 

resistencia mecánica. 

 

El análisis no pudo precisar la edad de la madera, aunque, por sus características 

macroscópicas, no excluye la posibilidad de que dicha madera pueda alcanzar una 

edad superior al periodo de tiempo correspondiente a nuestra Era. Por último, 

precisa dicho estudio que Palestina está situada dentro del área geográfica del 

Cupressus sempervirens. 

 

El fragmento así conservado como estudiado muestra el orificio de un clavo y 

tradicionalmente se reconoce como parte del brazo izquierdo de la cruz, por lo tanto 

parte del patibulum. Por las lesiones impresas en la Sábana Santa, el Dr. Judica 

sabiendo que la altura del difunto era de 1.81, deduce que los brazos en cruz llevan 

a 1.61m por lo que el patibulum completo debería tener aproximadamente 1.70 m 

de largo y 14 cm de ancho, calculados por las escoriaciones y contusiones del 

hombro, con un peso aproximado de 45 kg. 

 

Esta información permite establecer correlaciones con estudios ya sean 

macroscópicos o incluso de DNA para señalar relación con otros fragmentos. Parte 

del estudio de cada reliquia es su recorrido histórico, pues en muchos casos es 

posible dar seguimiento lejano. 

 

Desde luego la constitución de la cruz es múltiple. Se sabe, por ejemplo que el 

títulus crucis, del que se conserva la mitad derecha en la Basílica romana de la 

Santa Cruz de Jerusalén, tiene como materia prima madera de olivo8, y que la cruz 

 
 
 

 

7 Nájera, F. y Peraza, C., Informe sobre la clasificación científica de la madera del “Lignum Crucis” de Santo 
Toribio de Liébana (Santander), Madrid, 2 de julio de 1958, Apud. Álvarez, P., El monasterio de Santo 
Toribio y el Lignum Crucis, Santander, 1995, pág. 230. 

8 Un estudio completo puede verse en: Hesemann, M., Titulus Crucis, San Paolo, Italia, 2000, pp. 224. 



5 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

Ja 

como aparato de tormento estaba compuesta del patibulum9 horizontal, stipes 

vertical, y en ocasiones a esta pieza se insertaba el sedile o cornu para reposo del 

ajusticiado si se pretendía prolongar la tortura pues podía montar sobre la pieza 

para respirar; elemento que en el caso de Jesucristo no parece haber existido, como 

tampoco la tradicional peana colocada por los artistas, por lo que la madera de la 

Vera Cruz podría ser sólo de patíbulum –ciprés- y stipes posiblemente de la misma 

especie o alguna otra por demostrar. 

 

3. Lignum Crucis España – Jerusalén. 

 
En el imaginario político europeo se generó un paralelismo entre el sur de Europa y 

Medio Oriente por el continuo esfuerzo de conquista y liberación en combates contra 

quienes profesando otra fe, impedían integrar la “cristiandad” como reino de 

Jesucristo en la tierra. 

 

El ideal de una “Nueva Jerusalén” establemente implantada se erigió y cayó varias 

veces tanto en Tierra Santa como en el mediterráneo europeo. Es preciso dar por 

conocida la historia de las cruzadas, las invasiones turcas, musulmanas y el 

conocido viaje de san Francisco de Asís dejando un referente histórico que será 

evocado frecuentemente por los franciscanos en la epopeya evangelizadora. 

 

Por su parte Carlos V emperador de Alemania y rey I de España heredará de Aragón 

el título de rey de Jerusalén, procedente desde 1244 a través de la familia Anjou 

vinculada con Valencia y el reino de Jerusalén a través de Nápoles. Ya Fernando el 

Católico había reclamado el título de señor de Jerusalén desde la toma de Nápoles 

cuya confirmación recibió en 1510.10
 

 
 
 
 

9 Del verbo patere (estar abierto), era originariamente la barra de madera que, empotrada en dos agujeros 
laterales del muro, servía para atrancar por detrás la puerta de la casa; quitada la cual, la puerta 
patebat, quedaba abierta. De ella se servían los amos para enviar los esclavos rebeldes a la crucifixión. 
Solé, M., La Sábana Santa de Turín, su autenticidad y trascendencia, Mensajero, Bilbao, 1985, p. 216- 
218. 

10 Arciniega, L., Evocaciones y ensueños hispanos del reino de Jerusalén, U. Valencia, I+D Memoria y significado: 
uso y recepción de los vestigios del pasado HAR, 2009-13209, Ministerio de Ciencia e Innovación, pp. 
49-97, p. 53. 



6 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

En 1524 los franciscanos serán expulsados del Santo Cenáculo de Jerusalén, al 

tiempo que otro grupo “Los Doce Primeros” de la misma orden llegará a la Nueva 

España, con el ideal de formar esa Nueva Jerusalén como república de naturales, 

sustentándose sólo con la interpretación literal de la sagrada escritura11 y de los 

doctores de la Iglesia12, con adaptaciones a los pueblos originarios lo que les llevó 

a la expresión: conocer "la teología que de todo punto ignoró San Agustín” dicha 

por fray Juan de Tecto13 en su primer contacto con el modo nuevo de expresar la 

doctrina entre naturales. 

 

En 1555 fray Bonifacio de Ragusa, guardián de San Salvador en Jerusalén, obtuvo 

de Suleimán el Magnífico autorización de restaurar y redecorar la Anástasis del 

Santo Sepulcro, (…) rehízo el edículo de época cruzada, en cuyo altar, sobre la 

tumba que se creía de la época de Constantino, se encontró un trozo de madera 

con un pergamino con las palabras “Helena Magni”, 14 este leño asume 

protagonismo en el período del post concilio de Trento en Nueva España. El P. 

Bonifacio dice, expresamente, que este “trozo de madera era una parte del “Lignum 

Crucis”. 

 

Es sabido que se entregó ese “Madero de la Cruz”, reducido en trozos a diversas 

instituciones, y entregó un pedazo al Papa Pío IV, que lo colocó en el obelisco de la 

Plaza de San Pedro y parte envió a México como veremos; otro al Emperador Carlos 

V quien pudo donar otro tanto junto con los cristos de su fábrica para las tierras de 

América y un fragmento más es el que se conserva en la Custodia de Tierra Santa. 

15 

 
 
 
 
 
 

 
11 Valadés, D., Palomero E., Retórica cristiana, Tr. Tarsicio Herrera Zapién, México, FCE, 1989. ProQuestebrary. 

edición electrónica 2013, p. 405. 
12 Valadés, D., Palomero E., Retórica…p. 413. 
13 Mendieta, Historia eclesiástica indiana, libro V, cap. 17. 
14 Arciniega, L., Evocaciones…, p. 59. 
15 Vítores, A., El Madero de la Vera Cruz, C.O. A. Pandavenes, publicación electrónica, 

http://esluzyvida.es/?page_id=296 consultado 12 de junio 2020; La última remodelación del Santo 
Sepulcro fue en noviembre de 2016. 

http://esluzyvida.es/?page_id=296


7 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

4. Lignum Crucis en México 

 
La multiforme aparición del misterio de Cristo en el continente americano abre su 

alborada con la religiosidad de los naturales, entre los que se encuentran múltiples 

manifestaciones como seminas verbi, entre las que destaca el término 

Ipalnemohuani16 y signos naturales como el de la cruz, estudiado en un capítulo 

anterior. 

 

Aparecieron accidentalmente las Sagradas Escrituras en 1511 con el breviario de 

Jerónimo de Aguilar quien diariamente las leía en privado. En 1517 por las 

exploraciones de Francisco Hernández de Córdova los mayas tuvieron la posibilidad 

de ver desde lejos, celebraciones no documentadas que de haberse realizado 

fueron presididas por algún crucifijo. Para 1518 Juan de Grijalva, acompañado por 

el Pbro. Juan Díaz llegó a Cozumel el día 3 de mayo por lo que nombra la Isla de la 

Santa Cruz. El día 6 

 

Juan de Grijalva desembarcó con cien hombres en 
otro punto de Cozumel, donde había vislumbrado 
una alta torre blanca y de donde se oía el tañer de 
tambores. Allí había varias casas de piedra y 
templos con torres artísticamente decoradas en lo 
alto de pirámides. 
Las calles estaban pavimentadas con piedras,...los 
conquistadores vieron unas cruces misteriosas de 
diez palmos de alto (…) Grijalva ordenó al padre 
Díaz que celebrara una misa. Los indios, que ni 
siquiera se desconcertaron al oír una misa católica 
en ese recinto, les ofrecieron, regalos: pavos, miel 
y maíz.17

 

 
 
Existe testimonio escrito de esta primera celebración eucarística en territorio 

mexicano que desde luego estuvo presidida por una cruz, seguramente no algo 

monumental por estar en tránsito pero sí algo claramente distinguible. 

 
 

 
16 Aquel-por-quien-se-vive. 
17 Thomas, H., La Conquista de México, Patria, México, 1995, p. 133-134. 



8 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

Para 1519 Hernán Cortés se presentó con los once navíos engalanados con 

banderas de fuegos blancos y azules, y en medio una cruz colorada con una letra 

que decía: Amici sequamur Crucern: si enim fidem habuerimus, in hoc signo 

vincemus. (Amigos, sigamos la Cruz, porque si fe tuviéremos, en esta señal 

venceremos). Desde este momento la cruz será protagonista. 

 

Área ceremonial Tulum, Quintana Roo.18 

 
 

Se formalizó la costumbre de colocar la cruz con alguna imagen de la Virgen María 

en lo alto de los monumentos rituales en las ciudades por donde fueron pasando o 

se establecieron los europeos con sus aliados autóctonos. 

 

Los primeros franciscanos flamencos llegaron en 1523, inmediatamente después 

como se ha comentado llegaron los “doce primeros” custodiados por fray Martín de 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

18 Fotografía publicada en: El nacimiento de Tulum, El Maya, edición electrónica, 14 febrero, 2019 



9 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

  

Alegoría de evangelización en el atrio según Diego Valadés, Retórica Christiana, 
Perusa, 1579 y Reconstrucción del uso de la capilla abierta con ramada como 
antecedente al desarrollo de la nave de mampostería en Yucatán, Arq. Carlos 
Cosgaya Medina, 2019. 

 

Valencia e iniciaron el proceso de diálogo, inculturación y evangelización llegando 

al intercambio de conceptos, técnicas, con admirable producción original de 

características mestizas en estilos, destacando trabajos como el de fray Bernardino 

de Sahagún y de tantos otros hijos de san Francisco que ofrendaron su vida entre 

los naturales. 

 

Los conjuntos rituales del catolicismo temprano tomaron modelos de las culturas 

antiguas de Mesoamérica que por ahora no se pueden describir detalladamente, 

sino sólo señalar la importancia de la cruz atrial, siguiendo la ancestral costumbre 

de narrar la historia del señor principal en una estela, que en este caso contiene los 

elementos de la Pasión y remata habitualmente con el titulus crucis para recordar 

que al nombre de Dios toda rodilla se doble. 

 

La cruz no fue sólo un concepto doctrinal, se convirtió en modo de vida coincidiendo 

la cruenta inspiración de la religión natural con la austeridad de las órdenes 

reformadas, al grado de provocar admiración entre los indígenas la “motolinia” de 

los frailes. El martirio fue temprano y los choques, contradicciones y dificultades 

entre autoridades civiles, encomenderos, frailes, indígenas conversos o resistentes, 

provocó una gran movilidad de personas, leyes e instituciones. 



10 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

Por eso fray Diego Valadés tuvo que viajar a Roma para defender a los 

franciscanos, fue allá cuando produjo el primer libro de un americano en Europa, su 

riquísima Retórica Christiana publicada en Perusa el año 1579. 

 

En defensa de los agustinos por esas “tantas y tan graves necesidades” fue a Roma 

en el contexto del Concilio de Trento19, en el año 1562 fray Alonso quien asumió el 

nombre de Vera Cruz, dejando de ser Gutiérrez porque cuando llegó al puerto 

fundado por Cortés había tomado el hábito agustino. En Italia se percató de las 

restricciones, moderaciones y limitaciones que imponía el Concilio a las órdenes 

mendicantes e intercedió ante Pio IV y el rey Carlos V, quien entregó el 15 enero 

1568 a los mendicantes cédula especial para que “cada uno de vos, que luego que 

esta nuestra cédula os sea notificada por parte de alguno de los dichos religiosos 

de las dichas Órdenes, hagáis publicar, y publiquéis el dicho breve en las partes y 

lugares que conviniere”20. 

Regresó fray Alonso en 1573 con resultado de buenas gestiones, cajas de libros 

con los que modernizaba el virreinato doctrinal y patrimonialmente así como 

reliquias que por ser el tema en estudio y tan buena crónica traslado íntegras según 

el texto de Grijalba: 

 

“Entre las cosas que el Padre Maestro (Alonso de la 
Veracruz) truxo a esta tierra tan importantes para su 
conservación y aumentos, truxo un grandísimo 
tesoro, con que ilustró y consoló la ciudad de México. 
Que fue una gran reliquia del Lignum Crucis. Que el 
Sumo Pontífice manu propria dio al Padre fray Diego 
de Salamanca, para la casa de San Agustín de 
México, concediendo con liberal, y piadosa mano 
grandes indulgencias a los que rezaren en él junto con 
otras muchas reliquias de otros santos, con que 
quedó enriquecido el convento y toda la ciudad. 

 
Recibióse este precioso tesoro a 28 de octubre del 
mismo año de 73, día de los Apóstoles San Simón y 
Judas, trayéndolo en procesión con increíble 

 

19 Grijalva, J., Crónica de la orden de N.P.S. Agustín en las provincias de la Nueva España, en cuatro edades 
desde el año de 1533 hasta el de 1592, cap. XXVI, Porrúa, México, 1985, p. 310. 

20 Grijalva, J., Crónica…, p. 312-313. 



23 Sánchez-Reyes, G., Inscriben relicarios… Boletín INAH 279. 

11 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

Majestad y devoción, desde el hospital de Nuestra 
Señora, hasta nuestro convento. Traíale en una 
preciosa custodia el Reverendísimo Arzobispo de 
México, que dijo la misa; y el palio el señor Visorrey y 
Audiencia, y en la procesión iban todas las andas y 
cofradías que suelen salir en las procesiones 
generales. Todas las religiones que en la ciudad 
había, y toda la Clerecía, a quien seguía todo el 
pueblo. 

 
Predicó el ilustrísimo Señor Obispo de Tlaxcala don 
Antonio de Morales, y el Señor Arzobispo de México 
pidió que le diesen para la iglesia mayor, una reliquia 
de aquella que nosotros teníamos pues era tan 
grande, y así se le dio la Reliquia que hoy en día tiene 
la catedral del Lignum Crucis, partida de la que 
nosotros tenemos, y otro pedazo de reliquia de los 
Apóstoles San Pedro y San Pablo, que entre las 
demás traíamos de mano del mismo Pontífice. 

 
Acabando de colocar las nuestras en la iglesia de San 
Agustín, se llevaron esotras con la misma procesión 
a la catedral, donde se colocaron, y se conservan con 
gran reverencia y majestad.”21

 

 

 
De este modo se conserva la Santa Cruz hasta el día de hoy en la Catedral 

Metropolitana de México que se venera en la capilla de las reliquias. Ocupa un lugar 

central entre muchos otros vestigios de santos22 que han sido estudiadas 

científicamente por el Instituto Nacional de Antropología e Historia23, de acuerdo con 

la Ley Federal sobre Monumentos y Zonas Arqueológicos, Artísticos e Históricos, 

conservando archivo fotográfico de cada uno de ellos, con el análisis de su aspecto 

formal, su tipología y la investigación contrastando las evidencias con los 

 

 

21 Grijalva, J., Crónica…, p. 315. 
22 “Para poder exponer una reliquia, (…), se necesitan dos documentos. Uno se llama “auténtica”, es un 

certificado en el que la Orden que donó el objeto explica de qué fragmento óseo se trata y de dónde 
se extrajo; en el caso de ser un mártir de catacumba, se debe señalar específicamente de cuál se 
trata. El otro documento es una cédula o pequeña tira de papel que indica el nombre del santo 
expuesto, precisa si era religioso, mártir o pontífice, para que los fieles sepan a quién están rezando, 
explicó la responsable del proyecto.” Sánchez-Reyes, G., Inscriben relicarios de la catedral 
metropolitana al Registro Público de Monumentos, Boletín INAH 279, México, 15 de octubre de 2015. 



24 Sánchez-Reyes, G., Inscriben relicarios… Boletín INAH 279. 

12 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

documentos que se han localizado en el archivo de la Catedral donde el primer dato 

registrado es de 1588. 

 

“Esta colección de relicarios es importante porque son objetos únicos creados 
ex profeso para albergar principalmente osamentas de santos mártires; 
algunos se asocian a la Pasión de Cristo, como de la Santa Cruz o Lignum 
Crucis.”24 

 
 

La crónica de fray Juan de Grijalva narra fracciones de la santa cruz destinadas a 

otros sitios como son la Iglesia de San Agustín (y su convento), que fue 

desamortizada, luego sede de la Biblioteca Nacional y actualmente en desarrollo de 

un proyecto de la UNAM, pero para fines de este estudio falta la identificación del 

destino de la reliquia. 

 

Por otra parte, en la parroquia de la Santa Vera Cruz 

hay evidencia certificada en el nicho central de la 

capilla de la reserva del Santísimo, de una reliquia 

del Lignum Crucis. Se sabe que fue donada en 1968 

por el Cardenal Primado de México Miguel Darío 

Miranda, autentificada en el Vaticano en 1967. 

 
Retablo barroco con el Lignum Crucis al centro y las imágenes 
de la Virgen de Guadalupe, San Pedro, San Pablo, San Miguel 
y San Gabriel. 

 
 
 
 
 

 



13 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

En Tacuba, dentro de la Ciudad de México25, el cacique y gobernador don Antonio 

Cortés Totoquihuaztli solicitó al rey Carlos I en el año de 155226 un escudo de armas 

para su pueblo, le fue otorgado y colocado en mármol en el campanario, entre flores 

y plumajes guarnecidos de varios colores, y en las dos puertas del templo 

esculpidas unas letras negras que declaran su nombre y dicen: Acabóse esta obra 

en mayo de 1573 en tiempos de don Antonio Cortés, señor de Tacuba”27, fecha que 

coincide con el regreso de fray Alonso de la Vera Cruz, aunque el sitio es de mayor 

antigüedad, se sabe que el 6 de octubre de 1566 fue la consagración de la sacristía 

de la iglesia y que Kubler registra la etapa de construcción del monasterio y de la 

iglesia de Tacuba la entre los años de 1560 y 1570.28
 

Como señorío indígena gozó originalmente de una pequeña basílica, con planta 

clásica de ese estilo con columnatas a los lados de la nave principal. Por el 

crecimiento poblacional fue necesario ampliarla modificando el estilo y planta, pero 

para nuestros fines es conveniente saber que en la descripción de altares de 176729 

hay constancia de que en el altar de San Nicolás Tolentino –marcado como sexto 

en el inventario-, estaba colocada una cruz de Jerusalén, y en el atar de san Onofre 

–marcado como noveno en el inventario- estaba una Cruz de Jerusalén en madera. 

 
En ninguno de los dos se describen como reliquias, pero es también evidente que 

no se trata de altares pasionales clásicos, y la referencia a la Cruz de Jerusalén se 

hace más indicativa cuando actualmente se conserva a la veneración una reliquia 

de la Santa Cruz de muy antigua tradición, que bien puede hacer referencia a las 

descritas en los altares. 

 
 
 

25 La antigua Tlacopan que formaba parte de la triple alianza con México y Texcoco. 
26 AGI, Patronato, 184, f. 45; Serrano Espinosa, Teresa E. y Emma Pérez-Rocha, “Una visión histórica de la 

parroquia de San Gabriel Arcángel, Tacuba”, en Dimensión Antropológica, vol. 13, mayo-agosto, 
1998, pp. 45-74. Disponible en: 

http://www.dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p=1340 
27 Pérez-Rocha, E., Colección de documentos en torno a la Iglesia de San Gabriel Tlacopan, México, INAH, 

(Cuaderno núm. 3 del Departamento de Etnohistoria), 1988, p. 131. 
28 Kubler, G., Arquitectura mexicana del siglo XVI, México, FCE, 1968, p. 66. 
29 Serrano Espinosa, Teresa E. y Emma Pérez-Rocha, “Una visión histórica de la parroquia de San Gabriel 

Arcángel, Tacuba”, en Dimensión Antropológica, vol. 13, mayo-agosto, 1998, pp. 45-74. Disponible 
en: http://www.dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p=1340. 

http://www.dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p=1340
http://www.dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p=1340


14 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

Hay que decir con pena que los programas iconográficos se perdieron generando 

confusión por el acopio acrítico de imágenes. Las causas son múltiples; fueron las 

embestidas de la historia, así como las modas de fervor el desconocimiento del valor 

histórico y artístico de cada uno de los bienes patrimoniales. Concretamente se dio 

el intento de rescatar bienes de otros sitios como el Colegio de San Pedro y San 

Pablo, cuando fueron expulsados los jesuitas30, el reacondicionamiento de iglesias, 

pérdida de estructuras humanas como cofradías, fiscales y mayordomos, etc. 

 

En este mismo sitio existe la Cruz de Frangeron, es de 

cantera de 2 m. de alto, labrada en 1655 y mandada hacer 

gracias a la devoción de Frangeron -que probablemente sea 

abreviatura de Francisco Gerónimo- tal vez uno de los 

herederos del mayorazgo instituido por Gerónimo López y 

doña Ana Carrillo, en los alrededores de Tacuba. 

 

Según testimonios fechados en 1859, esta santa cruz se 

encontraba frente a la capilla del barrio de Santa Ana Zapotla 

en 1688. La cruz fue trasladada al cementerio de la iglesia 

de San Gabriel Arcángel, de allí al interior de ésta; y quizá 

sea la misma que se encuentra actualmente en lo que queda 

de su claustro del siglo XVI. 

 

Por su morfología y contenido iconográfico no parece ser una cruz atrial, más parece 

referirse a un monumento para recordar la presencia de la Vera Cruz pues exalta al 

instrumento y no al Señor crucificado, es en fin como toda cruz una puerta abierta 

para la sabiduría entre el tiempo y la eternidad. 

 

En la iglesia de la Santa Cruz y la Soledad en el centro histórico de México el 

programa iconográfico relativamente conservado a pesar de las intervenciones, 

muestra especial devoción a la cruz con las esculturas y tallas inspiradas en la 

pasión de Cristo, destacando para nuestro tema dos óleos de gran formato situados 

 

 

30 Clementina Díaz y de Ovando, El Colegio Máximo de San Pedro y San Pablo, México, UNAM, 1985, p. 35. 



15 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

al frente de las dos naves laterales; a la izquierda el tema es la Inventio Crucis 31a 

las afueras de la ciudad de Jerusalén donde participan Santa Elena, Cirilo obispo 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
de Jerusalén, la enferma que se recupera ante la admiración 

de un grupo representante de los ciudadanos y operarios de 

los trabajos que contemplan el milagro, discuten entre ellos 

y exaltan la Santa Cruz, todos ellos ante las tres cruces y el 

titulus crucis. 

 
A los lados del presbiterio 
puede verse la ubicación 
de los dos óleos de gran formato 
(Fotografías: Félix Gómez Rueda) 

 

 

31 Nótese la necesaria restauración de esta obra de gran valor histórico y artístico. Iniciar con este trabajo da 
un espacial sentido de historicidad que pasando por la época bizantina nos lleva hasta el siglo I, vinculando 
en Jerusalén con todo el Antiguo Testamento. 



16 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

 
 

A la derecha se representa una alegoría similar con la llegada del Lignum Crucis 

-representado con una gran cruz completa-, recibido a las afueras de la Ciudad de 

México por el obispo, la autoridad civil ante fieles que adoran la reliquia y religiosos 

que salen a recibirla. 



17 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

Bibliografía: 
 

Álvarez, P., El monasterio de Santo Toribio y el Lignum Crucis, Santander, 1995, pág. 230. 

Amat, F., Tratado de la Iglesia de Jesucristo ó Historia eclesiástica, V. 5, García, Madrid, 1806. 

Antuñano, S., Tras las huellas de Dios en la Historia, U. Frnacisca de Vitoria, Vinci, España, 2010. 
 

Arciniega, L., Evocaciones y ensueños hispanos del reino de Jerusalén, U. Valencia, I+D Memoria y 
significado: uso y recepción de los vestigios del pasado HAR, 2009-13209, Ministerio de 
Ciencia e Innovación, pp. 49-97. 

 

Grijalva, J., Crónica de la orden de N.P.S. Agustín en las provincias de la Nueva España, en cuatro 
edades desde el año de 1533 hasta el de 1592, Porrúa, México, 1985. 

 

Hesemann, M., Titulus Crucis, San Paolo, Italia, 2000, pp. 224. 

Kubler, G., Arquitectura mexicana del siglo XVI, México, FCE, 1968. 

Mendieta, Historia eclesiástica indiana, libro V, cap. 17. 

Nájera, F. y Peraza, C., Informe sobre la clasificación científica de la madera del “Lignum Crucis” de 
Santo Toribio de Liébana (Santander), Madrid, 2 de julio de 1958. 

 

Pérez-Rocha, E., Colección de documentos en torno a la Iglesia de San Gabriel Tlacopan, México, 
INAH, (Cuaderno núm. 3 del Departamento de Etnohistoria), 1988, p. 131. 

 

Sánchez-Reyes, G., Inscriben relicarios de la catedral metropolitana al Registro Público de 
Monumentos, Boletín INAH 279, México, 15 de octubre de 2015. 

 

Serrano Espinosa, Teresa E. y Emma Pérez-Rocha, Una visión histórica de la parroquia de San 
Gabriel Arcángel, Tacuba, en: Dimensión Antropológica, vol. 13, mayo-agosto, 1998, pp. 
45-74. Disponible en: http://www.dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p=1340 

 

Solé, M., La Sábana Santa de Turín, su autenticidad y trascendencia, Mensajero, Bilbao, 1985, p. 
216-218. 

 

Teodoreto de Ciro, Historias de los monjes de Siria, Ed. Ramón Teja. Col. Estructuras y Procesos, 
Religión, Trotta, Madrid, 2008. 

 

Thomas, H., La Conquista de México, Patria, México, 1995. 
 

Valadés, D., Palomero E., Retórica cristiana, Tr. Tarsicio Herrera Zapién, México, FCE, 1989. 
ProQuestebrary. Edición electrónica 2013. 

 

Vítores, A., El Madero de la Vera Cruz, C.O. A. Pandavenes, publicación electrónica, 
http://esluzyvida.es/?page_id=296 

http://www.dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p=1340
http://esluzyvida.es/?page_id=296


18 

  
 

Jaime Pérez Guajardo, Comisión Nacional de Arte Sacro, 2021  

 

Contenido 

1. Advenimiento del Lignum Crucis .................................................................................. 2 

2. Especie biológica del Lignum Crucis. ........................................................................... 3 

3. Lignum Crucis España – Jerusalén .............................................................................. 5 

4. Lignum Crucis en México ............................................................................................. 7 

Bibliografía: ....................................................................................................................... 17 


