1B
Cruz natural en Mesoamérica
Autor México Jaime Pérez Guajardo
La cosmovisidn mesoamericana, de referencia solar
manifiesta su pensamiento "cuicunce" (5 espacios)
centrando la Ceiba como punto central que comunica
los 3 niveles césmicos, inframundo, mundo vy
supramundo, sosteniendo éste con sus ramas
cruciformes.

Cruz natural en Mesoameérica

En el pensamiento originario de Mesoamérica la ceiba, axis mundi implanta la
microhistorial, es un punto central del que se desprenden cuatro rumbos en la
extension del mundo y a partir del cual se despliegan verticalmente el supramundo

en sus trece niveles de cielo y el inframundo con la firmeza de raiz y vida.

Se entiende como pensamiento originario el desarrollo cultural? de grupos humanos
que, sin influencia de otros modelos culturales, parte desde las primeras
experiencias de contacto con el entorno hasta los mas elaborados conceptos de
una cosmovision compleja. Los limites geograficos de Mesoamérica incluyen
actualmente los territorios de pueblos némadas del norte hasta las culturas de
Centroamérica, donde se fue madurando esta forma peculiar de conceptualizacion

natural.

! Gonzélez, L. G. (27 de marzo de 1973). Hacia una teoria de la microhisptoria. Obtenido de El colegio de
Michoacan:
http://www.colmich.edu.mx/files/relaciones/057/pdf/Luis%20Gonzalez%20y%20Gonzalez.pdf; Lo
caracteristico de la Microhistoria es el sitio, y en Mesoamérica una constante es el axis mundi
representado en la gran ceiba, la estela, o la cruz atrial durante el virreinato. El centro ceremonial se
identifica como “ombligo del mundo”, es el punto sobre el que giran los acontecimientos, como se
representa en la danza de los quetzales o palo volador. Toda gira en torno al lugar sagrado.

2 Kroeber propuso para los pueblos originarios que “la “cultura” se definia precisamente por la combinacién
de aspectos materiales, no materiales y medioambientales, algo que él mismo llamé ‘todos
culturales’; Kroeber, A., Cultural and Natural Areas of Native North America, University of California,
Publications in American Archaeology and Ethnology, Berkeley, 1939; Jaramillo A., Régimen objetual
entre los mayas del periodo Cldsico ,una propuesta, Estudios de cultura maya XLVIIl, 163-191, 2016,
p.164.



http://www.colmich.edu.mx/files/relaciones/057/pdf/Luis%20Gonzalez%20y%20Gonzalez.pdf
http://www.colmich.edu.mx/files/relaciones/057/pdf/Luis%20Gonzalez%20y%20Gonzalez.pdf

Por la comun cultura occidental, la referencia de cuatro rumbos y tres niveles puede
llevar a pensar en geometria, sin embargo, la cultura a la que nos estamos refiriendo
en lugar de una visibn geomeétrica -0 antropomeétrica- considera proporciones y
formas eliométricas®, es decir, sin referencia a medidas del planeta tierra o del ser
humano sino del sol y su séquito supramundano, luna, estrellas, meteoros o

similares.

Como consecuencia de esta eliometria, las proporciones de edificios, esculturas y
urbanizaciones son muy grandes y perfectamente orientadas. Asi el corte realizado
por el astro que los mayas llaman Kin (sol), marca una jornada denominada kin?, y
al jefe, quien ilumina y dirige al grupo social, se le conoce como K’in ich, el rostro
de sol, lo que Stuart lo explica asi:

Individual rulers were closely identified with the sun and its
personified manifestation as the god K'inich Ahaw, "sun-
faced lord." A shortened form of this honorific, K'inich, is
often applied to Maya rulers at Palenque and several other
sites.®

Actualmente sabemos que el aparente movimiento del sol es en realidad la rotacion
de la tierra, en Mesoamérica se atribuye tal movimiento al sol, considerandolo

principal fuente de vida (Totatzin-Tonanzin)®, generador de dia y noche; vida del

3 Propongo este término por las referencias de medida y proporcién tomando como pardmetro el sol en
primer lugar, pero incluye como medida y proporcidn también el movimiento de las estrellas, la luna,
etc. También puede hablarse de categoria quicunce, pero es menos evidente. Segin Arturo Rocha,
La expresion en nahuatl corresponde a: Tonatiuh itlayeyecoloni. Es un modo espontaneo de pensar,
no una eleccién reflexionada. Lépez-Austin lo llama geometria cosmoldgica; Lépez-Austin, A., icono
y mito, su convergencia, en: Ciencias 74, abril-junio 2004, 4-15;
http://www.revistaciencias.unam.mx/pt/79-revistas/revista-ciencias-74/642-icono-y-mito-su-
convergencia.html; Pero estrictamente el término geometria se refiere a las medidas terrestres.

el signo kin (Sol o dia), glifo que parece representar una flor de cuatro pétalos”. Najera, M., Del Mito al
Ritual, Centro de Estudios Mayas, IIF, UNAM 10 de julio 2004, V. 5, N. 6, p.9.

> Sturart, D., Kings of Stone, A consideration of stelae in ancient Maya ritual and representation, RES:
Anthropology and Aesthetics, No. 29/30, The Pre-Columbian, Spring - Autumn, 1996, pp. 148-171, p.
166.

6 “There are more than twenty testimonies —archeological representations, codices, and text in several
indigenous languages- which speak of those ages or “Suns” that have existed. In many of them,
reference is made to the supreme divine pair, Tonantzin, Totahtzin, Orur Mother, Our Father,
Ometoeotl, the dual god, to whom the origin and successive restorations of the universe are
attributed. He/She, Begetter, Conceiver, resides in the uppermost of the heavens; in the center of
the world as depicted in the Mixtec codices Selden Roll and Gémez de Orozco, and in the one from
the central plateau known as Vatican A and the maya Tro-Cortesiano (75-76).” Ledn-Portilla, M. In

4 u



inframundo donde habitaba el astro desde el crepusculo como jaguar y del
supramundo elevandose entre cantos de aves al amanecer’ como un aguila. Aqui
se produce la dualidad con infinidad de implicaciones explicadas en otros

documentos.

Equinoccios y solsticios producen una nueva division de los rumbos cosmogonicos
llegando asi a los cuatro rumbos® descritos en “el relato de como se acabd de
sustentar todo, el sol, la tierra, sus cuatro angulos, sus cuatro esquinas trazadas,
las cuatro formadas, su lugar escogido, o0 medidas tomadas en el cielo, en la tierra;
cuatro angulos, cuatro rincones™. Es la base de las pirdmides, los linderos de
centros ceremoniales y trazas urbanisticas, con cuatro esquinas de gran

importancia y cuatro barrios.

Con la expresion de “cuatro rumbos” se indica este complejo cuadrilatero incluyente
de espacios, angulos, bordes. Cada rumbo esta congruentemente asociado con su
propio color, potencia protectora, ave especifica, arbol identitario!®, con atributos
especificos de vida o muerte, calo o frio, masculinidad o feminidad, siempre en
composicion “ome” significando dualidad complementaria de un todo tanto mas
perfecto cuanto sea dos veces dos, como en el ritual del palo volador donde dos

pares de hombres vuelan en circulo descendiendo desde lo méas alto donde danza

the language of Kings, New York, Norton, 2001, p. 16.; “En el Tablero de la Cruz de Palenque, se relata
el nacimiento de la primera pareja divina: el Primer Padre llamado Hun-Nal Yel “Uno maiz- revelado”
nacié en una fecha que equivale al 16 de junio de 3122 a.C. La Primera Madre nace 540 dias después
es decir el 7 de diciembre de 3121 a. C.” Najera, M., Del Mito al Ritual... p. 4

7 "En seguida salié el sol. Alegraronse los animales chicos y grandes y se levantaron en las vegas de los rios, en
las barrancas y en la cima de las montafias; todos dirigieron la vista alla donde sale el sol. En seguida
se seco la superficie de la tierra a causa del sol. Semejante a un hombre era el sol cuando se
manifestd, y su faz ardia cuando secd la superficie de la tierra" Libro de Chilam Balam de Chumaye,!
Secretaria de Educacion Publica, México, v. e. Mediz Bolio, 1985, en: Filosofia iberoamericana en la
época del Encuentro. EIAF 1. Madrid, ES: Editorial Trotta, S.A., 2013. p. 112. ProQuest ebrary. Web.
15 April 2017.

8 Por eso en la nota 4 Najera afirma que el sol se representa con una flor de cuatro pétalos.

9 Chilam Balam de Chumayel, texto maya en la edicién de Ralph L. Roys, The Book of Chilam Balam de
Chumayel, Washington The Carnegie Institution, 1933, p.38-39; en: Ledn Portilla, Toltecayotl, FCE,
México, 1987, p. 155.

10 Chilam Balam de Chumayel, p. 41.



un quinto varoén en el sitio que representa el Omeyocan (“Dos Cielo” la cuspide de

todos los niveles del supramundo mesoamericano).

3| REEFOELTZD). )
e e e =
DS RS
) |

| Bl LIS | RN | RS | [ ) | ) | PSS i

“de abajo arriba, el mascarén descarnado del llamado monstruo
de la tierra, de cuyas fauces, con grandes dientes en ambos
lados, renace K inich janaa’b Pakal |. El monarca ascendera por
el tronco, que desplanta de su vientre, del arbol cosmico hasta
el cielo”?

Este eje central es de capital importancia en la cosmovisién de nuestro estudio.
Tiene implicaciones en la mitologia histérica por ejemplo al hablar de los cuatro
soles!?; en la estética con el uso de cartuchos cuadrangulares!® donde el tema
principal ocupara el centro; durante los rituales donde destaca la ofrenda del
corazon realizada por cuatro asistentes que sujetan las extremidades de la victima

11 Arqueologia Mexicana 44, Raises, México, 2019.

2 Caso, A., El pueblo del Sol, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1976.

13 “pero también se da uno cuenta de que la ubicacién de los cartuchos no esta puesta al azar, cada uno ocupa
un lugar preciso.” Ayala, M., De la procedencia y uso del Cédice Madrid (Tro-cortesiano), Centro de
Estudios Mayas XXVII, IIFL, UNAM, México, 2006, p.15,16.



mientras el quinto extrae el corazén, o durante el Fuego Nuevo al que acuden los
jefes de los cuatro barrios para llevar del centro la lumbre a sus comunidades; se
aplica incluso a la ética con el adagio nahuatl “ayac ictli in tlaltipac™* (Nadie es
ombligo en la tierra) exhortando a la modestia y a la justicia. Esto manifiesta un

modo consistente de pensamiento quincunce.

Desde esta cosmogonia se puede comprender la importancia de una ceiba como
indice'® del eje de la vida, constituye un centro evidente cuya raiz penetra el
subsuelo, conectado-separado por medio del tronco, todos los niveles
supramundanos al modo de un cédice natural que evoca los origenes tan bien
descritos por Najera:

“La creacion tiene lugar (...) el 13 de agosto de 3114
a.C. Las inscripciones mencionan que “Se hizo visible
la imagen del Cielo Acostado, el Primer Lugar de las
Tres Piedras”, luego 542 dias después, Hun Nal Yel
(padre primordial) entrd o se convirtio en el cielo, el 5
de febrero de 3112 a.C. y asi el Primer Padre separa
el cielo de la tierra, quedando el Arbol del Mundo, el
Wak Chan, en el eje central. Con esto se establece el
orden del tiempo y del espacio.”®

Es el monumento originario del cosmos y de la sucesion de las cuentas calendaricas
marcadas en lo mas alto de su copa, en los cielos representados por el ave en
Tablero de la Cruz de Palenque. La ceiba abarca con sus ramas la extension de los

cuatro rumbos es por tanto totalidad cronolégica y espacial desde el mas lejano

origen hasta el momento de la presencia entre nosotros.

14 “es un antiguo adagio nahuatl que surge de la profunda elocuencia, a veces sentenciosa y enigmatica, de la

filosofia moral de nuestro México antiguo. Equivalia, por un lado, a una conminacién a no
enaltecerse, a no autoconstituirse el centro (en el “ombligo”) en esta tierra por encima del semejante.
Por otro, valia por una exhortacion a no menospreciar a nadie, ni hacer befa de persona alguna,
haciéndola blanco del ridiculo por sus deficiencias fisicas, intelectuales y aun orales.” Rocha, A., Ayac
xictli in tlalticpac, discapacidad en el México antiguo, Cultura Nahuatl, Teletén, México, 2000, p. 9.

15 “E| indice esta conectado fisicamente con su objeto; hacen un par organico” Peirce, Ch., El Icono, el indice y
el Simbolo, U. Navarra, GEP, 2011, 2.299. https://www.unav.es/gep.

16 Najera, M., Del Mito al Ritual... p. 4



https://www.unav.es/gep

La cruz es icono!’ de este complejo conceptual, representada con excelentes y
multiples formas en las diversas artes plasticas, muchas de ellas perdidas para
siempre, otras conservadas en testimonios como el aportado por fray Bartolomé de
las Casas respecto a una cruz “de cal y canto, de altura de diez palmos, en medio
de un patio o cercado muy lucido y almenado, junto a un muy solemne templo, y
muy visitado de mucha gente devota, en la isla de Cozumel™8; es obligado recordar
la de Palenque sin omitir las referencias de los cronistas espafioles a las multiples

cruces que encontraron en tierras de Yucatan.

Es muy conocida la cruz de Tlaxcala, llamada por los originarios “tonacacuahuit!”,
término que por la naturaleza aglutinante de la lengua puede entenderse de diversos
modos, literalmente se entiende como “arbol de nuestra carne”, hemos reflexionado
extensamente sobre el concepto del arbol; el posesivo plural también es muy
significativo, abarca la comunidad incluso a otros pueblos que compartan esta
“carne de maiz”, la de quienes fueron creados durante el Quinto Sol, esta ultima
etapa histérica del ultimo sol, el central cuyo nombre es Cuatro Movimiento porque
fueron cuatro anteriores, por lo que éste debe ser mantenido. Después del quinto
no hay tiempo ni espacio para mas, la catastrofe vendria si se pierde el sol de
nuestro mantenimiento; este es el sentido de alimentarlo con el fuego de los

corazones asumiendo la guerra florida como guerreros aguila o jaguar.

17 “Un icono es un Representamen cuya Cualidad Representativa es una Primeridad de él como un Primero.

Esto es, una cualidad que tiene qua cosa hace que se adecue a ser un representamen. De este modo,
cualquier cosa es adecuada para ser un Sustituto de algo a lo que se parece. (La concepcidon de
"sustituto" implica la de propdsito, y de este modo la de Terceridad genuina)”. Peirce, Ch., El Icono,
el indice..., 2.276.

18 Casas, Bartolomé de las, Apologética Historia Sumaria, estudio preliminar Edmundo O’Gorman, 2 vols., 11H,
UNAM, México (Serie Historiadores y Cronistas de Indias), 1967, I: 648, en: Valverde, M., La cruz en
la geometria del cosmos maya, Centro de Estudios Mayas, XXI, IIFL, UNAM, México, 2000, 140-141.



Cortés implantando una cruz, en Juan Manuel Yllanes del
Huerto. Lienzo de Tlaxcala, Lamina 005. Siglo XVIII. 30 de
septiembre de 1519 / dia 8-ocelote, afio 1-cafia.
https://www.noticonquista.unam.mx/portada/semanal/1742



https://www.noticonquista.unam.mx/portada/semanal/1742

