
Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

1 
 

  MEMORIAS 
  

VII Taller DIBEAS 

Usar para conservar los bienes culturales “” 

 

Casa Lago, Cuautitlán, México 
 

31 de octubre al 3 de noviembre de 2016 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

2 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

3 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

4 
 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

5 
 

Programa 
Objetivos: 

1. Dar continuidad al trabajo de la Dimensión 
2. Consolidar las DIBEAS Locales. 
3. Vincular con Centros de Educación Superior y Seminarios. 
4. Revisión definitiva de "Arquitectura Eclesiástica en México". 

 
Lunes 31 de octubre 2016 
 
10.30 Llegada a Vicaría 1 Guanábana 332 
11.00 Visita  Parroquia san Lucas Evangelista 

Col. Calle san Lucas 15 a. 
Col el Recreo del Azcapotzalco 

12.30 Traslado a Lago de Guadalupe en autobús. 
14.00 Registro: comida 
16.30 Lectura Orante, (Entronización de la Biblia) 
17.00 Bienvenida  

Mons. Armando Colín 
17.30 Objetivos, metodología. 
 Dr. Jaime Pérez Guajardo 
 Foro general para aportaciones "Arquitectura Eclesiástica en México". 

Formación de equipos por provincias eclesiásticas. " 
19.15 Vísperas 
20.00 Cena 
 
Martes 1 noviembre 
  
8.00 Celebración Eucarística con Laudes 

Preside: Mons. Armando Colín 
9.00 Desayuno 
10.00 "Arquitectura Eclesiástica en México". 

Foro para aportaciones por provincia  (1 -9)” 
11.00 Descanso 
11.15 "Arquitectura Eclesiástica en México" 

Foro para aportaciones por provincia (10 - 18)" 
12.30 Lectura y revisión final de  "Arquitectura Eclesiástica en México". 
14.00 Comida 
16.00 Magdala: Patrimonio y Pastoral. 

Arqlga. Marcela Zapata" 
17.30 Descanso 
18.00 Taller 1 por Provincias Eclesiásticas para elaboración del programa y 

calendario 2016 -2017 
19.30 Vísperas 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

6 
 

20.00 Cena 
 Preparación  de Conclusiones 
 
Miércoles 2 noviembre 
  
8.00 Celebración Eucarística con Laudes 

Preside: Pbro. Óscar García García 
9.00 Desayuno 
10.00 Interlocución y  Transversalidad  

Pbro. Álvaro Lozano Platonof 
10.45 Descanso 
11.00 Colaboración Universidades Católicas. 

Dr. Arturo Mota" 
11.45 Descanso 
13.00 Adecuado uso del patrimonio Religioso Cultural. 

Arq. Oscar García Lucia" 
14.00 Comida 
16.00 Catalogación de Muebles. 

Pbro. Arturo Thomas" 
16.15 Descanso 
17.30 500 años Cronista Valladolid Yucatán 

Arq. Javier Vázquez 
 Descanso 
18.14 Taller 2 por Provincias Eclesiásticas para elaboración del programa y 

calendario 2016 -2017 
19.30 Vísperas 
20.00 Cena 
 Preparación  de Conclusiones 
 
Jueves  3 de noviembre 
  
8.00 Celebración Eucarística con laudes. 
9.00 Desayuno 
10.00 Prioridades y Proyectos de la Provincia Pastoral. 

Foro para aportaciones por provincia  (1 -9) 
11.00 Prioridades y Proyectos de la Provincia Pastoral. 

Foro para aportaciones por provincia  (10 -18) 
12.00 Despedida y Entrega de Reconocimientos. 

Mons. Armando Colín" 
13.00 Regreso a Vicaría 1 en autobús. 
 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

7 
 

Asistencia 
 
Mons. Florencio Armando Colín Cruz   Responsable DIBEAS 
Pbro. Guadalupe García Ruiz   Representante legal La Paz 
Pbro. Samuel Gasca Reyes   Encargado de Arte Sacro 
Pbro. Valentín López Figueroa   Encargado de la C. D. de Texcoco 
Mons. Alfonso Miranda    Secretario General CEM 
Dr. Jaime Pérez Guajardo    Secretario DIBEAS 
Pbro. Luis Arturo Guzmán Ávila   Secretario Ejecutivo DIBEAS 
Mtro. Carlos Cortés Dirzio   Asistente DIEBEAS  
Pbro. Francisco Javier Padilla Martínez  Encargado de Arte Sacro Morelia 
Pbro. Oscar José  García García   Encargado de la Comisión de Liturgia  
Ing. José Fernando Tavera Montiel  Asesor de la Comisión de Arte Sacro Morelia  
Pbro. Jesús Omar Salazar Martínez   2o. Responsable D. B. Culturales Muebles Xalapa  
Arq. Oscar Miguel García Lucía   Responsable DIBEAS Veracruz. 
Pbro. Jesús Cano Torres    Coordinación  de la Dimensión, Matamoros 
Pbro. Francisco García Salinas   Coordinador de Comisión de Bienes Culturales 
Pbro. Antonio Azpeitia    Responsable DIBEAS Irapueto 
Pbro. Mario López Escobedo   Miembro DIBEAS, Vicaría 1 México 
Pbro. José Ernesto Martinez   Encargado de Arte Sacro 
Arq. Alejandro Gutiérrez Pedroza  Miembro de la Vocalía de Arte Litúrgico 
Ing. José de Jesús Muñoz Martín  Miembro de la Vocalía de Arte Litúrgico 
Arq. Juan Alberto Hernández Márquez  Miembro de la Vocalía de Arte Litúrgico 
Pbro. Miguel Angel Padilla García  Coordinador de la Vocalía de Arte Litúrgico 
Pbro. Jesús María González Martín del Campo Responsable DIBEAS Aguascalientes  
Pbro. José Raúl Mena Seifert   Encargado de Arte Sacro 
Pbro. Juan Reynaldo Díaz  
Arq. Gerardo Anaya Torres   Coordinador DIBEAS Cancún 
Edgar Herrera Herrera    Secretario DIBEAS Cancún 
Pbro. Ramiro Montaño Chávez   Asesor Diocesano de Arte Sacro 
Pbro. Arturo Thomas Jiménez   Responsable de DIBEAS Querétaro 
Pbro. Ing. Arq. Eduardo Gómez Becerra  Coordinador de C. D. de Arte Sacro Guadalajara 
Pbro. Ing. Arq. Eduardo Salcedo Becerra Miembro de la Comisión de Guadalajara 
Lic. Héctor Antonio Martínez González  Miembro de la Comisión Guadalajara 
Cecilio Gerardo Espinoza Rodríguez  Encargado de DIBEAS 
Pbro. Lic. Santiago Madrid Hernández  Pastoral de Arte Sacro 
Pbro. Jesús Gutierrez Ruiz   Responsable DIBEAS San Juan Teotihuacán 
Fray. Pablo Irabarren Pascal   Director Archivo Histórico Diocesano, San Cristóbal 
Laura Mariana Minero Ollivier   Responsable del Archivo Histórico de la CEM 
Olga Pérez Ávila    Equipo Organizador 
Hna. Guadalupe del Rocío Rocha Ponce Equipo Organizador 
Benito Moreno Jaramillo   Responsable DIBEAS Saltillo 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

8 
 

Visita  Parroquia san Lucas Evangelista y su capilla 
Col. Calle san Lucas 15 a. 

Col el Recreo del Azcapotzalco 
Pbro. Mario López Escobedo 

31 de octubre 2016 
 

             
 

    
 

    
 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

9 
 

  

Lectura Orante, (Entronización de la Biblia) 
Casa Lago, auditorio de Prensa. 

Lunes 31 de octubre 
 

 
 

Mt. 16, 13-20. ¿Quién dicen los hombres que es el Hijo del hombre? 
 

 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

10 
 

Bienvenida, objetivos, metodología. 
 

Mons. Armando Colín 
Dr. Jaime Pérez Guajardo 

Casa Lago, auditorio de Prensa. 
Lunes 31 de octubre 

 
 

Bienvenida, Mons. Florencio Armando Colín 
 

Los saludo, muy queridos hermanos sacerdotes, hay por aquí también alguna 

hermana religiosa, ingenieros, arquitectos y todos los que estamos participando en 

esta reunión donde hay también un diácono permanente. 

Quiero en primer lugar darles a todos la más cordial bienvenida y saludarlos con 

todo  mi aprecio, agradeciendo su disponibilidad al hacer un alto en sus 

responsabilidades ordinarias, particularmente en estos días en que estamos 

celebrando la solemnidad de todos los santos y los fieles difuntos, para algunos 

presbíteros es un tiempo de mucha actividad y han hecho este espacio, aceptando 

venir para participar en este VII Taller de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro de las 

provincias y diócesis.  

En este lugar tan significativo, sede del episcopado nacional. Creo que muchos ya 

han estado aquí, pero es significativo el lugar. Aquí nos reunimos los obispos la 

próxima semana 120 obispos, a veces más porque vienen también los eméritos. En 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

11 
 

este lugar que es tan especial quiero subrayar el cuadro de la Virgen de Guadalupe 

que está aquí, que es un acercamiento bastante bien logrado de su rostro, sin 

retoques. Lo digo porque hace meses estábamos en un taller también, sobre la vida 

matrimonial que vinieron a darnos los especialistas a los presbíteros de la primera 

vicaría y estaba yo contemplando ese rostro que es hermoso, sus ojos, sus labios, 

todo es hermoso impregnado en la tilma prodigiosa de san Juan Diego y que entre 

más lo contemplamos, más detalles encontramos, en el rostro delineado de manera 

perfecta y nos ayude a vivir más profundamente ese taller, aquí en esta diócesis de 

Izcali, Estado de México. 

Saludamos así a cada uno de ustedes provenientes de las diferentes provincias, 

diócesis e instituciones para participar en este taller, que sin duda con la 

disponibilidad y entusiasmo de todos resultará iluminador para nuestras 

comunidades, diócesis, provincias, para cuidar y conservar el patrimonio cultural y 

arquitectónico que se nos ha encomendado. Por tanto, y en este ambiente de familia 

en la fe, sean todos bienvenidos. 

En este contexto, hermanos, hermanas, como ya es conocido, la CEM en el mes de 

abril, aquí en este lugar –en la sala grande- en la Asamblea Plenaria ha tenido a 

bien nombrarme como Responsable, de la Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte 

Sacro (DIBEAS) sucediendo al señor obispo Don Carlos Briseño quien junto con el 

equipo de los responsables de provincias realizó un entusiasta y asiduo trabajo. Así 

con la finalidad de cuidar, delinear los pasos y objetivos para consolidar esta nuestra 

Dimensión, cuyos proyectos de trabajo me propongo continuar para fortalecer las 

líneas de acción. 

En este contexto y enterado de los trabajos realizados durante los años anteriores, 

reconociendo que una de las acciones que ha dado muy significativo resultado y 

que se han ido consolidando son los tradicionales Talleres, a los cuales damos 

continuidad. Conviene decir que por lo mismo del cambio este año ha sido un tanto 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

12 
 

acelerado incluso con un poco de retraso respecto al calendario habitual y sobre 

todo en estos días tan significativos que hemos tomado. Sin embargo nos hemos 

empeñado a recuperar el tiempo y por lo mismo estamos poniendo todo nuestro 

empeño para que resulte lo mejor posible ya que queremos servir con alegría a 

Nuestro Señor Jesucristo. Siempre que nos reunimos en grupos, en talleres, en 

asambleas, tenemos que pensar que debemos aprovechar el tiempo, para regresar 

llevando el presente a nuestros hermanos de lo que hemos recibido en una reunión, 

en un taller como este. Llevemos a nuestros hermanos algo que hayamos recibido 

de importancia para poner en práctica en  nuestras realidades.  

Uno de los aspectos que queremos impulsar en este taller es ofrecer un servicio 

subsidiario para cada una de las diócesis. Subrayo subsidiario, porque cuando se 

hizo la nueva estructura del episcopado, se hizo con la idea de que se llevara a cabo 

un trabajo más eficiente donde hubiera menos protocolos, donde llegara de una 

manera más fácil a las diócesis incluso lejanas. El compartir, el convivir, el vivir la 

comunión. Ese fue el sentido por el cual se planeó esta nueva forma, esta nueva 

estructura que al irla asimilando ya desde hace nueve o diez años, nos ha costado 

trabajo, porque antes se hablaba de Comisiones , de Regiones, ahora se habla de 

Comisiones y Dimensiones y Provincias. Así este nuevo esquema debe ser para 

cada una de las dimensiones para que se realice con más eficiencia el trabajo de 

las áreas. 

En este contexto, el trabajo que se hace en las comisiones y dimensiones es 

subsidiario por tanto nosotros como Dimensión tenemos que presentar a los 

señores obispos, a las provincias, a las diócesis líneas de acción viables, buenas, y 

hermosas para que en las provincias y diócesis sean utilizadas. Les platico una 

experiencia, estábamos en una Asamblea y una Comisión estaba presentando sus 

acciones con sus Dimensiones y un señor obispo dice, yo veo que eso no me sirve 

en mi diócesis, yo llevo una línea. Es importante decirles que cada diócesis va 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

13 
 

realizando sus acciones, sus proyectos. Pero cuando las Dimensiones presentan 

proyectos adecuados que sean fácil de poner en práctica entonces no hay problema 

de su aceptación. Esto es muy importante para las líneas de acción que llevemos a 

nuestras provincias y diócesis. 

Este servicio va acompañando la formación permanente para crear equipos 

adecuados para la conservación de los bienes eclesiásticos, que actúen como 

consejo para los obispos quienes como últimos responsables reciben la custodia de 

estos bienes de parte de la Iglesia y del Estado. 

Este objetivo nos lleva a la finalidad de progresar en la formación de estos equipos 

locales para que sean más sólidos, bien capacitados. Para ello es importante la 

vinculación con las instituciones –ya lo decía el Dr. Jaime- de Educación Superior y 

sobre todo el trabajo de formación para con los seminaristas. Cuanta falta hace que 

desde el seminario los alumnos vayan teniendo la sensibilidad de conservación, del 

cuidado del arte sacro.  

Cuando estaba compartiendo la oración, decía que en el texto que hemos 

escuchado me parecía importante la palabra edificar, una parte central del texto. 

Edificar en la comunidad y edificar en el cuidado del templo, buscar el justo 

equilibrio, porque en la visita pastoral a mí me ha tocado llegar a lugares donde el 

templo está muy hermoso  pero la comunidad es escasa, se ha ido la comunidad. 

Tal vez por el lujo, por estar tan hermoso que la comunidad no encontró el ambiente 

para crecer en su fe. O al revés, hay lugares donde está muy descuidado el templo 

y la comunidad está viva, quizá no se reúnen en el templo, se reúnen en otros lados 

pero la comunidad está viva. Me ha tocado también ver lugares donde no hay ni lo 

indispensable. Imagínense una comunidad donde va muchísima gente y no haya un 

baño. Tenemos que buscar el justo equilibrio en lo que tenemos que hacer para dar 

gloria a Dios. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

14 
 

Debo decir también que por otra parte taller se realiza cuando la Iglesia está 

viviendo el Año Santo de la Misericordia que es un tiempo de gracia de paz de 

conversión y de alegría que concierne a todos, grandes y pequeños, cercanos y 

lejanos. No hay fronteras de distancias que puedan impedir la misericordia del Padre 

llegar a nosotros y hacerse presente entre nosotros. Ahora la puerta santa aún está 

abierta en Roma y en todas las diócesis del mundo. Se trata del jubileo 

extraordinario de la Misericordia que ya casi llega a su fin, concluirá como sabemos 

el 20 de noviembre en la solemnidad de Cristo Rey del universo, pero este tiempo 

es una oportunidad para impulsar nuestro caminar hacia la superación continua y 

permanente, para encaminarnos al encuentro definitivo con Dios para la 

contemplación eterna de su gozo.  

Es por ello que al realizar este taller en este tiempo de gracia estamos invitados a 

contemplar con alegría que el Verbo se hizo carne y puso su tienda entre nosotros. 

Lo hizo haciéndose humano en su cuerpo, la verdadera tienda del encuentro, por 

eso desde la encarnación el Hijo de Dios es el único y definitivo templo de la 

presencia de Dios entre nosotros en donde se rinde el verdadero culto en espíritu y 

en verdad.  

Es el edificio sagrado que embellecemos y cuidamos, por ello, este tiempo precioso 

–nos dice el Papa Francisco- se dirige a nosotros para invitarnos a aprovechar este 

tiempo de gracia a ser protagonistas descubriendo que somos hijos de Dios. Nos 

dice también que quisiera llamarnos uno a uno, quisiera llamarnos por nuestro 

nombre, como lo hace Jesús todos los días porque sabe bien que sus nombres 

están escritos en el cielo, en las columnas del templo celestial, están grabados en 

el corazón del Padre, en el corazón misericordioso del que nace de una 

reconciliación y dulzura.  

El jubileo entonces como un tiempo de gracia, nos invita a pasar por la puerta de la 

Misericordia del confesionario. Nos invita a hacer oración   y el Papa Francisco nos 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

15 
 

ha dicho que hagamos de la Escritura nuestro libro de oración diaria, que llevemos 

en nuestro bolsillo un texto de los Evangelios y que durante el día podamos nutrirnos 

con esa Palabra.  

Es una ocasión para realizar obras de misericordia. Obras buenas que agradan a 

Dios. Es una ocasión para descubrir que vivir como hermanos es una gran fiesta la 

más hermosa que podemos soñar. La celebración es un fin que Jesús nos ha 

enseñado a cantar a través de su Espíritu. Este jubileo es la fiesta a la que Jesús 

invita a todos, sin distinciones ni excepciones. 

Así concluyo estas palabras de bienvenida exhortándolos a que llenos de 

esperanza, iniciemos nuestros trabajos en el nombre del Señor esperando obtener 

magníficos resultados, iluminados por este tiempo de la misericordia del Señor en 

el jubileo extraordinario. Confiamos y sabemos que el misterio de Pentecostés está 

vivo aquí en esta porción de la Iglesia de Dios. El Espíritu Santo sigue derramando 

sus dones sobre la Iglesia para ser guiados a la verdad plena, develándonos el 

sentido de las Escrituras y haciéndonos anunciadores creíbles de la Palabra de Dios 

en el mundo. Por ello queremos esforzarnos para la realización de este taller de la 

Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro. 

Agradezco a todos y a cada uno de ustedes su presencia entusiasta. A los miembros 

de equipo de animación y preparación de este taller. A los miembros de las 

diferentes diócesis que ya están colaborando desde hace muchos años por su 

entrega y solidaridad, y de manera especial a los que han hecho posible este 

encuentro. Sean entonces todos bienvenidos a este nuestro taller para 

responsables de provincias y diócesis, para honra y gloria de Dios iniciamos los 

trabajos de estos días. Felicidades a todos. 

Objetivos, metodología 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

16 
 

En sus carpetas han recibido la hoja del horario donde viene el panorama general 

de lo que vamos a hacer en estos días, primero insertos en la Comisión Episcopal 

de Pastoral Litúrgica (CEPALI) porque conviene darnos cuenta exactamente donde 

se inserta nuestra Dimensión y luego saber que la mayor parte de las acciones que 

vamos a tomar emanan de la reunión que hemos tenido en Tijuana todas las 

dimensiones de la CEPALI. Por eso aparecerá la elaboración del programa al 2021 

y al 2031. 

Aquí vemos los objetivos:  

1 Consolidar las DIBEAS locales tanto por diócesis, como –principalmente y va a 

ser un trabajo importante- por Provincias Eclesiásticas. Allí es donde va a estar 

concentrado el mayor esfuerzo. Obviamente cada diócesis es la unidad de 

autoridad, unidad funcional como Iglesia local completa. Pero por Provincias 

Eclesiásticas completas es como se dará la funcionalidad de apoyo, intercambio, 

intercomunicación.  

2 Elaboración del programa 2021 – 2031 por Provincias Eclesiásticas. Algunos ya 

están muy adelantados, se trata de propiciar el intercambio; quienes ya tienen más 

tiempo lo saben pues no venimos tanto a aprender como a intercambiar, madurar, 

proyectar. Eso es lo que se ha ido logrando.  

3 Vinculación con Centros de Educación Superior; ya antes habías comenzado a 

trabajar con Seminarios solicitando la inclusión de materias con estos temas, ahora 

es vincular para apoyar algunas estructura en los Centros de Educación Superior, 

sean universidades católicas, en otras ocasiones con instituciones no católicas que 

técnicamente estén bien preparadas, pero sobre todo la “piedra viva” que veíamos 

hoy tiene que ser un conocimiento de la Teología, con una catequesis que tiene que 

expresarse en el arte.   



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

17 
 

4 Revisión definitiva de la “Arquitectura Eclesiástica en México”, el manual que 

hemos estado trabajando. 

Esta primera jornada del día 31 es la Bienvenida, iniciaremos el del manual y 

terminaremos como todos los demás días con las vísperas y cena. 

El martes es un día iluminativo, hemos convocado distintos especialistas con el 

objetivo de que nos hagan ver cómo hacer un uso adecuado del patrimonio cultural 

y del arte sacro. Además de los expositores tendremos dos sesiones grandes de 

trabajo sobre el manual.  Iniciaremos también la elaboración del programa 21-31, 

para eso en sus carpetas tienen una hoja guía que es una especie de lista de 

preguntas sobre lo que hay, lo que falta, riesgos, etc. como ejercicio individual para 

de allí concentrar la información, pueden incluso agregar preguntas. 

El miércoles veremos Interlocución y Transversalidad como espíritu de trabajo y vida 

dentro de la Iglesia, se verá el aspecto teórico de la vinculación de la Dimensión con 

las universidades. Aspectos fiscales que afectan a la Iglesia, con el objeto de abrir 

horizontes en relación con la ley civil. Visión panorámica de las conmemoraciones 

que llegarán por 500 años de la aparición de la Virgen; de la caída de la Gran 

Tenochtitlán; de la llegada de los primeros franciscanos; etc. Como siempre también 

hablaremos de la catalogación para que los programas lo aterricen localmente. 

Adecuado uso de los bienes y continuidad con el programa. 

El jueves cerramos esperando tener horizontes y proyectos concretos para el 2021 

y tener en mente el 2031 que da mucho sentido a todo el patrimonio cultural y 

eclesiástico que tenemos. 

 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

18 
 

Magdala: Patrimonio y Pastoral. 
 

Arqlga. Marcela Zapata1 
 Casa Lago, Auditorio prensa 

1 de noviembre 2016 
 

 
 

Muchas gracias por haberme invitado para estar con ustedes, ha sido toda una 

peregrinación venir para acá desde la Anáhuac del sur fue cruzar toda la ciudad, 

eso me ayudó a deducir lo que realmente es Magdala. Es un enigma arqueológico 

pero si lo quisiera explicar desde sus inicios debería decir que es la peregrinación 

de mi vida llegar a Magdala. 

                                                           
1 Arqlga. Marcela Zapata Directora del Centro de investigación en Culturas de la Antigüedad. Es académica de 

la Facultad de Humanidades, Filosofía y Letras. Verano 2016 recibió en Israel el premio Women Add 

Value por su liderazgo femenino y desarrollo científico en Israel, a través del Proyecto Arqueológico 

Magdala que dirige desde 2009. Licenciatura, Arqueología Escuela Nacional de Antropología e 

Historia, Especialidad Egiptología Instituto de Investigaciones Antropológicas –UNAM- & Fundación 

Sophia, España, Maestría, Filosofía, Filosofía de las Religiones, y cursa actualmente el Doctorado 

Universidad Anáhuac México Sur. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

19 
 

No sé cuántas personas existan, pienso que muy pocas, que desde siempre han 

sabido que es lo que quieren hacer. A la típica pregunta al niño ¿Qué vas a ser de 

grande? A los niños se les ocurre cualquier cantidad de cosas, y al final acaban 

siendo todo menos lo que dijo. En mi caso fue todo lo contrario, yo siempre quise 

ser arqueóloga, mi amor y pasión por la arqueología empezó a los ocho años 

cuando mi mamá me dio a leer un libro sobre el descubrimiento de la tumba de 

Tutankamon, tenía fotos, no tenía dibujitos y un montón de páginas, lo leí, lo leí, no 

recuerdo cuanto tiempo le dediqué, pero me acuerdo que cuando terminé de leerlo 

dije: ¡waw! Esto quiero ser de grande. Cada vez que me preguntaban ¿Qué vas a 

hacer de grande?, respondía: voy a excavar una tumba –yo no sabía lo que es la 

arqueología- Luego me dio otro libro, que ya está muy rebasado pero que en aquel 

momento estaba de moda, se llama “Y la Biblia tenía razón”, seguramente muchos 

de ustedes lo conocen, y cuando terminé de leerlo dije: yo voy a trabajar en 

Arqueología, ya para entonces sabía lo que era esto. 

Siempre mi enfoque estuvo en decir “voy a ser arqueóloga”, voy a trabajar en Egipto 

y voy a trabajar en Israel. Llegó el momento de decidir, mi mamá siempre estuvo 

encantada con esto, pero mi papá no tanto. Cuando le expuse que iba a ser 

arqueóloga dijo: “te vas a morir de hambre. Esa es una carrera para hombres. Tú 

tienes que pensar en algo que sea económicamente bueno, estable, que no vas a 

estar danzando de un lugar para otro. T eres mujer ¿a quién se le ocurre? bueno, 

todos los peros. Al ver que mi papá me decía que no, un día llegué y le dije, ¿sabes 

qué? Tienes toda la razón, tengo que buscar una carrera que me pueda dejar algo 

económico para el futuro y tener un ahorro y blla, bla, bla y ya fue a la Escuela 

Carlos Etienne de fotografía, voy a estudia fotografía y ser corresponsal de guerra. 

Pero ¡Cómo! Mejor vete a estudiar arqueología, y terminé estudiando arqueología, 

obviamente amando la arqueología de mi país,   con todo lo que implica México, 

pero siempre con dos ideas fijas; quiero ir a Egipto y quiero ir a Israel. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

20 
 

En 2008 pude finalmente participar en una excavación en Egipto, en el Valle de los 

Reyes pero fui como coordinadora de arqueología y cuando venía el tiempo de 

renuevo para ir a Egipto empiezo a escuchar sobre el descubrimiento de la sinagoga 

en Magdala, que se ha descubierto una piedra única, con diversas noticias de Israel. 

Y me comienza a interesar ese descubrimiento. En el 2009 dejé Egipto para irme a 

Israel, en el 2010 ya estaba a cargo de un proyecto en la Autoridad de Antigüedades 

de Israel (AAI), que es el equivalente al INAH aquí en México. Por primera vez la 

AAI le concede a México la dirección de un proyecto de arqueología y soy la primera 

mujer mexicana que dirige un proyecto de arqueología en el extranjero. De esta 

manera mi sueño me llevó a terminar en la arqueología de Magdala. 

Les voy a platicar que es Magdala y  el objetivo que tiene este Centro, obviamente 

con los avances que se han tenido en lo que significan las peregrinaciones y lo que 

tiene que ver también con la arqueología y la historia que ayudan a comprender un 

poco más sobre este lugar. 

https://youtu.be/HnH-4IUeyGU 

A grandes rasgos eso es Magdala, la última ciudad portuaria alrededor del Mar de 

Galilea que queda para comprender tradiciones judías y si allí después de la 

destrucción del templo de Jerusalén en el año 70 hubo alguna ocupación de los 

cristianos que regresaron a Galilea y poder comprender esta transición de los judíos 

a los cristianos. 

En términos judíos es muy importante porque ayudará a comprender mejor muchas 

tradiciones que están escritas en la Misná, corresponden al siglo segundo y que 

recoge de la ley oral y muchas de las costumbres que ellos tenían durante el siglo 

primero. Pero no hay mucha normatividad judía escrita del siglo primero. Magdala 

al ser un pueblo y puerto judío del siglo primero su información es muy valiosa.   

https://youtu.be/HnH-4IUeyGU


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

21 
 

Al mismo tiempo ayuda a comprender los inicios del cristianismo y realmente el 

papel que jugó Magdala en todo esto que fue la presencia de ocupación romana en 

Judea, los finales de esta ocupación en el año 67 cuando Magdala sufre una 

revuelta por tratar de defender el templo de Jerusalén, evitando que los romanos se 

dirigieran hacia allá. Es un lugar estratégico en términos históricos y arqueológicos, 

pero también es un lugar en el que lo primero que se descubre en el 2009 es una 

sinagoga, catalogada hoy como la séptima sinagoga del siglo primero, pero la 

primera sinagoga del siglo primero alrededor del lago de Galilea. 

Estamos hablando del Mar de Galilea, siglo I, período del segundo templo, es la 

época de Jesús. Quiere decir que si hay alguna sinagoga que todavía esté en pie 

en donde pudo haber estado Jesús es en la de Magdala. Si me preguntan ¿tiene  

evidencia arqueológica de esto? No, no hay ninguna piedra, ningún texto que nos 

lleve a entender “aquí estuvo Jesús”, pero están los Evangelios que hacen 

referencia que Jesús estuvo en Galilea, a orillas del Mar de Galilea, predicando y 

haciendo el bien en  todas las sinagogas. Entonces decir que no estuvo en la de 

Magdala sería algo ilógico. Porque el fechamiento arqueológico a través de las 

monedas, de la cerámica, a través de vidrio, nos confirman que es una sinagoga del 

siglo I. Magdala es destruida –no destruida pero con un evento violento por los 

romanos – en el año 67. 

Esta sinagoga fue construida entre el año 5 y el año 20 de nuestra era. Estamos 

hablando de que Jesús debió haber estado allí. Las sinagogas en esos días no 

estaban delimitadas a lo que hoy es una sinagoga. En ese entonces allí se servía 

comida para los peregrinos que pasaban del norte hacia el sur a Jerusalén. Es un 

lugar histórico de peregrinaje, un lugar de confluencias. Su actividad económica era 

la conservación de pescado por medio de la sal. Ese pescado ya salado llegaba 

incluso hasta Roma. Hay fuentes que hablan de Magdala como la ciudad de donde 

salía el pescado que conservaban en sal y llegaba a Roma. El pescado era conocido 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

22 
 

como “tarichos” de Tariquea nombre en griego de este lugar, que quiere decir 

“conservar” el medio para conservar en aquel entonces era la sal. 

Magdala es un lugar de peregrinaje, todo lo que yo había recorrido para llegar a 

Magdala de alguna manera hace alusión a lo que es este lugar. Hoy día es un lugar 

que recibe al año alrededor de 30 – 40 mil peregrinos que van a este lugar santo. 

Normalmente en arqueología uno se hace preguntas como ¿qué comían? ¿Cuántas 

personas vivían? ¿Cómo construían? ¿Quiénes vivían en ese lugar? Si había varios 

grupos étnicos viviendo en ese lugar. Obviamente cuando presentamos el proyecto 

en 2009 – 2010 a la AAI, esos objetivos están es decir nos interesa saber cómo era 

la vida cotidiana de las personas que vivieron en Magdala; nos interesa saber ¿que 

comían’, ¿por qué y cómo decidieron construir? ¿A qué obedece su arquitectura? 

Si ¿hay un patrón propio de aquel entonces, o cada uno construía como quería? 

Pero ya que nos enfrentamos al contexto de Magdala, obviamente las preguntas 

tenían que cambiar. No podemos quedarnos siempre con las mismas preguntas, 

dando respuesta a las preguntas iniciales buscando respuesta a las nuevas 

preguntas que se van generando. 

Después de seis años nos interesa saber ¿Cuáles fueron las primeras ocupaciones 

que se registran aquí? Lo más antiguo que tenemos hasta ahorita es el período 

helenístico y justo en lo que se considera el sector este, que está pegado a la orilla 

del Mar de Galilea es donde hay evidencia de la ocupación helenística, de allí todo 

lo que es el siglo primero antes y después de Cristo hasta el año 67 que es cuando 

vino la revuelta contra los romanos. Del 67 al 100 no tenemos evidencia y volvemos 

a tener evidencia de ocupación en el siglo II, pero es una ocupación muy pequeña 

que nos habla de un cierto grupo de personas que utilizaban como campamento 

temporal las construcciones que allí había.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

23 
 

Si estos que regresan a Magdala en el siglo II fueron cristianos no tenemos hoy día 

ningún dato que lo confirme. Podemos asumir que sí: ¿Qué diferencia 

encontraríamos en términos arqueológicos? Ninguna, salvo que nos encontráramos 

una cruz, un pescado, una referencia que hiciera notar la presencia de los cristianos. 

Pero si no, seguimos hablando de una época en la que los primeros cristianos 

todavía siguen utilizando sus adhesiones judías, entonces sus costumbres de 

comida, de tipo de bajilla, rituales, todavía no los tienen tan claramente separados 

de los judíos. Posiblemente sean cristianos pero mientras no encontremos algo 

escrito será muy difícil confirmarlo. 

Preguntas que nos hacemos ¿en base a que los fundadores de Magdala realizaron 

la traza urbana de la ciudad? Hoy día sabemos que determinaron ese lugar por la 

cantidad de agua subterránea que corre por debajo de Magdala. 

¿Cuál fue el rol que desempeñó entre las ciudades y villas contemporáneas? ¿Cuál 

fue su papel en la revuelta judía? ¿Estuvo Jesús en esta ciudad y en esta sinagoga? 

¿Cuál o cuáles fueron las actividades económicas predominantes? ¿sus pobladores 

vivían un judaísmo estricto? ¿Qué tradiciones y normas seguían? ¿Quiénes 

habitaron Magdala a lo largo del tiempo? Sabemos que hubo una población helena, 

judíos, romanos, cristianos, ¿Qué tradiciones permanecieron? ¿Cuáles fueron 

modificándose? Y ¿cómo es que fue abandonada en el año 67? Y las siguientes 

ocupaciones. 

Algo que nos ayuda mucho es el historiador  Flavio Josefo, una de las fuentes 

primarias a las que debemos recurrir. Algo que es muy interesante y distinto a lo 

que hacemos aquí en México como arqueólogos es que en el mediano o cercano 

oriente tienen una historia impresionantemente antigua y quedan muchos registros 

por escrito, ya sea que esté en escritura cuneiforme, jeroglíficos, en griego, en latín. 

Nosotros con trabajo entendemos a los mayas, y todavía nos falta mucho para 

entender de los glifos mayas. No tenemos escritura en Teotihuacán así lo que 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

24 
 

sepamos o no de ese lugar es por los trabajos de arqueología, y por los trabajos 

interdisciplinarios que se han hecho, pero hoy por hoy ni siquiera sabemos cómo se 

llamaba Teotihuacán cuando fue habitada por los teotihuacanos. Ese nombre se lo 

ponen los aztecas cuando la ven y dicen “que maravilla de ciudad aquí debió ser la 

ciudad de los dioses” y le dan el nombre de Teotihuacán ¿Cómo se llamaba antes? 

Nadie sabe. ¿Quién explica la razón de las cabezas olmecas? No hay nada escrito 

que nos ayude a entender aquí en México.  

En México la arqueología investiga, busca aproximarse al pasado de una manera 

muy sistemática, con mucho cuidado para poder ir recuperando toda la información. 

Esa información poderla analizar, entrelazar los resultados de diversos laboratorios 

para poder presentar resultados que ayuden a entender algo sobre nuestras 

culturas y sobre nuestras civilizaciones prehispánicas. Allá no sucede eso, la 

operación es más fácil, pero tampoco podemos creer 100% en una fuente, aunque 

nos ayude a entender, también nos mete en muchos conflictos.  

Nuestra fuente principal es Flavio Josefo quien se refiere a Magdala como la antigua 

Tariquea y hace la referencia –junto con Plinio, con Estrau y otros historiadores- que 

el pez que sacaban de Magdala se salaba allí y lo llevaban a las provincias, incluso 

llegaba a Roma. También Flavio Josefo dice que en Magdala había un hipódromo, 

que había un lugar donde se reunía la comunidad lo cual podemos entender como 

una sinagoga –lugar donde se reúne la asamblea-, dice también que Magdala tenía 

una muralla y que en el año 67 las tropas romanas tienen un enfrentamiento que se 

conoce como la gran revuelta contra los romanos. Cuenta que fue tan devastador 

ese evento que el Mar de Galilea se tornó rojo de la cantidad de sangre de los 

muertos que hubo en esa batalla. 

¿Qué podemos demostrar de esto descrito por Flavio Josefo? Tomando en cuenta 

que es nuestra fuente histórica primaria pero también tomando en cuenta que era 

judío, un judío que se va con las tropas romanas por lo que no era muy bien visto 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

25 
 

en la comunidad judía. Vivió en Magdala y al mismo tiempo tenía que reportarle a 

los romanos.  

¿Por qué describe una Magdala con un hipódromo cuando no hay un espacio allí 

para que exista un hipódromo?  -ahora les explico porque no hay espacio- ¿Por qué 

describe una muralla? Y de muchas cosas que quedan en el aire. Lo que sí podemos 

decir es que Josefo ubica Magdala al norte de Tiberíades que fue fundada como 

capital en el año 19, aquí tenemos una “palomita” pues efectivamente  Magdala está 

al norte de Tiberíades. Otra “palomita” es la salazón de pescado que es muy 

importante porque no hay otra ciudad que sea referida  por las fuentes donde se 

salara el pescado. También menciona que tiene dos protecciones naturales: el Mar 

de Galilea y el monte Arbel, es decir: la arqueología nos ayuda a interconectar las 

fuentes. 

Sigue quedando como duda la guerra. Hoy por hoy no tenemos ninguna evidencia 

de la famosa guerra. Ninguna. Los muros los encontramos tal cual como quedaron 

y si se han caído ha sido por el paso del tiempo. No hay nada que nos ayude a decir: 

claro aquí se libró esa gran batalla. Si allí se murieron personas, por las tradiciones 

judías es lógico asumir que los mismos familiares las sacaron de la ciudad y las 

enterraron en otro lugar. La tradición judía no permite que las personas sean 

enterradas en las ciudades, había que enterrarlas afuera, pero aun así los muros no 

presentan ningún tipo de evidencia de alguna batalla. No hay una gran muralla, no 

está el hipódromo, no está la cárcel. Claro que tenemos tres hectáreas por escavar 

de las cuales sólo hemos escavado un 10%, puede ser que en el otro 90% pueda 

encontrar la evidencia de la guerra pero hasta hoy no la hemos encontrado. 

Hablando ya de las fuentes cristianas: Migdanubia que en arameo quiere decir torre,  

Tariquea que en hebreo quiere decir la pesca segura con la salación del pescado y 

ya la tradición cristiana Magdala por fuentes de los primeros peregrinos que afirman 

que yendo de norte a sur,  hacia Jerusalén al caminar por Galilea y en la antigua 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

26 
 

ciudad de Galilea Magdala vieron la basílica que santa Elena construyo sobre la 

casa de María Magdalena y de allí adquiere el nombre de Magdala, y queda fijo 

como nombre para el lugar de nacimiento de María Magdalena. 

¿Hemos encontrado alguna evidencia sobre el nacimiento de María Magdalena en 

Magdala? No. Sí hay evidencia bizantina en la parte sur de Magdala pero no hay 

nada que nos haga pensar que era una basílica. La pregunta todavía está en el aire 

¿en lo que queda por escavar habrá algún cimiento o evidencia de una basílica 

bizantina? O ¿habrá algo que nos haga entender que por allí estaba la casa de 

María Magdalena? También queda dentro de las preguntas que tenemos que 

resolver. 

Por la tradición sabemos que allí había pesca. Santa Elena construyó la basílica 

sobre lo que fue la casa de María Magdalena y los primeros peregrinos como la 

virgen Egeria, Eusebio de Cesarea en sus diarios mencionan haber visto esta 

basílica. Quedan preguntas que esperamos algún día responder y que ojalá sean 

en positivo. Si no, de todas formas no se pierde la posibilidad de que este haya sido 

el lugar de nacimiento de María Magdalena.  

Este proyecto inicia porque se compraron ocho hectáreas de terreno, fueron varios 

lotes comprados en distintos momentos con el objetivo de la construcción de un 

centro de peregrinos porque en la zona de Galilea las peregrinaciones llegaban 

fervorosas de Cafarnaún, Tabga, las Bienaventuranzas donde los lugares de 

acogida ayudan al espíritu de peregrinación meditación y diálogo con Dios pero 

llegando a Galilea es directo a Tiberíades que es una ciudad judía llena de algarabía 

y con todo menos el espíritu de recogimiento. La capacidad de alojamiento en 

lugares propios de peregrinos es muy pequeña.  

Por eso se decide la existencia de un lugar cristiano que al mismo tiempo sea 

ecuménico y permita el diálogo interreligioso para recibir peregrinos de todo el 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

27 
 

mundo y de cualquier creencia. La lógica fue muy sencilla, si aquí está la custodia 

franciscana y los franciscanos desde los años 70s tienen arqueología, seguramente 

en la zona vecina se encontrará arqueología. Entonces los que diseñan el proyecto 

y el centro de peregrinos deciden que entre más al norte es mejor para la 

construcción del centro de peregrinos. 

Se muestran el ala norte y sur del hotel el lobby, la sinagoga y el Duc in Altum, una 

basílica ecuménica con cuatro capillas para cualquier denominación cristiana, en la 

parte de abajo hay una especie de catacumba con una reconstrucción similar de la 

sinagoga para dar espacio a los judíos. Arriba está la iglesia católica. 

¿Qué hicieron los arqueólogos mexicanos que marcara la diferencia con los de la 

AAI? Primero fue sacar literalmente una radiografía a la tierra, de tal manera que no 

se tienen que hacer pozos de sondeo o decidiendo como en un tablero de ajedrez, 

aquí si escavo, aquí no, aquí si… a ver dónde me encuentro algo. Como justo 

nosotros no tenemos fuentes, necesitamos tener la mayor información que se pueda 

para no destruir más de lo  ya el arqueólogo destruyó del contexto –el arqueólogo 

es el único que destruye el contexto de su propio objeto de estudio- El trabajo de 

introspección geofísica aporta información de lo que hay debajo ayudando a 

visualizar el mejor sitio para empezar las excavaciones.  

Tres hectáreas corresponden al trabajo arqueológico de México, el resto donde se 

encuentra la obra del Centro de peregrinos, corresponde a la AAI, ellos si trabajan 

con fosos de sondeo la basílica estaba programada en otro lugar. Cuando 

comenzaron a hacer los pozos de sondeo encontraron la sinagoga. Estando en 

Israel la séptima de todas y la primera del lago no se podía destruir por lo que se 

modificaron todos los planos. 

El proyecto actual quedó con la basílica Duc in Altum cerca del lago, el ala norte del 

hotel, el ala sur, una serie de jardines y el restaurante. Se pienza construir un 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

28 
 

anfiteatro que no daña para nada ninguna de las estructuras arqueológicas. Tendrá 

espacio para 350 peregrinos. Están terminando con todos sus acabados el ala norte 

y el lobby, lo más probable es que para el verano del 2017 o a más tardar el verano 

del 2018 ya esté arrancando y recibiendo a los primeros peregrinos. 

¿A quién reciben hoy? A peregrinos que sólo van a ver lo que se ha hecho en cuanto 

a arqueología se refiere y a ver la iglesia que está perfectamente terminada.  

La metodología fue el estudio de introspección geofísica del Dr. Barba, usaron 

también el aparato que define la cantidad de rocas acumuladas en determinado 

sector. Con otro aparato se emite una radiación eléctrica, este sí requiere invadir el 

terreno para instalar el emisor que genera irregularidades en la señal eléctrica, que 

se van registrando con lo que se define con mayor claridad tanto la acumulación de 

material rocoso como las líneas de trazo arquitectónico.  

Luego se hacen excavaciones extensivas, análisis químicos, botánicos; –algo 

curioso-   hemos traído de Israel a los laboratorios de la UNAM 60 – 80 kg. De 

muestras de tierra que hemos ido tomando de las distintos  contextos. Al principio 

cuando nos veían tomar las muestras se admiraban, ya lo habían hecho al vernos 

excavar porque ellos lo hacen con tractor, nosotros colocamos la retícula de 2X2 y 

comenzamos desde arriba a sacar la tierra con delicadeza, cribarla y por supuesto 

se reían de nosotros.  

La que era nuestra inspectora en aquel entonces decía: ¿de veras estudiaste 

arqueología? Yo respondí Sí; ¿Cuánto tiempo? R. cinco años; No te creo, R: sí de 

verdad estudié cinco años; Ella aclara, yo estudié dos años R: a bueno, son 

diferentes escuelas; yo no necesito hacer lo que tú haces ¿Por qué no usas tractor? 

R: porque yo no sé hacerlo con tractor, sino estudiando desde la última etapa hasta 

la primera, con un proceso sistemático. Finalmente no nos entendimos y hasta la 

fecha no nos entendemos. Nos llevamos muy bien, cuando hay que hablar de 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

29 
 

arqueología sacamos chispas; siendo ella judía, cuando hablamos de religión muy 

bien, mientras no sea arqueología podemos conversar muy bien.  

Otro arqueólogo es musulmán; estábamos trabajando una católica, una judía y un 

musulmán en Magdala, eso ayuda a entender también esta familiaridad y relación 

que se va dando con el trabajo en este sitio.  

Cuando enviamos la primera valija diplomática con la que nos ayuda Relaciones 

Exteriores. Normalmente contienen documentos y nosotros mandamos cajas con 

tierra.  

Cuando había que llevarlas a la embajada en Israel nos decían ¿para qué se llevan 

tierra a México? R: Para analizarla; química de suelos, plantitas, polen, ya no sabía 

que decir. ¿Pero que en México no tienen tierra? R: sí mucha; ¿Para qué se llevan 

tierra de aquí? R: para confrontar los datos de la tierra con los libros donde describen 

las dimensiones arquitectónicas con entrada de frente a la calle, es una tienda, 

¿Qué vendían? R: como en Éfeso: en la primera tienda verdura. Pues con esta tierra 

quiero confrontar que efectivamente en la primera tienda vendían verdura, o pan. 

No me entendían, y no me entendían hasta que les dije: Te voy a confesar la verdad, 

esta es “tierra santa” y en México no hay “tierra santa”, No más preguntas de porqué 

cada año traemos determinada cantidad de kilos de tierra. 

En el reporte de geofísica, hay diversos colores, las líneas café, son muros, lo que 

está en blanco son espacios vacíos. Sobreponiendo un dibujo arqueológico coincide 

el reporte con el dibujo, de modo que se puede proyectar la continuidad del trabajo 

y saber lo que se está completando. 

La fotografía aérea de la excavación, superpuesta al reporte de geofísica muestra 

lo que falta de excavación y allí no encontramos planta de la basílica. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

30 
 

Puede verse la arqueología del lugar, con lo que pertenece a la custodia 

franciscana, lo de la Universidad Anáhuac con lo excavado y lo que falta por 

explorar. Se ven unas pequeñas sombras donde coincide con los datos de geofísica, 

y se integra con las calles trazadas para la circulación dentro de la misma ciudad. 

La sinagoga fue descubierta en el 2009 recordando la cita de Jesús recorría Galilea 

predicando en las sinagogas enseñando el Reino y curando toda enfermedad y 

dolencia. Pensar que allí no estuvo Jesús es muy difícil. Yo como católica lo creo. 

Como arqueóloga mi respuesta es no tengo la evidencia, pero la ausencia de 

evidencia no quiere decir que no haya sido. Posiblemente nunca encontremos un 

papelito que diga “aquí estuvo Jesús”. Hay fuentes que nos ayudan a comprender, 

el mismo contexto que estamos trabajando, los mismos objetos que hemos 

encontrado, nos ayudan a comprender que efectivamente estamos en un pueblo del 

siglo I, que su último momento fue el año 67 con esa famosa guerra y todo lo que 

vino antes tiene que ver con la presencia de Jesús. 

Esta sinagoga es importante también porque de las seis sinagogas que hay del siglo 

I, es la única con piso de mosaico, paredes con pintura en color rojo, negro, azul y 

amarillo; paredes decoradas con figuras geométricas porque los judíos no tienen la 

posibilidad de representar a Dios. La roseta se ha vuelto un símbolo muy importante 

del siglo I, que está también en la Piedra de Magdala que la tienen aquí expuesta a 

la entrada. En la parte de arriba tiene también una roseta que se ha identificado con 

el velo que hacía la diferencia entre el Santo y el Santo de los Santos en el Templo 

de Jerusalén. Es una posible relación de los pobladores de Magdala y el Templo de 

Jerusalén. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

31 
 

Esta es la famosa piedra, 

tiene por un lado lo que la 

Dra. Rina Talgam ha 

identificado como las ruedas 

del carro de fuego del profeta 

Elías. Eso simboliza, de 

acuerdo con los estudios que 

ha hecho, la presencia de 

Dios en el Templo, en el 

Santo de los santos.  

En su cara opuesta está la 

menorá, elemento presente 

en el segundo Templo del 

siglo I en el Santo de los 

santos. Así entre la representación del carro de fuego y la menorá, para l doctora 

Rina Talgam es justo la presencia de Dios en el Templo de Jerusalén. Piensen 

ustedes que el templo de Jerusalén todavía no está destruido. Esta piedra realmente 

no tendría que estar en Magdala porque solamente los sumos sacerdotes podían 

entrar al Templo y sobre todo al Santo de los santos.   No cualquiera entraba. En 

Magdala tenemos una piedra que tiene los elementos que debieron haber estado 

en el Santo y en el Santo de los santos. 

En la parte de arriba está la roseta también la ofrenda de panes que se ponían 

representando a las 12 tribus y también algo que parecen palmeras. No son 

palmeras, son objetos que se utilizaban para limpiar las cenizas que quedaban 

después de los sacrificios en el Templo de Jerusalén. 

También están las lamparitas de aceite que se debieron haber utilizado para 

alumbrar el Templo de Jerusalén. La pregunta es ¿Por qué una piedra caliza de la 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

32 
 

región de Galilea, tallada evidentemente a mano? ¿Quién la hizo? ¿Por qué la hizo? 

¿Por qué la dejó allí? ¿Por qué en esa sinagoga? ¿qué importancia tenía esta 

sinagoga? 

La reconstrucción de la sinagoga muestra su sitio frente al mercado, igual que ahora 

tenemos una iglesia y el mercadito afuera En las piscinas que hemos encontrado 

hemos podido determinar que allí sólo se ponía agua y si había pescado era pez 

vivo, para que las personas pudieran llevarlos a su casa y allí prepararlos. No eran 

piscinas para salar el pescado. Se encuentra el espacio de la casa de estudio y el 

sitio de la piedra. 

Las ventanas son altas, porque la ley judía prevé que si las ventanas dan a la calle   

tienen que ser tan altas para que las personas que van por fuera no puedan  ver lo 

que sucede dentro. En cambio si es una casa que está en la unidad habitacional, 

con un patio común, si tiene ventanas pueden estar a nivel bajo. 

Otra cosa importante que se ha encontrado son los baños de purificación ritual.  Eso 

sí nos tocó descubrirlo a nosotros, son cuatro baños de purificación ritual que 

coincide que tienen 7 escalones. No quiere decir que sean los 7 días de la creación 

ni los 7 pecados capitales, simplemente es la cantidad de escalones necesarios 

para llegar a donde hay agua. ¿Qué tienen de diferente o especial estos Micbaot? 

El agua la reciben de manera subterránea y todos los baños rituales de Israel, 

incluso en Jerusalén son de agua de lluvia, entonces tienen el baño de purificación 

y una cisterna que recolecta el agua de lluvia y por canal mantiene los niveles 

establecidos. Nuestros baños reciben el agua de manera subterránea. El doctor 

Jaime dice que nosotros lo que descubrimos fue agua. Encontramos lodo, mucha 

cerámica y agua, porque literalmente lo que hicimos fue destaparlos. Hoy en día 

son cuatro baños de purificación que siguen vivos. El agua circula por los 

manantiales que hay. Está escrito en las leyes judías que hay distintos grados de 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

33 
 

pureza en el agua, y el agua más pura en la cual se podría hacer la mejor inmersión 

de purificación es el agua que proviene de manantiales y que corre subterránea.  

Las personas que hagan una inmersión en una instalación de agua que reciba el 

agua subterránea es como si volvieran a nacer. 

En estos cuatro baños de purificación ritual tenemos esa característica que los hace 

ser especiales. Cuando no hemos acabado de excavar, el agua está filtrándose por 

las juntas de las piedras de basalto que además están perfectamente bien cortadas, 

bien labradas, ensambladas. Así como las encontramos, hasta ahora no se les ha 

hecho más que un trabajo de conservación para evitar que con el tiempo se nos 

vaya a caer algún muro. 

En el conjunto de baños rituales, se conectan a través de un canal que permite que 

el agua de uno circule a otro y se filtre por debajo de un canal y vaya a dar al Mar 

de Galilea. Otro par está formado por el que se descubrió en el 2015, con un canal 

igual que los anteriores al final los cuatro desembocan el Mar de Galilea. Es toda 

una ingeniería y sistema de construcción perfecto para que el agua drene. La teoría 

que yo tengo es que los pobladores de Magdala, incluso pensando en el período 

helenístico, eligieron ese lugar justo por las corrientes de agua. Porque no hay otro 

lugar en Israel que tenga agua subterránea y que permita la construcción de estos 

baños rituales.    

Cuando empezamos a trabajar el primero yo decía, me parece un baño de 

purificación y todos los de Israel decían no, no, no.  Me decía vamos a ver, ellos 

saben más que yo, no ha de ser un baño de purificación ritual, pero cundo 

descubrimos el segundo dije; no aquí ya hay algo raro, esto sí es un año de 

purificación, seguían diciendo no, no, no. Total busqué y pregunté  al experto en 

baños de purificación ritual, le mandé un correo, le hablé por teléfono, le expliqué 

que era la directora del proyecto y creía haber descubierto unos baños de 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

34 
 

purificación ritual aquí en Magdala. R: No; pero no los ha visto, R: No los necesito 

ver en Galilea nunca van a descubrir un baño de purificación ritual. ¿Por qué no? R. 

pues para eso tienen el Mar de Galilea, en ese entonces las purificaciones se hacían 

en el Mar de Galilea, es un agua muy pura ¿para qué construir un baño de 

purificación ritual? Me dije: ha de tener razón es el experto es el que sabe. Bueno 

¿no le gustaría ver las fotos?. R. Tráiganmelas. 

Me invitó a su casa, a un cafecito muy a gusto, conocimos a su esposa. Le enseñé 

las fotos y me dice: No. Pensé: ya me lo dijo por teléfono, ya me lo dijo en persona, 

por lo tanto no son baños, tendré que pensar que cosa son. R. ¡No! Acabas de 

romper mi tesis doctoral porque la mía y la de muchos termina con la conclusión de 

que nunca se va a encontrar un baño de purificación en la región del Mar de Galilea 

porque el mayor micbé que hay es el Mar de Galilea y tu tienes dos. Y al año 

siguiente le dique ¿Qué cree? Son tres y un año después… son cuatro, el pobre 

está asombrado. 

El  mosaico, bastante deteriorado, se le hizo una primera intervención y la cantidad 

de agua no ayudó y se destrozó un poco. Ahorita está cubierto. Al centro tiene una 

roseta igual que en la sinagoga, igual que en la Piedra de Magdala, entonces el 

símbolo de Magdala empieza a ser la roseta y en esta relación que se ha hecho, en 

esta interpretación en cuanto a las figuras que tiene la piedra y los mosaicos es la 

representación, posiblemente, que hace la diferencia entre el santo y el santo de los 

santos. Todo está en un contexto ritual en espejo con el del otro lado de la calle. Si 

uno era para hombres y otro para mujeres –posiblemente- pero no hay ningún dato 

que nos ayude a entender que así fue.  

Se hizo un estudio de química de suelos para poder entender si las actividades que 

se realizaban de acuerdo con la ley judía corresponden en términos arqueológicos 

y sí, la ley judía dice que cuando se van a purificar se tienen que ungir con una serie 

de aceites. Cuando salen se tienen que ungir con otros aceites y después hay una 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

35 
 

especie de convivio o reunión para los que se quieran quedar y allí se comen una 

serie de alimentos. Lo que tenemos es que en el camino hay una serie de evidencias 

de residuos grasos que aún tenemos que entender el tipo de aceite. También donde 

se sentaban a comer y en el mosaico se encontraron residuos de alimentos. Todavía 

no sabemos que alimentos pero deben coincidir con los alimentos permitidos 

después de hacer una purificación. 

Se presentó una propuesta de circulación interna de los micbaot, reconstruyendo el 

edificio de los baños, incluyendo el interior, con las ventanas altas porque da a la 

calle y por ser un lugar especial por las purificaciones que se van a realizar en ese 

lugar. 

En el análisis de materiales hemos encontrado toda la cerámica que quieran; 

monedas; objetos de vidrio; dados de hueso; campanas de bronce y de cobre. La 

primera vasija competa fue encontrada en el piso del primer baño de purificación; 

lámparas de aceite típicas de esa época; vasos de piedra caliza que también servían 

para la purificación; plomos que se ponían en las redes para la pesca; fragmentos 

de redes –perfectamente bien guardaditos para que no se vayan a deshacer-; 2195 

monedas en 4 mil metros cuadrados, lo cual causa admiración y nuestra respuesta 

es muy sencilla, porque vamos escavando de capa en capa, llevando una 

excavación extensiva y obviamente nos permite detectar cualquier objeto que sea 

distinto o raro incluso a los ojos del que no es arqueólogo. Eso nos ha ayudado a 

entender y a ir armando el rompecabezas de Magdala.  

El trabajo de restauración se ha distinguido por ser un proyecto de mexicanos y 

queremos que siga siendo de mexicanos, obviamente no estamos diciendo que no 

vayan de otros lugares. Al contrario hay muchos investigadores que son de otros 

países y que nos ayudan a armar este rompecabezas. Buscamos que los que están 

estudiando en México Historia, Arqueología, Antropología, Restauración, aunque no 

sean arqueólogos puedan ir a trabajar con nosotros. Recibimos a voluntarios. Todo 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

36 
 

este proyecto se ha hecho gracias a más de 4 mil voluntarios que llevamos en estos 

seis años. Voluntarios que si cuento con los dedos llegaré a 15 que han sido 

arqueólogos. Les hemos tenido que enseñar cómo se escaba cómo distinguir, no 

romper la cerámica, ir viendo si está completa, fragmentada, si es una moneda. 

Tuvimos a un voluntario que era daltónico y no nos decía, era novicio y por dar lata 

al de atrás le arrojaba piedritas; el otro exclamaba “moneda”, “moneda” fui a ver y 

le pregunté al primero ¿me deja ver una de las piedritas? Dijo sí, ¡Hay hermano! Es 

una moneda ¿no ve el color? Es que soy daltónico. Por allí hubiera empezado para 

yo explicarle como identificar.  Son los voluntarios los que realmente han hecho que 

esto sea posible. En los últimos años hemos procurado llevar estudiantes de 

arqueología, pasantes de arqueología y de restauración para que hagan allá sus 

prácticas y sus tesis y la idea es que vayamos formando nuestro propio grupo, 

nuestra propia escuela de especialistas mexicanos en medio oriente. Sería el primer 

grupo de mexicanos que va formando a la especialista en numismática, al de vidrio, 

al de metales. 

Magdala, un centro para peregrinos entre arquitectos, arqueólogos trabajamos 

juntos para ver hasta dónde puede llegar la construcción nueva, lo que se tiene que 

respetar, donde vamos a seguir escavando y entre estas tres áreas vamos 

complementando y al final va a quedar un centro de peregrinos en un lugar santo y 

ese lugar santo sacado a la luz que es el pueblo de Magdala, antigua Tariquea que 

ya hoy por hoy está reconocido un nuevo lugar santo. Ahora sí puedo asegurar que 

la tierra que nos traemos a México es Tierra Santa.  

 

r ,     

 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

37 
 

Taller 1 Elaboración del programa y calendario 
Dr. Jaime Pérez Guajardo 

Casa Lago, Auditorio prensa 
1 de noviembre 2016 

 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

38 
 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

39 
 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

40 
 

 
 
 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

41 
 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

42 
 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

43 
 

 
 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

44 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

45 
 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

46 
 

 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

47 
 

Interlocución y  Transversalidad 
Pbro. Álvaro Lozano Platonof 

Casa Lago, 2 de noviembre 2016 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

48 
 

 
 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

49 
 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

50 
 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

51 
 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

52 
 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

53 
 

 
 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

54 
 

Hermenéutica de la identidad y del patrimonio cultural 
Arturo Mota Rodríguez2 

Casa Lago, 2 de noviembre 2016 
 

Resumen 
 

En este trabajo se rastrean las condiciones por las que puede establecerse 

una perspectiva hermenéutica en la comprensión de la identidad cultural en su 

relación con la arquitectura, en cuatro partes, a saber: primeramente se plantea el 

problema de la relación entre identidad y cultura; en la segunda y tercera partes, se 

incluye la hermenéutica como guía de la reflexión de la identidad cultural, que, sin 

ser unívoca, y sin perderse tampoco en la fragmentación de la diversidad equívoca, 

conserva una vinculación moderada, guiada por la  reflexión que posibilita la 

Hermenéutica Analógica de Mauricio Beuchot; finalmente se argumenta a favor de 

un pensamiento que justifica la importancia de la hermenéutica de la identidad 

cultural simbólica para la configuración de la arquitectura como disciplina que 

contribuye a la expresión de la identidad de una cultura y del sentido de patrimonio 

para un pueblo o comunidad. 

 

Palabras clave: Hermenéutica, identidad cultural, arquitectura 

 

Abstract 

In this work are crawled the conditions by which a hermeneutical perspective 

in understanding cultural identity in relation to the architecture, in four parts: first, 

expose the problem of the relationship between identity and culture; in the second 

and third parts, includes hermeneutics as guide the reflection of cultural identity, 

which, without being univocal, and without losing either in the fragmentation of the 

equivocal diversity, preserves a relationship moderate, guided by the reflection that 

                                                           
2 Arturo Mota Rodríguez, Doctor en Filosofía, Universidad Anáhuac México, Filosofía de la cultura, 

Ética e Historia de las ideas.  arturo.mota@anahuac.mx, 044.55.2518.0463 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

55 
 

enables analogical hermeneutic of Mauricio Beuchot; Finally, it is argued in favor of 

thinking that justifies the importance of the hermeneutic of symbolic cultural identity 

for the configuration of architecture as a discipline that contributes to the expression 

of the identity of a culture and the sense of heritage for a community. 

 

Key Words: Hermeneutics, cultural identity, architecture.  

 

Introducción 
 

 

Contemporáneamente la cultura ha sido pensada como un medio para 

interpretar la realidad humana en toda su complejidad, una complejidad de 

relaciones con un significado. Hablamos de las relaciones de los hombres entre sí, 

pero también del hombre con el mundo que le rodea. Un mundo abierto a las 

diferencias. Sin embargo, hay un impulso en el hombre de intentar dar orden, 

sentido, vincular un aspecto reflexivo, que expresa los significados de la cultura y 

de la identidad, y que busca relacionarlos con un hecho, con las cosas, para darle 

estabilidad y una cierta atemporalidad, como dice Tracy (1991): “El poder de una 

imaginación analógica como imaginación fue honrada por Aristóteles en su famoso 

dictum: ‘grabar lo semejante en lo desemejante es la marca del genio poético’” (p. 

410). Tracy propone una imaginación creativa, en la que puede existir una guía en 

su manera de dotar de significado a las cosas, un analogado principal, el hombre y 

su identidad, para comprender el mundo, para entender el sentido de la realidad 

transformada. Es un camino de acercamiento al símbolo, a lo simbólico del hombre, 

a su identidad, pasarlo por la reflexión y reconfigurar el mundo en una realidad 

simbólica también, que sea capaz de expresar lo humano que hay en el mundo. Es 

decir, es un camino que recupera la tradición y la historia como resistencia al 

reduccionismo de la homogeneización, es decir, a asumir que hay una sola manera 

de realizarse como seres humanos. Creemos que hacer una reflexión sobre la 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

56 
 

historia y la tradición nos ayudarán a darnos cuenta de que las realización del 

hombre nos muestra su riqueza en la diversidad de formas culturales por las que el 

ser humano puede realizarse. Así la relación entre el hombre y el mundo mediada 

por la hermenéutica pone la identidad como elemento vinculante, y al hacerlo 

propone a la arquitectura incluir explícitamente la identidad cultural como elemento 

central del ejercicio de su elevada vocación humanista.  

 

Método: En este trabajo hemos seguido las líneas generales de la 

hermenéutica analógica del Dr. Mauricio Beuchot Puente, según la cual es 

necesario hacer un análisis hermenéutico siguiendo los elementos de la pragmática 

lingüística, incorporando la analogía, tanto de atribución como de proporcionalidad, 

para advertir la originalidad de una nueva interpretación, en este caso, de ámbitos 

culturales. Teniendo como base la propuesta del Dr  Beuchot, también 

consideramos seguir las orientaciones de la semiótica, más de corte analítico para 

abordar la significación en la arquitectura. 

 

 

La identidad como problema para la cultura 
 

 

Una de las cuestiones que han tenido gran relevancia en la reflexión filosófica 

contemporánea, es la que se desenvuelve en torno a la identidad cultural. La 

conformación de la identidad se establece, por supuesto, asumiendo que cada uno 

es un individuo, pero también tomando en cuenta la relación con los demás 

hombres, con la colectividad, con la cultura. La llamada “occidentalización”, la 

convergencia cultural, y aún más, la “globalización”, son procesos que pueden 

amenazar profundamente la constitución de una identidad auténtica. Y esto se debe 

principalmente a que los parámetros que constituyen el horizonte de sentido en el 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

57 
 

modo en que actuamos los reses humanos, son determinados en buena medida por 

la sociedad, por la cultura en que desenvolvemos nuestra vida.  

 

El aumento en las expectativas del mejoramiento de las condiciones 

materiales que posibilitan la mejor sobrevivencia humana, y el progreso en la 

construcción de los instrumentos que hacen más eficiente y eficaz la satisfacción de 

tales necesidades, desarrollados por Occidente a partir del fenómeno histórico de 

la Revolución Industrial, ha provocado un proceso de una creencia de que el modo 

de la cultura occidental es entorno social que posibilita las mejores condiciones, y, 

con ello, una tendencia a una homogeneización cultural, la creencia de que una 

cultura, la occidental, es la válida para el ser humano. 

 

 En torno a la identidad cultural de un pueblo, amenazada por los fenómenos 

antes mencionados, salen al paso algunas consecuencias, cuya consideración es 

de la mayor importancia. En algunos casos, hemos visto cómo algunos pueblos 

rechazan formas culturales ajenas, que se perciben como riesgo, creando una 

actitud de cerrazón y aislamiento; en otras comunidades vemos cómo la identidad 

se fragmenta ante la adopción gratuita del conjunto de valores, perspectivas y 

determinaciones prácticas, de una cultura, como la occidental; es el caso de muchas 

comunidades indígenas en México. En estas comunidades, la identidad cultural 

sufre una pérdida, porque se fragmenta y se extirpa poco a poco su singularidad: lo 

propio de hace cada vez más ajeno y lo que era ajeno se hace cada vez más propio. 

Por otra parte, se aproxima un nuevo horizonte, que bien puede llamarse 

interculturalidad, en cuya realización pueden implicarse, tanto la apropiación y 

enriquecimiento de una cultura por otra, como un cierto desarraigo y hasta pérdida; 

pero sin disolverse; más aún, provoca un acto creativo de fenómenos de cultura, 

permaneciendo, sin embargo, una resistencia a la recepción absoluta.  

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

58 
 

 La occidentalización ha sido entendida como un proceso de construcción de 

civilización, un proceso de modernización entendido también como un proceso de 

racionalización. Una manera única y válida de ser por parte de los seres humanos, 

la de occidente (Occidentalización), desarrollada por la modernidad, por esa 

tendencia cultural a privilegiar el desarrollo de la técnica y la tecnología como 

medios únicos de desarrollo y satisfacción de las necesidades vitales, de 

construcción de una civilización (Modernización), y que se justifica por un modo de 

la razón humana, aquella que opera por medio de la lógica, una lógica matemática 

que ordena todo a la perfección (Racionalización). Racionalización, modernización 

y civilización serán, pues, nociones emparentadas naturalmente, y que han 

generado una gama muy importante de instrumentos educativos, sociales, técnicos, 

etc., transformadores del mundo y de la conciencia de hombre y de su entorno. En 

lo educativo, por ejemplo, el proceso de alfabetización puede ser considerado como 

un proceso civilizatorio y de expresión de modernidad, pero puede también ser un 

proceso de racionalización exagerado, en el que una persona conduce sus 

esfuerzos de realización. Así, la alfabetización ha sido tomada como una referencia 

de diferenciación e incluso de discriminación, y hasta de dominación. Como 

consecuencia el analfabeto ha aparecido incluso como un irracional, un incivilizado, 

un anacrónico, alguien fura de tiempo. La estratificación social devino también en 

una profesionalización de la vida humana, en tal suerte que el profesionista se 

convirtió en el hombre civilizado y moderno, “educado” para desempeñar funciones 

sociales con un grado de racionalidad congruente con las exigencias de una cultura 

sofisticada. Como sea, la cultura se ha convertido en expresión de una identidad, y 

la expresiones culturales son los símbolos en que se refleja tal identidad constituida 

histórica y espacialmente. 

 

 Esta pretensión de la modernidad, de generar valores universales y absolutos 

de la individualidad, del sujeto, intenta desbordar y aprisionar la generalidad de los 

hombres bajo el mismo esquema globalizador, entendiendo que sólo con el 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

59 
 

reconocimiento de pertenencia a un grupo cultural se determina aquel horizonte de 

oportunidades para el desenvolvimiento de la propia personalidad. La formación de 

la conciencia de la identidad sustentada en el reconocimiento provoca el 

encarecimiento de formas culturales amplias y diversas, buscando el mejoramiento 

de la vida por aquella cultura que, en su horizonte de valor, construye y constituye 

los medios eficientes para la consecución de la “buena vida”. Y ello genera, a su 

vez, la aceptación de tales formas “universales” para conseguir un estado de 

bienestar deseado, perdiendo, con ello, el sentido de una identidad auténtica, 

llegando incluso a la enajenación, a la aceptación de una identidad diferente como 

propia. 

 

 Por otra parte, la identidad puede enriquecerse sin enajenarse totalmente por 

la aceptación de nuevos esquemas culturales. Sin embargo, el ser humano se 

resiste a tal asimilación atendiendo a las condiciones culturales, a su contexto 

específico, su familia, su religión, sus tradiciones. La identidad cultural resulta ser, 

en este caso, una mera proyección de los anhelos de conservación de lo más 

propio. Él mismo acepta su diversidad, pero perdiéndose un poco en ella, abriendo 

su identidad a nuevas formas culturales que lo enriquezcan. Se postula un sujeto, 

una identidad, por decirlo así, débil, con una identidad y una cultura un tanto débiles, 

sin más dirección y horizonte de realización que las circunstancias sociales que lo 

rodean y se adapta a ellas. Y por eso, la identidad cultural se desvanece un tanto 

en la sola semejanza de acciones, en la coincidencia pero sin sentido serio de 

colectividad, dejando de ser, por ello, verdadera cultura, pues se transforma 

totalmente. 

 

 Ahora bien, puede considerarse una alternativa más. En efecto, una 

posibilidad de asumir una recuperación y revaloración de las directrices de conducta 

desde una apertura del y hacia el otro; una vinculación de participación compartida 

que implica un nuevo marco de comprensión y, por ello, una nueva racionalidad. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

60 
 

Sugiere una apertura entendida desde la persona, no como individuo solitario y que 

se basta a sí mismo, sino como un individuo que tiene una conciencia de la identidad 

propia en medio de una colectividad, dada sólo en un contexto cultural, en una 

historia y tradición, pero abierta a la innovación propia de la época que se vive. 

Tiene, por tanto, una identidad que no exige cerrarse sobre sí misma y su historia 

como núcleo único de sentido; pero tampoco pretende perderse en la aceptación, 

incluso irracional, de otras directrices o formas culturales, de una creatividad 

exagerada que pierde sentido de tradición y de patrimonio propio. Se trata de una 

identidad abierta y relacional, una identidad simbólico-icónica, que reconoce a los 

otros como camino de construcción, que se relaciona con los demás, en diálogo con 

el mundo y con la historia, asumiendo su carácter analógico, proporcional. En 

efecto, una identidad simbólica y analógica puede englobar la identidad personal y 

colectiva, la tradición y la creatividad, pues permite la vinculación de la tradición 

colectiva con la innovación renovadora del sujeto individual, pero 

proporcionalmente, mediando entre el solo sujeto y la mera colectividad, atendiendo 

a la predominante diversidad de la identidad individual, pero sujetándola a la unidad 

de una identidad cultural, y ésta tomando sentido por aquélla. 

 

 

Hermenéutica, cultura e identidad 
 

 

  Las dinámicas culturales de conformación de identidad son susceptibles de 

un análisis filosófico apoyado en la hermenéutica, pues la vida del hombre se realiza 

en un contexto que implica el diálogo con los demás, ya que la identidad se realiza 

y enriquece en vinculación con el grupo cultural, con el otro, pero 

proporcionadamente. Esto es más claro cuando se advierte el hecho de que la 

identidad está en  relación con una hermenéutica del sí mismo, con una 

interpretación de sí mismo, una hermenéutica del obrar mismo, que es analógico, 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

61 
 

según apunta P. Ricoeur. Es una autointerpretación del sentido del hombre, el cual 

se interpreta en función de estructuras de sentido; estructuras simbólicas que abren 

la interpretación desde sí mismo a los otros, tomándolos como nosotros, o 

asumiéndose a sí mismo como otro. Así, la identidad individual nos abre a otros 

sujetos y culturas, a una identidad cultural, pero simbólica, en tanto que la identidad 

también es analógica, pues nos hace ver que yo soy un “sí mismo” como otro, y que 

el otro es también un “sí mismo”; que somos semejantes y que entre semejantes 

nos desenvolvemos. Además somos semejantes en cierto sentido, pero diferentes 

en otros aspectos. Pero que somos capaces de relacionarnos, de llegar a acuerdos, 

de reflejarnos y de sentir que son identificamos unos con otros en ciertos aspectos. 

 

 La importancia de tal consideración radica en que, partiendo de que 

actuamos en un contexto social, la hermenéutica explica la relación de un individuo 

con el grupo, con la cultura, abriendo el diálogo, el crecimiento y el enriquecimiento 

de la identidad, evitando, por un lado, que el individuo se cierre totalmente sobre sí 

mismo y, por otra parte, la fragmentación de la identidad cultural, de un individuo 

que no tenga identidad propia ni convicciones, que se mueva como un tronco sobre 

el agua, siguiendo la corriente nada más. Una consideración intermedia ayudaría a 

pensar a un individuo que mientras se desenvuelve en muchos modos, permanece 

el mismo como parte de una identidad mayor, pero integradora de las 

individualidades. 

 

Lo anterior nos lleva a considerar una hermenéutica centrada en la analogía, 

que  ayude a plantear el curso de la constitución de una identidad cultural que, sin 

perder la diversidad de los deseos e intenciones individuales, se abra al diálogo que 

permita una relación cultural, interculturalidad o multiculturalismo, desde un 

pluralismo. Una hermenéutica analógica que, sustentada en la iconicidad de la 

identidad proporcional con la alteridad, con los otros, relaciona lo individual de los 

hombres en lo universal de la cultura, la identidad en el contexto cultural, buscando 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

62 
 

una igualdad o semejanza proporcional con predominio de la diferencia, propiciando 

el diálogo creativo, diálogo intercultural, porque sólo se puede dialogar desde la 

diferencia encontrando las semejanzas. Si no se acepta la diferencia, no hay 

diálogo; si acepto todo lo que otro dice, no hay diálogo, hay monólogo; si sólo 

rechazo lo que el otro dice, tampoco hay diálogo; sólo hay diálogo cuando acepto 

unas cosas y rechazo otras, acepto lo común y rechazo lo que me distingue. El 

diálogo implica, pues, advertir elementos comunes y semejantes pero en medio de 

las diferencias advertidas. 

 

 En este contexto, la hermenéutica analógica permitiría determinar la 

iconicidad y lo simbólico de la identidad cultural como un punto común de encuentro 

en la pluralidad y diversidad cultural, atendiendo a la mediación de una racionalidad 

que asume al hombre como sujeto analógico, siempre diverso, pero dentro de 

ciertos límites. 

 

 

Construcción de una perspectiva analógica de la identidad cultural 
 

 

Es justamente en este punto que se abre la perspectiva de la cultura a partir 

de una hermenéutica del hombre y del mundo. Así, queda abierta la cuestión 

fundamental del hombre como elemento principal de la construcción de la teoría 

ética y cultural, pues de la consideración que se tenga del hombre depende el 

establecimiento de aquellos criterios o pautas de valoración del mismo actuar, no 

rígidas y absolutas, sino, más bien, simbólicas y referenciales. De este modo, el 

hombre se constituye en objeto de análisis y de interpretación, porque el actuar 

humano es, de suyo, diverso, y el hombre, cambiante, pero no absolutamente 

diverso y perdedizo. (Trías, 2000: 38-41)  

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

63 
 

 Esto es más claro si se toma en cuenta la crítica desarrollada en el 

pensamiento contemporáneo respecto al hombre como sujeto. En efecto, la crítica 

al sujeto es, de algún modo, una crítica de la modernidad, de aquél sujeto de 

Descartes, inalcanzable y absoluto, y por ello oscuro y confuso. Tal pretensión de 

postular un sujeto absoluto condujo a la pérdida del mismo, como es expresado por 

Marx, Nietzsche y Freud; para el primero, el sujeto es sólo una falsa conciencia; 

para el segundo, es máscara y ficción; y finalmente, para Freud, el sujeto es 

parcialidad, es finito, totalmente cambiante, sin ningún fundamento que le dé 

estabilidad suficiente. (Foucault, 1970: 23 y ss.) 

 

Ante el planteamiento posmoderno de pérdida y de relativismo, surgió la 

necesidad de recuperar el sujeto, pretensión desarrollada por la fenomenología, el 

estructuralismo, la escuela de Frankfurt y la hermenéutica (Beuchot, 2009: 43-65). 

Conviene resaltar que en lo que incumbe a la cultura, el sujeto que se busca como 

soporte del análisis y desarrollo culturales, no puede ser un hiper-sujeto, único y 

absoluto, como el de la modernidad, pues la diversidad del actuar humano se 

perdería en la uniformidad absoluta de tal objetividad del sentido colectivo de las 

acciones humanas; pero tampoco puede partir de la oscuridad y relatividad total de 

un sujeto que toma como único criterio de validez de su actuar propio, su 

particularidad, su circunstancia totalmente individual y estrecha, sin mayor 

referencia que él mismo . (Beuchot, 2003) 

 

Y es que la cultura es el desenvolvimiento de un hombre que se realiza en 

una praxis, cuyos deseos y modos de obrar, si bien no están ya dados plena y 

absolutamente desde antes, tampoco carece de parámetros para su actuar 

particular. Es un sujeto que, mediante la hermenéutica de sí, crece moralmente sin 

perder su particular diversidad (Foucault, 1999: 275 y ss.). Tal sujeto supone una 

ontología diferente, un modo de entender el ser del hombre, que permita la 

convivencia de la mismidad y de la alteridad, de sí mismo en relación con los otros. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

64 
 

Mauricio Beuchot (2000) insiste en que tal relación puede ser justificada desde la 

hermenéutica, específicamente desde una hermenéutica analógica, pues ésta 

media entre metafísica y fenomenología, entre el saber de la naturaleza y la 

descripción particular de los fenómenos,  y desde la última con la ética, y con la 

cultura (pp. 125-131). Sería  una ontología, por así decirlo, analógica, pues la 

analogía se expresa como una inclusión de lo diverso, según lo afirma Ricoeur 

(1997: 972). Gracias a la analogía es posible percibir en el hombre una apertura sin 

pérdida de lo individual, y así se manifiesta su acción analógica. Es un hombre que 

se reconoce a sí mismo, pero que actúa de maneras diferentes, que se relaciona 

con los de más sin perder su propia identidad. De ahí que el mismo Ricoeur 

descubre el hombre a manera de “sí mismo como otro” (Ricoeur, 2003: 331 y ss.). 

Es el ser humano visto, como ya vimos, como “sí mismo” y como “otro”, o si se 

quiere, el sí mismo desde la otredad, que supone ya una ontología analógica del 

sujeto, y que intenta encontrar su identidad desde y en el mundo de la cultura, 

vinculando, como propone Ricoeur (2004: 71) historia y ontología, la memoria que 

tiene de sí mismo y su condición natural como ser humano, para una nueva 

comprensión de la cultura, pues el ser del hombre se descubre analógico desde su 

realización práctica y cultural, con y desde el otro; y permite, así, una relación entre 

identidad y diferencia en el mismo hombre actuante como semejante, vislumbrando 

un horizonte distinto, no encerrado sobre sí mismo, sino en relación con los demás, 

analógico, y por ello, simbólico, porque encuentra realidades en que se identifica 

con otros, realidades simbólicas. 

  

Esto es posible por la comprensión del hombre como ser analógico (Beuchot, 

2004: 71-79), por una comprensión analógica de su identidad personal; pero 

principalmente por la analogía de su obrar, en que se distingue “poder hacer” y 

acción, la potencia y el acto, la posibilidad de obrar y el obrar mismo. Pero no es la 

potencia absoluta de la modernidad, pues hay una única posibilidad de obrar, sino 

una potencia un tanto confusa que conlleva una acción tímida, pues no está 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

65 
 

absolutamente determinada por un principio claro y distinto, sino es un obrar que se 

desenvuelve en una amplitud importante de posibilidades (Conill, 1991: 282). En 

otros términos, es una imagen moderada del hombre, de un hombre real, distinta a 

la imagen de un hombre en abstracto; es una imagen a favor de lo diverso del 

hombre, pero consciente de sus límites, que es capaz de encontrar un ícono de su 

mismidad y una referencia de su actuar en relación con los demás hombres. 

(Beuchot, 2004: 80 y ss.) 

 

Es, pues, un hombre, por decirlo así, analógico, reconstruido desde la 

hermenéutica, desde la interpretación que hace de sí mismo (Beuchot, 2004: 48-

53). Es un hombre, pues, que se define por sus relaciones (Beuchot, 2009), pero 

sin perder su naturaleza, que se realiza sobre todo en lo cultural, en la convivencia 

con los demás. Y esa practicidad toma sentido por su actuar analógico, phronético 

(prudencial), porque se realiza de modo diferente en virtud de los distintos contextos 

culturales, pero sin dejar de ser hombre, sin perder su condición como ser humano. 

(Beuchot, 2004: 37 y ss.) 

 

La praxis analógica es, por ello, dialógica. Diálogo como vida y como 

afirmación propia, con y desde la otredad. Por ello, se postula también la 

narratividad del hombre, es decir, ubicada en un contexto, pero sin dejar de ser 

ontológica, es decir, sin dejar de considerar algunos referentes de su ser mismo 

como persona; no es sólo un sujeto que vive el contexto desde fuera, pues se 

traduce desde dentro en su realización relacional como lo más específico de sí, 

aunque teniendo en cuenta la relación con los demás, donde expresa la identidad 

de su subjetividad, sin cerrarse totalmente en ella, sin reducirse a ella. Es, sin 

embargo, una identidad  analógica y por lo mismo, una identidad simbólica, porque 

lo simbólico tiene por característica tener un excedente de sentido pero sin perder 

una referencia, una semejanza con lo real. (Beuchot, 2004: 84) 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

66 
 

Así, el sujeto de la cultura implica tanto la consistencia de su ser humano 

como el aspecto relacional que lo hace ser cambiante, pues, si bien es en la relación 

donde se especifica su identidad, la relación supone considerar algo que es propio 

del hombre, su ser humano, como eje o dirección de la realización de las relaciones, 

pues la relación con los demás supone tomar en cuenta cierto carácter esencial del 

hombre como parámetro, pero no absoluto, de la misma acción entre las personas. 

Este hombre hermenéutico-analógico, es un sujeto abierto y con identidad (Alvarez 

Colín, 2000: 50 y ss.). Y esto es posible sólo por una racionalidad analógica (García 

Ruíz, 2005), constructora también de una cultura y una civilización que expresan 

también lo que él es, su identidad. 

 

Identidad cultural y patrimonio construido: Arquitectura y Ciudad 
 

El hombre realiza entonces su identidad, la conciencia que tiene de sí, en un 

contexto, en un entorno, en la comunidad. Y no sólo en la comunidad de hombres, 

sino en medio de un mundo construido y conformado de cosas materiales en las 

que se refleja. Es la cultura y es la ciudad. Ya en Roma clásica hay una conciencia 

del hombre que tiene la ciudad como mundo para sí. Cicerón (2000), por ejemplo, 

tiene a la razón humana como el instrumento que ha permitido la constitución del 

orden y la armonía del mundo natural y del mundo del hombre, la ciudad: “El mundo 

es como una cosa común entre dioses y hombres, como la ciudad de unos y otros, 

pues ellos son los únicos que, sirviéndose de la razón, viven con arreglo a un 

derecho y a una ley” (II, LXII, 154). Esta idea introduce también al régimen como 

esencia de la ciudad, como aquella referencia simbólica  que relaciona e identifica 

a los hombres. En Roma, es la República la construcción simbólica de relación. Y 

no sólo hace alusión a un régimen político, sino alcanza a las cosas patrimoniales 

de uso público, también llamadas cosas públicas (res publicae). La república es la 

gestión de lo que afecta al conjunto humano, populus, que integra la civitas, la 

disposición de los espacios y de las estructuras materiales que permiten el 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

67 
 

encuentro, la convivencia y la supervivencia de los hombres; de ahí que lo primero 

es el conjunto de personas, cives, los que componen al pueblo, populus. De esta 

pensamiento podemos concluir que la ciudad presupone al pueblo, pero el pueblo, 

los seres humanos, se realizan sólo en la ciudad, y en ella construyen su identidad, 

y en ella se reflejan a sí mismos. 

 

El mundo de la cultura no puede dejar de lado el mundo material, el conjunto 

de las cosas materiales construidas por el hombre, la ciudad. Conviene hacer, 

entonces, una aclaración. La ciudad es parte de la cultura, es su reflejo material, es 

la expresión material de la conciencia de identidad que el hombre tiene de sí. En la 

cultura, según hemos visto, el hombre se hace simbólico, y el mundo toma ese 

mismo carácter. Gracias a la simbolicidad, el cuerpo del hombre se hace símbolo 

de sí mismo, en el cuerpo se significa lo que cada uno entiende de sí mismo, su 

mismidad, que ya se realiza. Yo me identifico cuando me simbolizo en el cuerpo que 

veo y percibo como mío. No basta, por ejemplo, ver mi reflejo en el espejo para 

saber que soy yo, sino los gestos, la postura, etc., lo que veo en ese cuerpo como 

mío. Hay algo que está por debajo de mi cuerpo, en su interior, y que es expresado 

por el cuerpo: mi mismidad. El cuerpo es entonces un signo de mí, el cuerpo toma 

significado de mí, por mí, por lo que soy, por mi mismidad. De la misma manera, las 

cosas materiales toman un significado, son revestidas de significación, y en ese 

sentido, son revestidas de subjetividad, de identidad. Y expresan, por tanto, la 

misma identidad de la que se han revestido. Podemos decir que la ciudad es como 

el cuerpo de la cultura, es la expresión física y simbólica de la conciencia de la 

comunidad. Ciudad y cultura tienen una relación profunda y auténtica. 

 

En efecto, cuando Marx comenta la onceava tesis de Feuerbach, según la 

cual nos hemos ocupado en interpretar el mundo, pero de lo que se trata es de 

transformarlo, admite que la transformación del mundo implica darle una forma 

diferente que no tenía, darle la forma de la identidad del hombre que la transforma, 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

68 
 

de añadirle una significación que trasciende a la materia misma. Y al hacerlo, el 

mundo, el conjunto de las cosas materiales, se constituye en símbolo, en reflejo, de 

la identidad que se refugia en él. El mundo construido, la ciudad, es entonces 

símbolo y expresión de la identidad, refugio de la conciencia que el hombre tiene de 

sí y de su entorno, pero estabilizada por la permanencia que las cosas tienen en el 

tiempo. Y es que la vida del hombre es dinámica y puede perderse en el tiempo. La 

escritura es una manera de hacer estable un pensamiento, de hacer atemporal la 

temporalidad y fugacidad de las ideas. Del mismo modo, cuando el hombre 

transforma el mundo, cuando le da forma a la materia, estabiliza una emoción, un 

deseo, una intención, una manera particular de comprender la realidad y a sí mismo. 

Cuando por la acción humana el espacio y la materia se transforman, se estabiliza 

y se hace atemporal la conciencia de la propia identidad. Y ese es un sentido que 

puede tener el patrimonio cultural. Se dice patrimonio en tanto herencia del padre, 

de los padres, de aquellos en que se refugia la conciencia de la propia identidad. La 

obra arquitectónica se hace, pues, patrimonio, en la medida que es capaz de 

expresar la conciencia de identidad de un pueblo y una sociedad, de los individuos 

que tienen una historia particular y cuya conciencia está teñida de símbolos que los 

indentifican.  

 

Y es que los signos son elementos creados con una función comunicativa, 

constituidos por los aspectos de significante y significado; algunos autores los 

denominan “objeto-signo”, en este sentido la arquitectura también es “objeto-signo”. 

La materialidad de la arquitectura es el significante ó representamen (según Peirce), 

de las diversas funciones con las que cumple como satisfactor de diversas 

necesidades, entre ellas: necesidades físicas, por la función o actividades que 

permite desarrollar, siendo esta la función primaria (denotativa) de la arquitectura. 

Necesidades emocionales, pues el ambiente que genera la arquitectura nos puede 

brindar confort, pero también nos puede generar opresión que puede deprimir. En 

este punto, la arquitectura es tanto significante como significado y por consiguiente 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

69 
 

es denotativa y connotativa. Necesidades psicológicas, (ideológicas, sociales, 

espirituales). En efecto, la volumetría (forma) de la arquitectura en muchos casos 

es signo básico del lenguaje arquitectónico mediante el cual se transmite un 

mensaje. Esta la función secundaria (connotativa) de la arquitectura, corresponde 

al significado del signo-objeto. En otras palabras, la materialidad de la arquitectura 

se conforma cada vez como signo de la misma identidad. 

 

Por ello, si cambian las cualidades, propiedades de la forma, el espacio, la 

función o los elementos aun en sus aspectos “mínimos” como color, textura, etc., 

puede cambiar el significado. Podemos tener la misma forma cúbica pero su 

significado es diferente si es de concreto que connota fortaleza ó si es cristal que 

connota transparencia, y genera un impulso de identificación que influye en los 

márgenes de la conciencia y de la cultura de un pueblo. 

 

De esta manera, la lectura, estudio y análisis arquitectónico se enriquece, 

gracias a la semiología y a la hermenéutica de la identidad cultural, asumiendo la 

reflexión que al respecto hace, por ejemplo, Renato de Fusco (1970: p. 180), al 

hacer notar cómo el signo arquitectónico, el significante y significado 

arquitectónicos, nos muestran el carácter simbólico de la arquitectura como reflejo 

y expresión de una identidad individual y colectiva, cultural. 

 

Desde este punto de vista el signo arquitectónico es principalmente un signo 

icónico-analógico tridimensional conformado por la forma – volumen y el espacio 

que le permite sea funcional y habitable. Por ello, su función primaria (denotativa) 

es, la o las funciones y/o actividades que se llevan al cabo a través de sus relaciones 

ínter e intra espaciales. Y su función secundaria (connotativa) es, la de todo signo, 

transmitir y comunicar algo, la conciencia que se tiene del mundo, de sí mismo, y 

hasta de la conciencia de lo divino, cuando hablamos de la arquitectura sagrada. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

70 
 

La articulación del signo arquitectónico, depende entonces de un código 

funcional que articula las actividades que permite desarrollar en un contexto cultural 

determinado. Este código a su vez se correlaciona y forma parte del lenguaje de la 

arquitectura, en el que interviene un código basado en un margen de costumbre y 

de identidad. Sin embargo, a diferencia de un signo cualquiera, el signo 

arquitectónico en la mayoría de los casos, es significado del significante, donde la 

representación es la cosa representada, por lo cual, en muchos casos no se 

distingue o separa una de otra ya que son la misma cosa. La distinción se da 

principalmente cuando el signo arquitectónico es simbólico y en estos casos, la 

arquitectura comparte la naturaleza de la escultura, y de la expresiones culturales 

en las que se encuentra un sentido de identidad de la comunidad o del pueblo que 

las genera en medio de una tradición específica. 

 

Con la articulación del o los signos se genera un mensaje que es transmitido 

por el arquitecto a través de la arquitectura. Y a este mensaje el receptor (usuario, 

observador) responde con un contra mensaje (reacción) que, a su vez influye, forma 

parte ó es considerado por el arquitecto en la elaboración y articulación del próximo 

mensaje. 

 

Desde este punto de vista, se exige del arquitecto que sea capaz de entender 

al hombre y la cultura de su época, ser además respetuoso de su identidad, de su 

historia y de la conciencia que tiene de sí, pero que sea también capaz edificar una 

expresión de su propia cultura de modo creativo. Ya lo hemos dicho, el mundo 

expresa identidad. Y las edificaciones deben ser capaces de expresar la identidad 

de los hombres y su cultura. 

 

El sujeto, el hombre que hemos advertido necesita de una racionalidad 

amplia, no sólo teórica e instrumental, sino una razón ética, dirigida hacia la acción 

en virtud de la identidad que lo constituye, dejando de lado tanto al sujeto cartesiano, 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

71 
 

como al sujeto meramente emotivo, irracional, caprichoso y arbitrario, abriendo la 

perspectiva de un sujeto analógico, en el que se vinculan de modo equilibrado y 

proporcional la razón y la voluntad (Gutiérrez Robles, 2000: 58 y ss.), la 

instrumentalidad y el afecto, para dirigir, pero sin determinar absolutamente, la 

acción transformadora del mundo por la edificación de obras arquitectónicas que 

sean cada vez más símbolos una identidad dinámica y creativa, pero sólida y 

estable. 

 

Esto despertaría el interés por el diálogo y la búsqueda de cauces y cruces 

dialógicos de las áreas de conocimiento vinculadas con el bien humano, donde se 

encuentra la arquitectura, en la perspectiva de encaminar los pasos a la 

construcción de directrices de acción, como valores comunes y asequibles en medio 

de la diversidad de racionalidades y culturas, como expresión del carácter simbólico 

de una identidad y marco orientador de las acciones humanas, que, sin ser 

arbitrarios, dirijan la diversidad de la identidad individual en dirección de una 

identidad colectiva; valores, cuyo seguimiento implicaría una conciencia más allá 

del solo consenso, una racionalidad práctica prudencial analógica, phronética, en 

sentido aristotélico, que permita distinguir e integrar lo propio en lo común, y lo 

común en función de lo propio; confrontando proporcionalmente el individuo y la 

colectividad, el individuo y la cultura, y las culturas entre sí, las culturas antiguas con 

las nuevas, evitando, con ello, tanto las exageraciones de absoluta creatividad como 

las repeticiones vacías. Hay mucho de ganancia: una arquitectura cercana a lo 

humano, una arquitectura verdaderamente humanista, una arquitectura consciente 

de contribuir a la conformación de una identidad y al alcance una pretensión de bien 

humano más auténtico. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

72 
 

Conclusión 
 

La reflexión hermenéutica de la constitución de una identidad cultural 

simbólica tiene importancia radicada en la perspectiva de una identidad simbólico-

icónica como medio de encuentro entre seres humanos, que, sin perder su carácter 

personal, pueden descubrir alternativas de acción dirigidas por la visión del otro, 

desde una iconicidad de su identidad. 

 

Tomando la Hermenéutica Analógica como base de la reflexión y del 

descubrimiento de caminos no recorridos aún en la búsqueda de perspectivas 

filosóficas en torno al problema de la interculturalidad y multiculturalismo, es posible 

observar horizontes de comprensión de las acciones en función de una referencia 

colectiva, y de la reflexión y orientación de una arquitectura consciente de su 

vocación humanista y de contribución al enriquecimiento de la identidad de una 

sociedad y de una cultura. 

 

La identidad se expresa y se conforma en una cultura, en un mundo simbólico 

que refleja la conciencia de los individuos y de una comunidad. Parte de ese mundo 

es la ciudad, el mundo de las cosas materiales construidas por el hombre. De ahí el 

papel fundamental de la arquitectura en la sociedad, ya que es el arquitecto el que 

da forma de materia a las ideas que señalan una identidad, y al hacerlo, genera 

también símbolos de la identidad, y por lo mismo, los hace referentes de la memora 

y conciencia de un pueblo. En otras palabras, genera un patrimonio. Un problema 

que queda abierto es, por otra parte, la responsabilidad del arquitecto en esta 

conformación. Habrá que repensar una ética de la arquitectura a la luz de esta 

hermenéutica de la identidad cultural que lo pone en el centro de la generación de 

estos símbolos referentes de la sociedad. Habrá, pues, que incorporar en la 

reflexión de la ética profesional del arquitecto, su contribución a la conformación de 

la identidad. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

73 
 

 

Bibliografía 
 

Álvarez Colín, L. (2000). Hermenéutica analógica, símbolo y acción humana. Torres 
Asociados: México. 

 
Beuchot, M. (2002). Tratado de Hermenéutica Analógica: hacia un nuevo modelo de 

interpretación. UNAM: México. 
 
Beuchot, M. (2003). “Hermenéutica analógica y antropología”: Libro anual del ISEE, 

segunda época, vol. 1, núm. 5, pp. 127-142. 
 
Beuchot, M. (2004). Antropología filosófica: hacia un personalismo analógico-icónico. Fund. 

Emmanuel Mounier: Madrid. 
 
Beuchot, M. (2009). Historia de la filosofía en la posmodernidad. Torres Asociados: México. 
 
Cicerón. (2000). Sobre la naturaleza de los dioses. Gredos: Madrid. 
 
Conill, J. (1991). El enigma del animal fantástico. Tecnos: Madrid. 
 
De Fuzco, R. (1970). Arquitectura como mass médium. Notas para una semiología 

arquitectónica. Anagrama: España. 
 
Foucault, M. (1970). Nietzsche, Freud, Marx. Anagrama: Barcelona, 1970. 
 
Foucault, M. (1999). “La hermenéutica del sujeto”: Foucault, M. Obras esenciales, v. III, 

Paidós: Barcelona. 
 
García Ruíz, E. (2005). “Hermenéutica de sí mismo y ética: hacia una teoría del sujeto a 

partir de Ricoeur”: Teoría, núm. 16, pp. 121-135. 
 
Gutiérrez Robles, A. (2000). La hermenéutica analógica: hacia un nuevo orden de 

racionalidad. UIC: México. 
 

Ricoeur, P. (1997).  Tiempo y narración. Siglo XXI: México. 
 
Ricoeur, P. (2003). Sí mismo como otro. Siglo XXI: México. 
 
Ricoeur, P. (2004). Del texto a la acción. FCE: México. 
 
Tracy, D. (1991). The Analogical Imagination. Crossroad: New York. 
 
Trías, E. (2000). Ética y condición humana. Península: Barcelona. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

74 
 

Adecuado uso del patrimonio Religioso Cultural. 
Arq. Oscar García Lucia 

Casa Lago, 2 de noviembre 2016 
 

 

 
 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

75 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

76 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

77 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

78 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

79 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

80 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

81 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

82 
 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

83 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

84 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

85 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

86 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

87 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

88 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

89 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

90 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

91 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

92 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

93 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

94 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

95 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

96 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

97 
 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

98 
 

 
 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

99 
 

Régimen fiscal de las asociaciones religiosas 
 

Lucía Benites 
Casa Lago, Cuautitlán de octubre 

Ver Anexo 2. 

Derechos 

•Un derecho no se puede exigir sin el cumplimiento de una obligación. 

•Los derechos nacen de una facultad de exigir. 

•Facultad que tiene una persona de exigir el cumplimiento de una obligación 

a otra. 

Obligaciones 

•Vínculo jurídico por el cual una persona denominada acreedor puede exigir 

de otra denominada deudor, el cumplimiento de un dar, hacer o no hacer. 

•Es decir, el vínculo jurídico es aquel que nace cuando el acreedor tiene la 

facultad del acreedor, de exigir el cumplimiento, es decir, en dado caso, existe 

el derecho de acción. 

Asociación Religiosa 

•La Iglesia católica, apostólica, romana en México, es una persona moral, es 

decir, una persona conformada por varias personas físicas, con la suma de 

sus voluntades para el cumplimiento de un fin u objeto determinado, que se 

traduce en su objeto social, esa persona jurídica tendrá personalidad jurídica 

una vez constituida como asociación religiosa, en razón de un acto 

administrativo, entonces ya podrá contar con un Representante Legal, quien 

actuará en nombre y presentación de la misma. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

100 
 

Marco legal que rige a las asociaciones religiosas 

•CPEUM 
•LARCP 
•RLARCP 
•CFF 
•LISR 
•LIVA 
•Resolución fiscal sobre el régimen de asociaciones religiosas 

 
Autoridades 

 
•Secretaría de Gobernación (Dirección General de Asociaciones Religiosas). 

• Secretaría de Hacienda y Crédito Público: Resolución Fiscal Sobre el 

Régimen de Asociaciones Religiosas. 

 
Resolución fiscal sobre el régimen de asociaciones religiosas 
 

•El Código Fiscal de la Federación, la Ley del Impuesto sobre la Renta y la 

Ley del IVA, son el marco normativo que da origen a esta resolución fiscal 

que cada año emite la SHCP (Órgano recaudador) para las Asociaciones 

Religiosas debidamente constituidas. 

Ley del impuesto sobre la renta 

•La Ley del Impuesto sobre la Renta, contempla a las asociaciones religiosas 

como personas morales con fines no lucrativos (ART. 79,no son 

contribuyentes del impuesto sobre la renta, las siguientes personas morales, 

fracción XVI Asociaciones o sociedades civiles organizadas con fines 

políticos, o asociaciones religiosas constituidas de conformidad con la Ley de 

Asociaciones Religiosas y Culto Público. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

101 
 

Ley de asociaciones religiosas y culto público 

•En consecuencia, esta persona moral está en posibilidad de crear, transmitir 

y realizar todo tipo de actos jurídicos. 

•Es de interés público, su objeto es religioso, se abstendrán de perseguir fines 

de lucro o preponderantemente económicos. 

•Tiene un régimen legal de especialidad. 

•Goza de derechos exclusivos y se encuentran sujetas al cumplimiento de 

obligaciones específicas (arts. 8º y 9º. LARyCP). 

ART. 19 de la ley de asociaciones religiosas y culto público 

•El artículo 19 de la LARyCP, previene que a las personas físicas y morales 

así como a los bienes que esta ley regula, les serán aplicables las 

disposiciones fiscales en los términos de las leyes de la materia. 

Régimen fiscal para asociaciones religiosas 

•En la Ley del Impuesto sobre la renta no se específica claramente un 

régimen para las asociaciones religiosas, éstas tienen un ámbito jurídico 

propio. 

•El SAT, es la autoridad administrativa, facultada para emitir, conforme a lo 

previsto en el artículo 36-bis del Código Fiscal de la Federación, el régimen 

aplicable a las asociaciones religiosas para el ejercicio fiscal de cada año. 

Ingresos exentos 

• Las asociaciones religiosas son personas morales no contribuyentes, por 

ser consideradas sin fines de lucro. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

102 
 

• Por los ingresos por donativos y otros ingresos propios que obtienen de sus 

miembros y feligreses, no pagan impuestos, siempre que no sean distribuidos 

a sus integrantes y se apliquen a los fines religiosos. 

Ministros de culto 

•Los ministros de culto y demás asociados, no pagarán el ISR por las 

cantidades que perciban por concepto de manutención, hasta por el 

equivalente a tres veces el salario mínimo general elevado al periodo por el 

que se paga la manutención. 

•Por el excedente las asociaciones religiosas pagarán el impuesto conforme 

al régimen fiscal que hayan considerado en sus estatutos. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

103 
 

500 años de arte sacro en Quintana Roo 
 

Arq. Carlos Cosgaya Medina 
Cronista Valladolid Yucatán 

Casa Lago, 2 de noviembre 2016 

 

 
 

Vamos a ver una presentación dentro del marco de los 500 años de la 

evangelización en México que es 1518 – 2018. Vamos a ver un trabajo que hemos 

realizado en la Dimensión de Bienes Inmuebles y Arte Sacro en Quintana Roo. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

104 
 

 
Empezamos esta presentación con las expediciones que trajeron a nuestras costas 

a los primeros evangelizadores. Aunque fue de manera fortuita, en la expedición 

que realiza Juan de Valdivia en 1511, provoca un naufragio y varios de los náufragos 

lleguen a la península de Yucatán sobreviviendo solamente dos; Gonzalo de 

Guerrero y Jerónimo de Aguilar.  

Gonzalo de Guerrero fue militar y Jerónimo de Aguilar era el capellán que 

acompañaba  a la embarcación, como era la costumbre. Estos dos sobrevivientes 

se establecen en la península de Yucatán hasta la llegada de Hernán Cortes. 

Jerónimo Aguilar convive con la población maya por lo que pudo ser el traductor. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

105 
 

 

Después de la conquista de Cuba que se había dado en 1511, empiezan las 

expediciones hacia tierra firme. Empieza Francisco Hernández de Córdova quien 

sale desde Santiago de Cuba y llega a la península de Yucatán. El primer contacto 

con el territorio mexicano es en Isla Mujeres, que precisamente es él quien le pone 

ese nombre porque Alonso Gonzáles, su capellán descubre una pirámide con 

figuras femeninas, de la diosa Ixchel y eso hace que le pongan el nombre de Isla 

Mujeres que hasta el día de hoy conserva. 

Esa expedición continúa hasta Campeche en búsqueda de agua. Se establecen en 

el Cepech o Akinpech y al desembarcar allí el domingo de san Lázaro, durante la 

cuaresma, y deciden ponerle el nombre día de san Lázaro. De allí continúan hacia 

Potonchán que hoy es Champotón en donde tienen una gran batalla con los mayas 

de este sitio en la que precisamente el encargado de la expedición Francisco 

Hernández de Córdova resulta mal herido con trece flechazos. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

106 
 

Deciden regresarse a Cuba pero tienen un problema y se desvían, llegan hasta 

Florida y de allí logran llegar a Cuba, pero por todo el tiempo perdido a los pocos 

días de la llegada fallece Francisco Hernández. Ese fue el primer itinerario de 

recorrido por el borde de la península creyendo entonces que es una isla 

denominándola Isla de Yucatán.  

 

Posteriormente tenemos a consecuencia de la muerte de Francisco Hernández la 

expedición de Juan de Grijalva que sale también desde Matanzas, Cuba en abril de 

1518. En esa ocasión Grijalva se desvía un poco hacia el sur llegando a la isla de 

Cozumel que por llegar el día 3 de mayo la nombra Isla de la Santa Cruz.  

Allí se establece un tiempo, tiene contacto con los mayas, su clérigo es Juan Díaz 

quien celebra la primera misa registrada oficialmente.   Aun cuando Hernández de 

Córdova tenía a un clérigo no hay ningún relato que de testimonio de que hayan 

celebrado alguna ceremonia de misa. Sin embargo en el caso de Juan de Grijalva 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

107 
 

con Juan Diaz sí se registra por Bernal Díaz del Castillo una misa precisamente en 

la isla de Cozumel.  

Después de Cozumel llega a la bahía de Ascensión, pasa a cabo Catoche que ya 

había sido visitado por Hernández de Córdova, pasa hacia Campeche también, 

luego a Champotón a la bahía de la mala pelea –llamada así porque allí perdieron 

la vida muchos españoles- De ahí continúa Grijalva hacia Tabasco y Veracruz 

donde pone su apellido al rio Grijalva y su nombre a Ulúa la isla a la que pone San 

Juan de Ulúa.  

Es allí donde se entera de un imperio en el altiplano central de los mexicas en donde 

había mucho oro y al regresar a Cuba informa de este avance, porque Francisco 

Hernández había llegado nada más a bordear la península que también en esta 

expedición descubren que no era una isla sino parte continental. 

Con la información de las grandes riquezas que había en la zona, al regresar a Cuba 

se arma una tercera expedición, que es la que mayormente conocemos con Hernán 

Cortés que viene a consolidar la conquista de México Tenochtitlan que ya es ajena 

al tema de está plática que es sobre la península de Yucatán.  

Cierro las expediciones mencionando el naufragio de Jerónimo de Aguilar que trae 

a los dos primeros hispanos a la península, después Hernández del Córdova como 

primera expedición, Juan de Grijalva con la segunda expedición donde queda 

registrada la misa en la isla de Cozumel en 1518. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

108 
 

 
 

En realidad la conquista de México Tenochtitlan se logra en agosto de 1521, pero 

la conquista de Yucatán es totalmente ajena a la conquista de Tenochtitlan. 

Precisamente Hernán Cortés manda a Francisco de Montejo a España para llevar 

la primera carta de relación a Carlos V con obsequios, etc. y allí Francisco de 

Montejo aprovecha para pedir que le otorgaran la cédula real para la exploración y 

conquista de Yucatán.  

En 1526 le otorgan la cédula real para las conquistas de las islas de Cozumel y 

Yucatán –que todavía en España le llamaban así-. Obviamente detrás de todo esto 

que es una historia muy larga, con tres intentos de conquista, dos fracasos hasta 

1541 y 1546 se realizan las primeras fundaciones, las primeras villas: Campeche, 

Mérida, Valladolid y Bacalar. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

109 
 

Después de la conquista militar viene el proceso evangelizador que se conoce 

también como la conquista espiritual. 

Para este proceso de la conquista espiritual los frailes, que son los primeros que 

llegan a evangelizar como orden regular, se las tienen que ingeniar para generar 

espacios de culto. 

Los primeros espacios de culto fueron básicamente palapas sin muros, columnas 

de tronco de madera, techos de palma y posteriormente construían el sistema 

arquitectónico de la capilla abierta que básicamente es el presbiterio con techo de 

bóveda de cañón, ábside, bautisterio, sacristía y campanario. 

A ese complejo se adosaba una ramada donde la población se aglutinaba para 

escuchar la ceremonia de la misa. Esto es también porque en las culturas 

prehispánicas no tenían la costumbre de entrar a sus templos, escuchaban las 

ceremonias desde las plazas. Es parte del sincretismo que van logrando los frailes 

aquí. 

Esto es en los primeros puntos de contacto que son básicamente en la costa. 

Tierra más adentro los frailes hacen un sincretismo todavía más complejo, que 

puede observarse en Tulum precisamente en la ciudad amurallada hay un área 

ceremonial. En el área ceremonial amurallada hay un templo mucho más grande 

que otros, en las esquinas hay cuatro que delimitan las esquinas de la plaza 

ceremonial, y al centro tiene un templete de sacrificios frente al templo de mayor 

dimensión. 

En los espacios de los conventos del siglo XVI, los más tempranos en todo 

Mesoamérica se ve este esquema: Se construye lo característico de Europa, el 

templo y el área conventual, nada más que aquí en México le hacen una capilla 

abierta que hace las función sustituyendo al templo mayor prehispánicos y las cuatro 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

110 
 

capillas de las esquinas se sustituyen con las capillas posas en un área delimitada 

con muros y al centro en lugar del templete de los sacrificios establecen al centro 

del atrio  una base con la cruz atrial, símbolo del sacrificio de Cristo.  

Esto se puede ver en muchísimos lugares de México. En el esquema inferior se ve 

Izamal, Yucatán cuyas capillas posa están cubiertas por una serie de arcadas pero 

que en el siglo XVI fue como el esquema.   

 
 
Durante el proceso de evangelización para que la gente se acostumbrara a la 
ceremonia de la misa desde las plazas como lo acostumbraban en los espacios 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

111 
 

prehispánicos. 

 
 
Así se va llenando la península. Se van cubriendo los puntos más estratégicos, 
donde había mayor población indígena, allí era donde los frailes decidían 
establecerse. Aquí tenemos un plano del siglo XVI donde muestra la villa de 
Valladolid en la costa, el convento mayor y los conventos de visita en el  interior, 
vemos en Chan Cenote3 toda la entidad de Yucatán, era la provincia de San José, 
no existía la división entre Campeche y Quintana Roo por lo que desde esas 
guardianías se atendía toda la península. 
 
Casi en el ángulo superior está una de las primeras que vamos a ver, de las más 
antiguas es Chan Cenote en una población prehispánica que se llamaba Ek Ab. 
 
Perdida entre la selva se encuentra la capilla de indios o capilla abierta llamada 
Boca Iglesia del siglo XVI, en vista aérea del conjunto y la capilla abierta con el gran 
arco toral, bóveda de cañón, presbiterio por el que se entra a la sacristía y al 
bautisterio. Frente a ellos se hace el muro y la ramada. 
 

                                                           
3 Chan Cenote o Chancenote 20°59′27″N 87°47′06″O es un pequeño pueblo en el noreste del estado de Yucatán 

en México. Se encuentra ubicado a 21.13° norte, 88.15° oeste, aproximadamente 205 km al este de la 

capital de Mérida, a 165 km al oeste de la ciudad de Cancún así como a 45 km al sur de la cabecera 

municipal Tizimín. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

112 
 

 
Uno de los arqueólogos que ha hecho más estudios sobre esto es Anthony Andrew 
y Benavidez también. Ellos hacen la reconstrucción virtual de cómo pudo haber sido     
 

 
Sobre un basamento, probablemente prehispánico construyen el esquema 
arquitectónico descrito y va evolucionando con el crecimiento de la población a los 
muros y la ramada.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

113 
 

 
Aquí podemos ver en la parte baja la iglesia que se acaba de mostrar, y poco más 
arriba lo que ahora se le llama casa conventual, que sin embargo yo tengo la 
hipótesis de que esto originalmente fue una capilla abierta de menor dimensión y 
que al crecer la población se la descrita primero y ésta se convierte en casa 
conventual o casa cura. 
 
Se encuentran muy cerca una de otra, y ambas con el asentamiento prehispánico 
que motivó que se establecieran allá, precisamente por el número de almas –como 
le llamaban en esa época- para convertir al cristianismo. 
  

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

114 
 

Esta es la reconstrucción virtual del sitio de lo que fue probablemente la primera 
capilla abierta que se le adosa muro, ramada, etc. y que ahora es la casa cural. 

 
Todo esto son dibujos de Anthony Andrews. Aquí regresamos a la reconstrucción 
virtual de Boca Iglesia.   
 
Es importante mencionar, hemos estado trabajando en conjunto con el INAH en su 
área de monumentos cotejando nuestros inventarios con los suyos y con la 
información que incluye comparándola con la nuestra. En algunos datos hemos 
coincidido, en otros no tanto porque algunos de los inventarios mencionan algunas 
de las iglesias con información de que son del siglo XVII pero nosotros 
bibliográficamente hemos encontrado en revisiones bibliográficas del siglo XVI a 
1979 que algunas de estas iglesias como capillas abiertas ya habían surgido. 
 
En el caso de Boca Iglesia  es monumento histórico ya con número de clave, con 
localización, descripción del inmueble, descripción de datos importantes, los siglos 
que abarca, las fechas de intervención, características de la construcción del 
inmueble, y la parte intangible; información bibliográfica que se puede encontrar. 
    
Andrews clasifica estos vestigios como de “primer contacto”. Esto es lo que queda 
de Oxtankah también conocido como  Tamalcab o la Villa Real como la fundan los 
misioneros y los españoles por Alonso de Ávila. 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

115 
 

Sigue el mismo esquema, tiene el presbiterio, con el altar adosado al muro del 
ábside, ya totalmente desplomado la bóveda de cañón, el bautisterio a la derecha 
y la sacristía a la izquierda, ya destruida.  
 
Este edificio está construido sobre un basamento piramidal dentro de un conjunto 
arqueológico prehispánico que se llama Oxtankah   
 

4 
 

Polé en Xcaret también del siglo XVI del cual no queda más que la planta 
arquitectónica, el desplante del nacimiento de los muros, también construido sobre 
un basamento piramidal del sitio arqueológico. 
 
Otro sitio de primer contacto del siglo XVI es la capilla de Tankah, se cree que fue 
exactamente lo mismo sitio prehispánico que Tulúm, dentro de este sito, sobre un 
basamento piramidal está también lo que fue una capilla abierta, no catalogado 
como monumento. 
 
Hay otras menciones e investigaciones de capillas reportadas de épocas tempranas 
que ya fueron destruidas y no se han localizado de nuevo. Una es en la villa 
española de Bacalar, se describe desde muy temprano la construcción de una 

                                                           
4 http://colonialmexico.blogspot.com/2012/12/lost-missions-of-yucatan_27.html consultado mayo 2020. 

http://colonialmexico.blogspot.com/2012/12/lost-missions-of-yucatan_27.html


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

116 
 

iglesia. Bacalar fue abandonada en varias ocasiones, por lo tanto tuvo varias 
reedificaciones de sus templos. El que tiene actualmente es del siglo XVIII. 
 
Cozumel: existen reportes arqueológicos de una capilla abierta, aparentemente 
donde se celebró la primera misa, en el sitio que se conoce como San Miguel de 
Xamancab, fue un sitio de encomienda. 
 
Xoca: También de primer contacto en el proceso de conquista, no se ha vuelto a 
identificar  
 
Conil Chiquila, también encomienda, no se ha vuelto a identificar.  
 
Kanchabay o Nuestra Señora de la Limpia Concepción tampoco ha vuelto a ser 
localizada. 
 
Dentro de los vestigios y edificios de arte sacro, que tenemos arquitectónicamente 
hablando, en Quintana Roo tenemos el trabajo que se ha venido haciendo con el 
INAH: 
 
En Felipe Carrillo Puerto está el Templo de la Cruz Parlante; es una especie de 
humilladero. Yo creo que este edificio coincide con una descripción previa que 
existió en el siglo XVI, así que es muy probable que también sea una capillita abierta 
del XVI.  Después de la guerra de castas fue utilizado para el culto de la cruz 
parlante.  
 
Felipe Carrillo Puerto es uno de los sitios más nuevos dentro de Quintana Roo 
porque surge a partir de la guerra de castas se convierte en la iglesia de Chan Santa 
Cruz. Se funda precisamente por el culto a la cruz parlante que viene de una leyenda 
de Xoquen en Valladolid, en donde los mayas creían que allí había tres cruces 
donde decían que era el centro del universo y en alguna ocasión las cruces se 
molestan y desaparecen.  
 
Cuando baja la época bélica de la guerra de castas, un desertor pone tres cruces a 
la entrada de un cenote, hace ver que regresaron las tres cruces y comienza un 
culto con la creencia de que una de ellas hablaba y daba instrucciones para 
continuar la guerra y de allí surge esta iglesia. Construida contrariamente a las 
primeras de las que hemos hablado anteriormente, que eran de mano de obra 
indígena, estas son construidas con mano de obra de esclavos blancos, todos los 
prisioneros que estaban cautivos en Chan Santa Cruz son los que construyeron 
estas iglesias. Particularmente con las mismas características de las iglesias 
coloniales. 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

117 
 

Templo particular General Francisco May, es una construcción más moderna, del 
siglo XX, de una planta totalmente rectangular pero también interpretando 
características de las iglesias tradicionales. 
 

 
 
Aquí entramos en una tipología muy 
característica de los templos de Quintana 
Roo, los que acaban con una especie de 
frontispicio de frontón, pero que en realidad 
corresponden a la estructura de la techumbre 
a dos aguas que soportaba un techo de 
palma. 
 
 

Iglesia Sagrado Corazón Chunhuhub.5 
 
En la planta se ve claramente que originalmente fue una capilla abierta, un angosto 
presbiterio con la sacristía. Posiblemente ya en el mismo presbiterio se bautizaban. 
Después le adosan los muros externos y se le pone la ramada en dos aguas. 
 
Algunas iglesias evolucionan y llegan a tener bóveda de cañón otras no 
evolucionan, se quedan de acuerdo a su economía –por la cantidad de población 
para la mano de obra- se quedan con este tipo de techumbre a dos aguas.  
 
Muchas de ellas se usan en condiciones de deterioro avanzado  
 
Otro sitio muy interesante dentro de los vestigios que tenemos en Yucatán es  Lalka 
INAH la califica como del siglo XVIII, sin embargo en la planta arquitectónica se 

puede ver que era una capilla abierta.  
 
Cuando el presbiterio es más reducido 
que la nave, quiere decir que 
originalmente fue una capilla abierta, 
incluyendo la sacristía en los muros 
adosados.  

El techo era a dos aguas evidenciado en lo que queda de la fachada. 
 

                                                           
5 http://vamonosalbable.blogspot.com/2014/03/chunhuhub-un-antiguo-pueblo-perdido-en.html, consultado 29 

mayo 2020. 

http://vamonosalbable.blogspot.com/2014/03/chunhuhub-un-antiguo-pueblo-perdido-en.html


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

118 
 

Allí se ve el arte sacro en pintura mural como primeras expresiones, no se trabajaba 
la madera todavía para los retablos, se hacían “a pincel” –como le llaman las 
crónicas del siglo XVI.  
  ,  
 
Se puede ver la mesa del altar adosada al ábside y las pinturas que simulaban un 
retablo de madera. 
 
Polyuc, en Carrillo Puerto, Templo del Santo Cristo de Amor. :  

Con las mismas características. Identificada como XVII 
y XVIII. 
 
 Sin embargo sigue el 
modelo de capilla 
abierta con sacristía y 
bautisterio con grosor de 
muros mucho más 

amplio que los muros adosados. Lo que quiere decir es que es más antiguo. 
 
Tepilch en Felipe Carrillo Puerto, es de las zonas más 
pobladas de inmuebles porque era parte del camino 
real entre Mérida y Bacalar, obviamente con su paso 
por Valladolid. Eran iglesias que al mismo tiempo 
servían de albergue a los frailes visitadores, a los 
mismos frailes en su recorrido, porque no había 
suficiente población regular para tener un párroco en 
cada iglesia, por eso se llamaban de visita. Celebraban 
eventualmente en cada uno de estos lugares.  
 
Dedicada a San José Patriarca, esta también está construida sobre un basamento 
más elevado del nivel del piso normal, probablemente prehispánico. También fue 
una capilla abierta con su presbiterio, sacristía, bautisterio y después se le 
construyen los muros y evidentemente la fachada corresponde a las dos aguas, 
primero fue una ramada, ahora es lámina de zinc lo que cubre el edificio. Le 
construyen después dos pequeñas torres campanarios. 
 
Hay un cementerio junto con su entrada propia a manera de iglesia         
 
Humilladero de Tihosuco, en Felipe Carrillo Puerto.  
A la salida de los pueblos es muy característico de España, quedan muy pocos en 
México. Antes de viajar allí oraban. 
 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

119 
 

Templo del Santo Niño Jesús de Tihosuco.  
Una de las joyas de la corona de las iglesias de Quintana Roo, también en el 
municipio de Felipe Carrillo Puerto. Identificada como del siglo XVI, en eso sí 
coincidimos con el INAH. 

Conjunto de Santo Niño Jesús de Tihosuco. 6 

Tengo reportes de las relaciones histórico geográficas de que ya estaba construida 
como capilla abierta con ramada desde el siglo XVI y ya posteriormente con la 
población que va creciendo en importancia y en población se construye en forma de 
cruz latina como se conserva actualmente. 
 
El conjunto conventual es de gran dimensión lo que habla de la población y de la 
importancia del sitio. Se conoce como el Templo del Santo Niño Jesús. 
 
Tiene la fachada totalmente destruida por la guerra de castas. Se ha mantenido en 
esas condiciones a pesar de que se tienen las evidencias de cómo debe ser el lado 
faltante. Se ha mantenido así como evidencia del evento tan trágico del siglo XIX.  

                                                           
6 https://i0.wp.com/noticaribe.com.mx/wp/wp-content/uploads/2017/08/DJI_0083.jpg consultado 29 de mayo 

2020. 

https://i0.wp.com/noticaribe.com.mx/wp/wp-content/uploads/2017/08/DJI_0083.jpg


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

120 
 

Es planta de cruz latina –la primera que vemos con esa planta- correspondiente ya 
a las nuevas propuestas que se hacían en el siglo XVIII, cuando se hizo la 
intervención así, incluye siglos XVI, XVII y XVII.  
Incluye una parte de cementerio  

Destrucción por cañonazos durante 
la guerra de castas. 
 
La cubierta ha sido restaurada de 
diferentes épocas , con la técnica de 
arcos fajones, constuida con el 
sistema característico de la zona de 
rollizos y mampostería. 
 
 
 
        Fachada de Templo del Santo 

Niño Jesús de Tihosuco7 
Quedan algunos elementos de la fachada, de la ventana coral,  un gran arco triunfal en la entrada 
que coronaba toda la portada , algunos elementos de pilastras, que perfectamente nos podrían 
permitir la reconstrucción del otro lado del edificio. 

 
Algunas ajaracas, estucado que adornan la portada, 
las almenas simbólicas piramidales, y todos los 
elementos  decorativos que rematan el muro y que 
disimulan la bóveda de cañon. 
 
Ajaracas de Tihosuco8 

 
 

9Vista general externa 
 
 
 
 
 

                                                           
7 

https://www.google.com/search?q=tihosuco+iglesia&sxsrf=ALeKk01fsXZEreKG10C1LmwahAi1Rhl
aVg:1590878038110&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwiUrt7C0tzpAhWSKs0KHT1bC
u4Q_AUoAnoECA0QBA&biw=1396&bih=686#imgrc=tgU5BE2F1GgX7M  consultado 30 mayo 
2020 
8 https://www.meganews.mx/quintanaroo/publican-decreto-que-declara-zona-de-monumentos-
historicos-a-tihosuco/ consultado 30 de mayo 2020. 
9 https://www.yucatan.com.mx/mexico/quintana-roo/tihosuco-recobra-el-esplendor-del-pasado 
Consultado 30 de mayo 2020. 

https://www.google.com/search?q=tihosuco+iglesia&sxsrf=ALeKk01fsXZEreKG10C1LmwahAi1RhlaVg:1590878038110&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwiUrt7C0tzpAhWSKs0KHT1bCu4Q_AUoAnoECA0QBA&biw=1396&bih=686#imgrc=tgU5BE2F1GgX7M
https://www.google.com/search?q=tihosuco+iglesia&sxsrf=ALeKk01fsXZEreKG10C1LmwahAi1RhlaVg:1590878038110&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwiUrt7C0tzpAhWSKs0KHT1bCu4Q_AUoAnoECA0QBA&biw=1396&bih=686#imgrc=tgU5BE2F1GgX7M
https://www.google.com/search?q=tihosuco+iglesia&sxsrf=ALeKk01fsXZEreKG10C1LmwahAi1RhlaVg:1590878038110&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwiUrt7C0tzpAhWSKs0KHT1bCu4Q_AUoAnoECA0QBA&biw=1396&bih=686#imgrc=tgU5BE2F1GgX7M
https://www.meganews.mx/quintanaroo/publican-decreto-que-declara-zona-de-monumentos-historicos-a-tihosuco/
https://www.meganews.mx/quintanaroo/publican-decreto-que-declara-zona-de-monumentos-historicos-a-tihosuco/
https://www.yucatan.com.mx/mexico/quintana-roo/tihosuco-recobra-el-esplendor-del-pasado


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

121 
 

Una joya que se conserva dentro de la iglesia es la gran pila bautismal que ya tiene 
característias de barroco. En realidad el barroco en Yucatán es de exresión muy 
pobre, porque era una provincia precisamente pobre. No había oro, no había plata, 
es el único sitio de toda la Nueva España que conservó el sistema de encomienda. 
Precisamente por la falta de riquezas, la corona española lo entendió y se mantuvo 
el sistema de encomiendas hasta 1786 en que llegó la abolición de las encomiendas 
con las reformas bobónicas. Coincidentemente esta pila bautismal es de1786 como 
consta en el grabado que la decora de barroco churrigueresco, una de las pocas 
obras de este tipo que se encuentran en la península. 
 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

122 
 

Es verdaderamente una joya, se cree que de mano indígena hay registrada una 
familia Estrella y otra registrada como Ek, pero en maya es la traducción exacta por 
lo que puede llegarse a la conclusión de que es una misma familia de talladores en 
ese período.  
 

Templo de San Joaquín, Bacalar  
 
Es una población que fue fundada como 
villa española, una de las cuatro que 
fueron villas españolas, todas las demás 
fueron pueblos de indios –así se 
clasificaban los asentamientos-.  
 
Sin embargo Bacalar muchas veces sufrió 
el abandono porque todo lo que hay en 
Quintana Roo fue una zona de 
inconformes tanto de negros cimarrones 
como de indios rebeldes por lo que 

siempre fue atacado la villa de Bacalar y eso provocó que la capilla de la que 
hablamos originalmente del siglo XVI se había perdido.  
 
Después de muchos intentos es en el siglo XVIII cuando hay un repoblamiento con 
población canaria. La fisonomía que tiene hoy el pueblo de Bacalar, la muralla, el 
fuerte y esta iglesia se construyen. 
 
Es de una sola nave con sus contrafuertes que corresponden con los arcos fajones  
 
Chchanha10 Othón P. Banco 

En completo abandono desde la 
guerra de castas. Todavía antes de 
esta guerra era un sitio con bastante 
población indígena y fue 
abandonada totalmente.  La 
construcción es entre el siglo XVII y 
XVIII. Este sitio nunca ha vuelto a 
ser ocupado.    
 
 
 
 
 

                                                           
10 http://saladeprensa.uqroo.mx/gaceta/52/pag_64-66.pdf 

http://saladeprensa.uqroo.mx/gaceta/52/pag_64-66.pdf


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

123 
 

Oxtankah11 
 
 
 
Es uno de los sitios más tempranos, coincide con 
el análisis que hicimos anteriormente. 
Actualmente como monumento histórico. 
 
 
 
 

 
 
Kankabche, José María Morelos 
Sitio en estado de abandono. Con las mismas características, fachada con arco de 
medio punto, con frontispicio triangular para techumbre en dos aguas. 
 
Templo de San Pedro Apóstol, Sabán, José María Morelos,  

 
Otra de las joyas de la corona, después de 
Tihosuco. Es una población de mucha 
importancia en el siglo XVIII que formaba parte 
del camino real entre Valladolid y Bacalar. 
 
Esta iglesia, podemos ver se origina como 
capilla abierta probablemente del siglo XVI. 
Con el trazo de presbiterio angosto y sacristía 
incluida en los muros de la nave más ancha, 
con una serie de procesos constructivos para 

intentar conservar su cubierta de bóveda de cañón que sí la llegó a tener pero que 
la perdió. 
Fueron múltiples esfuerzos por sostenerla. En el exterior se ve como detrás de cada 
arco fajón tenía contrafuertes que no fueron suficientes. Comenzó a abrir la bóveda, 
tal vez afectar los muros que se rellenan entre contrafuerte y contrafuerte dejando 
apariencia de segunda fachada sobre la fachada principal que se ve en el interior 
del arco. Pero a pesar de todos estos esfuerzos la evidencia es clara del colapso.    
 
La fachada es de factura extraordinaria, llena de escultura y torres de campanario 
conforme a lo que se acostumbraba en el siglo XVIII. 

                                                           
11 https://www.turimexico.com/zona-arqueologica-oxtankah-quintana-roo/ consultado 30 de mayo 2020. 

https://www.turimexico.com/zona-arqueologica-oxtankah-quintana-roo/


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

124 
 

El sistema constructivo de la península es mampostería 
de piedra con cal, polvo de piedra sascab12, etc.  
 
La capilla abierta ocluida presenta en la parte superior 
los elementos decorativos que coronaban el muro.  
 
Muestra óculos en piedra tallada  
 
Portada en estilo barroco estípite, el pedestal con intención de pirámides y las 
columnas estípites que cierran coronando el arco de medio punto, sostenido por 
pilastras a modo de jambas   
 
Las pilastras cerradas por la cornisa, dejan unas enjutas que sin duda debieron 
haber tenido pintura mural. Inmediatamente arriba está la ventana coral –como 

corresponde— en arco de medio punto sobre 
una especie de balcón sostenido por un 
arcángel. 
 
El tallado en piedra se cree que es de la misma 
familia, porque aparece una firma de la familia 
Estrella o Ek que corresponde a la misma 
época y a la misma hechura. Se decora con 
elementos fitomorfos en bajorrelieve  
 
Remata con este penacho, con volutas un 

medallón al centro con la Virgen de la Candelaria en bajorrelieve, estrellas marianas 
–quiero entender- abajo una escultura de san Pedro con un gallo. 
 
El interior del templo presenta las columnas que soportaban los arcos fajones y una 
mala intervención que no está sobre puesta a los muros por lo que provoca 
escurrimientos, lavando todo lo que hay en el muro. La techumbre asienta en el 
grosor del muro por lo que el agua cae dentro del grosor del muro lo cual puede 
afectar muchísimo a esta estructura. 
 
Es importante que los párrocos vean esto. Un padre sin mucha asesoría y 
autorización por parte del INAH, aunque solucionó su problema pone en peligro el 
valor del inmueble. 
 

                                                           
12 Sascab es el término de origen maya que se utiliza en la Península de Yucatán para denominar al material 

usado para preparar mezclas para la construcción. Se trata de una roca calcárea deleznable, descrita 

como «caliza descompuesta», «brecha», o «mezcla de cal usada por los mayas». Wikipedia 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

125 
 

Por el interior de la fachada se ve una maravillosa venera como remate de la entrada 
mostrando las ménsulas del barandal del coro. 
 
Templo de San Francisco de Asís, Sacalaca, José María Morelos,. 
 
Probablemente fue también una capilla abierta, aunque está catalogada como del 
siglo XVIII al que corresponden las características de fachada y resto de la obra.  
 
La ornamentación en tallado de piedra, los mismos pobladores la desmontaron y la 
resguardan ellos bajo custodia para evitar el saqueo. 
13 
Tuvo pinturas murales de las que se conserva muy poco  
 

La segunda iglesia de Sacalaca con las 
características clásicas descritas en las 
anteriores. 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
San Antonio Tuk, José María Morelos. 
 
Inició como capilla abierta después se le hace la nave y su cubierta debe haber sido 
de techumbre de palma. Es del siglo XVII. 
 
Templo de la Virgen de la Candelaria, X Cabil, José María Morelos,. 

                                                           
13 https://www.turimexico.com/sacalaca-quintana-roo/#prettyPhoto consultado 30 de mayo 2020. 

https://www.turimexico.com/sacalaca-quintana-roo/#prettyPhoto


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

126 
 

Está desplantada sobre un basamento, con la 
fachada característica. En este caso con la 
espadaña de campanario rematando el 
triángulo de la cubierta que originalmente 
debió haber sido de palma y posteriormente la 
hicieron de bóveda de cañón. 
 
Contrafuertes que apoyan los arcos fajones 
que sostienen la cubierta de rollizos –un 
sistema constructivo tradicional de la 
península-. 

            Virgen de la Candelaria, X Cabil.14 

 
Este plano lo extraje de una investigación arqueológica 
que se está haciendo en un sitio muy cercano a varios 
de estos templos que a los arqueólogos les despertó 
tanto la curiosidad estas iglesias que decidieron 
incluirlas haciendo un levantamiento físico de los 
templos que se encuentran en las inmediaciones.  
 
 
 
San Juan Bautista, X Querol, José María Morelos 

 
Por su planta, también debió haber sido originalmente una capilla 
abierta a la que se le hacen posteriormente los muros que se ve 
como abre, dejando presbiterio angosto y nave amplia. 
 
La fachada es en forma triangular correspondiendo a la 
techumbre, con campanarios laterales.   
 
 
 
 

15 Fachada y parte del atrio. 

 
 

                                                           
14 http://zonamaya.qroo.gob.mx/xcabil-y-huaymax-dos-pequenas-comunidades-misticas/ 
Consultado 30 mayo 2020. 
15 

https://www.facebook.com/271387879677104/photos/pcb.1340678629414685/1340678599414688/?type=3&

theater 

http://zonamaya.qroo.gob.mx/xcabil-y-huaymax-dos-pequenas-comunidades-misticas/


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

127 
 

Virgen de la Concepción, Huaymax, José María Morelos.16 
 

 Originalmente fue una capilla 
abierta a la que se le hacen 
después los muros y techumbre de 
ramada, muchos años estuvo 
descubierta, actualmente se le ha 
hecho techumbre inadecuada. 
 
Como único elemento decorativo 
tiene en la entrada las jambas que 
no deberían estar encaladas 
porque son de piedra tallada 

simulando pilastras, con base, fuste y capitel del que nace el arco de medio punto. 
 
San Martiniano, Lázaro Cárdenas. 

 
Del siglo XVII y XVIII, con planta inédita 
para la zona, con ábside circular amplia, 
y fachada con vanos como si fuera una 
fachada retablo, características del siglo 
XVIII.  
 
Actualmente se está colaborando con la 
comunidad para la consolidación e 
intervención 
 

 
       San Martiniano (¿San Antonio de Padua?) 17. 
 
Rancho Guadalupe Victoria, Lázaro Cárdenas.  
Propiedad privada y sitio arqueológico donde los misioneros construyeron una 
capilla de visita.  
 
Esta presentación es para mostrar el trabajo que hemos venido realizando en 
conjunto con el INAH comparando investigaciones bibliográficas, otros estudios de 
arqueólogos y también quisimos exponerlo a manera de llamar la atención del 
estado de abandono en que se encuentran la mayor parte de estos inmuebles. 

                                                           
16 http://zonamaya.qroo.gob.mx/xcabil-y-huaymax-dos-pequenas-comunidades-misticas/ consultado 1 junio 

2020. 
17 https://www.facebook.com/1946599072050533/posts/san-martinianoen-san-martiniano-existen-los-restos-

de-una-iglesia-construida-por/2513207868722981/ consultado 1 junio 2020. 

http://zonamaya.qroo.gob.mx/xcabil-y-huaymax-dos-pequenas-comunidades-misticas/
https://www.facebook.com/1946599072050533/posts/san-martinianoen-san-martiniano-existen-los-restos-de-una-iglesia-construida-por/2513207868722981/
https://www.facebook.com/1946599072050533/posts/san-martinianoen-san-martiniano-existen-los-restos-de-una-iglesia-construida-por/2513207868722981/


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

128 
 

Urge una intervención puesto que el valor de muchas de estas poblaciones, con 
excepción de tres o cuatro que no tienen población, la mayoría quiere usar sus 
templos en buenas condiciones. Creo que allí podemos entrar todos en conjunto 
para las adecuaciones e intervenciones pertinentes en cada uno de los inmuebles 
y lograr su puesta en valor y su uso cotidiano para los feligreses. Con eso concluyo. 
 
  
 
 
 ,  ,  
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

129 
 

ANEXO 1: Índice Manual Criterios CDAS Guadalajara 

MANUAL DE CRITERIOS DE LA 
COMISION DIOCESANA DE ARTE SACRO. 

ARQUIDIÓCESIS DE GUADALAJARA 
 
1.- CRITERIOS GENERALES 

1.1.- EL ARTE, EXPERIENCIA HUMANA 
1.2.- EL ARTE, EXPERIENCIA ECLESIAL 
1.3.- EL ARTE SACRO EN LA PASTORAL LITÚRGICA 

1.3.1. Contenidos 
1.3.2. Sus Tiempos 

 
2.- CRITERIOS ESPECIFICOS 

2.1.- LA CONSTRUCCION. 
2.1.1.  El programa arquitectónico. 
2.1.2. El proyecto. 
2.1.3. El cálculo. 
2.1.4. La ejecución. 
2.1.5. El mantenimiento. 

 
2.2.- PINTURA Y ESCULTURA 

2.2.1. Generalidades. 
2.2.2. Integración a los proyectos arquitectónicos. 
2.2.3. Ejecución y supervisión de la obra. 
2.2.4. Conservación y mantenimiento. 

 
2.3.- AMBIENTACIÓN EVANGELIZADORA. 

2.3.1. Generalidades: 
 a) Orden de prioridades. 

 — Tiempos Litúrgicos. 
 — Fiestas Patronales. 
 — Acontecimientos especiales comunitarios. 
 — Celebraciones sacramentales. 
 — Celebraciones particulares. 

b) Criterios. 
— Catequético 
— Discreción. 
— Elegancia. 
— Sencillez. 
 

Con mensaje evangelizador 
(lo que clarifique al Dios de 
la vida y su magnífico plan 
de Salvación). 

c) Ambientación. 
— Marcar tiempos de duración o permanencia. 
— Conocimiento y valoración del Patrimonio recibido. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

130 
 

— Ambientación interna: 
a.- interior del espacio litúrgico: altar, ambón, sede y 

retablo. 
b.- exterior del espacio litúrgico. 
c.- tablero de servicios, croquis del edificio y 

señalamiento de emergencias. 
 

— Ambientación externa (primaria): 
a.- lenguaje arquitectónico: cuidar el signo de la Cruz en 

la torre o ingreso principal,  limpieza y orden en el 
diseño. 

b.- vitrales y puertas, tienen magnífico espacio para 
diseñar plásticamente el tema que el conjunto 
arquitectónico exprese. 

c.-- mantenimiento de los elementos exteriores: 
campanario (campanas, cadenas, cables y badajos), 
banquetas, color de pintura de la fachada, 
estacionamiento, rejas, ventanales, jardines u 
ornamentación natural. 

— Ambientación externa (secundaria): 
a.- áreas de servicios.  
b.- área de pastoral.  
c.- área social.  

 
 

Valorar imágenes veneradas 
(datos de intervenciones 
históricos, restauración, 
milagros atribuidos, etc.) 

 
2.4.- ORNAMENTOS Y VASOS SAGRADOS. 

2.4.1. Normas de diseño. 
2.4.2. Cuidado y mantenimiento. 
2.4.3. Vigilancia y resguardo. 

 
3.- CONTROL DEL PATRIMONIO ARTÍSTICO 

3.1.- LOS INVENTARIOS 
3.2.- EL MANTENIMIENTO 
3.3.- LA RESTAURACIÓN, REMODELACIÓN, ADAPTACIONES LITÚRGICAS 
3.4.- LOS MUSEOS DE SITIO 
3.5.- LA SEGURIDAD 

3.5.1.- La prevención 
3.5.2.- La custodia 
3.5.3.- Medios electrónicos de protección 
3.5.4.- Preparación para emergencias. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

131 
 

Anexo 2 Régimen fiscal A. R. 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

132 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

133 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

134 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

135 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

136 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

137 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

138 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

139 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

140 
 

Contenido DIBEAS VII, Casa Lago 2016 

Programa................................................................................................................. 5 

Asistencia ................................................................................................................ 7 

Visita  Parroquia san Lucas Evangelista y su capilla ............................................... 8 

Lectura Orante, (Entronización de la Biblia) ............................................................ 9 

Bienvenida, objetivos, metodología. ...................................................................... 10 

Bienvenida, Mons. Florencio Armando Colín ..................................................... 10 

Objetivos, metodología ...................................................................................... 15 

Magdala: Patrimonio y Pastoral. ............................................................................ 18 

Taller 1 Elaboración del programa y calendario .................................................... 37 

Interlocución y  Transversalidad ............................................................................ 47 

Hermenéutica de la identidad y del patrimonio cultural ......................................... 54 

Resumen ............................................................................................................ 54 

Introducción ....................................................................................................... 55 

La identidad como problema para la cultura ...................................................... 56 

Hermenéutica, cultura e identidad...................................................................... 60 

Construcción de una perspectiva analógica de la identidad cultural .................. 62 

Identidad cultural y patrimonio construido: Arquitectura y Ciudad ..................... 66 

Conclusión ......................................................................................................... 72 

Bibliografía ......................................................................................................... 73 

Adecuado uso del patrimonio Religioso Cultural. .................................................. 74 

Régimen fiscal de las asociaciones religiosas ....................................................... 99 

500 años de arte sacro en Quintana Roo ............................................................ 103 

ANEXO 1: Índice Manual Criterios CDAS Guadalajara ....................................... 129 

Anexo 2 Régimen fiscal A. R. .............................................................................. 131 

 

 


