
Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

1 
 

MEMORIAS 
  

VI Taller DIBEAS 
 

“LITURGIA, LUGAR DE ENCUENTRO ENTRE EL 
ARTE Y LA TEOLOGIA” 

 

 
 

Morelia, Michoacán 
 

12 al 15 de octubre de 2015 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

2 
 

 
 

Invitaciones 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

3 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

4 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

5 
 

Programa del VI Taller DIBEAS 
 

“LITURGIA, LUGAR DE ENCUENTRO ENTRE EL ARTE Y LA TEOLOGIA” 

 

 Octubre, 2015 
 

Lunes 12 de octubre 
 
12:00-14:00.  Inscripción en la Casa San Luis. 
14:00.   Comida en la Casa San Luis.  
15:30-16:00.   Descanso. 
16:00.   Lectio Divina 
17:00-18:00.  Conferencia “La iglesia de las cinco naves de Don Vasco de 

Quiroga”  Pbro. Dr. Salvador Vázquez. 
18:00.   Traslado a la Catedral Metropolitana. 
18:45-19:30.  Lugar: Sala Capitular. Tema: “Restauración de la Catedral de 

Morelia”  Ing. José Fernández Alarcón 
19:45.   Recorrido Catedral, Pbro. Oscar García García. 
20:45.   Iluminación de la Catedral. 
21:00.   Cena en la planta baja de las oficinas de la Mitra. 
22:00.   Traslado a la Casa San Luis. 
 

Martes 13 de Octubre 
 
7:00. Traslado a la Casa San Luis para los Sacerdotes 

hospedados en la Casa San Benito. 
7:30. Laudes y celebración eucarística en la Capilla de Casa San 

Luis. Mons. Carlos Briseño Arch. 
8:30.   Desayuno.  
9:30 – 10:30.  Conferencia “Liturgia, Lugar de encuentro entre Arte y 

Teología”  Pbro. Dr. Manuel Fernando Sedano.  
10:30. Descanso. (Café y galletas) 
11:00 -12:00.  Conferencia “Terminología litúrgica arquitectónica, 

consideraciones y puntualizaciones”,  Pbro. Arturo Guzmán. 
12:15.  Traslado al Seminario. 
12:30 -13:15.  “La Capilla del Seminario  Mayor y su Mistagogia Litúrgica, 

su proyecto, su construcción, su dedicación”  Pbro. Oscar 
García García, Pbro. Fernando Manríquez y el Ing. José 
Fernando Tavera Montiel. 

13:15 -13:45. Visita a la Capilla del Seminario Mayor, Por Pbro. Oscar 
García García, Pbro. Fernando Manríquez y el Ing. José 
Fernando Tavera Montiel. 

14:45.  Comida en la Casa San Luis. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

6 
 

16:00 -19:00.  Talleres de fundición, pasta de caña y restauración de 
imágenes. 

16:00-16:45.  Fundición el proceso de elaboración de imágenes en bronce. 
Escultor José Luis Padilla Retana. 

16:45-17:30. Proceso de elaboración de imágenes de pasta de caña. Mtro. 
Pedro Dávalos Cotonieto.  

17:30-17:45. Descanso 
17:45-19:00. Restauración de imágenes (oleos, esculturas de madera y 

pintura al temple). Lic. en Artes Plásticas, Virginia Portilla 
Estrada. 

19:15.   Vísperas. Capilla casa San Luis. 
19:45.   Audición con el grupo Ad Lívitum. 
20:45.   Cena casa San Luis. 
21:30.   Finaliza. 

 
Miércoles 14 de Octubre 

 
7:00. Traslado a la Casa San Luis para los Sacerdotes 

hospedados en la Casa San Benito. 
7:30. Laudes y Celebración Eucarística. 
8:30. Desayuno. 
9:30-10:30. “Programa iconográfico en el proyecto de las nueva iglesias”. 

Por Fray Gabriel Chávez de la Mora. 
10:30-11:30. La concepción litúrgica arquitectónica del Santuario 

Guadalupano en Zamora Mich.,  Pbro. Raúl Ventura Navarro. 
11:30-12:30.  Preguntas 
12:30-13:00. Descanso 
13:00-14:00. Conferencia de la Dra. Valerie Magar Meurs Directora 

CONACULTA  
14:00. Comida. 
16:00. Traslado al centro de la Ciudad. 
16:30. Inicio de la Visita a la Ciudad. 

 Palacio clavijero 

 Colegio de San Nicolás 

 Centro Cultural Universitario. Guía a cargo del Dr. 
Igor Cerda Farias 

 Palacio de Gobierno. 

 Casa Natal de Morelos. 

 Jardín de Villalongín y las Tarascas  

 Calzada San Diego. 
19:00.  Celebración Eucarística en Santuario de N. Sra. de Guadalupe. 
20:15.  Traslado a pie a la Parroquia de la Inmaculada Concepción.  
20:30.  Cena Típica en la Parroquia de la Inmaculada Concepción.   



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

7 
 

Jueves 15 de Octubre 
 
7:00. Traslado a la Casa San Luis para los Sacerdotes 

hospedados en la Casa San Benito. 
7:30.   Celebración Eucarística.  
8:30.   Desayuno. 
9:30 -10:00. Presentación de Orientaciones para proyectar, conservar, 

adecuación, restauración. Mons. Carlos Briseño Arch  y Dr.  
Jaime Pérez Guajardo. 

10:00-10:45. Presentación y entrega del programa “Catalogación de 
Inmuebles”, por los Ingenieros Tavera. 

10:45-11:45. Foro de evaluación del evento, entrega de diplomas, y cierre. 
12:00. Fotografía de grupo. Casa San Luis. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

8 
 

Asistencia 
 

 
 
 

Acapulco  Pbro. Ambrosio de la Cruz Ruíz 
La Paz   Pbro. Guadalupe García Ruíz 
Mexicali  Pbro. Ramiro Montaño Chávez 
Celaya   Pbro. Fernando Manríquez Cortés 
Celaya   Pbro. Arq. Nicanor Moreno Pérez 
Irapuato    Pbro. Lic. Antonio Azpeitia Rocha 
Irapuato    Arq. Mtro. Rest. José de Jesús Ortiz Saldaña 
Gómez Palacio  Pbro. Cecilio Gerardo Espinoza Rodríguez  
Guadalajara   Pbro. Ing. Arq. Eduardo Gómez  Becerra  
Guadalajara  Pbro. Arq. Eduardo Salcedo Becerra 
Guadalajara   Lic. Héctor Antonio Martínez González 
Guadalajara   Arq. Luis Miguel Argüelles Alcalá 
Aguascalientes  Pbro. J. Jesús María González Martín del Campo 
Colima   Pbro. Jorge Armando Castillo Elizondo 
San Juan de los Lagos Ing. José de Jesús Muñoz Martín  
San Juan de los Lagos Pbro. Arq. Miguel Ángel Padilla García  
San Juan de los Lagos Arq. Alejandro Gutiérrez Pedroza 
Hermosillo  Pbro. Guillermo Coronado Duarte 
Tulancingo  Pbro. Francisco Javier González García  
México I Vicaría  Pbro. Samuel Gasca Reyes  
México II Vicaría S.E. Mons. Carlos  Briseño Arch 
México II Vicaría Dr. Jaime Pérez Guajardo 
México II Vicaría Pbro. Luis Arturo Guzmán Ávila 
   Dr. Manuel Fernando Sedano 
México II Vicaría Carlos Cortés Dirzio 
México II Vicaría Arq. Felipe Antonio Martínez Martínez  
México II Vicaría Pbro. José Raúl Hernández Schäfler 
México II Vicaría Olga Edith Pérez Ávila 
México II Vicaría  Luz María Nute 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

9 
 

México V Vicaría Pbro. Arq. José De la Madrid Ochoa 
Tenancingo   Pbro. Abel Santamaría Vilchis 
Tenancingo  Srita. Lic. D.G. Leticia Santamaría Fernández 
Tenancingo   Pbro. Moisés Efraín Romero Hernández  
Monterrey  Pbro. José Raúl Mena Seifert 
Matamoros  Pbro. Jesús Cano Torres 
Matamoros  Arq. Samuel Vega García  
Saltillo     Pbro. Benito Moreno Jaramillo 
Morelia   Ing. José  Rafael Fernández Alarcón 
Morelia   Pbro. Oscar José García García  
Morelia   Ing. José Fernando Tavera Montiel 
Puebla   Mons. Víctor Sánchez 
Puebla    Pbro. Miguel García Iglesias  
San Luis Potosí   Pbro. Lic. Efraín Moreno Aguirre 
San Luis Potosí   María Azucena Ramos Larios  
San Luis Potosí  Pbro. Carlos Delgado Vargas 
San Luis Potosí   María Victoria Carreón Urbina  
San Luis Potosí   Ofelia Zacarías Díaz Infante 
Ecatepec   Pbro. Juan Nepomuceno Dionicio 
Texcoco  Pbro. Felipe Valentin López Figueroa 
Teotihuacán  Pbro. Jesús Gutiérrez Ruíz  
Xalapa   Lic. Iconógrafa Luz del Carmen Blanco Cornejo 
Córdoba   Pbro. Evodio Román Olguín  
Cancún-Chetumal Arq. Edgar Herrera Herrera 
Tabasco   Sem. Arq. Jesús Alfonso Domínguez de la Cruz 
Yucatán  Arq. Javier Román Vazquez Cuevas 
Campeche  Pbro. Wilbert Palomo Carrilllo 
Valle de Chalco  Pbro. Gustavo Tapia Gonzalez 
Valle de Chalco  Sem. Adolfo Cervantes Salazar 
Tlalnepantla  Pbro. Erick Balbabosa Arreguin 
Tlalnepantla  Arq. Miguel Juarez Camarena 
San Luis Potosí  Pbro. Jesus Omar Salazar Martínez  
Toluca Pbro.   Santiago Madrid Hernandez 
Tampico  Pbro. Carlos Arturo Enríquez Buendía 
Tula   Pbro. Jose Miguel Martinez Villafuerte 
Tula   Maria Ivon Quiterio Mendoza 
   Hna. María Mercedes Hernandez Garcìa 
   Hna. Maria Guadalupe Boyzo Correa 
Querétaro  Pbro. Arturo Thomas Jimenez 
Morelia   Maria Antonieta Loeza Becerra 
Zacatecas  Pbro. Raúl Hurtado Lujan 
   Pbro. Miguel de Manuel Camín Garnica 
Tlalnepantla  Lic. Claudia Alejandra Garza Villegas  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

10 
 

Ponentes 
 
Lunes 12 de octubre 

Pbro. Dr. Salvador Vázquez. 
Ing. José Fernández Alarcón 
Pbro. Oscar García García. 

 
Martes 13 de Octubre 

Pbro. Dr. Manuel Fernando Sedano.  
Pbro. Arturo Guzmán. 
Pbro. Oscar García García 
Pbro. Fernando Manríquez 
Ing. José Fernando Tavera Montiel. 
Escultor José Luis Padilla Retana. 
Mtro. Pedro Dávalos Cotonieto.  
Grupo Ad Lívitum. 

 
Miércoles 14 de Octubre 

Fray Gabriel Chávez de la Mora. 
Mons. Carlos Suárez Cázares 
Pbro. Raúl Ventura Navarro. 
Dra. Valerie Magar Meurs  
Dr. Igor Cerda Farías 

 
Jueves 15 de Octubre 

Lic. Blanca Noval Vilar 
Dr.  Jaime Pérez Guajardo 
Mons. Carlos Briseño Arch. 
Mons. Víctor Sánchez Espinoza 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

11 
 

La Catedral de Vasco de Quiroga 
 

RECINTO Y/O CÁTEDRA 
PBRO. DR. SALVADOR VÁZQUEZ 

12 DE OCTUBRE 2015 

GLOSARIO: Introducción; I. Significado del Término Cátedra: a) La etimología 
y b) el uso; c) Recepción en el Cristianismo. II. Las iglesias de los 
primeros cristianos: a) Época Apostólica; b) Época de Persecución; c) 
La libertad Romana (post 213). III. La Cátedra y la catedral del 
Obispo: a) La Cátedra del Obispo (desde los primeros tiempos hasta la 
Edad Media); b) La catedral del Obispo (desde los primeros tiempos 
hasta la Edad Media). IV. La Cátedra y la catedral de Don Vasco de 
Quiroga: a) Elementos de la Cátedra de Don Vasco (jurídicos, 
académicos y pastorales); b) Elementos de la Catedral de Don Vasco 
(jurídicos, arquitectónicos y pastorales). 

Introducción. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

12 
 

 

I.- el término cátedra 

a) La etimología 

La palabra “cátedra” deriva de καθ-έδρα, ας (ἡ), compuesta de la preposición 

κατά (indica dirección hacia abajo y, en este sentido, corresponde a ‘sobre y en’, 

indica, también, una procedencia ‘de, desde’, etc.). El otro componente es el 

sustantivo femenino ἕδρα, ας (ἡ), cuyo significado original es ‘piedra o roca’. De 

estas nociones se infiere que el uso arcaico de la palabra haya sido ‘sitio de 

piedra para sentarse’ o, simplemente, piedra sobre la que se podía sentar 

alguien; así el diccionario “” ofrece las siguientes acepciones: silla o banco de 

piedra1, aunque también se designaron las sillas construidas con otros 

                                                           
1 καθ-έδρα, ας (ἡ), en Dictionnaire Grec – français. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

13 
 

materiales2; un sentido figurado apareció pronto: postura de una persona 

sentada3; por lo mismo, el significado se trasladó a la silla del maestro o 

enseñante4 y al trono o silla de gobierno (del rey o emperador)5. 

b) El uso 

El uso del término “cátedra” para indicar el pronunciamiento de algún personaje, 

fuera enseñanza o mandato, apareció hacia el siglo III a. C6. De hecho, la 

acepción, en este sentido, se acuñó en el mundo griego, de donde se tomó para 

expresar la enseñanza de los líderes, y así se reporta en los Evangelios de San 

Mateo 23, 27. 

c) Recepción en el cristianismo 

La cita, ya referida de Mt 23, 2 es suficiente para 

comprender que el 

concepto ya estaba 

en el argot de los 

cristianos; por lo 

menos, en la época 

de la traducción de 

esta obra al griego; es decir, en torno al año 

                                                           
2 Ibidem (Ib). 
3 Ib. 
4 W. DITTENBERGER, Sylloge Inscriptionum Graecorum, (SIG), v. (Eleusis, iii A.D), citado en 

Complete Liddell & Scott’s Lexicon (Greek Parsing Lexicon), por HENRY LIDDELL, edición 
electronioca, pos 102903. 

5 Annual of the British School at Athens, 1895, (BSA) (Sparta, ii A.D.) Cf Complete Liddell & Scott’s 
Lexicon […] 

6 En este sentido lo usaron los autores de la Biblia de los LXX, Ps. (106) 107, 32 (cf Inter linear 
Greek Old Testament Septuagint, por Joshua Dickey, pos 160788). Para la enseñanza 
de los filósofos el SIG 845, reporta la siguiente frase ἐπὶ τῆς καθέδρας σοφιστής. 

7 Λέγων,·’Επί τῆς καθέδρας τοῦ Μωςέως κάθισαν οἱ γραμματεῖς καὶ οἱ Φαρισαῖοι (Cf The Gospel 
According to Matthew, by DAVID HARRIS WALKER). 

Fresco de las Catacumbas de Sta Domitila, 
en Roma. 

Mosaico del ábside de la Basílica 
de Sta. Prudencia en Roma. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

14 
 

80-908, o antes del año 95-98, fecha de la primera carta de San Clemente 

Romano, quien la cita en su versión griega9. Una excelente imagen que puede 

atestiguar el empleo del concepto de catedra como enseñanza entre los 

cristianos es el fresco de las Catacumbas Romanas, en el que se representa a 

Cristo en medio de sus apóstoles sentado en una silla con respaldo alto (trono), 

enseñándolos sobre sus futuras obligaciones10. 

Igualmente, el mosaico, datado del siglo IV, que se encuentra en el ábside de la 

Basílica de Santa Prudencia en Roma, es testimonio clara de que catedra 

significa enseñanza desde una sede. En éste Cristo aparece enseñando a sus 

apóstoles desde su trono11. 

La celebración de la Cátedra del Apóstol Pedro, que apareció ya en el Calendario 

Filocaliano del 311 y publicado en el 32412, es sin duda la confirmación de la 

autoridad de la enseñanza del Apóstol y sus sucesores, con lo cual, para el 

objetivo de lo que se trata, se demuestra que el término “catedra” se seguirá 

utilizando como sinónimo de enseñanza autorizada en la Iglesia, la cual se 

referirá siempre a una silla o trono de los Obispos en la Iglesia, sea el Papa o 

cualquier otro. 

                                                           
8 Cf DENNIS C. DULING, The Gospel of Matthew, en AUNE, DAVID E. The Blackwell Companion to 

the New Testament. Wiley-Blackwell (2010), 298–299. También puede verse PAUL F. 
HERRING, The New Testament: the Hebrew behind the Greek, Edition Kindle 2014, pos. 
174 ss. 

9 CLEMENT OF ROMA, The First Epistle to the Corintians, in Ante-Nicene Fathers, v. I, Edition Kindle, 
pos. 507. 

10 Catedra, en Enciclopedia Católica, el CD, 2015.  
11 Ibidem (ib). 
12 Cf “Catedra” en Enciclopedia Espasa Calpe, t. XII, 508. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

15 
 

II. Las iglesias de los primeros cristianos 

a) Época apostólica 

Los Evangelios presentan a Jesús predicando en diferentes lugares: en el 

monte13, a la orilla del mar14, en el Templo de Jerusalén15, en las Sinagogas16, 

en la casa de Pedro17 o en la casa que tomó de base en Cafarnaúm18, etc. El 

ministerio libre de Jesús pronto se vio limitado por la especie de persecución, que 

sufrió por parte de las autoridades judías, y, de predicar en lugares abiertos o 

públicos, pasó a predicar en lugares más reservados, especialmente en casas-

habitación19. Este último hecho tomó relevancia, en cuanto que en los mundos 

judío, cristiano y helénico antiguos las casas privadas fueron lugar de encuentro, 

de diálogo religioso e intelectual, así como lugar de enseñanza; además, por el 

lugar central que ocuparon, en Palestina o Galilea, en la economía y en la 

socialización; y, finalmente, porque las casas privadas, no sólo en la diáspora 

judía, sino desde antes, fueron albergando a la sinagoga, por lo que las mismas 

casas se fueron modificando arquitectónicamente, quedando como el molde 

mismo de las sinagogas. Por este motivo, no sorprende que las casa particulares 

hayan tenido un papel fundamental en el ministerio de Jesús20 y, posteriormente, 

                                                           
13 Cf Mt 5, 1-12; Lc 6, 20-23. 
14 Cf Lc 5, 1-3; Mt, 4, 18-22; Mc 1, 16-20. 
15 Cf Lc 19, 47; Mc 11, 18. 
16 Cf Mt 4, 23; 9, 35; Lc. 4. 44 Mc. 1. 39; 3. 7-8 Lc. 6. 17-18. 
17 Cf Mt 8, 14-16; Mc 1, 32-34, Lc 4, 40-41. 
18 La discusión sobre la identidad de la casa de Pedro con la casa de Cafarnaúm, base de la 

actividad de Jesús, se puede documentar en ROGER W. GEHRIN, House Church and 
Mission, 31-42. 

19 Cf ROGER W. GEHRIN, House Church and Mission, 29. 
20 Cf Mt 4, 23; 9, 35; Lc. 4. 14-15; Mc. 1. 39. Ver comentario de W. GEHRIN, House Church …, 29-

30. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

16 
 

en el diseño de la misión de los discípulos, según lo refleja el evangelio de 

Lucas21. 

La actividad apostólica, narrada en los demás escritos del Nuevo Testamento, se 

preparó y se lanzó desde las casas donde se reunían. Así, en los Hechos de los 

Apóstoles aparece la comunidad de éstos, reunida, una vez que Jesús ascendió 

a los cielos, en la casa, seguramente, de uno de los otros discípulos judíos 

conversos22. Allí tomaron la decisión de completar el número de los 12, eligiendo 

a Matías23. 

Los textos de Hech. 2, 42, 46-4724 y 5, 4225 muestran una comunidad cristiana 

que se reúne en el templo de Jerusalén para la oración y alabanza, así como 

también en las casas, en las que, además, se reunían para la fracción del pan. 

Un texto que dice expresamente de una comunidad reunida haciendo oración en 

una casa habitación es Hech. 12, 11-1726. 

                                                           
21 Cf Lc 10, 7. De hecho el concepto de οἶκος, οῦ ὁ, será la base de un desarrollo posterior sobre 

el que se elaborará el concepto de comunión (Cf ROBERT J. BANKS, Paul’s Idea of 
Community, 26-36). 

22 Cf Hech. 1, 12-13. El texto griego designa la casa en la palabra ὑπερῷον, es decir con una 
estancia superior, muy espaciosa, que no se usaba para las actividades domésticas 
ordinarias, sino para reuniones o eventos religiosos, de estudio y de oración, y, por estas 
razones eran las frecuentadas por los escribas (cf ROBERT J. BANKS, Paul’s Idea of 
Community, 65). 

23 Cf Hech. 1, 15-26. 
24 Se mantenían constantes en la enseñanza de los apóstoles, en comunión, en la fracción del 

pan y en las oraciones…, Acudían diariamente al Templo con perseverancia y con un 
mismo espíritu; partían el pan en las casas y tomaban el alimento con alegría y sencillez 
de corazón, alabando a Dios y gozando de la simpatía de todo el pueblo. Por lo demás el 

Señor agregaba el grupo a los que cada día se iban salvando. 
25 ‹‹Ni un solo día dejaban de enseñar en el Templo y por las casas, y de anunciar la Buena Nueva 

de que Jesús es Cristo.›› 
26 ‹‹Pedro… Consciente de su situación, marchó a la casa de María, la madre de Juan, por 

sobrenombre Marcos, donde se hallaban muchos reunidos en oración. Llamó a la puerta 
del vestíbulo y salió a abrirle una sirvienta llamada Rosa. Ésta reconoció la voz de Pedro, 
pero fue tal su alegría que no le abrió, sino que entró corriendo a anunciar que Pedro 
estaba a la puerta. Ellos le dijeron “Estás loca”. Pero ella insistía en que era verdad. Los 
otros comentaban: “Será un ángel”. Pedro entre tanto seguía llamando. Al abrir la puerta 
y verlo, quedaron atónitos. Él les hizo señales con la mano para que no levantasen la 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

17 
 

La misión apostólica de San Pablo, descrita igualmente en el libro de Los Hechos 

de los Apóstoles, lo presenta yendo a predicar y discutir en las Sinagogas en las 

cuales no fue aceptado en sí por los grupos, no así por algunos pocos y sus 

familias27. Rechazado en la Sinagogas se fue a la casa de quienes sí aceptaron 

su predicación y allí convirtió a otros e inició a reunirlos28. Al final de la primera 

predicación en Filipos parece que se quedó ya una comunidad reuniéndose en 

la casa de la convertida Lidia29. Otros textos, tanto del libro de los Hechos de los 

Apóstoles como de las Cartas Paulinas, indican la instauración, en diferentes 

ciudades, de casas de reunión durante la misión paulina: Filipos, Tesalónica, 

Corinto, Tróade30, Éfeso31, Roma32, Colosas33, Laodicea34, Corinto35 y 

Cencreas36. 

La llamada persecución judía de los cristianos, tanto en 

Palestina como en otras ciudades del imperio romano, fue, 

sin duda, la circunstancia que hizo a los discípulos de Jesús 

retirarse de las sinagogas y buscar reunirse en casas37. 

                                                           
voz, y les contó cómo el Señor lo había sacado de la cárcel. Antes de irse les dijo 
“Comunicad esto a Santiago y a los hermanos”››. 

27 Cf Hech. 17, 3, 5-7: referentes a la actividad de Pablo en Tesalónica. También en Hech. 18, 1-
4 se dice que entró en la sinagoga de Corinto, donde igualmente lo rechazaron. 

28 Cf Hech. 17, 6; 18, 7-11. 
29 Cf Hech. 16, 40. 
30 Cf Hech. 20, 7-12. 
31 Cf 1Cor 16, 19. 
32 Cf Rom 16, 3, 5. 
33 Cf Flm 1, 2, 21-22. 
34 Cf Col 4, 15. 
35 Cf 1 Cor. 
36 Cf Rom 16, 1-2. 
37 Cf Hech. 12, 1-17; 13, 50. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

18 
 

Estas casas de reunión de los primeros cristianos asumieron así la doble función 

de ser lugares de culto y alabanza, por un lado, y de enseñanza por otro. Más 

parecidas a la función de las sinagogas, no obstante que los judíos tenían el 

Templo de Jerusalén para el culto y los hiperón, es decir, estancias espaciosas, 

apartadas y, generalmente, en los segundos pisos, para la enseñanza38; 

indudablemente casas distintas de los templos y del areópago39 o las agorás40 

griegos41, así como de los foros romanos42. 

b) Época de persecución romana 

El cristianismo en sus inicios fue sólo una secta 

judía para los romanos43; mas rápidamente 

considerado como ilegal en el imperio, por lo que 

los cristianos debieron ocultarse44. Sus reuniones 

                                                           
38 Cf Nota 22 de este trabajo. 
39 El areópago de Atenas en el origen fue el lugar de discusión de los asuntos de la ciudad; más 

en tiempos de San Pablo se utilizaba, como aparece en Hech. 17, 19, para discusión de 
temas filosóficos y religiosos. 

40 El ἀγορά, cuyo significado es “reunión”, llegó a ser el centro de la vida de las ciudades griegas, 
pues contaba con mercado y lugares de culto, así como con espacios para las reuniones 
políticas de los ciudadanos, que también sirvieron para las enseñanzas o discusiones 
filosóficas. 

41 La stoa, el gimnasio y el liceo griegos, sin lugar a dudas, fueron los prototipos de los lugares 
de la enseñanza de la antigüedad. 

42 El Foro Romano, por ejemplo, en la antigua Roma era la plaza central, de forma trapecial, 
originalmente destinada a las actividades comerciales, que sucesivamente se convirtió 
en el lugar dedicado a la realización de las reuniones políticas, religiosas y judiciales y de 
toda la vida ciudadana (cf “Foro Romano”, en Dizionario Giuridico Romano, 211). 

43 Cf TACITUS, Annales, XV, 44. 
44 La primera ley imperial que dio pie a la persecución de los cristianos fue dada por Domiciano 

(81-96), titulada Lex Iulia maiestatis señaló como delitos el ultraje a las estatus y a las 
imágenes imperiales, así como el rechazo de reconocer al emperador como divinidad, y 
se castigaban con la pena de muerte, ya en las fauces de las bestias como quemados. 
Las persecuciones continuaron bajo los emperadores Trajano (98-117), Adriano (117-
138), Antonio Pío (138-161), Marco Aurelio (161-180) y Cómodo (180-192), sin la cláusula 
de considerar al emperador divinidad pero sin quitar la exigencia de reconocer las 
divinidades romanas (cf DANIEL OLMEDO, S.I., Manual de Historia de la Iglesia, t I, 85-90). 
Al final de la primera de la primera apología de san Justino (escrita entre los años 148 a 
161), aparece un una copia del rescripto del emperador Adriano a Minucio Fundado, 
procónsul de Asia (a. 125), en el cual se promulgaron 4 normas para procesar a los 

El “pez eucarístico” con la canasta de pan y la copa de vino, en la 
catacumbas de San Calixto, Roma. Finales del s. II y principios del 
III. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

19 
 

se tornaron clandestinas, no tanto en las catacumbas, ya que de ordinario esas 

reuniones se realizaron en las mismas casas de los conversos45. En esta época 

empezaron a aparecer los símbolos propiamente cristianos para señalar los 

lugares o casas de reunión, símbolos que a los ojos romanos no fueron evidentes, 

entre ellos el Pez46 y el Pelícano o Ave Fénix47. 

La primera noticia sobre iglesias de los cristianos, como 

tales, se tiene en la época del emperador Constancio 

Cloro (César del a. 293 al 306), quien destruyó algunas 

de esas construcciones. Lo más probable es que hayan 

sido casas dedicadas a las reuniones de los cristianos48. 

De hecho, para la época se proponen tres posibles 

casas/iglesias: a) una casa/iglesia, que era una casa 

privada doméstica, es decir, una casa que permaneció 

arquitectónicamente inalterada, usada por la comunidad 

cristiana local para el culto público y por los propietarios y su familia para las 

necesidades domésticas. Quizá se dedicaba una habitación de la casa, cuando 

llegaba la ocasión, para las reuniones. b) Una iglesia/casa, era también una casa 

privada doméstica, pero modificada y adaptada arquitectónicamente para 

atender las necesidades sociales y religiosas de la comunidad. Esa parte 

adaptada de la casa, una o varias habitaciones, usada por los cristianos, en 

                                                           
cristianos (cf Apología I de San Justino, Epístola de Adriano referente a los Cristianos; 
también véase JOHANNES QUASTEN, Patrología Parte I hasta el Concilio de Nicea, 2000). 

45 San Justino, en su apología dirigida al emperador Antonio Pío, a su hijo y al Senado, describe 
el modo de esas reuniones, el objeto que tenían, y, además, que las hacían en un 
determinado lugar el día del sol. No es difícil deducir que se realizaban en casas de los 
conversos (cf Apología I de San Justino, cap. XVCXVII). 

46, Las letras griegas IXΘΥΣ (Ichthys), son un acrónimo que significaba Iēsoûs CHristós THeoû 
HYiós Sōtér, es decir 'Jesucristo, Hijo de Dios, Salvador' (cf Gertrude Grace Sill, A 
Handbook of Symbols in Christian Art, 99). 

47 El símbolo de fénix significó a Jesucristo Resucitado. El fénix apareció muy pronto tanto en la 
literatura como en la ornamentación cristianos (cf MIKE AQUILINA, Signs and Mysteries 
revelatin Anciant Christian Symbols, 64-65 y 288). 

48 DANIEL OLMEDO, Manual de Historia …, 141. 

Detalle de un mosaico en el piso, Daphne 
Siria (Museo de Louvre, París). Siglo V. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

20 
 

algunos casos como propiedad comunitaria y en otros como propiedad privada, 

quedaba reservada exclusivamente para las necesidades sociales o religiosas; 

es decir, que la familia que allí vivía no la usaba para sus necesidades. c) un 

aula/iglesia, fue un espacio largo, más formal, ordinariamente rectangular, 

privado o común, adaptado y usado por los cristianos exclusivamente para fines 

sociales y religiosos. Esto último fue preparando la transición de las casas/iglesia 

al uso de las basílicas49. 

El concepto de οἷκoς, que originalmente significó casa, vivienda, habitación, se 

fue transformando en conjunto de bienes o hacienda, en residencia de varias 

familias o grupo, lugar de reunión, e incluso en templo o iglesia, e incluso 

familia50, fue la unidad básica para la vida comunitaria y para las misiones 

(urbanas e interregionales) del cristianismo primitivo, ya arquitectónica como 

social y económicamente. Fueron pues, las incubadoras de la vida de la Iglesia 

local. Esto sucedió tanto en Cafarnaúm, la villa de Jesús, y en los lugares de su 

ministerio, así como en Jerusalén y sus alrededores, en Antioquía y en todas las 

ciudades de las misiones paulinas. 

La arquitectura, siendo lugares chicos en los que no cabían más de 20 a 40 

personas, en casos excepcionales has 1000, favoreció el estrechar fuertes 

vínculos entre los convertidos, así como su atención casi personalizada. Al ser 

lugares también de hospedaje, dieron oportunidad a los misioneros cristianos 

para usarlas como base y de predicar tanto a los de la casa como a otros 

viajeros51. 

Los efectos socioeconómicos de la gestación del cristianismo en las hoikos 

fueron muy positivas: 

                                                           
49 ROGER W. GEHRIN, House Church and Mission, 18-19. 
50 οἷκoς ou ὁ (cf Diccionario Manual Griego, Vox, 421). 
51 Cf ROGER W. GEHRING, House Church and Mission …, 290. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

21 
 

a) Las comunidades, una vez superada la crisis causada por la expectación 

de la venida escatológica inminente de Jesús, desde cada casa familiar se 

ordenaron para presentar una imagen, hacia dentro y hacia afuera, y tener una 

vida ejemplar de acuerdo al Evangelio y, de esa forma, predicar a otros52. 

b) Los miembros de cada casa iglesia, debido a la red de relaciones de la 

cabeza de ésta con otras cabezas de casa, tuvieron oportunidad de ofrecer sus 

profesiones y habilidades a muchas personas, en un verdadero intercambio. Lo 

cual potenció el desarrollo de cada persona y del grupo y permitió, además, que 

los misioneros cristianos rápido entraran en contacto con muchísimas individuos 

a quienes les ofrecieron su nueva fe.53 

c) Los caseros, apoyando la misión de Pablo y sus colaboradores, a veces 

con recursos o sólo con la hospitalidad, facilitaron la interacción entre los 

misioneros y las comunidades establecidas, convirtiéndose así en verdaderos 

líderes, candidatos para futuras misiones o en cabezas de las comunidades, 

incluso a nivel regional54. 

d) Las casas iglesias, bajo el lema de la hospitalidad, practicada para 

cristianos y no cristianos, logaron ofrecer y concretar una verdadera hermandad, 

cohesionando diferentes grupos sociales dentro de una auténtica comunidad55. 

e) La doctrina paulina de la justificación por la fe, predicada en las casas 

iglesia motivo el ejercicio de la fraternidad e hizo que individuos de ambientes 

sociales extremadamente diferentes se unieran en una nueva comunidad, lo cual 

previno para el surgimiento de divergencias grandes, que no faltaron56. 

                                                           
52 Cf Idem, 290. 
53 Cf Id., 291-292. 
54 Cf Id., 293. 
55 Cf. Ib. 
56 Cf. Id. 294-295. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

22 
 

El significado eclesiológico de las casas iglesia ha sido básico para la vida de 

la Iglesia57: 

a) Fueron base de operación tanto para Jesús (casa de Pedro en 

Cafarnaúm), como para las misiones de los discípulos (especialmente de San 

Pablo), así como lugares para la oración, práctica la fraternidad, y para la 

enseñanza o predicación58. 

b) Además fueron también lugares para la asamblea y la celebración de la 

Cena del Señor59. 

c) La diversidad de casas iglesia que surgieron en diversas ciudades como 

Jerusalén, en Roma, Corinto, Antioquía, Tesalónica, Éfeso, Filipos y Laodisea no 

significaron en sí un problema para la comunión entre todas, pues ésta en tal 

diversidad se tejió por la convicción de tener en la raíz la convicción de ser una 

comunidad convocada por el Señor Jesús, aunque formadas y reuniéndose en 

lugares físicamente múltiples. Esa convicción trabajó a favor de la unidad a través 

de la labor de los caseros o líderes de las casa iglesia. Al respecto, no se puede 

descartar la predicación paulina concertada en la 1ª carta de San Pablo a los 

Corintios (cap. 12) sobre la unidad de los miembros del Cuerpo Místico de Cristo, 

lo cual se proyectó a nivel de las ciudades (iglesias locales), cuyas casas iglesia 

guardaron unidad entre ellas, y, sin lugar a dudas con las casas de otras 

ciudades, naciendo ahí la conciencia y el concepto de la universalidad de la 

Iglesia. A las casas iglesias, a pesar de su fuerza nunca se les atribuyó el 

calificativo de Iglesias, como sucedió referente a la colectividad de las mismas en 

una ciudad o diseminadas por los territorios del mundo conocido entonces. Se 

                                                           
57 Para profundizar sobre el tema se puede consultar ROBERT J. BANKS, Paul’s Idea of 

Community, especialmente la conclusión en las páginas 189-200. 
58 Cf ROGER W. GEHRIN, House Church and Mission, 295. 
59 Cf Ib. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

23 
 

puede afirmar que la hoíkos nunca estuvo contra la ecclesía, sino que fue su 

base, incubadora y modelo60. 

d) Algo, finalmente, que se debe resaltar fue la creación de los líderes. En el 

libro de Los Hechos de los Apóstoles se menciona a los Presbíteros con 

funciones propias, pero más como continuadores de la institución judía61; en 

cambio en la literatura paulina estos tienen también un estatuto definido, pero no 

son los ancianos en sí de la comunidad, sino, sin dejar de ser mayores en edad, 

son los caseros o líderes de la de las casas iglesia, cuyas responsabilidades eran 

favorecer la misión (hospedar a los misioneros, proporcionar el lugar para 

reuniones, mantener el contacto y buena comunicación con los demás caseros, 

así como pasar el mensaje y mantener en orden su propia casa iglesia. En este 

ambiente surgió el oficio del vigilante (epíscopo), con el fin de mantener el orden, 

la rectitud de lo que se predicaba, los canales para la buena relación entre las 

diversas casas y de sus cabezas, y de tener relación con los obispos de otras 

ciudades o regiones, etc. Seguramente muchos de ellos fueron primero caseros 

o líderes de alguna casa iglesia62. 

Las siguientes imágenes dan idea de cómo fueron esos primeros lugares de 

reunión de los cristianos. Igualmente dan idea de la evolución que tuvieron hasta 

antes del siglo IV63: 

                                                           
60 Cf Id., 296-297. 
61 Cf Hech. 15, 4, 6, 22, 41; 16, 4; 21, 18. 
62 Cf ROGER W. GEHRIN, House Church and Mission, 298-299. 
63 Cf Ib., 313-320. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

24 
 

 

Fig. 1. Planta de la casa de San Pedro (Basada en V. Corbo, Gli edifici della 

città, fig. 9). 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

25 
 

 

Fig. 2. Reconstrucción isométrica de la casa de San Pedro 

(Basada en V. Corbo, Gli edifici della città, fig. 10). 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

26 
 

 

Fig. 3. Planta de la Casa iglesia (Domus Ecclesiae) en Cafarnaúm 

(Basada en V. Corbo, Gli edifici della città, fig. 7). 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

27 
 

 

Fig. 4. Reconstrucción isométrica de la Casa iglesia (Domus Ecclesiae) en 

Cafarnaúm 

(Basada en V. Corbo, Gli edifici della città, fig. 8). 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

28 
 

 

Fig. 5. Planta de una Villa Romana en Anaploga 

(Basada en J. Murphy O’Connor, St. Paul’s Corinth, fig. 6). 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

29 
 

 

Fig. 6. Reconstrucción de una Villa Romana en Anaploga 

(Basada en el dibujo de L. Ritmayer, Ritmayer Archeaological Desing, 

Jerusalem). 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

30 
 

 

Fig. 7. Reconstrucción del Plano de una Casa habitación (en Dura) antes de su 

adaptación 

(Basada en C.H Krealing, The Christian Building, pl. 4). 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

31 
 

 

Fig. 9. Reconstrucción de la misma Casa adaptada como Casa iglesia (en 

Dura) 

(Basada en C.H Krealing, The Christian Building, pl. 5). 

c) La libertad romana (post-311) 

La situación de los cristianos cambió radicalmente a partir del siglo IV, primero 

por la tolerancia que el edicto «Denuo sint Christiani et conventicula componant» 

del César Galerio (a. 311) dio a esta religión64; enseguida, por el acuerdo entre 

Constantino y Licinio al inicio del a. 313, concediendo total libertad religiosa a los 

cristianos; y, finalmente, por el «Edictum de fide catholica» (a. 380), en el que se 

                                                           
64 Cf DANIEL OLMEDO, Manual de Historia …, 141. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

32 
 

declaró al cristianismo religión oficial del imperio, dirigido al pueblo de 

Constantinopla y dado por Graciano, Valentiniano y Teodosio65. 

El inicio de las construcciones llamadas iglesia se tiene en este siglo IV. El 

emperador Constantino, a partir probablemente del a. 313, regaló al papa 

Melquiades y a sus sucesores, el Palacio de Letrán, las Basílicas del Vaticano, 

la Santa Cruz y la Ostiense66. 

                                                           
65 Algunos autores sitúan este edicto en el año 381 y bajo el sólo gobierno de Teodosio (cf 

ALFONSO GARCÍA RODRÍGUEZ, Grandes Papas, 19). 
66 DANIEL OLMEDO, Manual de Historia …, 145. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

33 
 

III. La cátedra y la catedral del obispo. 

a) La cátedra del obispo (desde los primeros tiempos hasta la edad media). 

La práctica de enseñar o predicar por parte de los discípulos 

inició por mandato de Jesús67. Posteriormente, San Pablo 

Señaló a los primeros obispos su obligación de enseñar la fe, 

mediante la predicación68. Los discípulos de los apóstoles ellos 

continuaron con la misión de predicar, especialmente se ven 

empeñados varios que fueron obispos69. En esta época de 

persecución el lugar para la predicación era la Casa iglesia, a 

las que se ha aludido ya, pero en muchas ocasiones la 

predicación era itinerante70 o en las catacumbas71. 

Posteriormente, con la paz romana, la predicación empozó a 

tener un lugar concreto y en público, es decir sin esconderse. 

La Iglesia a partir del siglo IV poseyó grandes edificios, como ya se ha señalado, 

que se usaron para las reuniones, de los cuales el Papa y los Obispos hicieron 

su sede o cátedra de dirección y enseñanza. Al 

principio la cátedra estuvo fija, ordinariamente 

colocada en el ábside, incluso en el mismo muro de 

éste; pero esto fue incómodo, pues quedaba muy lejos 

de la feligresía, por eso algunos obispos, entre ellos 

San Juan Crisóstomo, las hicieron movibles, por lo que 

el material fue variado, desde las confeccionadas en 

mármol y bronce a las hechas con madera, 

                                                           
67 Cf Mt 10, 5-10. 28, 16; Mc 6, 7-8. 16, 14-16; Lc 9, 1-6. 24, 36-49; y Jn 20, 19-23. 
68 Cf Tim 4, 6. 5, 17 (en esta parte habla también de la predicación de los presbíteros); Tit 1, 9. 

2, 1 ss. 
69 Cf San Clemente Romano, San Ignacio de Antioquía, San Pilocarpo, San Cipriano, etc. 
70 Cf Un ejemplo claro fue la predicación de San Ignacio de Antioquía. 
71 Cf La predicación del Papa Calixto, entre otros. 

Cátedra del obispo 
Maximino (Rávena – 

s. VI). 

Cátedra de San Pedro 
(Basílica de San Pedro, Vaticano. 

Siglo IV o IX) 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

34 
 

preferentemente de roble72. Algunas fueron muy ornamentadas con diferentes 

motivos bíblicos, de la naturaleza creada, de la evangelización, de los personajes 

para quienes se confeccionaron, etc.; los ejemplos más notables son la de San 

Maximino y la de San Pedro73. 

La enseñanza desde la cátedra tuvo, en las épocas referidas, una temática 

innumerable, cuya minucia aproximada se puede se puede consultar 

principalmente en la gran obra de patrología conocida como Migne74; pero lo 

principal o central fue el contenido del evangelio adaptado a las circunstancias 

del tiempo y del lugar. 

                                                           
72 Cf Encyclopedia catholica, el CD, “cathedra”. 
73 Cf Ib. 
74 Cf …. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

35 
 

Bibliografía Catedral de Vasco de Quiroga. 

A. FUENTES 

BIBLIA DE JERUSALÉN: Evangelio de San Mateo, Evangelio de San Marcos, 
Evangelio de San Lucas, Hechos de los Apóstoles. 

TACITUS, Annals, en The Complete Works, Edition Kindle. 

THE APOLOGIES OF JUSTIN MARTYR. Traslations of Alexander Roberts, DD, 
and James Donaldson, LLD. Suzeteo Enterprises 2012. Editio Kindle. 

B. LIBROS 

AQUILINA, MIKE, Signs and Mysteries revelatin Anciant Christian Symbols, 
Huntington,  

BANKS, ROBERT J., Paul’s Idea of Community, Grand Rapids MI, 2012. 

GARCÍA R., ALFONSO, Grandes Papas, Madrid 1981. 

GEHRING, ROGER W., House Church and Mission, The Importance of Household 
Structures in Early Cristianity, Peabody MA, 2004. 

OLMEDO, DANIEL, Historia de la Iglesia, t. I, México D.F., 1946. 

QUASTEN, JOHANNES, Patrología Parte I hasta el Concilio de Nicea, Madrid 1078. 

C. ENCICLOPEDIAS Y DICCIONARIOS 

Diccionario Manual Griego, Vox, Barcelona 200218. 

Dictionnaire GREC – FRANÇAIS, por M. A. BAILLY, París 19065. 

Dizionario Giuridico Romano, EDIZIONI GIURIDUCHE SIMONE, Napoli 20003. 

Enciclopedia ESPASA CALPE, v. XII, Catedra: 508. 

Encyclopedia Catholica, el CD, Nueva York 2002. 

C. OBRAS ELECTRÓNICAS 

AUNE, DAVID E. The Blackwell Companion to the New Testament, Wiley-Blackwell 
2010. 

DICKEY, JOSHUA, Inter linear Greek Old Testament Septuagint; Kindle Edition 
2012. 

HARRIS WALKER, DAVID, The Gospel According to Matthew, Kindle Edition 2015. 

HERRING, PAUL F., The New Testament: the Hebrew behind the Greek, Kindle 
Edition 2014. 

DICKEY, JOSHUA, Inter linear Greek Old Testament Septuagint, Kindle Edition. 

LIDDELL HENRY GEORGE, SCOTT ROBERT, A Greek – English Lexicon (Greek 
Parsing Lexicon); Kindle Version 2013. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

36 
 

SCHAFF, PHILIP, Ante-Nicene Fathers, v. I, Edition Kindle 2009. 

D. SITIOS DE LA WEB 

1. Trono del Obispo de Rávena: 

https://es.wikipedia.org/wiki/C%C3%A1tedra_de_Maximiano 

2. Catacumbas de Sta Domitila 

http://www.primeroscristianos.com/index.php/roma/item/296-las-catacumbas-
de-domitila/296-las-catacumbas-de-domitila 

3. Basílica de Santa Prudencia: 

https://es.wikipedia.org/wiki/Bas%C3%ADlica_de_Santa_Pudenciana 

 
 
 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

37 
 

Restauración de la Catedral de Morelia 
 

Ing. José Fernández Alarcón  
Sala capitular de la Catedral 

12 de octubre 2015 

 
Logística 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

38 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

39 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

40 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

41 
 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

42 
 

Áreas intervenidas 

 
Torres 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

43 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

44 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

45 
 

 
Portadas 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

46 
 

 
Cúpulas 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

47 
 

 
Sala Capitular 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

48 
 

 
Bóvedas 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

49 
 

Balaustrados 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

50 
 

Puertas y canceles de acceso 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

51 
 

Instalación eléctrica 

 
Reloj 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

52 
 

 
Malla antipájaros 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

53 
 

Cúpula del crucero 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

54 
 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

55 
 

 
Iluminación exterior 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

56 
 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

57 
 

Iluminación interior 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

58 
 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

59 
 

 

 
 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

60 
 

 

Trabajos pendientes 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

61 
 

 

 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

62 
 

      
Recorrido, Iluminación de la Catedral y Cena 

Planta baja de las oficinas de la Mitra, 12 octubre 2015. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

63 
 

Liturgia: lugar de encuentro entre arte y teología 
 

Pbro. Dr. Manuel Fernando Sedano López 
Puebla, Director SOMELIT 

 
Casa San Luis, Morelia, Michoacán 

13 de octubre 2015 
 

Terminología: 
 

Dedicación, consagración, de la iglesia y del altar (no se inaugura) 

 

Realidad de los signos: 

 Campana con su propio lenguaje 

 El abuso de la significación (lo atribuido) mata el signo (lo que es). 

 Adaptar (cambio de naturaleza), 

 Adecuar (respetar la naturaleza). 

 Arte cristiano (contenido cristiano, con destino distinto a la liturgia)  

 Arte Litúrgico (desarrollado en ambiente litúrgico) 

 Trascendentales,  

o Uno –nace allí adentro con espiritualidad-  

o Bueno (calidad de materiales, buenos acabados, sanidad) 

o Verdad – materiales dignos y nobles- Belleza (orden, cálculo, 

proporción) 

o Pulcritud, Noble simplicidad  

 

La liturgia como acción teándrica, por cuyo medio se ejerce la obra de nuestra 

redención; como afirma la SC contribuye a la comprensión del misterio “per ritus 

et preces” en lo que respecta a la mediación sacramental. La finalidad primera 

de dicha obra, consiste en lograr que los fieles expresen y manifiesten el misterio 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

64 
 

de Cristo y de la Iglesia de ser a su vez humana y divina, visible e invisible, activa 

y contemplativa, de tal forma que lo humano se subordine a lo divino, lo estable 

se convierte en peregrino y así, pregustando y participando de la liturgia terrena, 

podamos desde aquí y ahora, degustar de aquello que nos aguarda en la liturgia 

del cielo. 

La liturgia predica a Cristo y presenta la Iglesia como signo levantado en medio 

de las naciones (SC 2) mediante un lenguaje; “ritual y verbal” que expresa y se 

expresa teológica y antropológicamente: por signos sensibles (SC 7); textos y 

ritos (SC 21); oraciones y cosas (SC 59) que toman vida y resplandecen en el 

tiempo y en el espacio. Lugares simbólico-concretos que se iluminan 

iconográficamente para hacer memoria y contextualizar lo que recordamos, 

actualizamos y pregustamos. 

La liturgia es el lugar de encuentro entre el arte y la teología, es donde se expresa 

lo humano y lo divino; lo material, artístico y trascendente; lo uno, lo bueno, lo 

verdadero y lo bello, que desde la noble simplicidad y la majestuosidad de lo 

sagrado se encarna y se expresa a través de la materialidad de lo sensible, la 

corporeidad de lo actuante y lo simbólico de lo significante. 

El “arte de celebrar”, que en el sentido estricto de la palabra no es exclusividad 

de quienes llamamos “artistas” sino de todos los que de alguna forma celebramos 

o participamos dentro de la acción litúrgica incluso la aparentemente estática 

iconografía y la geometría arquitectónica redunda en el previo, profundo y 

adecuado conocimiento y aplicación de los cánones teológico-antropológicos o 

litúrgico-divinos, mediante los cuales se ejecuta una verdadera obra o acción 

(leitourgia) descendente o ascendente que favorece el encuentro con el 

mysterium salutis. 

La liturgia como lugar de encuentro y servicio entre Dios y los hombres tiene su 

origen en la irrupción u obra del ἀρχιτέκτων = primer constructor, que irrumpe el 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

65 
 

Χάος  y se expresa en el Κρόνος  para hacer partícipe de su propio néfesh a 

quien ha creado del limo de la tierra y lo ha modelado dándole forma para entrar 

en continua comunicación con él. 

Los conceptos de encarnación, y ministerialidad del artista, están impresos en el 

corazón del hombre, por el hito de Dios, y se comprenden en el encuentro de lo 

humano con lo divino; es decir: en la fuerza de un espíritu trascendente, que 

transforma a quien se pone en su presencia y a su servicio, para plasmar desde 

la experiencia de un espíritu inmanente; el barro que toma vida y se transforma 

en las manos de quien lo moldea. 

El doble movimiento de la liturgia como glorificación de Dios en el tiempo y en el 

espacio y la santificación del hombre mediante ritos y oraciones durante el 

programa celebrativo ritual que se prolonga paraclécticamente mediante la 

acción del espíritu por la acción sacramental in fieri, constituyen por así decirlo; 

la esencia misma de la liturgia. Ámbito lógico de la lengua y del oído, palabra 

leída y escuchada, cantada y meditada; que aunándose a la trascendencia de la 

vista que deriva de la naturaleza encarnada de un Dios que se hace visible, se 

abre a una cinética grandiosa que se expresa también en gestos, posturas y 

movimientos. 

En el espacio y en el tiempo sagrado, el ingenio humano se expresa con arte y 

belleza. La Palabra divina toma vida y se encarna sacramentalmente accedit 

verbum in elementum et fit sacramentum. La iconología se revela 

iconográficamente y los movimientos se iluminan a la par que favorecen, el 

admirabile comercium, entre lo humano y lo divino, lo terreno y lo trascendente. 

Las bellas artes por su propia naturaleza, se relacionan con la infinita belleza de 

Dios. El arte sacro como cumbre del arte religioso contribuye sobremanera para 

su alabanza y gloria. El noble servicio de dichas artes, hizo que la Iglesia se 

abriera a todas las artes y estilos, siempre y cuando no contradijeran sus 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

66 
 

principios y sí favorecieran la acción litúrgica y la participación de todos los que 

celebran. 

Comprender y distinguir de manera puntual, la función del arte sacro como 

culmen del arte religioso que ha ocupado un lugar muy especial en la historia de 

nuestra Iglesia, como queda expresado en el capítulo octavo de nuestra 

constitución, nos impulsa a clarificar que, el arte es uno y por ello no se debería 

adjetivar; sin embargo, para una mejor comprensión de nuestro cometido, nos es 

lícito distinguir entre arte pagano y arte cristiano.  

Pagano, el que no tiene relación con la revelación cristiana pero que contiene 

una dimensión religiosa que expresa trascendencia humana y espiritual a través 

de mediaciones cultuales o rituales; Cristiano, el que se expresa en el ámbito de 

la fe revelada en un Dios único y personal que se ha hecho hombre y paternal y 

providencialmente mediante su amor generando actitudes de piedad, alabanza, 

agradecimiento, confianza y comunión. 

Hablar del arte sacro cristiano, haciendo referencia a las múltiples 

manifestaciones de expresión de la belleza o formas artísticas que producen 

gozo a los sentidos preferentemente de la vista y del oído, tales como la 

geometría arquitectónica, la escultura del bajo relieve o la tridimensional, los 

claroscuros de la superficie plano-pictográfica en sus diferentes modalidades 

(fresco, oleo, vitral, mosaico, grabado etc.); así como, el combinar del silencio 

con la palabra (literatura), con el ritmo (música), o con el cuerpo en movimiento 

(kinesis); es aprovechar la manifestación propia del hombre que se expresa y es 

acogido mediante el misterio de la encarnación para conectarse 

fenomenológicamente con lo divino y trascendente. 

El tesoro artístico que la Iglesia ha venido acumulando, custodiando restaurando 

y promoviendo a través de los siglos como testimonio de las diferentes épocas 

cultuales y culturales de su propia historia, es el que llamamos arte sacro 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

67 
 

cristiano. Litúrgico, cuando se plasmó o desarrolló dentro del espacio celebrativo 

ritual, que al unirse con la acción litúrgico-sacramental, expresó y acompañó con 

grande delicadeza: la oración y solemnidad de los ritos sagrados según las 

características propias del momento. Basta enunciar por ejemplo: el arte litúrgico 

de estilo románico cuyos testimonios encontramos en las basílicas con sus 

columnas y naves; el gótico, sobrecargado de ornamentación escultórica y la 

epifanía de la luz en sus vitrales; el renacentista, con su nueva concepción del 

hombre, el universo y la apertura al mundo; el barroco, como expresión de triunfo 

en el momento de la contra reforma cubriendo todos los espacios vacíos con 

simbolismos e imágenes; el neoclásico, que expresa la medida, la proporción y 

la sobriedad en contraste con lo anterior al igual que el neogótico, por su cercanía 

con el romanticismo, etc. 

Las plantas arquitectónicas de los edificios expresan la naturaleza de los mismos: 

la verticalidad, la interacción entre el cielo y la tierra; la longitud y el ábside, el 

camino y la infinitud; la montaña sagrada, el lugar del encuentro; las columnas, 

los pilares fundamentales de la Iglesia; el arte figurativo del paleocristiano, lo que 

se realizaba en aquellos lugares; el bizantino, el florecer de las imágenes 

sagradas; el románico, sus programas escultóricos y decorativos; el gótico, sus 

vitrales celebrativos y devocionales; el renacentista, sus programas catequético-

narrativos; el barroco, su ornamentación natural y elíptica de la lógica divina; el 

neoclásico, la mezcla de sus estilos; el romanticismo, los programas iconográfico-

narrativos con los claro obscuros del espíritu; el ecléctico o libre, asimilando y 

proponiendo la cultura y sensibilidad religiosa de cada pueblo; el moderno, el 

equilibrio entre lo funcional y verdadero; el contemporáneo o posmoderno, 

aunque libre, su retorno a la mistagogia y poniéndose al servicio de los programas 

celebrativo- rituales que se desarrollan dentro del espacio sagrado y los lugares 

litúrgicos. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

68 
 

Liturgia, “lugar de encuentro entre arte y teología quiere decir, exegesis y 

hermenéutica del espacio y el tiempo celebrativo en el que se dilata la acción 

salvífica, de la que se hace anamnesis, se actualiza “aquí y ahora”, y se prolonga 

escatológicamente dentro de la celebración cristiana, y la liturgia cristiana como 

celebración síntesis de toda la historia de la salvación viene a ser el kairós que 

irrumpe intempestivamente en el kronos como tiempo natural medido.  

Espacio litúrgico es lugar en el que se lleva a cabo “todo” el programa celebrativo 

ritual compuesto de momentos y desplazamientos propios para la ejecución de 

los ritos y preces; es el vacío donde irrumpe lo sagrado para encarnarse según 

sus propios cánones dentro del tiempo y el lugar. Lugar litúrgico es el simbólico 

concreto en el que iconográficamente se connota o re-presenta aquello de lo cual 

se hace memoria, se actualiza y se pregusta durante la acción litúrgica. 

La iglesia edificio es la expresión del misterio, la torre del campanario el dedo que 

apunta a la eternidad recordando nuestro principio y finalidad. Es el lugar donde 

nos reunimos como comunidad viva y espiritual. Somos la piedra hecha edificio 

y la teología arquitectura, testimonio de comunión y participación; piedras vivas 

hechas construcción. 

La liturgia como lugar de encuentro entre arte y teología son el vivo testimonio de 

un Dios que irrumpe y se encarna. La conservación, adecuación, prospección y 

decoración de los edificios sagrados o lugares litúrgicos a partir de los principios 

generales de la SC son el punto de partida para iniciar una verdadera pastoral 

del arte; que ofreciendo lineamientos teológico-litúrgicos, a los amigos del arte, 

sean capaces de retomar y acompañar a quienes acogen con sensibilidad las 

mociones del espíritu para hacerlas plásticas y sensibles según su propia 

capacidad y originalidad; como afirmaba Papa Paulo VI en su mensaje a los 

artistas en la clausura del Concilio Vaticano II (8/XII65) y Juan Pablo II, en su 

carta a los artistas respecto de quienes con apasionada entrega buscan nuevas 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

69 
 

“epifanías” de belleza para ofrecerlas al mundo a través de la creación artística 

(4/IV/99). 

Comprender el lenguaje litúrgico durante la celebración del cuerpo en el espacio 

sagrado es el presupuesto fundamental para quien desea hacer “arte para la 

liturgia”. Valorar el arte, la teología y la liturgia como testimonio de una 

eclesiología concreta a la luz de la reflexión histórico-teológica de los sagrados 

misterios es el mejor medio para conservar, adaptar y proyectar el lugar y espacio 

sagrado. Promover la pastoral de los artistas es otro mecanismo necesario para 

superar lo artístico-funcional, que suele no nacer dentro del espacio sagrado ni 

expresar la experiencia celebrativo-sacramental y lejos de favorecer el misterio, 

muchas veces lo obstaculiza, ridiculiza o desacraliza. 

La producción de documentos eclesiales sobre el tema, además del diálogo con 

los artistas, afrontan principios generales y particulares que favorecen el carácter 

técnico-organizativo y los criterios teológico-litúrgicos respecto al arte y la 

arquitectura al servicio de la celebración; que desafortunadamente por el 

distanciamiento entre sacerdotes y artistas o la fractura entre Iglesia y Estado; 

dan paso a criterios y opiniones interesantes pero muchas veces contradictorias 

con lo que debieran expresar. 

El edificio  sagrado es el lugar litúrgico donde el cuerpo congregado celebra el 

misterio, ejerce su ministerio, y el arte favorece su encuentro. Arte para la liturgia 

es conjugar el orden, la inspiración y la belleza como signo de lo sagrado que 

evoca el pasado, favorece el presente y preanuncia el futuro a través del 

programa iconográfico-estructural, acústico-visual y odorífico-memorial. Un arte 

y una teología que además de contribuir o apoyar la acción celebrativa en un 

ambiente dinámico, es necesario conocer, custodiar, adecuar, proyectar y 

promover. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

70 
 

Llamamos aula litúrgica o edificio sagrado a las dimensiones espacio temporales 

en las que ayer como hoy, se sigue haciendo presente el evento salvífico como 

portador de salvación mediante un programa ritual celebrativo; por eso, la 

expresión edificio de la Iglesia, evoca las casas, los caminos, las cimas de las 

colinas, los campos, las zonas desérticas y las riveras de los lagos donde Cristo 

se hacía presente con sus discípulos o donde ellos tuvieron experiencia de su 

presencia y que como entonces estaba presente. 

Las formas artísticas y arquitectónicas no aparecen por si solas, son el reflejo de 

una teología y una praxis, pues la acción celebrativa de la comunidad,  así como 

el arte y la arquitectura al servicio de la Liturgia fuera de este contexto, no son 

más que piezas de un museo que hablan de una historia de fe donde la 

comunidad cristiana escucho, alabó y sirvió a Dios en su tiempo y en sus 

circunstancias. 

El arte y la arquitectura para la liturgia nace y se desarrolla en el espacio sagrado 

a la vez que refleja la acción celebrativa vivencial de la Iglesia a través de los 

misterios y la espiritualidad del artista que los acoge con absoluta sensibilidad y 

los hace visibles. La producción artística testimonia la dimensión religiosa de 

cada tiempo y cada lugar por lo que el extraordinario patrimonio artístico y 

arquitectónico de un pueblo deriva en gran parte de la relación entre el mundo de 

la fe y el del arte. 

El gran aporte del artista en lo que refiere a la obra de arte, sin quitarle mérito a 

su conocimiento y capacidad como arquitecto, pintor, escultor, músico etc., no 

siempre posee los elementos fundamentales para poder plasmar la dimensión 

teológico-litúrgica de la obra, lo cual puede llevarlo a la ejecución de una obra 

artística y de gran renombre pero poco apta para el contexto litúrgico en el que 

sea colocada. De aquí que a lo largo de los años, la relación entre Iglesia y arte 

no siempre fue pacífica, pues en los inicios del siglo pasado, prácticamente quedó 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

71 
 

interrumpida ante la petición de los artistas que exigían la autonomía absoluta en 

sus formas de expresarse sin ligamen alguno con los valores, creencias, 

tradiciones e instituciones, pero que gracias a la necesidad de reconstruir las 

iglesias después del segundo conflicto bélico especialmente en Europa y la de 

proyectar nuevos edificios en el período de expansión urbanística de las ciudades 

de todo el mundo, trajo como consecuencia la búsqueda de un camino de 

conciliación entre ambos. 

Los esfuerzos que han hecho las instancias competentes en lo que refiere a la 

custodia, restauración y adecuación de los bienes culturales, así como la 

prospección de espacios celebrativos a la luz de la nueva normativa postconciliar, 

requiere de una especial formación en el dinamismo litúrgico, a fin que, 

sacerdotes, ministros y laicos, comprendamos que el espacio sagrado o 

ambiente litúrgico, celebrativo y participativo corresponde verdaderamente a la 

propuesta que nos hace la misma teología de comunión y participación, y que no 

se trata de opiniones personales o de cada párroco o artista, sino que asegura 

las estructuras externas para la correcta implementación de la reforma litúrgica 

en su aspecto artístico y arquitectónico. 

En el lenguaje litúrgico, adecuar es acomodar sin alterar la naturaleza y finalidad 

del objeto sagrado; adaptar es alterar la naturaleza del objeto sagrado para una 

finalidad distinta. En el lenguaje artístico, restaurar es reparar una pieza o tesoro 

artístico arquitectónico, sin alterar su naturaleza y respetando los materiales 

originales y finalidad del artista; remodelar es replantear una pieza o tesoro 

artístico arquitectónico, alterando su naturaleza, materiales de elaboración 

original y finalidad del artista. 

Los sacerdotes, religiosos, laicos y seminaristas, no podemos ignorar en nuestros 

procesos de formación inicial y permanente el estudio del arte o ars celebrandi 

que redunda en gran parte en el desempeño de nuestro ministerio, la formación 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

72 
 

de los laicos y equipos litúrgicos, el diálogo con los artistas e instituciones 

competentes, que muchas veces por la ignorancia de los documentos y la 

exégesis de los mismos, redundan no solo en el descuido personal o de nuestras 

celebraciones sino además en el descuido de los libros, objetos y gestos 

litúrgicos, que poseen una enorme carga connotativa y comunicativa de lo 

sagrado contenida en los lugares y espacios sagrados  que lejos de favorecer o  

apoyar, obstaculizan la acción celebrativa. 

La voluntad de la Iglesia en su deseo de retomar y reconciliar el diálogo 

interrumpido entre arte y liturgia. Papa Paulo VI en pleno desarrollo del Concilio 

Vaticano II y cinco meses después de haber sido aprobada la Carta magna sobre 

la Sagrada Liturgia (7/V/1964), en una memorable homilía a los artistas reunidos 

en la capilla Sixtina decía: 

“Necesitamos de ustedes. Nuestro ministerio necesita su colaboración. Porque 

como saben, Nuestro ministerio es predicar y hacer accesible, comprensible y 

conmovedor el mundo del espíritu, de lo invisible, de lo inefable, de Dios. Y en 

esta operación que traspasa el mundo invisible a través de fórmulas accesibles 

e inteligibles, ustedes son maestros. Su profesión, su misión y su arte es 

justamente aquel de sonsacar los tesoros del cielo y del espíritu para revestirlos 

de palabra, color, forma y accesibilidad...” “Nosotros los hemos abandonado 

también, no les hemos explicado nuestras cosas, no los hemos introducido en la 

celda secreta donde los dónde los misterios de Dios hacen brincar el corazón del 

hombre de alegría, de esperanza, de regocijo, de ebriedad…”  

Y el ocho de diciembre de mil novecientos sesenta y cinco en el mensaje de 

clausura del concilio el mismo Papa expresaba: 

“Si sois los amigos del arte verdadero, vosotros sois nuestros amigos. La Iglesia 

está aliada desde hace tiempo con vosotros. Vosotros habéis construido y 

decorado sus templos, celebrado sus dogmas, enriquecido su liturgia. Vosotros 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

73 
 

habéis ayudado a traducir su divino mensaje en la lengua de las formas y las 

figuras, convirtiendo en visible el mundo invisible. Hoy, como ayer, la Iglesia os 

necesita y se vuelve hacia vosotros…” “No rehuséis el poner vuestro talento al 

servicio de la verdad divina. No cerréis vuestro espíritu al soplo del Espíritu Santo. 

Este mundo en que vivimos tiene necesidad de la belleza para no caer en la 

desesperanza…””. 

El lugar de la celebración está impregnado de la experiencia que el hombre vive 

en los confines del misterio, de manera que la arquitectura y ornamentación de 

todos los objetos litúrgicos, expresan a través de todo el aparato iconográfico y 

decorativo, dentro del edificio y el cuerpo que celebra una profunda vivencia de 

fe y manifestación religiosa que simboliza la acción humano divina dentro del 

espacio litúrgico.  No basta la generosidad o la buena disponibilidad para 

adecuar o introducir una obra de arte dentro del espacio litúrgico, o proyectar una 

magna obra escultórico-arquitectónica, se necesita concebirla dentro del espacio 

litúrgico y en el espacio espiritual donde Dios irrumpe la creatividad del artista y 

el artista expresa el mensaje de Dios. 

El diálogo entre Iglesia y arte expresado en la disponibilidad de los artistas para 

trabajar en el ámbito eclesial y de manera concreta al servicio de la liturgia en el 

espacio sagrado, es una clara manifestación del Espíritu creador que se expresa 

en la multiplicidad de sus carismas y dones a través de quienes producen música, 

arte y arquitectura para la  liturgia. Reconocer y valorar los carismas, iniciativas 

e instituciones existentes; Dialogar con simpatía, cultivando las relaciones con 

los artistas; Iniciar la investigación histórica y teológica de los edificios sagrados; 

Cuidar la formación del pueblo de Dios y de los artistas; Capacitar a los 

responsables que habrán de llevar a cabo la responsabilidad de estos trabajos 

tanto a nivel eclesiástico, litúrgico y artístico, son los presupuestos fundamentales 

para una verdadera pastoral con los artistas. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

74 
 

El diálogo con los artistas constituye la tarea de convocación a quienes desean 

hacer arte sagrado o al servicio de la liturgia, mediante el discernimiento, y 

promoción de quienes ya son artistas y de quienes se sienten motivados por el 

Espíritu creador a iniciarse en este ministerio. Este es el tiempo y el espacio 

propicio que se debe dedicar para motivar y formar a los artistas, arquitectos, 

artesanos, decoradores, modistas, orfebres, músicos, floristas, etc., sin olvidar la 

formación también de quienes por motivos de trabajo o servicio desempeñan una 

función cercana durante la celebración de estos grandes misterios, tales como 

sacristanes, fotógrafos, camarógrafos etc. 

El arte de expresar la presencia desde el símbolo icónico oriental hasta el arte de  

escribir la palabra y darle vida a través del movimiento, la pintura, el bajo relieve, 

la luz, el color, el mosaico, el vidrio, la piedra, la escultura y la construcción; 

constituyen las expresiones más grandes del hombre a lo largo de la historia que 

manejando con las manos y la inteligencia los materiales de la creación bajo el 

influjo sobrenatural del Espíritu Santo, como lo hace también el músico sobre el 

instrumento que combina el aire o el espíritu en el tiempo y el silencio para 

sublimar la palabra y la oración. 

El artista al servicio de la liturgia debe ser un mistagogo que familiarizado con la 

celebración a través de la “letio liturgica” y el misterio cristiano en su configuración 

simbólico ritual y litúrgico sacramental, conoce bien el ciclo litúrgico y sus fiestas, 

y asiduo en la oración, es consciente del servicio que desempeña fundamentado 

en la “gratuidad”,  la alegría, el sentido comunitario, el amor a los hermanos y su 

ardiente celo pastoral. El artista al servicio de la liturgia, se hace signo, imagen y 

comunicación no verbal para dejar hablar a la palabra y al misterio  en la fiesta, 

en el domingo y en toda celebración ritual. La belleza, el sonido, la fragancia, el 

orden, la expresión, los materiales, el color son la ofrenda y la puerta de acceso 

que hace ver, oír, recordar y pregustar de las grandes maravillas que ha hecho, 

hace y nos anticipa el Señor. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

75 
 

El espacio sagrado es el mejor campo donde puede expresarse el arte y la 

arquitectura, de ahí la necesidad de convocar, formar, impulsar y meter a 

concurso a músicos, arquitectos, pintores, escultores, modistas, decoradores, 

floristas expertos del audio, iluminación, climatización etc., a fin que expresen su 

capacidad, creatividad e iniciativa preparados y orientados oportuna y 

previamente para ayudar a la iglesia a ser lo que está llamada a ser “signo y 

símbolo de la realidad sobrenatural”. 

La debilidad del arte sacro en nuestros días consiste en que muchas veces se le 

ve y contempla solamente como “cultura” o pieza de valor artístico y no según su 

sentido genuino que la relaciona con el culto, con la palabra, con el misterio, con 

la presencia o la significación trascendente del hombre en relación con Dios, sino 

como un producto de consumo, de diseño, de ornato o decoración, que favorece 

más la contemplación, admiración o escándalo externo respecto a su inversión, 

que a captar el verdadero misterio que la obra revela y comunica. Esta es la gran 

paradoja del arte que ha transformado nuestros templos en lugares de 

espectáculo, emoción estética o museos, descuidando u obscureciendo lo 

primordial. 

Conservar e incrementar los tesoros artísticos de la Iglesia quiere decir hoy, 

superar la subjetividad y confusión del hombre moderno y contemporáneo, a 

partir de una adecuada formación y acompañamiento de los artistas 

profesionales y aficionados del arte; arquitectos, técnicos e ingenieros civiles; 

modistas, diseñadores, artesanos y demás expertos, que deben ser los primeros 

destinatarios de la pastoral con los artistas, a través de cursos o semanas de 

formación además de los seminarios en las escuelas de arte, arquitectura, 

ciencias religiosas, humanísticas y culturales. 

El proyecto de un nuevo edificio o espacio litúrgico no consiste en repetir moldes 

anteriores o edificios del pasado histórico, ni tampoco ejecutar obras vistas en 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

76 
 

diferentes contextos geográficos o socio-culturales, o más lamentable aún, traer 

materiales o elementos poco significativos para la comunidad que debiera edificar 

con lo que les es propio, como imagen de la casa que el pueblo ofrece a su Dios 

para encontrarse con él y a quienes ha convocado. Cada pueblo o nación tiene 

sus artistas y artesanos para expresar con sus elementos culturales las 

grandezas de Dios y sus misterios sin descuidar lo que es fundamental de una 

Iglesia que peregrina y que es imagen y anticipación de la celestial. 

La expresión del edificio sagrado o aula litúrgica, debe ser la respuesta del 

momento histórico presente que con su manera particular respecto al estilo y 

forma de expresarse, es capaz de transmitir un mensaje claro y connotativo que 

además de contextualizar el lugar, favorece la celebración y participación plena, 

activa y fructuosa de la comunidad. 

Arte, teología y liturgia en el espacio que debemos proyectar significa tener clara 

la eclesiología del Concilio Vaticano II, partir del conocimiento antropológico 

cultural e histórico concreto de la comunidad o pueblo donde se proyecta el aula 

litúrgica; conocer valorar y profundizar la primacía de la celebración como lugar 

litúrgico de encuentro entre palabra y rito, teología y sacramento, arte y 

arquitectura además del conocimiento y hermenéutica adecuada de la normativa 

litúrgico-canónica contenida en los prenotandos y demás documentos de la 

Iglesia. 

El programa iconográfico de carácter mistagógico, catequístico, narrativo, 

celebrativo, devocional o decorativo ornamental, debe favorecer siempre el 

misterio que se celebra pues además de recordarlo, actualizarlo, anticiparlo, 

prolongarlo y celebrarlo, debe ser acorde a la finalidad del espacio o lugar litúrgico 

para facilitar su comprensión, desenvolvimiento y acción sin obstaculizarlo, ni 

distraerlo por la sobrecarga de significación. La crisis del símbolo es la 

sobrevalorización de la significación o alegorización, pues cuando prevalece el 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

77 
 

significante sobre el significado no solo se relativiza sino se le distrae de su 

verdadero contenido de trascendencia y presencia ritual. Respecto a la 

decoración de la iglesia y demás objetos sagrados, hay que tomar en cuenta que 

no se trata simplemente de aspectos funcionales o de utilidad, sino simbólicos y 

armónicamente conectados con el espacio sagrado en su totalidad por lo que se 

hace necesaria la sobriedad y noble simplicidad. 

La iglesia edificio, es el lugar donde acampa o pone su tienda (σκηνόω) el que 

habita, protege, reside y acompaña a su pueblo; el lugar en donde se hace 

presente y cubre de gloria a los suyos como símbolo de protección y comunión. 

El ciborio o baldaquino, es la “huppah”, lugar de la cohabitación simbólica de 

Cristo con su Iglesia. El altar, es la roca de la casa y piedra firme de la iglesia en 

la que se sobre edifican las piedras vivas del edificio, (pueblo cultual, asamblea 

santa, nación consagrada, estirpe sacerdotal), piedra del sacrificio y mesa del 

banquete fraternal. El ambón, lugar de la tumba vacía donde el ángel anuncia la 

resurrección. La sede, lugar de quien preside y es puente entre Dios y los 

hombres y los hombres con Dios. La pila bautismal, el lugar de la sepultura donde 

resucitan los nuevos hijos de Dios. 

Liturgia, lugar de encuentro entre arte y teología quiere decir hoy, comenzar o 

retomar una verdadera pastoral con los artistas, que superando nuestras 

diferencias y desconocimientos, aprovechemos el campo de Dios y del hombre 

para que delimitando los espacios propios de cada competencia podamos 

converger en los lineamientos teológico-litúrgicos para una mejor comprensión y 

vivencia de los misterios.  

 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

78 
 

Terminología litúrgica arquitectónica, consideraciones y puntualizaciones 

Pbro. Arturo Guzmán. 
Casa San Luis, Morelia, Michoacán  

13 de octubre 2015 
 

La terminología litúrgica arquitectónica se basa no en simples convenciones o 

acuerdos en su uso, tampoco exclusivamente en los datos dados por la 

Arquitectura civil, sino que necesariamente tendrá que partir de aquello que funda 

a la misma Liturgia: la teología.  Así, pues, en primer lugar, al hablar de 

arquitectura litúrgica, se tiene que partir de la teología litúrgica acerca del espacio 

celebrativo: 

“Por su muerte y resurrección, Cristo se convirtió en el verdadero y perfecto 

templo de la Nueva Alianza y congregó al pueblo adquirido por Dios.  Este pueblo 

santo, unificado por la unidad del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, es la 

Iglesia o sea el templo de Dios edificado con piedras vivas, donde el Padre es 

adorado en espíritu y en verdad.  Por tanto, con razón, desde antiguo se llamó 

también ‘iglesia’ al edificio en el que la comunidad cristiana se congrega para 

escuchar la Palabra de Dios, orar unida, recibir los sacramentos y celebrar la 

Eucaristía”.75 

Templo – iglesia - Iglesia 
 

La teología, en efecto, nos recuerda que cuando la Palabra se hizo carne y puso 

su Tienda entre nosotros (cfr. Jn 1, 14), lo hizo haciendo de su ser hombre, de su 

cuerpo, la verdadera “Tienda del encuentro”, tanto que posteriormente llegó a 

decir: “Destruyan este templo y en tres días lo volveré a levantar” (Jn 2, 19), y 

para que no cupiera la menor duda, el mismo Evangelista nos aclara que “él se 

                                                           
75 Ritual de la Dedicación de iglesias y altares, Praenotanda 1. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

79 
 

refería al templo de su cuerpo” (Jn 2, 21).  Por lo tanto, desde su Encarnación, el 

Cuerpo del Hijo de Dios es el único y definitivo Templo de la presencia de Dios 

entre los hombres, en donde se rinde el verdadero culto en espíritu y en verdad. 

Sin embargo, “del costado de Cristo dormido en la cruz nació el sacramento 

admirable de la toda la Iglesia” (cf. SC 5), es decir, signo e instrumento de él 

mismo, por lo que configura a su Iglesia como su propio Cuerpo (cfr. 1 Co 12, 27; 

Col 1, 18; CCE 787-795.  Es así que la Iglesia, siendo el Cuerpo de Cristo, es de 

hecho el templo de Dios donde se continúa y hace realidad el culto que quiere el 

Padre. 

Por su parte, la casa que sirve para albergar a la comunidad cristiana, templo del 

Dios vivo, es el edificio visible que se convierte en un signo peculiar de la Iglesia 

que peregrina en la tierra al tiempo que es una imagen de la Iglesia que ha llegado 

al cielo.76  Consiguientemente, “la iglesia, como lo exige su naturaleza, debe ser 

adecuada para las celebraciones sagradas, decorosa, que resplandezca por una 

noble belleza y no por la mera suntuosidad; sea un símbolo y signo de las cosas 

celestiales.  ‘Por consiguiente, la disposición general del edificio sagrado 

conviene que se haga como una imagen del pueblo congregado, que permita su 

ordenada colocación y favorezca la ejecución de los oficios de cada uno’”.77   

En consecuencia, surge una primera precisión terminológica a partir de estos 

datos teológicos: es impropio llamar con el nombre de ‘templo’ al edificio eclesial: 

su nombre propio es el de ‘iglesia’.  También es importante puntualizar que en su 

escritura, también existe la diferencia entre la comunidad cristiana, la ‘Iglesia’, 

siempre escrita con mayúscula, y el edificio, llamado ‘iglesia’, escrito con 

minúscula. 

                                                           
76 Cfr. Id. 2. 
77 Id. 3 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

80 
 

La realidad de la Iglesia en su profundidad mistérico-sacramental se expresa en 

la imagen histórico-salvífica del “pueblo de Dios”, y se manifiesta en modo 

especial en la asamblea litúrgica, sujeto de la celebración cristiana.  De hecho, 

Jesucristo, Verbo encarnado, sacramento del Padre, participa por medio del 

Espíritu la mediación salvífica al pueblo profético, sacerdotal y real, cuya razón 

de ser es el anuncio, la alabanza, el servicio. 

Por esto, el espacio litúrgico, sea durante así como fuera de la celebración, con 

su específica modalidad, interpreta y expresa simbólicamente la economía de la 

salvación del hombre, convirtiéndose profecía visible del universo redimido, ya 

no sometido a la caducidad, sino llevado a la belleza e integridad.  Por esto 

mismo, el Ritual afirma: “el edificio que se construirá con elementos materiales 

será un símbolo visible de aquella Iglesia viva o edificio de Dios, formada por 

ellos mismos”.78 

Espacios y lugares litúrgicos 
 

Al hablar de ‘espacios litúrgicos’ se entiende el espacio donde tiene lugar una 

determinada acción litúrgica: espacios para la asamblea, para el Sacrificio 

eucarístico, para la escucha de la Palabra, para la adoración personal, para el 

Bautismo, para la Penitencia sacramental, etc.  Al interno del grande espacio 

litúrgico llamado iglesia, existen a su vez otros espacios litúrgicos menores, que 

llamamos, por ejemplo, nave o aula, presbiterio, bautisterio, capilla del Santísimo 

Sacramento, capilla penitencial, etc.  Sin embargo, cada uno de estos espacios 

está marcado por lugares litúrgicos focales, a saber altar, ambón, sede, sagrario, 

fuente bautismal…  Dicho de otro modo, al interno de la iglesia, existen diferentes 

                                                           
78 Ritual para la colocación de la piedra fundamental o del comienzo de los trabajos de 

una iglesia, Praenotanda 1. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

81 
 

espacios litúrgicos, dentro de los cuales, a su vez, se encuentran uno o más 

lugares litúrgicos que se constituyen como puntos focales para la acción litúrgica. 

Partiendo del dato que la disposición general de una iglesia ha de trasparentar la 

imagen de una asamblea reunida para la celebración de los santos misterios, 

jerárquicamente ordenada y articulada en los diversos ministerios, de modo que 

favorezca el regular desarrollo de los ritos y la activa participación de todo el 

Pueblo de Dios.  Por naturaleza y tradición, el espacio interno de la iglesia se 

articula para expresar y favorecer en todo la comunión de la asamblea toda – 

ministros ordenados, ministerios y servicios laicales, fieles laicos – que es el 

sujeto celebrante.  Este ambiente interno será entonces punto de partida para la 

proyección, estará orientado hacia el centro de la acción litúrgica y marcado 

según una dinámica que parte desde el atrio, se desarrolla en el aula y se 

concluye en el presbiterio, como espacios articulados y no separados. 

El primer espacio proyectado es de la celebración de la Eucaristía: ha de tener 

una centralidad no tanto geométrica, pero sí focal del presbiterio, adecuadamente 

elevada, o de cualquier modo, siempre diferenciada del aula.  De ahí, se pasará 

a subrayar las grandes presencias simbólicas permanentes: altar, ambón, 

bautisterio/fuente bautismal; siguen después el lugar de la Penitencia, la custodia 

eucarística y la sede del Presidente.  Unidas a estas, se deben de proyectar los 

espacios para los fieles, para el coro y los instrumentos, así como la colocación 

de las imágenes.  De este modo, el espacio debe hacer posible el orgánico y 

ordenado desarrollo, además que de la Misa, también de los otros sacramentos. 

Bautismo, Confirmación, Penitencia, Unción de los enfermos, Orden, Matrimonio; 

así como de los sacramentales: funerales, Liturgia de las horas, bendiciones, etc.  

Se dejará, pues, un margen de adaptabilidad que la praxis pastoral puede exigir. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

82 
 

Espacios litúrgicos 

Presbiterio 

El presbiterio es el espacio “en el cual sobresale el altar, se proclama la Palabra 

de Dios, y el sacerdote, el diácono y los demás ministros ejercen su ministerio”.79  

Se trata de un espacio distinto de la nave o aula, por su estructura y ornato. 

Nave o aula 

Es el espacio propio para los fieles durante las celebraciones litúrgicas. 

Presantuario o grada sacramental 

No es un espacio propiamente determinado de manera oficial, pero se trataría de 

un espacio intermedia entre el presbiterio y la nave, en el cual se administrarían 

de sacramentos y para los sacramentales, incluso para el ambón. 

Bautisterio 

Es el espacio donde se encuentra la fuente bautismal. 

Lugares litúrgicos 

Altar 

El Ritual recuerda: “Los antiguos Padres de la Iglesia, meditando la Palabra de 

Dios, no dudaron en afirmar que Cristo fue el sacerdote, la víctima y el altar de 

su propio sacrificio.  En efecto, la carta a los Hebreos presenta a Cristo como el 

Sumo Sacerdote y, al mismo tiempo, como el Altar vivo del Templo celestial; en 

                                                           
79 IGMR 295. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

83 
 

el Apocalipsis nuestro Redentor aparece como el Cordero muerto, cuya oblación 

es llevada al altar del cielo por manos del Ángel de Dios”.80 

No obstante, como sucede con la iglesia, el primado lo tiene el Misterio antes que 

los elementos materiales.  Por lo tanto, se enfatiza que “los cristianos que se 

dedican a la oración, que ofrecen sus plegarias a Dios e inmolan las víctimas de 

las súplicas, son las piedras vivas con las cuales el Señor Jesús edifica el altar 

de la Iglesia”.81  Igualmente, por lo que en el altar se celebra, este es 

simultáneamente mesa del sacrificio y del banquete ya que “Cristo el Señor al 

instituir el memorial del sacrificio que había de ofrecer al Padre en el ara de la 

cruz, bajo la forma de un banquete sacrificial, convirtió en sagrada la mesa 

alrededor de la cual se reunirían los fieles para celebrar su Pascua”.82  

Consiguientemente, el altar es también símbolo de Cristo, esto de modo que el 

altar, especialmente el fijo, “signifique más clara y permanentemente a Cristo 

Jesús, la Piedra viva”.83  Asimismo, nuevamente en clave eclesiológica, el altar 

se erige también en honor de los mártires “para significar que el sacrificio de los 

miembros tuvo su origen en el sacrificio de la Cabeza”.84 

Ambón 

El ambón es exclusivamente el lugar desde el cual se proclama la Palabra de 

Dios y responde a la dignidad de la misma, en cuanto mesa del pan de la Palabra 

que ahí se distribuye; por lo tanto, no puede nunca tratarse de un simple atril 

móvil, sino de uno estable y destacado por su dignidad.85 

                                                           
80 Ritual de la dedicación de un altar, Praenotanda 1. 
81 Id. 2. 
82 Id. 3. 
83 IGMR 298. 
84 Ritual de la dedicación de un altar, Praenotanda 5. 
85 Cf. IGMR 309; Bendicional 1002. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

84 
 

Cátedra y Sede 

La cátedra simboliza estricta y eminentemente el magisterio del Obispo para su 

Iglesia;86 mientras que la sede presidencial significa la función de presidir la 

asamblea litúrgica y dirigir la oración de la Iglesia congregada.87 

Sagrario o Tabernáculo 

El Sagrario o Tabernáculo es propiamente el lugar para la reserva eucarística,88 

que estructuralmente será inamovible y cerrado con llave.89  Es importante 

recordar que el Sagrario o Tabernáculo, si bien debe ser adecuado para la 

adoración y la oración privada, sin embargo, la finalidad de la reserva eucarística 

es en primer lugar para la administración del Viático, secundariamente para la 

distribución de la Comunión fuera de la Misa, especialmente a los enfermos, y 

puesto que la Eucaristía es el Cuerpo del Señor, se le tributa la debida 

adoración.90 

Programa iconográfico 
 

El programa iconográfico tiene la finalidad de evocar el Misterio de Cristo y, en 

consecuencia, el misterio de la Iglesia.  Es decir, el programa iconográfico no 

tiene, al menos en primer lugar, una finalidad ornamental, ni siquiera devocional.  

Como ya se decía, en primer lugar, tendrá una finalidad mistagógica, sirve para 

expresar y conducir al Misterio celebrado, que a su vez podrá tener una 

modalidad catequética o narrativa.  De cualquier modo, existen también 

programas iconográficos con características ornamentales y devocionales, 

                                                           
86 Cf. Bendicional 981. 
87 Cf. IGMR 310; Bendicional 982. 
88 Cf. IGMR 314. 
89 Cf. Ritual de la Sagrada Comunión y del culto eucarístico fuera de la Misa, 

Praenotanda 9. 
90 Cf. Id. 5. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

85 
 

resaltando, sin embargo, que se trata de programas y no de imágenes aisladas, 

desconectadas e incluso antagónicas. 

En consecuencia, las imágenes colocadas al interno de la iglesia deben seguir 

necesariamente un programa iconográfico, incluso la Cruz del presbiterio, la 

imagen del patrono y las imágenes devocionales.  En efecto, la Instrucción 

General del Misal Romano establece: “Dispónganse de tal manera que los fieles 

sean conducidos a los misterios de la fe que en ese lugar se celebran. Y, por lo 

tanto, evítese que su número aumente indiscriminadamente. De aquí que se 

haga la disposición de las imágenes con el debido orden, para que la atención 

de los fieles no se desvíe de la celebración misma.  Por lo tanto, de ordinario, no 

haya más de una imagen del mismo Santo. En general, por cuanto se refiere a 

las imágenes en el ornato y en la disposición de la iglesia, mírese atentamente la 

piedad de toda la comunidad y a la belleza y dignidad de las imágenes”.91 

Dedicación – bendición – consagración 
El Ritual recuerda que “Por el hecho de ser un edificio visible, esta casa es un 

signo peculiar de la Iglesia que peregrina en la tierra y una imagen de la Iglesia 

que ya ha llegado al cielo.  Según una costumbre muy antigua de la Iglesia, es 

conveniente dedicarla al Señor con un rito solemne al erigirla como edificio 

destinado exclusiva y establemente a reunir al Pueblo de Dios y celebrar los 

sagrados misterios”.92  En la Dedicación, se otorga a la iglesia un titular “que será, 

o la Santísima Trinidad; o nuestro Señor Jesucristo, bajo alguna advocación de 

un misterio de su vida o de un nombre ya utilizado en la liturgia; o el Espíritu 

Santo; o la Santísima Virgen María, bajo alguna advocación ya admitida en la 

liturgia; o los Santos Ángeles; o, finalmente, algún Santo inscripto en el 

Martirologio Romano o en su Apéndice legítimamente aprobado”.93  

                                                           
91 IGMR 318. 
92 Ritual de la Dedicación de iglesias y altares, Praenotanda 2. 
93 Id. 4. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

86 
 

El rito que se sigue para la dedicación encuentra su punto culminante en la 

oración o plegaria de dedicación, por la cual “se expresa el propósito de dedicar 

para siempre la iglesia al Señor y se pide su bendición”,94 después de la cual se 

siguen “los ritos de la unción, incensación, revestimiento e iluminación del altar 

expresan con signos visibles algo de aquella invisible obra que realiza Dios por 

medio de la Iglesia que celebra los sagrados misterios, sobre todo la 

Eucaristía”.95  Todo este aparato ritual quiere significar que ese espacio ha 

quedado dedicado estable y permanentemente al Señor y el culto en espíritu y 

en verdad que en este realiza la Iglesia.  Por lo tanto, el término propio es el de 

“dedicación”. 

Sin embargo, “es conveniente que los oratorios, las capillas o edificios sagrados 

que por razones peculiares son destinados temporariamente al culto divino, sean 

bendecidos según el Ritual que se describe a continuación”.96  Es decir, la 

bendición tendrá lugar si el edificio fungirá como iglesia solo de manera temporal, 

por lo que no puede dedicarse.   Dicho de otro modo, la palabra “dedicación” 

implica destinar el edificio a ser estable y permanentemente signo e imagen de 

la Iglesia que allí se congregará.  Consagrar, por otra parte, significa hacer 

sagrado, separado, atribuyéndoselo a la divinidad, prohibiendo el uso privado.  Y 

ya que propiamente la iglesia se destina como “Domus Ecclesiae”, esto es, casa 

de la Iglesia, no propiamente como “casa de Dios”, ya que el honor de Templo 

de Dios corresponde a la Iglesia. 

Adecuación o adaptación 
Cuando se habla de adecuación, se hace referencia a la acción de hacer algo 

adecuado, en nuestro caso, concretamente para la celebración litúrgica.  Es 

decir, se trata de que el espacio litúrgico de una iglesia construida previamente 

                                                           
94 Id. 15. 
95 Id. 16. 
96 Ritual de la Bendición de una iglesia, Praenotanda 1. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

87 
 

sea realmente apto a la celebración litúrgica según la reforma promovida por el 

Concilio Vaticano II.  Por otra parte, adaptación hace referencia a la modificación 

de algo con la finalidad de que desempeñe funciones distintas de aquellas para 

las que fue construido; esto es, se trata de una trasformación del espacio y una 

modificación de su función. 

Proyección y construcción 
Proyectar significa idear, trazar o proponer un proyecto arquitectónico, que estará 

a la base de la subsiguiente construcción.  O sea, para la construcción de una 

iglesia, se requiere que hacer un proyecto que parta de un patronato que lo lleve 

a cabo, de la elección y estudio del terreno, seguimiento y cumplimiento de la 

normatividad civil y canónica y demás preparativos que lleven al a efectiva 

ejecución de la obra. 

Conservación y mantenimiento 
La conservación se refiere al conjunto de acciones que tienen la finalidad de 

salvaguardar el patrimonio cultural, con respeto a sus valores y significados, al 

tiempo que se garantiza el acceso y goce de las generaciones presentes y 

futuras; en ella se incluirá: 

• la conservación preventiva: acciones y medidas que controlan o retardan 

el deterioro, sin necesidad de una intervención directa. 

• la conservación directa: acciones aplicadas de manera directa con la 

finalidad de estabilizar, detener o limitar el deterioro. 

• la restauración: acciones aplicadas de manera directa con el objetivo de 

facilitar su apreciación, comprensión y uso. 

El mantenimiento es el conjunto de acciones recurrentes encaminadas a 

mantener en condiciones óptimas de integridad y funcionalidad, especialmente 

después de intervenciones de  excepcionales  conservación y/o restauración. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

88 
 

Conclusión 
 

La estandarización de la terminología litúrgica arquitectónica es fundamental para 

superar la reducción de la iglesia a una simple estructura arquitectónica, sino 

para lograr que efectivamente al llamar a las cosas por su nombre propio se 

manifieste su verdadero y auténtico significado como sacramento del Misterio de 

Cristo.  Es decir, la terminología litúrgica arquitectónica no solo debe responder 

a principios arquitectónicos más principalmente a contenidos teológicos.  Para 

ello, se ha pretendido clarificar el contenido teológico asociado a ciertos términos, 

planteados para ser utilizados como términos técnicos en el ámbito de la 

arquitectura litúrgica y así propiciar su estandarización para el uso común. 

 

 

 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

89 
 

Capilla del Seminario  Mayor: Mistagogia, Litúrgica, Proyecto, Dedicación 
 

Pbro. Oscar García García, 97 
Pbro. Fernando Manríquez 

Ing. José Fernando Tavera Montiel. 
 

Seminario Mayor de Morelia 
13 de octubre 2015 

 

Estando en el patio central del seminario, frente a la capilla, el Pbro, Óscar García 

introduce diciendo para el inicio de la obra preocupaba que el ingeniero robara a 

los seminaristas el único espacio de recreación al salir de clase. 

Prácticamente iba a invadir este espacio. En segundo lugar, se presentaba una 

capilla tradicional, alargada, longitudinal, con asamblea de batallón, un cajón. Le 

                                                           
97 Tomado de las palabras in situ de los expositores. Los comentarios pueden estar 
relativamente incompletos por la movilidad, intervenciones o distracciones, se procura 
dejar el sentido lo más completo posible. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

90 
 

dije al ingeniero, yo respetando sus canas, le dije: ingeniero no me gusta su 

proyecto. 

Me dijo ¿Qué quiere? O ¿cómo lo quiere? ; empezamos a platicar y esa platicada 

se prolongó un año y medio. Tengo que reconocer en el ingeniero  mucha 

atención siempre que yo le hablaba de la cuestión litúrgica. Lo que decía el P. 

Fernando, como tenemos que dialogar ingenieros, arquitectos, liturgistas; porque 

ni él es liturgista ni yo soy ingeniero. 

Se comenzó el proyecto, le dije, vamos a lograr en la medida de lo posible –

porque el terreno es muy irregular- una planta que tienda al cuadrado y vamos a 

manejar el principio de la participación activa, el principio de la koinonía y el 

principio de la ministerialidad. Va a ser una capilla sin presbiterio –eso ya de por 

sí sonaba raro-  y vamos a tratar de armonizarla con el conjunto arquitectónico 

ya existente. 

Como todo proyecto desgraciadamente en el caminar se van haciendo 

modificaciones. Existen diferentes opiniones. A veces algunas personas opinan 

no porque sepan, sino porque tienen el poder de opinar. El proyecto ya en 

algunas cosas no es el original.  

Ing. Tavera: Continuando con lo que acaba de decir el P. Óscar, quiero decirles, 

esto que ustedes están viendo a todo el alrededor, no estaba así. Los muros 

externos que ven de blanco era tabique aparente, como está en los muros del 

pasillo.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

91 
 

 

En el interior de la capilla: 

La misma invitación que hace el sacerdote a la asamblea, sursum corda 

“levantemos el corazón”. 

Digo esto porque causo 

mucha crisis. Decían los que 

se oponían al proyecto que  

¡Cómo el sacerdote iba a dar 

la espalda, si algunos 

quedaban atrás.  

Tuve que explicarles que cuando inicia la liturgia eucarística decimos 

“levantemos el corazón”, la atención va hacia arriba, no hacia la espalda del 

sacerdote. Iniciamos la anáfora; pero no mi hicieron mucho caso, ya quitaron las 

bancas porque les causaba crisis. 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

92 
 

El Altar 
El altar es el lugar anamnético del cenáculo, es el 

lugar anamnético del Gólgota, es la doble 

dimensión de sacrificio y de banquete,  por eso 

pusimos por aquí algunas inscripciones muy 

discretas: Gólgota, Cenáculum, para recordar 

precisamente esa dimensión anamnética del altar. 

Esta elevación no es porque el sacerdote esté 

chaparrito y lo alcancen a ver –¿verdad?- porque a veces así se maneja toda la 

parte funcional. Esta elevación representa el “segundo piso” donde Jesucristo 

celebró la última cena. Esta elevación representa…no representa, más bien hace 

memoria, del Calvario, el monte, el Gólgota. Casi siempre pensamos que el altar 

es sólo este cubo, aquí donde está el mantel, -así nos enseñaron nuestros 

catequistas-   

El altar comienza desde la elevación, 

porque el altar no es un mueble, no es 

un objeto, es un “lugar”. Inicia en la 

elevación y tiene una prolongación 

vertical, termina en la parte alta del 

templo. Todo esto es parte del altar, es 

algo que nos tiene que hacer cambiar el concepto de que el altar es un mueble. 

Es el lugar del banquete, el sitio del sacrificio. 

En la parte superior tenemos una iconografía que no es 

una palomita, es la epíclesis, el elemento arquitectónico 

epiclético,  todo este tipo de pirámide que nos recuerda a 

los antiguos cimborios, o aunque es otra cosa –para que 

algunos lo entiendan mejor- es el baldaquino. El concepto 

original es el ciborio, la tienda, el Espíritu que desciende. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

93 
 

Aquí, donde dice la inscripción “Gólgota” sacrificio pusimos el cordero pascual, el 

cordero resucitado, el cordero de pie, del apocalipsis. En la parte frente al 

sacerdote, el cordero inmolado, incluso hace referencia a la víctima de Isac están 

representados los leños del sacrificio, por lo tanto el cordero inmolado (frente al 

sacerdote) de un lado y el cordero resucitado (frente a la asamblea). En el lateral 

donde dice “Cenaculum” es la dimensión de banquete, tenemos en relieve los 

panes y los pescados de un lado y del otro, el cáliz de bendición y la fracción del 

pan. Es de gusto más común representar la Eucaristía en la elevación pero es 

más significativa la fracción del pan. 

El ambón. 
 

Sobresale el ángel que está sentado en la piedra. Esto 

simula un sepulcro que se está abriend. Es el ángel que 

anunció la resurrección.  

Porque este es el lugar anamnético del sepulcro vacío. 

Cuando veo que los padres se suben al ambón a dar 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

94 
 

avisos o a promover la kermes, digo: ¡Desde el sepulcro vacío están promoviendo 

la kermes! 

Aquí tenemos los símbolos clásicos 

de los evangelistas, Mateo, Marcos, 

Lucas y Juan. Veamos la 

monumentalidad, la importancia del 

ambón. Allí está la base para el cirio 

pascual.  

La Sede 
 

La sede no solamente es la silla donde se sienta el 

sacerdote. La sede también es un lugar, el lugar de la 

presidencia. ,  

Es toda la parte elevada, incluso la dimensión vertical, el 

cubo de mármol, como lugar de presidencia, y el crucifijo 

que también preside y que es la única imagen litúrgica que tiene esa iconología 

muy directa con el aspecto sacrificial de la misa.  

En el proyecto original, está 

incluso marcado en el despiece 

del mármol, este era el lugar 

para los lectores instituidos, los 

seminaristas lectores 

instituidos. Lugar ministerial, 

de lo lectores junto al ambón, 

este otro lado era el lugar 

ministerial de los acólitos instituidos, porque en esta parte iba a estar la credencia. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

95 
 

Ese recoveco del fondo iba a ser el coro. Se trataron de armonizar todos los 

lugares ministeriales; El que preside, la asamblea que ofrece el sacrificio, el 

lector, el acólito, el coro. Todos formamos una asamblea y todos somos parte 

integrante de esa asamblea, simplemente nos distinguimos por la ministerialidad.  

Los vitrales 
Los vitrales fueron motivo de mucha discusión. El 

estilo, la iconografía –quizá la parte más difícil- al 

final creo que fuimos un poco tibios o tímidos, para 

hacer una propuesta más decisiva.  

Decidimos simplemente que fueran colores, 

siguiendo el tema de la epifanía de la luz.  

Después se pensó en los 

símbolos de los apóstoles, 

pero parece que no 

decidimos si queríamos que 

se vieran o no se vieran, se 

pusieron muy pequeños. 

Para el tema de la iconografía 

tuvimos muchas limitaciones. Estuvieron desde arriba coaccionando mucho. 

Están los dos lugares de la reconciliación. También era otro el proyecto original. 

Al final quedaron esos cristales allí y ahora hasta veo que le pusieron dos 

imágenes que no tenían en donde ponerlas y allí las colocaron. Cada vez que 

vengo veo cosas nuevas, los sacerdotes vamos parchando los edificios. 

Sabemos que desde el seminario deberíamos ir quitando poco a poco ese vicio 

que tenemos de amontonar, de juntar los sacramentos, como estar 

confesándonos y estar en misa. Pero bueno, hay cosas que serán difíciles. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

96 
 

Allí está la capilla del Santísimo… - voy  criticar su puerta ingeniero- es una puerta 

de cocina. Es una capilla que todavía causa a veces revuelo, dicen: ¡Cómo es 

posible que lo principal, lo más importante, el sagrario no esté aquí. Todavía se 

piensa que el sagrario es lo más importante, yo espero que nadie aquí piense 

eso, pues si no ¡imagínense! Está en un lugar especial, una capilla para la 

adoración personal, para la reserva, etc. Está bien conectada. 

De este otro lado está la sacristía, falta el órgano tubular. Esto es a grandes 

rasgos el proyecto de la capilla del seminario.  

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

97 
 

Imágenes en bronce, Elaboración y Fundición 

 
Escultor José Luis Padilla Retana. 

Casa San Luis, Morelia, Michoacán  
13 de octubre 2015 

 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

98 
 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

99 
 

 
 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

100 
 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

101 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

102 
 

 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

103 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

104 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

105 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

106 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

107 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

108 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

109 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

110 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

111 
 

 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

112 
 

 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

113 
 

Pasta de caña, cristos, esculturas y relieves en de maíz 
 

Aprendizaje de una técnica que se perdió 200 años 
 

Maestro Pedro Dávalos Cotonieto 
Casa San Luis, Morelia, Michoacán  

13 de octubre 2015 

 

La cultura de las comunidades rurales de América Latina, que es considerada por 

sus pobladores como su mayor riqueza, está sufriendo un deterioro sostenido.  

Esto nos obliga a diseñar acciones que se propongan la salvaguarda del 

patrimonio local a través de la vinculación de las comunidades hacia sus bienes 

culturales tangibles e intangibles. 

 Un ejemplo de ello son algunos programas de educación continua que 

responden a la realidad cultural de las comunidades. La mayoría de los pueblos 

de Michoacán han perdido muchos de sus conocimientos ancestrales, entre ellos 

la práctica de técnicas y oficios sobre la escultura en caña de maíz, misma que 

viene desde los antiguos p´urhépechas.  

Afortunadamente, aún es tiempo de recuperar este legado para las generaciones 

futuras. En este artículo relato una serie de experiencias con las que se pretende 

resucitar la práctica de referencia en el medio rural, con el propósito de que se 

convierta en una actividad sustentable para sus habitantes en el futuro.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

114 
 

A través de esta actividad se están formando nuevos escultores y artesanos, 

además de propagar y afirmar las raíces culturales de la región y de promover la 

educación estética en la población en general. 

Nuestro trabajo abarca desde la plantación de la caña de maíz hasta la 

construcción de talleres autosuficientes y espacios comerciales para ven- der lo 

que los talleres producen, lo cual esperamos que contribuya al desarrollo 

económico de la zona. Estas actividades están siendo respaldadas por la 

asociación civil “Donde florece la cultura, AC” y por el Instituto Nacional de 

Antropología e Historia, con el apoyo ocasional de los gobiernos estatal y 

municipal, en la tenencia de Santiago Tupátaro, municipio de Huiramba, que en 

p ́urhépecha significa “cañaveral”.  

Esta comunidad está formada por mujeres, niños y ancianos, ya que la mayoría 

de los hombres emigran a los Estados Unidos en busca de mejores 

oportunidades económicas. La población se asienta en un valle rodeado por 

parcelas sembradas de maíz, lo que representa la principal actividad de la 

comunidad.  

Santiago Tupátaro cuenta con un templo, una plaza, una oficina de asuntos 

municipales, un jardín de niños, una escuela primaria y una telesecundaria. 

El antecedente directo de nuestras actividades fue el hallazgo, en 1994, por el 

personal de la Coordinación Nacional de Restauración del Patrimonio Cultural del 

Distrito Federal, de un frontal (relieve que se aplica en la escultura en un plano o 

superficie) elaborado a mediados del siglo XVIII y que fue encontrado en 

completo abandono en el templo de Santiago apóstol.  

Antes de proceder a su restauración se realizaron las investigaciones pertinentes 

para conocer los materiales de que estaba hecho y las proporciones de los 

mismos, de los que depende la textura, el color y la consistencia de la obra.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

115 
 

Una vez restaurado y cuando el frontal, ante el asombro de los feligreses del 

templo, fue regresado a su sitio original en 1998, la comunidad solicitó a los 

restauradores tener acceso a la enseñanza del uso de la pasta de caña de maíz 

para la elaboración de Cristos, más como una novedad en su vida que por la 

trascendencia que esto pudiera traer a su pueblo. 

En el mismo año de 1998, gracias a un apoyo otorgado por el Banco 

Interamericano de Desarrollo, se impartió en el pueblo el primer curso sobre la 

elaboración de frontales y esculturas con procesos de manufactura de hace más 

de 200 años, con dos objetivos: la capacitación de la comunidad para elaborar 

objetos de pasta de caña de maíz y reproducir modelos ya existentes y la 

generación de proyectos viables en beneficio de las comunidades y de la cultura 

del país.  

Durante el periodo 1999-2000 se desarrolló una serie de cursos, al cabo de los 

cuales uno de los profesores (autor de este artículo), a petición de los alumnos, 

decidió quedarse a vivir en el poblado y continuar con esta enseñanza.  

Esto ha permitido que el taller permanezca abierto, que la enseñanza tenga 

continuidad y que se incremente la experiencia de los participantes. Como parte 

del proyecto se creó la sociedad civil “Donde florece la cultura AC”, mencionada 

líneas arriba. 

Descripción de taller  

Se comentará información acerca de cómo se realiza la técnica y mediante esta 

platica se retomará el tema de la restauración y conservación de la obra sacra . 

El trabajo del taller gira actualmente en torno a la elaboración de esculturas de 

360o y frontales en pasta de caña de maíz con procesos de manufactura y 

acabados más avanzados pero muy cercanos a los siglos XVII-XVIII.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

116 
 

No está incorporado al sistema de educación formal, ha desarrollado y 

establecido propósitos, contenidos, metodologías, recursos didácticos. En la 

primera fase del aprendizaje el propósito es llegar a manejar conceptos y 

procedimientos básicos del dibujo, dibujo de la figura humana, manejo de 

entendimiento de escultura, lo cual se logra en descripciones teórico-prácticas en 

las que los alumnos desarrollan el entendimiento de los diseños para los frontales 

y las esculturas en pasta de caña.  

El profesor establece cual es el proceso de enseñanza-aprendizaje en el que se 

toman en cuenta la sensibilidad visual se desarrolla con visitas de los elementos 

fotográficos. 

En una segunda fase el objetivo es el dominio del sistema de reproducción de los 

diseños (elaborados en papel) en “vaciados” o moldes.  

De nuevo el aprendizaje es directo y participativo: todo se aprende haciendo y 

dialogando comprende el armado de un frontal con la participación de todos y el 

acabado de las esculturas individuales.  

En el frontal En esta etapa es necesario lograr equilibrio en la composición, lo 

que en las artes plásticas denominamos áurea (llamado número o sección de 

oro; representa la relación de proporciones de tamaños entre dos líneas de 

medidas diferentes o entre dos cuerpos poliédricos de medidas diferentes, de tal 

manera que estas medidas son perpetuas; su número de oro es 1.618). 

Se concluye con la explicación de la aplicación de pintura al temple (mezcla de 

yema de huevo, barniz Dammar, aceite de linaza y agua) y hoja de oro y plata 

sobre la superficie del frontal elaborado.  

Durante todo el proceso se registran y evalúan los diseños y relieves creados por 

los participantes, de donde se hace una selección para los frontales. Todo el 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

117 
 

trabajo queda registrado en video grabaciones y material fotográfico, así como 

en una carpeta que reúne diseños y dibujo. 

Mediante el entendimiento de los procesos se puede reconocer el estado en que 

se encuentra la obra deteriorada y posteriormente realizar un diagnóstico y 

análisis de restauración de la obra. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

118 
 

Taller Pasta de Caña 

 
El material, conocido como "pasta de caña de maíz", además de su ligereza, 

permitía a los P’úrhépecha el modelado directo de sus esculturas. 

La imaginaria en pasta de caña, al servicio del cristianismo, representa una de 

las primeras fusiones artísticas entre el viejo y el nuevo mundo, y una de las más 

tempranas manifestaciones estéticas del arte mestizo. El material y la técnica 

escultórica son aportaciones indígenas, la técnica del encarnado, el colorido, las 

facciones del rostro y la proporción del cuerpo, son de origen europeo. Este estilo 

de arte sacro puede encontrarse fácilmente en Pátzcuaro. 

El material primordial para la hechura de estas imágenes era la caña de maíz, sin 

la cáscara rígida que le cubre, pues se aprovechaba únicamente la médula.  

La caña era cortada en pequeños trozos y con ello se daba forma a la cabeza y 

parte de la caja del cuerpo; se modelaban, y de idéntica manera se hacían los 

brazos y las piernas; éstas llevaban también un soporte de madera resistente 

para poder soportar el peso de la imagen.98  

 

                                                           
98 Curiel Méndez, Gustavo Antonio, Imaginería Virreinal, Memorias de un seminario. IIE UNAM, 

INAH, SEP: México 1990 p. 26. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

119 
 

"Cortadas las cañas de maíz, las hervían en agua con yerbas venenosas para 

matar en ellas todo germen de polilla. Vueltas a secar al sol, las descortezaban y 

aprovechaban la sola médula que molían cuidadosamente, y antes de reducirla 

a polvo, estando más bien martajada, la mezclaban con la goma de una begonia 

u orquídea, llamada en tarasco "tatziqui". 

 

Los bulbos de esta planta se cocían en agua y soltaban el aglutinante o goma, 

que era el elemento aprovechable. De la mezcla de la médula y la goma resultaba 

una pasta manejable, ligerísima y de grande duración, que, tomando el nombre 

de la orquídea empleada, denominaban "tatzingui", y con esta pasta "los 

acahecha", o sacerdotes, hacían los ídolos, ya fuera empleando moldes de barro 

cocido para modelar las figuras, ya dándoles con sus propias manos su tosca 

fisonomía, siempre ruda y repulsiva." 

Investigaciones modernas indican que la pasta de "tatzingui“ era el resultado de 

dos partes de médula del tallo del maíz con cinco partes de la orquídea llamada 

"Tatziqui". 

Dicha begonia se ha identificado ahora con la que actualmente llaman en 

Uruapan "aróracua". En la ciudad de Morelia se le conoce por "Limoncillo". El 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

120 
 

mismo resultado se logró con las begonias, tan abundantes en Michoacán, 

llamadas "itzúmacua"o "flor de Corpus" y el llamado "Lirio de San Francisco"99  

 

Tanto la cabeza como el tórax eran huecos. Para pegar las distintas partes de 

caña se utilizaba una composición de agua, cola, engrudo y cáñamo para atar 

los trozos; se empleaban los papeles impresos o de desecho  (en ocasiones 

códices) y tela, cortados en tiras para ayudar a modelar el cuerpo, las piernas y 

los brazos. A la escultura modelada se le aplicaba una capa ligera de estuco que 

al secar se pulía.100 

Finalmente se procedía a aplicar color, o sea, el encarnado propio de la imagen. 

(Policromada y estofada). 

  

                                                           
99 Luis Enrique Orozco, Los Cristos de pasta de caña de maíz y otras venerables imágenes de 

Nuestro Señor Jesucristo., Tomo 1, Guadalajara, México, 1970,  p. 85. 
100 Curiel Méndez, Gustavo Antonio, Imaginería Virreinal, Memorias de un seminario. IIE UNAM, 

INAH, SEP: México 1990 p. 28 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

121 
 

Bibliografía pasta de caña: 
 
Avila Figueroa Elizabeth, Técnicas y materiales de la escultura ligera 

novohispana con caña de maíz: una aproximación historiográfica, Tesis 
de Maestría en Historia del Arte, UNAM FFL, México, 2011. 

 
Curiel Méndez, Gustavo Antonio, Imaginería Virreinal, Memorias de un 

seminario. IIE UNAM, INAH, SEP: México 1990. 
 
Jiménez, Octavio, Entre peñascos, costumbres, tradiciones y patrimonio cultural 

de Tepeji del Río, CONACULTA, Gobierno de Hidalgo, PACMYC, 
CACREP. Tepeji, 2007, p.91-93. 

 
Orozco, Luis Enrique, Los Cristos de pasta de caña de maíz y otras venerables 

imágenes de Nuestro Señor Jesucristo., Guadalajara, México, 1970. 
 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

122 
 

Hoja de oro, material y técnica de aplicación. 
 

José Manuel Calderón Morales101 
Casa San Luis, Morelia, Michoacán 

13 de octubre 2015 
 

 
 
Antecedentes: 

Se ha encontrado en tubas de faraones de hace seis mil años; en estatuas de 

Grecia, Roma y finalmente de España nos trajeron esta técnica a México. 

El oro es maleable y dúctil a tal grado de que de un gramo podemos hacer un 

hilo de dos kilómetros. 

La fabricación del dorado, o de la hoja de oro se hace en Italia y Alemania. Los 

materiales que ocupamos son: Bol, cola de conejo y blanco de España. Con esto 

hacemos una preparación para las áreas a dorar, la base puede ser cantera, 

madera o yeso. Las herramientas; cojín de piel, cuchillo de dos filos sin punta, 

                                                           
101 Tercera generación en la aplicación de hoja de oro y pintura al temple. 48 años de 
experiencia. Intervenciones: Iglesia de San Diego de Morelia; San José de Morelia; 
Basílica de Pátzcuaro, Santa Fe de la Laguna, Catedral Metropolitana de Morelia -dorado 
y policromía de las bóvedas, altares-. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

123 
 

pinceles planos y una xxxxxxx de punta para pulir. Las hojas de oro vienen en 

libros de 25 piezas. -En este caso tengo uno de 23.3/4. 

 

La técnica para iniciar el dorado es: Con el blanco de España y la cola de conejo 

hacemos una preparación espesa -como si fuera un atole- y se aplican 5 ó 6 

manos sobre la parte que se va a dorar. Cuando está seco el material, se procede 

con una lija fina a pulir para evitar grumos ni rayas; en seguida se aplica el Bol 

rojo -es un barro traído de Armenia o de Bélgica-  (hay amarillo, rojo y negro) el 

negro generalmente es para la hoja de plata, se aplica templado con cola de 

conejo, aplicando dos o tres manos. 

Cuando empezamos a dorar, se saca la hoja de oro sobre la almohadilla de piel 

y se corta. Con la “pestaña” de pelos de ardilla se toma la hoja, porque por su 

espesor la podemos deshacer con la mano. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

124 
 

Para intervenir la obra, se prepara agua a temperatura templada, diluida con 

cola de conejo, para que la hoja de oro tenga más agarre. La pieza preparada j 

ala la hoja de oro como si fuera un imán.  

Colocada la hoja de oro, se 

deja secar entre seis y ocho 

horas. 

Con las ágatas se procederá a 

sacar el brillo. 

  

Finalmente se puede proteger con un barniz especial, antes era una goma, ahora 

se usa una substancia acrílica.  

Los trabajos realizados han sido en Morelia, toda la circunscripción del lago de 

Pátzcuaro, la Ciudad de México, Oaxaca. 

Preguntas: 
 

Cuando se ha colocado el Bol, dijo que se aplicara blanco de España y la 
cola de conejo ¿se puede aplicar de inmediato o debe secar? 

R: Debe dejarse secar perfectamente. Una vez seco se pasa un estropajo para 

quitar impurezas. Seca rapidísimo.  

¿Siempre se maneja hoja de oro? 

R: Hay uno que llamamos falso. Hay oro de 22 quilates 23; 23.5; todo 

dependerá del presupuesto. 

Felicidades, lo narra como muy sencillo, pero eso requiere una gran 
experiencia. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

125 
 

R: Efectivamente, yo desde los 12 años me pegaba a mi papá y a mi abuelo. 

Para el mantenimiento ¿requiere pulirse? 

R: No, para eso está la protección, es muy frágil la hoja de oro, por eso no se 

toca ni con la mano. Por naturaleza el oro brilla, no se oxida, siempre va a 

conservar su color y su brillo.  

Lo que hay que evitar es que tengan velas, veladoras cerca porque el humo de 

las velas funciona como lija cuando quieren limpiarlo con una franela. 

¿Qué recomienda para la limpieza por ejemplo de marcos antiguos? 

R: No debe ser con agua, porque deslava y hay que restaurar la parte dañada. 

Debe limpiarse en seco, con una franela. Si llegara a estar muy manchado, con 

gasolina blanca o amoniaco, pero hay que hacer varias pruebas muy pequeñas 

para ver la substancia que se puede usar. 

Estamos interviniendo la catedral de Tenancingo, pero el INAH no permite 
que intervenga un artesano para la aplicación de la hoja de oro ¿Qué 
proceso se sigue? 

R: Que bueno que tocó ese punto. Desgraciadamente a los artesanos que 

conocemos la técnica nos han presionado “no hagas”. Yo por recomendaciones 

de otras personas es como he podido hacer estos trabajos. A mi me piden una 

licenciatura en restauración y una maestría aparte. Yo creo que cuando vino 

Vasco de Quiroga y nos enseñó a ser artistas, nos enseño y dijo “hagan”. Es 

injusto que, si trabajamos con conocimiento de causa, nos limiten. Yo tengo que 

echar mano de un tabulador y buscar alguien que aparezca como responsable. 

Aquí que están tantos responsables de arte sacro, lo que les pido es que 

rescatemos a los artesanos. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

126 
 

Comentario: 

Existe la posibilidad de recibir reconocimiento por conocimientos 
adquiridos para obtener una cédula específica. Se tramita en SEP (similar 
al Examen Generar de Egreso de Licenciatura EGEL). 

Respuesta del auditorio: Ese reconocimiento tampoco lo acepta el INAH. 

R: Vivo en el entorno de Pátzcuaro, estoy pidiendo al nuevo presidente municipal 

que nos ponga una Casa de Artes y Oficios, quiero enseñar a muchachos que se 

la pasan molestando gente porque no saben hacer nada  

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

127 
 

Restauración y Conservación de una obra de Arte 
Conferencia102 

Maestra Virginia Portilla Galerista Dámaso 
Alejandro Ruiz 

 

Marco histórico general  

•Desarrollo del arte desde periodo 
Paleocristiano  
•Primeros tratados técnicos  
•Restauración del arte en la 
antigüedad• Instituciones 
internacionales dedicadas a 
preservar el patrimonio cultural 
•Arte europeo en México 
•Escuela novohispana 
•Arte religioso en México  
•ECCE HOMO Elías García  
•La ronda de Noche Rembrandt  

•Restauración de la piedad 
•Determinación de técnicas  
•Marcos  
•Modelado y restauración de marcos  
•Oleo  
•Escultura 
•Temple  
•Análisis Técnico de obra  
•Penti meniti y  ocultos en obra  
•Consejos generales de 
preservación de obra 
•Clínica  

 

Procedimientos: 

Existen    varios    procedimientos    para la    conservación preventiva,  son  las  

revisiones  periódicas,  un  ejemplo  seria hacer  la  valoración  física tanto  del  

                                                           
102 Conferencia explicada  mediante presentación de Microsoft Power Point 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

128 
 

lado  frontal  como  la revisión   detrás   de   la   obra, puesto   que pude   contener 

humedad, hongos, marco con infectado de plaga, así como la temperatura del 

lugar y la exposición de la luz de la obra de arte, 

Este método de trabajo pretende que no se produzca un deterioro significativo 

que cause daño a la obra y que afecte a los  bienes  patrimoniales,  es  por  eso  

que  se  deben  hacer revisiones  periódicas  de  manera  física y  no  solo  siempre  

de manera visual.  

Es  muy  importante  el  marco  original  de  la  obra  porque  le aumenta más 

valor a esta, y le da más peso histórico es por eso que se hace la prevención de 

plagas en los marcos porque puede afectar la tela de la obra de arte y puede 

causar daños, se tiene que retirar periódicamente el marco y separar la obra de  

arte  para  que  respire,  posteriormente  se  revisa  si  tiene hongo    o    polilla,    

existen    diversos    químicos    que    son cancerígenos si no se tiene la 

experiencia de manipular, como es el caso del fenol, la preparación es muy 

importante ya que desprende  gases  tóxicos  pudiendo  causar  la  intoxicación  

y hasta  muerte  del  que  lo  prepara  un  proceso  delicado  que  se tiene que 

realizar con respeto hacia este. 

En  la  restauración  y  conservación    de  obras  de  arte,  con  el paso  de  los  

años  se  deterioran, y  es  necesario  saber  y entender  que  existen muchas  

técnicas  de  arte  y que  un experto identifique   la   técnica   para   que   se   

realice   una intervención  adecuada  de  esta,  con  el  fin  de  que  frene  el 

deterioro.  

Primero  se  identifica la  técnica  mediante  análisis  químicos, para  dar un  

conocimiento  más  completo,  ya  teniendo  los microanálisis, la luz ultravioleta, 

la radiografía y la infrarroja esto nos  da  el  resultado de  los  materiales que  

ejecuto el artista y  después    se  realiza  un  estudio  sobre  la  estabilidad del 

soporte y capa pictórica.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

129 
 

Dependiendo de la pieza de arte se revisa si anteriormente se hicieron  repintes,  

capas  de  otros  barnices,  ceras  adheridas, estucos,   gomas,   reentelados,   

parches   abultados,   y   colas adheridas   mal   empleadas,   esto   es   causa   

de   una   mala intervención en la obra así como una devaluación de esta.  

Existen  también  materiales inorgánicos como  los  metales, la terracota,  el  yeso, 

y  el  estuco, pero también existen los orgánicos como  el  marfil  el  cuero  y  las  

fibras  vegetales recubiertas de papel.  

El   Diagnostico de   una   obra   debe   tener   en cuenta   los diferentes  aspectos  

en  estudios  e  investigaciones  previos  al tratamiento de la siguiente manera: 

El    restaurador    se    encarga    de    revisar    el    estado    de conservación  

de  la  obra,  y  dar  un  informe  detallado  y  dar el proyecto  de  la  intervención 

que  sea adecuado  para  la  obra también  indicara el  tiempo  que  se  llevara  

en  el  proceso  de restauración,   esto   solo   será   una   valoración   visual   del 

restaurador. También  puede  apoyarse    de  personal  científico para un estudio 

más preciso.  

Se realiza una documentación de fotos antes y después de la restauración  para  

llevar  un  análisis de  la  pieza, así como mostrar distintas  fases  del  proceso  y  

el  resultado  final  de cómo  quedo  la  intervención  de  la  obra,  se  toman  fotos  

de manera general y acercamientos en diferentes perspectivas  y de ambos lados 

del cuadro en manera tridimensional y de los detalles más atrofiados del cuadro 

tanto de la obra y también del  marco  original,  así  como  intervenciones  

anteriores,  este documento es primordial porque se demuestra el criterio que se  

siguió  en  la  elaboración  de  la  restauración  así  como  la investigación e 

histórica.  

Este   análisis   fotográfico   sirve   de   referente   por   algún desprendimiento  

que  pueda  suceder  en  el  transcurso  de  la manipulación de este. El  Historiador  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

130 
 

se  encarga  de  investigar  aspectos  históricos que  puedan  ayudar  a  entender  

el  significado  el  año  y  la procedencia  de  la  obra, así  valorar  que  materiales  

se  usaron en esa época y ejecutarlos de manera correcta. Un    ejemplo    de    

una técnica  empleada  en  el siglo  XVI  es  el  temple, utilizada     por     Miguel 

Ángel  en  sus  frescos  y muralistas mexicanos como  Diego  Rivera  y  el Maestro  

Luis Nishisawa, dicha  técnica  pude  ser acuosa  o  de  aceite,  esta técnica  

usada  también  por  los  prehispánicos  y  diferentes  

culturas; es de las más perfectas por su adherencia de color al soporte y la 

conservación del color pese que se encuentres dichos  soportes  expuestos  a  la  

luz  del  sol  y  a  veces  a  las lluvias y  cambios  de  climas  y  aun  así  se  

conservan con  el paso de los siglos.  

Ejemplo del Diagnóstico y avaluó Se realiza una ficha técnica: Autor: Titulo: 

Técnica: Dimensiones :Época: Localización: Provenance:  Tutores: Tiempo del 

proceso: Avaluó: En   el   Diagnostico   de   la   obra   se   detalla todas   las 

características   de   la   obra,   como   por   ejemplo   fracturas, repintes,     faltantes     

de     la     pieza,     desconchamientos diseminados, ornamentos, clavos, grapas, 

polilla, holgaduras, ojos  de  vidrio,  pelo  bovino, fisuras,  deyección  de  insectos, 

intervenciones  anteriores  incorrectas, manchas  de  repintes, polvo adherido por 

medio ambiente, humedad, manipulación inapropiada, perforaciones en la tela, 

parches, grietas, etc. Proceso de la restauración:-Inicio de documento fotográfico 

-Fungicidas  (para  acabar  con  la  presencia  de  elementos          contaminantes, 

como larvas e insectos dañinos y polillas)-Limpieza General (aquí se retira toda 

la suciedad y repintes)-Intervención      de   resanes   de   desconchaduras,   

fisuras   y grietas)-Reintegración del color, repintes y encarnados.   

Aquí es importante mencionar el tiempo que se requiere para el proceso de la 

intervención de la obra y el costo del trabajo de restauración Temples: La pintura 

a el temple es aquella que emplea un medio que se puede diluir libremente con 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

131 
 

agua, pero que al secarse queda lo suficiente insoluble para poderlo repintar con 

más temple o con medios de aceite y barniz. El  temple  queda  mejor  sobre  

tablas rígidas recubiertas  con creta acuosa o gessos . 

Los   cuadros   al   temple   se   caracterizan   por   un   aspecto vibrante y 

luminoso, que no se puede reproducir exactamente con óleo sus otros medios. 

Aunque los materiales se apliquen con  muchas  variaciones  de  técnica,  siempre  

resulta  fácil identificar un  cuadro al temple. Si se deja sin barnizar tienen un  

acabado  mate  o  ligeramente  brillante.  Bien  barnizados, pueden presentar un 

aspecto muy elaborado. En  el  temple  prácticamente  no  existe  la  cuarta  

función  o función óptica del medio, los colores son más parecidos a su estado 

seco original que los óleos. Si se desea intensificar los tonos  puede  lograrse  

con  una  aplicación  final  de  barniz  o veladuras transparentes. La  pintura  al  

temple  seca  jamás  se  oscurece  ni  se  pone amarilla con el tiempo, como 

sucede con las pinturas al óleo ya que el medio en si tiene menos tendencia al 

amarilleo que el  aceite,  y  existe  mucho  menos  exceso  de  aglutinante  en  la 

pintura terminada. La mayor parte del líquido que es agua se evapora 

completamente. Otra  de  las  cualidades  del  temple  es  que  no  se  presentan 

muchas  de  las  condiciones  que  provocan  agrietamientos  y otros  defectos  

en  los  cuadros  al  óleo.  Un  cuadro  al  temple correctamente  pintado  tiene  

menos  tendencia  a  agrietarse con  la  edad  que  uno  al  óleo;  si  ha  habido  

alguna  falla  en  la preparación    o    aplicación    que    pudiera    dar    lugar    a 

agrietamientos u  otros  defectos,  estos  se  manifestaran  poco después  de  

secarse  la  pintura. Existen  excepciones  a  esto, pero  se  puede  suponer  con  

bastante  seguridad  que  si  un cuadro  al  temple  no  ha  presentado  señales  

de  agrietamiento  

Cuando la pintura se seca por completo, no las presentará en el futuro. Por otro 

lado si los medios de temple no son infalibles, si no están  bien  preparados  o  

se  aplican  mal,  pueden  presentar tantos defectos como otras técnicas. La 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

132 
 

técnica temple es una técnica purista, es por eso que no se  adapta  a  estilos  

casuales  o  espontáneos,  y  suelen  exigir una  cuidadosa  consideración,  así  

como  una    familiaridad adquirida mediante el estudio de sus principios. 

Generalmente  como  lo  había  mencionado  se  aplican  sobre una  creta  y  está  

también  puede  agrietarse  si  se  aplica  mal esta imprimatura así que no es 

culpa del temple, pero casi no se ven y no afectan la adhesión de la pintura. 

Generalmente  el  temple  tiene  una  facilidad  de  seguirlo trabajando y hacerle 

cambios y modificaciones durante cierto tiempo, pero llega un momento, cerca 

de los 8 meses en que los  colores  frescos  ya  no se    adhieren    con    los 

viejos,  quedando  en  la superficie  con  un  efecto opaco    similar    al    del 

gouache.  En  lo  personal la  yema  de  huevo  es  un fijador inerte y permanente 

que   tiene  una     durabilidad     por siglos. Las  desventajas  que  tiene el  temple  

es  que  no  tiene  los mismos efectos que el óleo y que no es tan flexible y las 

gama de  efectos  es  un  poquito  más  limitada,  pero  en  cuanto  a gamas de 

colores es igual que otras técnicas, el temple es un medio  adecuado  y  purista  

dependiendo  de  la  calidad  de  los  pigmentos a nivel  profesional y adecuados 

para este medio. Ya   que   se   a   secado   por completo,  la  mayoría  de  las 

pinturas  al  temple  adquieren un     acabado     satinado     o semibrillante  si  se  

frotan  con un  trapo  suave  o  con  un  algodón,  esto  se  hace  antes  de pintar 

veladuras al óleo en algunos casos se utiliza el temple como un prepintado para 

darle más fuerza a la pintura, pero siempre frotar antes de la aplicación de 

cualquier material. 

Variaciones en la técnica del temple: Temple  acuoso,  temple  alemán,  temple  

combinado,  temple pútrido, temple de caseína, temple de goma. El   secreto   del   

temple   es   emulsionarlo   correctamente agregando lentamente los ingredientes 

 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

133 
 

Fray Gabriel Chávez de la Mora 
 

Casa San Luis, Morelia, Michoacán 
14 de octubre 2015 103 

 

 

                                                           
103 Esta es una transcripción de la conferencia impartida, se respeta la estructura y las 

fórmulas de expresión lo más posible, modificando sólo aquello que evidencia lo 
que el ponente modificaría. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

134 
 

La Arquitectura está integrada como de tres pilares, tres ámbitos, decimos desde 

Vitruvio, arquitecto romano.  La Arquitectura se apoya en tres conceptos: es 

Sólida, es una construcción, un edificio, materiales, sistema constructivo. La 

Arquitectura sirve para algo es Útil, es un objeto habitable, y es un arte, es Bella: 

Sólida, Útil y Bella. 

Utilidad, funcionalidad. 
 

Me voy a fijar más en el aspecto funcional, en la utilidad, que sirve para algo. El 

aspecto estético, la belleza, el arte le llamamos que hay notas de carácter estético 

que definen lo hermoso, lo bello de un edificio. Digamos, ¿por qué una escuela 

parece escuela? ¿Por qué un cuartel parece cuartel? Un templo dedicado al 

espíritu tenga esos indicadores. Algo me referiré al final de cara al carácter, algo 

adecuado para nuestro tiempo me voy a ocupar un poco más del aspecto 

“utilidad”. 

Lo sólido, si es un sistema constructivo, a partir de tales materiales que nos ofrece 

el mundo de ahora.  

Sirve la Arquitectura para alojar actividades. Que decimos son funciones. Una 

arquitectura funcional, le decimos así rápidamente como a partir de la escuela de 

Bauhaus en Alemania, allá entre las guerras, que se planteó nuevas modalidades 

de diseño en el aspecto de que cumpliera “funciones”. A mí me gusta más hablar 

de “actividades humanas”.  

Estoy en el ámbito de la arquitectura religiosa. ¿Qué actividades religiosas se van 

a cumplir en un edificio que será útil para ellas? ¿Qué actividades?, y en este 

sentido vamos a hablar de personas ¿Qué personas va a alojar ese edificio? 

¿Cuáles son sus actividades? 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

135 
 

                                    

Y de ahí decir ¿Qué espacios cubren esas necesidades? Y así llegar al diseño 

arquitectónico, así al definir esos espacios, con el diseño lo llamamos “programa 

arquitectónico del edificio”  De allí vienen las notas estéticas, características del 

edificio y llegamos así al “Proyecto” y a la expresión plástica a la “forma” del 

espacio arquitectónico. 

Antropología, antropometría. 
 

El carácter estético en el aspecto funcional. Actividades de tales personas –me 

detengo en esto porque hablamos de “personas” y esto quiere decir ¿que 

concepto antropológico que tenemos de la persona? Porque muchos estándares 

de diseño arquitectónico nos dan medidas; cuanto mide una mesa, una silla, un 

espacio de circulación, una habitación, una sala de baño, medidas como si esa 

fuera la referencia a la persona.  

Me gusta considerar lo que San Pablo dice: que nuestro ser completo es Espíritu, 

Alma y Cuerpo. Es el concepto del Hombre integral en tres ámbitos, tres niveles. 

Entonces cuando yo hablo de funcionalidad tengo la funcionalidad que acoge 

personas con espíritu, funcionalidad físico - material, funcionalidad que cubra 

también el ámbito anímico - intelectual, funcionalidad espiritual, lo trascendente - 

religioso. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

136 
 

               

Analizando el tipo de personas se tendrá el tipo de Iglesia y actividades, ¿Qué 

hace la comunidad eclesiástica en este edificio?  Para que le cubra esa 

necesidad. Personas – Actividades – Espacios. Allí conociendo mis espacios 

establecemos el programa arquitectónico. 

La funcionalidad satisface necesidades de las personas humanas. Esta es la 

importancia de decidir el concepto antropológico del ser humano. Esta cita de 

San Pablo de 1Tesalonicenses 5, 23 "que todo vuestro ser, el espíritu, el alma y 

el cuerpo, se conserve sin mancha hasta la Venida de nuestro Señor Jesucristo." 

Aquí está el esquema en de Le Curbusier decía que todos los espacios, todos 

los muebles, todo el ajuar, el equipo de un edificio estaba modulado a partir de 

las medidas que pone aquí del hombre europeo con todas sus mediciones, y así 

proyectar todo el edificio.   



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

137 
 

104 

Por ejemplo si nada más nos dijeran: el altar debe tener tales centímetros de alto, 

con tal espacio para arrodillarse o para tales dimensiones. Eso es un aspecto de 

funcionalidad, pero también hay que ver al hombre también además de su 

corporeidad, el aspecto anímico que implica la sociedad, la familia, los anhelos  

anímicos, corazón, espíritu, alma, la maldad, egoísmo, etc.  

En el aspecto religioso, del cristiano desde luego sabemos quién es él por el 

bautismo, templo del Espíritu Santo, está confirmado, recibe la Eucaristía, está 

evangelizado, celebra la liturgia. Es importante tener completo el concepto 

integral antropológico, para que la funcionalidad del espacio satisfaga todas esas 

                                                           
104 Modulor: Sistema de medidas detallado por Le Corbusier (en colaboración con André 

Wogenscky), quien publicó en 1948 el libro llamado Le Modulor seguido por Le 
Modulor 21 en 1953 en los que da a conocer su trabajo, y de cierta manera, se 
une a una larga “tradición” vista en personajes como Vitruvio, Leonardo Da Vinci 
y Leon Battista Alberti en la búsqueda de una relación matemática entre las 
medidas del hombre y la naturaleza. De cierta manera es una búsqueda 
antropométrica de un sistema de medidas del cuerpo humano en que cada 
magnitud se relaciona con la anterior por el número áureo, todo con la finalidad 
de que sirviese como medida base en las partes de la arquitectura. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

138 
 

necesidades, de las físicas materiales, a las religiosas espirituales, esa es la 

necesidad de detenerme en el aspecto antropológico. 

                

Personas, estamos hablando de Iglesia, mirando en un esquema muy simple de 

la comunidad que cree en Cristo, cabeza, sacerdote. La Iglesia es un cuerpo 

formado por laicos, clérigos, religiosos, los ordenados, en fin es el cuerpo místico 

de Cristo cabeza. Es una mirada sobre la Iglesia muy esquemática. 

Pastor, Profeta, Liturgo 
 

¿Qué hace esa Iglesia? Jesucristo 

nos dijo: vayan, enseñen bauticen, 

o sea la acción profética del 

Maestro; bauticen, impartan los 

sacramentos que dan fruto, propios 

del liturgo. Así enseñar, bautizar, 

tener fruto es lo que vivimos en la 

fe, con el esquema de la actividad que hace la Iglesia, o igual lo que hacen los 

ministros ya sea el sacerdote como lo dice el prefacio, alimentan con la Palabra, 

fortifiquen con los sacramentos –liturgo, presidencia- fundamentalmente al dar 

estos tres ámbitos de las actividades que hace en la iglesia. Para ir resumiendo 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

139 
 

personas, funciones, actividades, ¿Qué espacio se requiere para cubrir esas 

necesidades? 

Este esquema es para recordar de qué estamos hablando. 

Estamos con la persona en el centro, la Liturgia, tomando 

el concepto de la persona  

Recordando el mandato de vayan e instruyan, bauticen, 

viendo la liturgia como el Concilio Vaticano nos la presentó 

muy bien. 

Manantial y cumbre. 
La liturgia es el centro de toda la actividad de la 

Iglesia. La pastoral de conjunto es esto. Todo debe 

llevar a la liturgia es cumbre, y todo debe emanar de 

la liturgia que es fuente y centro de toda la pastoral 

eclesiástica. Si es cumbre como nos dice la 

Sacrosantum Concilium del Vaticano II, es 

“participación” la actividad de todos los feligreses en 

la liturgia es consciente, activa y fructuosa,  

Activa durante el evento celebrativo. Al ser cumbre, debe ser consciente, como 

actividad anterior a la liturgia para ir conscientemente, con las cualidades que se 

requieren y debe ser fructuosa, si se celebra la conmemoración del misterio 

pascual, es fuente para la actividad en la vida cristiana es conversión, servicio 

fraterno, para que fructifique. 

Hay entonces un momento celebrativo, un antes y un después. Esto nos indica 

como conocer, planear, reconocer las actividades y así determinar el espacio 

necesario. La razón técnica para insistir que a la liturgia  sus sacramentos los 

actualiza el misterio pascual como misterio de Cristo, de un alfa a un omega todo 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

140 
 

el misterio de Cristo que sale del Padre viene al mundo, redime para que el 

mundo vuelva al Padre, pasando por el misterio pascual, encarnación, pasión, 

muerte, resurrección. 

Liturgia actualiza el misterio de Cristo. 
 

La liturgia actualiza el misterio de Cristo que es pascual en un memorial que es 

hoy y aquí,  en el momento celebrativo. 

Otra manera de representar es que la liturgia es 

participación consiente, activa y fructuosa con un 

antes y un después como recuerda la 

Sacrosantum Concilium 

 

 

Dimensión vertical y horizontal. 
 

Ojalá que nuestro espacio, con el diseño 

arquitectónico nos llevara a esto, a que 

nos hable de participación  con una 

dimensión horizontal donde se realiza el 

misterio pascual de Jesús vivo 

resucitado, sumo sacerdote que desde la 

encarnación en el sacramento actualiza 

el memorial, con función vertical de 

glorificar al Padre y santificar a los hombres. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

141 
 

Elementos para una definición de liturgia tomados de la misma Sacrosantum 

Concilium donde nos indica varias expresiones: memorial, actualización del 

misterio, participación de la iglesia, presidencia de los ministros. 

 

Centro parroquial. 
Aterrizando más vemos que personas van a acudir a un centro parroquial, a un 

lugar de celebración. Casa del Pueblo de Dios. Habrá personal de planta, 

residentes, feligreses, peregrinos, visitantes ocasionales, incluso hasta el 

turismo, gente de paso que viene a solicitar algo, sacerdotes. Analizar que 

personas estarán en cada edificio, para calcular bien la ubicación 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

142 
 

Así habrá los espacios para la celebración de la liturgia. Los espacios cultuales 

para el antes, durante y después de la celebración.  

Antes, Culto, Después. 
 

Antes la evangelización y catequesis; después la caridad para que sea fructuosa, 

con su área de apostolado.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

143 
 

Todos los espacios concentrados en un lugar de encuentro, como espacio central 

que los comunique con todos los otros lugares de este edificio. 

Habrá lugares de encuentro, de cohesión, de evangelización y catequesis, un 

lugar para la recepción de sacramentos, otro para caridad y apostolado para el 

servicio apostólico, los servicios de caridad, servicio de coordinación, las 

habitaciones, y así vamos deduciendo los espacios que tendrá este centro 

pastoral. 

Este lugar de la cohesión, del encuentro donde se concreta en el sitio tomando 

en cuenta la vialidad y a partir de allí se diseña el acceso, las porterías, un lugar 

atrial de encuentro, ojalá allí se puede colocar una cruz ojalá al centro, como esos 

atrios del siglo XVI como hicieron los evangelizadores. Desde luego el área de 

coordinación y todos los servicios prácticos como cafetería o sanitarios; de 

coordinación y vigilancia. Si hay habitaciones de personal residente de planta y 

complementos que siempre habrá. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

144 
 

Evangelización y catequesis 
Este esquema es de los servicios de 

evangelización y catequesis, a partir del 

lugar de encuentro. 

Por ejemplo un salón multiusos 

audiovisual; aulas pequeñas y grandes 

complementarias; biblioteca, la tiendita 

de artículos religiosos, la coordinación. 

Desde luego lo cultual,  que es lo principal –como está indicado-  es que sea lo 

principal participando de esta área con espacio para caridad y apostolado. 

Ya viendo un poco más, en el conjunto cultual estará la nave principal, la 

asamblea, con el presbiterio, lugar de los presbíteros, los que coordinan la 

celebración formando comunidad. Ya hablamos –lo quisiera señalar ahora- de un 

pre santuario (o ante presbiterio), antes del santuario o presbiterio, aquí es 

especialmente para la celebración de la misa de los otros sacramentos: 

matrimonio, confirmación, incluso penitencia –celebración del rito penitenciario- 

o funeral, cerca del presbiterio. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

145 
 

Conjunto cultual 

El coro es parte de la asamblea. 

Desde luego si hay capillas, por ejemplo la capilla del Santísimo, capilla de la 

reconciliación.  

Si la asamblea no es grande, piden una capilla pequeña, capilla de diario con su 

presbiterio.  

A veces una cripta –se usan mucho-. No falla la sacristía que nos comunique con 

el santuario o presbiterio, pero también con la nave.  

Puede existir esta sacristía posterior, en la parte testera del edificio, o sacristía 

anterior, por el acceso al templo, por el nártex y por el pórtico que se usa nada 

mas como de revestimiento para revestirse aquí y entrar procesionalmente a la 

celebración de la misa, o pequeña sacristía un poco más amplia, con todos los 

servicios que requiere una sacristía. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

146 
 

Un esquema de lo que puede llegar a ser un conjunto cultual. Son esquemas 

idealistas para analizar lo que se pueda requerir en caso específico. 

¿Cómo planear el área de celebración? ¿Por qué no en el centro?  desde luego 

no en la parte posterior. Depende también del sistema constructivo, se va 

tendiendo en esta forma de “T” o en ángulo, o si hay distintos focos de atracción, 

como de hecho lo hay en la celebración litúrgica: la Palabra, el altar, la sede. 

Visualizar muy bien los momentos de participación. A veces dos polos de 

atención en el momento celebrativo. Por ejemplo si estuviera  la fuente bautismal 

aquí, hay un momento de atracción hacia acá, puede ser otro polo, así pueden 

ser dos, tres. 

Un poco más, lo que es el lugar de la asamblea (la nave), ya hemos sugerido 

distintas formas. Es costumbre pensarla construida sobre el cimiento de los 

apóstoles –los 12 apóstoles- lugar de encuentro, acceso, el nártex, el pórtico. 

Mesa de ofrendas. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

147 
 

La asamblea 
La asamblea, con determinado diseño, el pre santuario donde puede estar la 

fuente bautismal. El presbiterio con los puntos focales: el altar como principal, la 

sede, el ambón.  

Cada uno requiere varias cosas, el altar con sus elementos complementarios, la 

sede con lugar para los ministros, incluso todos podrían estar como ministros 

como parte de la sede en el área ministerial, o por el pre santuario. 

Ya en el presbiterio están el lugar de la presidencia, pueden estar otros  

concelebrantes, más ministros, que también pueden estar en otro sitio, pero hay 

indicaciones de que no es lo mejor que los ministros den la espalda a la 

asamblea. Pueden estar en diagonal, o tres cuartos. Generalmente prefieren 

estar en el pre santuario, viendo hacia el presbiterio (de espalda a la asamblea).  

El coro es parte de la asamblea, el director del coro, puede estar entre el pre. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

148 
 

Santuario 
 

Si estuviere el bautisterio en el pre santuario, debe estar con todo lo que requiere. 

Allí pueden estar también los santos óleos. 

Paso de la sacristía al presbiterio. 

El ambón como sitio de la proclamación de la Palabra, es el ámbito de la 

proclamación. A veces el cirio pascual está cerca del ambón, dependiendo del 

ciclo litúrgico puede trasladarse cerca de la fuente. 

A veces hay tres lectores, y pueden acompañarse de dos ciriales. Con espacio 

también para cuando el diácono inciensa el Evangelio. 

Así están el área de la Palabra, de la presidencia, del altar y los complementos 

que tiene el altar, la cruz, ciriales. El altar requiere un espacio por donde se le 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

149 
 

pueda dar la vuelta, tomando en cuenta el espacio del incensario. Hay que revisar 

todo lo que nos pide el ajuar litúrgico. 

Bautisterio 
Un bautismo, por ejemplo, celebrado con toda su dinámica y amplitud, empieza 

en la puerta del templo, y después de caminar –señala el recorrido- vienen las 

lecturas en el ambón, la presidencia, la fuente y el caminar hacia la Eucaristía, 

hacia el altar.  Tener así en cuenta la secuencia, la dinámica de la celebración de 

los sacramentos. 

A veces preguntan ¿Cómo disponer el altar, la presidencia y el ambón? 

Prácticamente no hay ninguna indicación. Alguna que está por allí dice que es 

mejor la presidencia en el fondo y viendo hacia la asamblea. 

Hice una vez varios esquemitas, dependiendo de la distribución práctica de cada 

lugar. A veces no es tan estético, la dinámica dictará lo que en la celebración será 

lo mejor. No hay ninguna indicación, por eso hice varios esquemas, para que se 

elija el que convenga más, el que propicie mejor la participación, acústica y visual. 

  

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

150 
 

Caridad y apostolado. 
 

Para el área de caridad y apostolado, hay que evaluar lo si habrá bolsa de trabajo; 

despensas, ropería; niños, adultos, matrimonios… ¡tantas cosas! Dispensario, 

farmacia. Eso ya en cada lugar sabemos que irá acompañando a lo cultual, a la 

evangelización y catequesis, contando con este espacio para todo lo que sea 

caridad y apostolado, para que se manifieste que la celebración cultual de los 

sacramentos da fruto y genera retroalimentación.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

151 
 

Servicios de coordinación. 
En cuanto a servicios de coordinación, estarán la oficina, la espera, siempre 

desde el lugar del encuentro. Ya después vendrán los archivos, la sala de juntas, 

el privado del párroco y otro si hay algún capellán. Aquí tenemos la caja, 

tesorería, etc. Se analiza de acuerdo a las situaciones. 

Equipo de planeación. 
 

Ojalá, después para planear el edificio se haga así, en equipo de planeación. No 

es tarea nada más del arquitecto realizar toda esta de investigación; No es 

solamente del párroco, ojala sea una comunidad en la que interviene el párroco, 

delegados de la asamblea, un administrador, desde luego tomar en cuenta 

asesoría litúrgica, alguna comisión de liturgia y de arte sacro y habrá también 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

152 
 

legislación civil a la que hay que tomar en cuenta sea de la construcción o de la 

propiedad del terreno para conocer si hay alguna indicación ya sea en lo civil o 

en lo eclesiástico.  

El arquitecto requiere también toda una colaboración de artistas, pintura, 

escultura, vitrales, mobiliario, ajuar, técnicos para instalaciones, electricidad, 

acústica, insonorización, térmica, etc. etc. Ojalá que así se pueda. Todo 

dependerá del tipo del centro de pastoral que se va a diseñar, pero sí ojalá en 

equipo. Ni el padrecito solo, ni el arquitecto,   

Carácter arquitectónico 
 

Recordemos que a Jesús le llevaron oro incienso y mirra; nos dice que el oro 

como rey, incienso como Dios, mirra como hombre mortal. En la historia de la 

arquitectura vemos la arquitectura gótica, es el momento en que la arquitectura 

resalta más el aspecto de divinización, diríamos como incienso como Dios. Hubo 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

153 
 

la época del barroco dominando incluso como oro, es notable, hermosísima como 

resaltando el aspecto de rey, en esta época estamos fijándonos más en la 

dimensión humana.  

Han oído de Romano Guardini ¿verdad?, allá en Alemania 

en los movimientos antecedentes de la renovación litúrgica, 

con jóvenes. Romano estuvo planeando la formación 

litúrgica de los jóvenes y entre ellos varios arquitectos, fue 

importante Rudolf Schwarz. 

 

Empezaron él y Guardini a fantasear, con otros 

arquitectos compañeros de Schwarz, en 1920, en los 

prolegómenos de la renovación litúrgica una 

participación. Si fuera aquí el altar Todavía celebrando 

de espaldas pero promoviendo ya que se participara.  

En el lugar donde tenían la reunión entre los jóvenes era un castillo en Alemania 

empezaron a entender mejor como sería mejor la ubicación de la asamblea para 

una participación litúrgica.  

Hicieron así muchos 

esquemas y con los 

banquitos ensayando si los 

ponían así o si lo ponían de 

otra manera. Llegó a 

planear en 1920 Robert Schwaz arquitectura sumamente simple, pensando, ya 

no estamos en el barroco, estamos acentuando el aspecto de sencillez, humildad, 

kénosis, abajamiento; toda como dimensión de Cristo pero acentuando más en 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

154 
 

el carácter estético las notas artísticas de simpleza, austeridad, que tanto se 

notan en el Evangelio que nos sugieren como se hace un edificio hoy. 

No gasto superfluo, economía, sencillez y hasta austeridad. 

Bueno, eso como para fijar algo. Esta fue la planta de esa iglesia, muy simple, 

estaban por 1920   

Tenemos tiempo para ver algunas obras últimas que me ha tocado ver  

Santuario de Santo Toribio en Santa Ana de Guadalupe.  
 

Es el Santuario de Santo Toribio, allá en el norte, en los altos de Jalisco, Santana 

de Guadalupe, donde vivió Santo Toribio, prácticamente un ranchito, población  

desbordada por los peregrinos que van teniendo la devoción con plegarias, 

peticiones, darle gracias al santo, patrono de los migrantes.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

155 
 

Dentro de muchas actividades el rector tuvo la visión de hacer el proyecto del 

santuario con mucha amplitud, y vaya que van peregrinos por allá.  Invitó a 

realizar esta obra al Arq. Argüelles y con el formé equipo para la planeación. 

Santo Toribio, mártir mexicano. Primer boceto que propuse para el santuario. En 

este caso tenemos no un terreno ideal, es una esquina de un predio, yo le decía, 

“padre consiga más terreno, ahorita es oportunidad, apenas se está planeando 

algo nuevo aquí en el pueblo” después voy a ver el terreno y por los puntos de 

vista de la posible circulación de los peregrinos se planteó un diseño así. Con un 

atrio hacia la esquina de la vialidad, un campanil y servicios anexos, algún 

claustrito, varios salones –ya veremos algo- y el lugar de la celebración del 

santuario. 

El terreno es así, muy irregular, pero afortunadamente la circulación principal 

sería por esta vialidad llegando a ver, como remate visual la capillita que hizo el 

mismo Santo Toribio, que hay que restaurar. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

156 
 

Por eso se dio esta forma del atrio con el campanil aquí que se ve como la vista 

principal. Un buen pórtico, 10 m. (vueltas totales), lugar de la celebración, amplio 

presbiterio, capilla del Santísimo, dos capillitas devocionales, la patrona Nuestra 

Señora de San Juan de los Lagos, la Santísima Trinidad; buena sacristía, al 

servicio de los peregrinos. 

Algunos aquí, enfrente de este edificio ya hay un museo, como en otros lugares 

y otros lugares sacerdotales y religiosos. De todos modos muchos servicios 

complementarios y de estacionamiento funcionales para los peregrinos. 

Les decía muy amplio presbiterio, 20 m. que ya quisieran muchas parroquias y 

hasta alguna catedral. Un acceso a un camarín pues se planteó que las reliquias 

de los restos del mártir, estuvieran en una urna visible desde la nave, a un lado 

del retablo y con un camarín en la parte posterior. 

Asamblea amplia, propiciando la participación, ampliación hasta el pórtico con 

prolongación hasta el atrio. 

En esta se puede ver que todavía no está realizado el campanario. Este volumen 

de la nave, mucha iluminación natural hacia el presbiterio y hacia la nave. No hay 

prácticamente ventanas todo es cenital, y se ve la iglesita que hizo Santo Toribio: 

Santa Ana de Guadalupe, un ranchito pero le ha dado vida nueva el santuario. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

157 
 

Falta aquí un motivo escultórico Cristo Rey, está la Virgen de Guadalupe, Santa 

Ana, y Santo Toribio con un migrante. 

Como sistema constructivo estas boveditas típicas de ladrillo, y la nave, todo está 

hecho con materiales muy económicos de esa región. 

En el esquema de la nave, octogonal, techo plano, con mucha iluminación cenital, 

especialmente hacia el presbiterio.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

158 
 

Una buena cripta con su capillita y los servicios de peregrino, pórtico, atrio como 

lugar de encuentro y el campanil que espera la ayuda de los peregrinos para 

levantarlo. Todo es de mampostería con piedra del sitio. 

Este es el motivo, ya está en proceso, ya nos lo autorizó el nuevo rector y ya 

vamos a empezar a poner el Cristo que es de tres metros, en bronce, Santa Ana 

y la Virgen guadalupana (Santa Ana de Guadalupe es el nombre de la población),  

Santo Toribio y un migrante.  

Es una fotografía un tanto engañosa de gran angular, de muro a muro. El sistema 

constructivo fue prácticamente con cuatro columnas, 30 m. x 20 m., como los 

cuatro evangelistas, Juan, Mateo, Lucas, Marcos como apoyo del templo.  

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

159 
 

Aquí está el presbiterio, pre santuario. Los cuatro apoyos según el modelo de los 

evangelistas. Son estructuras muy importantes. 

Después ya las vigas laterales y la iluminación central. Aquí está el esquema del 

sistema constructivo, con las grandes trabes que sostienen la techumbre. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

160 
 

Estas otras como si fueran laterales, pero en un solo espacio amplio.  

Retablo, versión contemporánea, de madera, presidiendo un Santo Cristo, una 

Virgen de Guadalupe, Santo Toribio y la urna de las reliquias. 

En principio vean como la jerarquía de las imágenes en un retablo. La Virgen 

María ocupa el lugar a la derecha de Cristo. Estaría entonces al otro lado, pero 

la Virgen de Guadalupe tiene la carita con la mirada hacia acá. La Virgen en la 

misma Basílica de Guadalupe la colocamos acá porque ve hacia el centro. Si la 

colocamos a la derecha de Cristo miraría hacia la pared. Por eso está aquí la 

guadalupana. Es imagen de 2.50, pintura en la misma proporción humana con el 

Santo Cristo, Santo Toribio y la urna con las reliquias. 

Esta es una vista desde el presbiterio hacia el fondo.  

Estas perforaciones, 40 ventanitas, por fuera está el motivo escultórico del Cristo, 

Santo Toribio y Santa Ana – Guadalupe. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

161 
 

El retablo, como si fuera una especie de foto en gran triángulo, una estela para 

situar la estatua de Santo Toribio con la urna. 

El presbiterio con lugar para muchos concelebrantes. Prácticamente está 

funcionando como si fuera una catedral, co catedral con la de Nuestra Señora de 

San Juan de los Lagos, aunque pequeñita.  

Está el altar, la presidencia –la sede-, lugar de la Palabra –el ambón-, espacio 

bonito amplio para ciriales o tres lectores y el pre santuario. 

En el altar “Cristo Rey”, corona de espinas, 

corona de rey, en el fondo la sede 

En los apoyos de las cuatro columnas están 

las piedras de la consagración, de la 

dedicación del edificio, con la cruz que se 

unge, su candelero y un relieve de bronce 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

162 
 

del evangelista: San Juan, San Mateo; Lucas y Marcos en las cuatro columnas. 

Porque o se ponen las 12 cruces por los doce apóstoles, o cuatro como signo de 

los 4 evangelistas. 

Aquí está el evangelista, su cruz de la misma piedra que el altar, y el diseño 

realizado en bronce. ,   



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

163 
 

El ajuar 
 

El ajuar completo diseñado con los sitios para los otros concelebrantes, la 

credensa, los atriles, atril del monitor. Todo el ajuar construido de la misma 

madera,    

 
 
 
 
 
 
 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

164 
 

Así está también el retablo con la estela de la Virgen, la estela de Santo Toribio, 

el Santo Cristo, el centro es un triángulo de triángulos, la escultura de Santo 

Toribio y la urna de bronce, con varios textos donde se incluyó un dibujo que él 

mismo realizó con una cruz , una palma y un ancla. Vista desde el camarín donde 

pueden pasar los peregrinos. 

La capilla del Santísimo, para adoración perpetua, con un ostensorio diseñado 

especialmente y área para la asamblea. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

165 
 

Capilla del Cardenal José Francisco Robles, de Guadalajara. 
 

Otro proyecto que me tocó atender fue esta capilla del Cardenal José Francisco 

en Guadalajara. Se le hizo una casa nueva, se pensaba hacerla muy 

sencillamente como uno de tantos cuartos de la planta baja, y arriba de la capilla 

también dependencias, habitaciones. Propuse que tuviera altura doble y se pudo 

salvar esa parte del diseño. Como concepción de espacio pequeño y digno. 

Una primera pregunta que hice yo al Sr. Cardenal José Francisco: El sagrario 

¿Dónde lo va a tener en su oratorio? Si el sagrario está al centro, yo descentro 

el altar. Si el altar está en el centro, el sagrario es pasado un poquito a uno de 

los lados.  

La capillita está situada muy a la entrada de la casa y esta puerta del fondo se 

puede abrir totalmente, para que pueda haber más personas  en  el exterior. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

166 
 

Con presbiterio: altar, ambón, sede, el sagrario. En el ventanal la Virgen de 

Zapopan, patrona de la arquidiócesis de Guadalajara. 

El presbiterio. 

Una pieza de ónix con una copia a tamaño real de la Virgen de Zapopan. El 

retablito del sagrario; el Santo Cristo y la pequeña asamblea. 

El altar de esta piedra a la que llaman travertino rojo. La sede, el ambón, el 

sagrario con retablo de hoja de oro; ventanal de ónix, la Virgencita y el Santo 

Cristo de bronce. 

Desde su habitación el Cardenal puede abrir la ventana para ver el sagrario, la 

Virgen y el Santo Cristo. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

167 
 

 

Altar. 
 

Diseño del altar: dos 

piedras de mármol,  

 

 

 

 

 

 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

168 
 

Ambón. 

 
Sede 
 

La sede, en este caso para no poner cojines, fue incrustada madera de dos 
tonos. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

169 
 

Su reclinatorio va al centro, y los de los feligreses a los lados,  

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

170 
 

Capilla del Espíritu Santo, Tepatitlán. 
 

 

Este fue un arreglo, ya existía, También aquí en colaboración con el Arq. 

Arguelles.  Así estaba este presbiterio, una imagen de Pentecostés, les gustaba 

a los feligreses y estuvieron todos de acuerdo, con el artista que lo había hecho 

de trasladarlo y proponer otra cosa. 

El tema era aprovechar al máximo el lambrín y algo del presbiterio, al organizar 

mejor el altar, la zona de la Palabra –el ambón- , sagrario, presidencia, fuente 

bautismal, sacristía en la parte posterior. Hay un acceso aquí que no me gusta 

mucho, pues les proponía un acceso nuevo de la nave a la sacristía, 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

171 
 

 

Diseño de la propuesta del retablo. Pensaban ellos tener una paloma como 

símbolo del Espíritu Santo. Y la primera propuesta es ¿le van a rezar a la paloma? 

¿Por qué no hacemos una iconografía del Espíritu Santo como persona? Tres 

personas: Padre, Hijo y Espíritu Santo. No se usa mucho pero ¿por qué no? Sería 

lo más correcto a partir de los iconos bizantinos, en los cuales la Santísima 

Trinidad –las tres personas- Les propuse así que hiciéramos una iconografía, del 

Espíritu Santo con todos los símbolos, así en una especie de estela, para el 

Espíritu Santo y el Santo Cristo, la sede presidencial aquí, otra estela para 

respaldo del sagrario, y otra para la fuente bautismal; el altar; el ambón; la sede, 

aprovechando el atril que ya tenían pero complementándolo –algo más de 

madera- y detalles dorados. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

172 
 

 

Fue ya el diseño de computadora. La propuesta de la iconografía la vamos a ver 

después. 

Sí se realizó, afortunadamente tanto la comunidad, el patronato y el señor cura 

quedaron muy contentos. Son tres metros por cuatro metros,   

Aquí se ve la fuente bautismal, la sede; el sagrario; el altar y el ambón. Aquí 

prácticamente quedó todo muy claro, ya tenía blanco el antiguo presbiterio, y se 

prefirieron blancos también los elementos nuevos.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

173 
 

 

El altar, al fondo la sede con incrustación de madera, es mármol con respaldo y 

asiento de madera. 

 

La fuente bautismal, los santos óleos “bautízame Señor en el Espíritu”. Me gusta 

hacer la fuente de esta manera, hay como un vertederito, la cabeza se coloca 

aquí y aquí el agua bautismal. Tomar agua de aquí, verterla y por ese orificio se 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

174 
 

va, de manera que en bautizos colectivos es siempre estar tomando agua nueva 

y después de ponerla en la cabeza del niño se va. 

Se puede tener una instalación de agua siempre para llenar la fuente, incluso de 

tenerla calientita. 

 

Esta es la propuesta del Espíritu Santo como persona, un medallón con el 

símbolo de la paloma, Dios Padre, Jesús –Dios Hijo- las llamas de Pentecostés, 

la fuente de los sacramentos,  Habló por los profetas, anunció, constructor de la 

Iglesia, de la Nueva Jerusalén celestial de doce pórticos, tres de cada uno de los 

cuatro lados. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

175 
 

 

Estos son dibujos míos que realizó después una pintora de por allá. Tomó 

mucho lenguaje de iconografía bizantina, algo realista. 

 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

176 
 

Santuario de Guadalupe en Zamora, Construcción material y espiritual  
 

Mons. Carlos Suárez Cázares 
Pbro. Raúl Ventura Navarro 

Casa San Luis, Morelia, Michoacán 
14 de octubre 2015 

 

 
 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

177 
 

Introducción. Mons. Carlos Suárez Cázares (O. Emérito de Zamora) 
 

Edificio conocido como “Catedral Inconclusa” pero 

como ustedes pueden ir a visitarla y verán que conclusa 

ya casi está, aunque estas obras nunca se acaban, 

como nos consta a todos. Obra de esta naturaleza, así 

fue en Europa, así es acá, pero ya “inconclusa” no está. 

Fui 12 años obispo de Zamora, de manera que tengo 

conocimiento de las cosas que les hablará el P. Ventura 

Navarro, que es el Rector de esta magna obra. Toda 

persona que va allí, sea de la Iglesia o del Estado, de 

México o de Europa, cuando llega y ve aquello, se 

queda verdaderamente pasmado.  

Los que no la conocen, o la conocieron vieron el primer 

piso, cuarenta metros de altura y por dentro un desastre 

por mucho tiempo. Él les platicará quizá alguna cosa sobre la recuperación de 

esta obra que naturalmente inició a inicios del siglo XIX y en los años de la 

Revolución y todo empezó a tener problemas muy graves que se agravaron con 

los siguientes mandatarios nacionales y estatales, cosas que ya quedan en la 

Historia porque ya superamos todas esas problemáticas.  

El padre nos dará una presentación del tema, somos compañeros desde el año 

1969 en Roma, compañeros de curso, si bien yo estaba en otro colegio y él en la 

universidad y nos conocimos por allá. Por su puesto recibimos juntos algunas 

órdenes menores, él estaba en el Colegio Mexicano yo en el Pio Latino, y 

después nuestro caminar juntos fue en los seminarios, él era el rector del 

seminario de Zamora y yo era (fui finalmente) el rector del seminario de Morelia. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

178 
 

Allí duramos mucho tiempo, viéndonos con frecuencia tanto aquí en la Provincia, 

como en México.  

Después de eso el P. Ventura Navarro fue nombrado rector del Colegio Mexicano 

en Roma. Allá estuvo durante algún período y a su regreso volvió a su diócesis 

de origen que es Zamora, donde ocupó diversos cargos, para decirlo de una vez, 

todos los habidos y por haber en una diócesis, en tiempo del Sr. Robles fue rector 

del seminario, antes había sido director espiritual del seminario y formaba parte 

del patronato de la mal llamada “inconclusa”.  

Debo decir que en 1994 llegué a Zamora y este tema era “una papa caliente” 

estaba encargado un padre que era muy buena gente, pero sin embargo le dio 

un infarto en abril de 1995, P. Rubén Godínez, a quien conocí muy bien. Me tocó 

ser el obispo de Raúl ý nuestra relación de amistad y fraternidad no varió por 

nuestra relación canónica, seguimos igual. 

Desde 1995 decidí nombrarlo el encargado –o como le quieran llamar- 

responsable de la construcción de la obra que para entonces estaba todavía en 

una etapa verdaderamente primitiva: destapada la mayoría del techo; había culto 

allí, con banquitas y construyéndose allí alguna de las naves. Era todo muy 

precario; el atrio no era atrio, solamente un espacio. Asumió la obra, el P. Raúl 

Ventura Navarro hasta la fecha. –a veces le atina uno, dice Mons. Prigione, 

cuando le hablaban bien de algún obispo- pues así el P. Ventura desde el 95 

hasta ahorita está de responsable de este inmueble verdaderamente grandioso. 

Debo decir para terminar, que es muy importante valorar que esta obra se hizo 

en Zamora con gente de Zamora, porque los equipos –había un patronato- los 

ingenieros, y arquitectos, como les quieran llamar, que asumieron la obra con el 

P. Raúl, eran zamoranos, del lugar, lo cual es un mérito muy grande. Y también 

con recursos que ni podemos decir que de la diócesis, pues ella no tenía la 

capacidad de hacer esta obra. Los recursos se recabaron a partir de la iniciativa 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

179 
 

del patronato. Sin embargo, a despecho de lo que digo, cuando la obra fue 

creciendo, entonces claro que acudimos a las personas que nos podían ayudar 

en el momento en que se encontraba la obra. Y así tenemos que decir –aquí 

tenemos a fray Gabriel- a quien se debe prácticamente todo el interior, es decir 

casi todo. Las imágenes y los iconos son de estos señor Guevara que son los 

que hicieron los iconos de la Basílica de Guadalupe, que todos conocemos. 

Señores Guevara de México. Para los vitrales conseguimos a fray Gerardo 

Robles el carmelita. Esos vitrales al menos en su primera parte también intervino 

el padre Chávez de la Mora, y para la cuestión de ingeniería que era tan 

importante en una obra tan grande, nos ayudó don Carlos Chanfón Olmos, que 

era el responsable de los doctorados de arquitectura de la UNAM. Una persona 

sobresaliente. 

Todas estas personas que nos ayudaron, como ustedes pueden ver, porque 

están en el medio, la verdad eran sobresalientes. Esta fue una decisión que 

tomamos oportunamente, porque había ciertas cosas que ya no podían hacerse 

en Zamora propiamente tal. Quizá me faltó por allí alguna de las personas que 

han colaborado a lo largo de bastantes años.  

Así se ha venido construyendo esta magna obra y el P. Raúl tiene un patronato 

que está siempre apoyando. Ya en este momento o sé exactamente quienes 

sean los miembros porque dejé la diócesis hace varios años, pero de todas 

formas me doy mis vueltas de tiempo en tiempo, a ver “¿Qué has hecho? ¿Cómo 

lo has hecho? No tengo más que decir sino que esta es la presentación un poco 

de la obra y también del P. Raúl que no necesita carta de presentación sobre 

esto pues cualquiera que va se pregunta ¿Quién hizo esto?, no es que lo haya 

hecho sólo él, ha estado en la dirección de la obra donde hay mil problemáticas 

distintas, internas y externas. Relación con las instancias de gobierno, permisos, 

impuestos de todo tipo, en fin, pero todo se ha llevado en orden. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

180 
 

Como anécdota sólo les platico que  durante mucho tiempo estuvimos en la mira 

de cierta opinión nacional, porque había una tesis de que cuando la señora 

Sahagún había subido de primera dama, entonces se había ido para arriba la 

“inconclusa” con dinero del gobierno. Nos mandaban investigadores, nunca 

hallaban nada, Proceso sacaba alguna notita por allí, porque nunca pudo 

encontrar nada.  

En su momento –y con esto concluyo- el P. Raúl y yo fuimos a CONACULTA, 

con la señora Sari Bermúdez para que nos dijera que nos ayudaba con quinientos 

mil pesos para un organito, y que nosotros pondríamos los otros quinientos mil. 

En ese momento la obra tenía ya una magnitud tal, que los presidentes de 

entonces, que sí son los que están pensando, organizaron una donación para 

Zamora –para Zamora- , de una cantidad muy fuerte para el Teatro Obrero, que 

está mal dicho obrero, pues lo hizo la Iglesia. Para un famoso edificio de Las 

Artes, una escuela de las artes que la gente le llamó de una manera un poco 

burlesca y que allí está y también para la “inconclusa” y este donativo nos valió 

el órgano, comprado y mandado hacer a Alemania exprofeso, por una cantidad 

que si es interesante se las digo.  

También eso fue una batalla para conseguir finalmente lo que nos habían dado. 

Ustedes saben cómo se las pinta el gobierno en cuestión de dineros. De repente 

ya no encontraban donde estaban los dineros, etc. etc. también eso fue una 

batalla para que dieran lo que habían dicho.  

Ya no digo más, Raúl bienvenido aquí a casa, pues estamos en la Provincia 

Eclesiástica donde nuestra relación es magnífica, trabajamos mucho en 

comunión en todos los aspectos de la vida de Iglesia. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

181 
 

P. Raúl Ventura 

Gracias por la presentación, desde luego que el Sr. Obispo, fray Gabriel, Luis 

Miguel (Arguelles), Miguel Cañedo, todos tenemos algún apoyo para lo que yo 

voy a decir. 

Sigue siendo una papa caliente el Santuario porque los problemas no se acaban, 

a veces son de fuera, a veces de dentro. Cuando finalmente ya se pudo terminar, 

nada más para que vean que sigue siendo, y tal vez más difícil ahora. La gente 

se va al santuario, las parroquias se quedan medio solas, y a los servicios van al 

santuario y se enojan los padres. Entonces es un problemón porque ya no es 

barata la pastoral de la ciudad, ya no tienen para comer ellos, y cosas por el 

estilo. Pero eso todos lo entendemos porque pasa en todas partes. 

Se van al santuario porque quieren a la Virgen de Guadalupe en primer lugar; se 

van porque es una obra que gusta; se van porque hay muchos servicios; y sobre 

todo también muchos laicos con ministerios ayudan muchísimo. Sin 

nombramiento, yo tengo allí 27 años. El nombramiento es del 94-95 pero desde 

el principio yo estoy allí. 

Estoy solo desde siempre, no se ha podido poner otro sacerdote que quiera 

trabajar, pero como yo doy clase en el seminario, entonces los padres del 

seminario me ayudan mucho. Entonces tenemos muchos servicios de lo que es 

propio de los santuarios. Por eso sigue siendo una papa caliente. Es una solución 

para mucha gente pero para los padres constituye a veces un problemas. 

Voy a comenzar entonces, todo lo que se diga aquí del santuario raya en lo 

atípico, aún el nombre. En los documentos oficiales lo conocen como Catedral 

Nueva, en la vida de todos los días se conoció como Catedral Inconclusa, en 

nuestros días está llamada y dedicada a la Virgen de Guadalupe como santuario 

y la gente dice ¿Cuándo la vamos a hacer catedral? ¿va a ser posible que sea 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

182 
 

catedral y santuario al mismo tiempo? Parecía que ya había madurado la idea 

pero en realidad no maduro porque hubo oposición otra vez, un grupo de colegas 

impidió que ya se hubiera hecho catedral y santuario al mismo tiempo sin ningún 

problema. Pero desde allí comienza todo  

 

Catedral Nueva.  
Catedral Inconclusa.  
Santuario Guadalupano. 
Catedra- Santuario.  
 
Síntesis de la Historia de 
la Iglesia en México. 
 
 
 

 
Dimensión histórico-social 

 
Nació esta obra cuando en México había una serie de problemas muy serios 

sobre todo en la relación Iglesia y Estado. Fue erigida la diócesis de Zamora en 

1862 y recordamos a Lerdo de Tejada, y recordamos a Juárez, y recordamos a 

Iglesias, y recordamos a todos los problemas que hubo en ese tiempo. Pero 

curiosamente, el que fue después el primer arzobispo de Morelia, Clemente de 

Jesús Munguía estando exiliado en Roma, logró que se crearan un montón de 

diócesis en 1862 – 1863, por citar Zamora, Tulancingo, Querétaro, Chilapa, 

Zacatecas, León, para Tamaulipas un vicariato, son como 8 ó 10 diócesis que se 

formaron. 

La diócesis de Zamora se desmembró de Morelia y en un momento dado era más 

de la mitad del estado de Michoacán. Cuando comenzó Zamora tenía alrededor 

de 35 mil kilómetros, ahora tiene 12 mil kilómetros cuadrados, porque se han 

desprendido de Zamora: Tacámbaro; después Apatzingán, Lázaro Cárdenas. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

183 
 

Solamente así se explica ¿Por qué el señor obispo  Cazares pensó en un edificio 

tan grande, en una obra tan grande, como es esta que vamos a ver. 

Cuando Zamora tenía  quizá 15 mil habitantes en 1898 que es la fecha en que 

se comienzan los trabajos. Pensar en una mole de esta naturaleza, cuando había 

casuchitas por allí de los alrededores, se ve muy mal, pero hasta el mar llegaba 

la diócesis de Zamora y se pensó incluso que había recursos. 

Se comenzó también con un proyecto nativo, un señor que se llamó Jesús 

Hernández el cura del que sabemos muy poco, sólo que era un constructor, que 

por talento natural le gustaba y parece que el señor obispo lo mandó tres años a 

Europa para que se empapara del estilo gótico y pudiera en un momento dado 

echar a andar este proyecto. 

Nosotros cuando llegamos o cuando pudimos recuperar la obra, no encontramos 

sino un dibujo, ¡Un dibujo! Que por allí lo traemos, y de allí en más nada. Ningún 

plano, ninguna historia, nada. Un dibujo y la obra levantada a 20 metros. 

Mons. Carlos Suárez: 

Me permites una intervención:  

Es interesante esto que hemos sabido. Mons Cazares que no era mi pariente 

aunque era de La Piedad, puso la sede de la “inconclusa” del santuario, con una 

visión extraordinaria. Que solo gente de una capacidad muy grande podía tener. 

Él la puso en ese lugar para que fuera el centro de la ciudad, él entendía que se 

desarrollaría hacia la parte oriente, norte y sur, y no para el valle porque el valle 

da de comer a la gente. Desgraciadamente, como suele ser, no pasó así. El valle 

se comenzó a construir por lo que no quedó como el eje de la ciudad, y por lo 

tanto de la diócesis.  

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

184 
 

P. Raúl. 

Entonces teníamos nada más los cimientos y 20 metros arriba de construcción. 

El primer proyecto que nosotros encontramos fue este. Todo mundo se felicitaba 

pero tiene un gran defecto, que es este elemento. El gótico no lleva cúpulas, y 

entonces se dio un segundo paso donde ya aparece el proyecto. 

El dibujo encontrado no coincide exactamente con lo que se hizo.  

¿Cómo hicieron para los cimientos? Si basta con rascar con la mano y brota el 

agua. Todavía hace 30 años con la mano se podía escarbar y brotaba el agua 

por todas partes. Son unos muros de 2 metros de piedra. Como decía el señor 

obispo ICA fue hace unos años, ha hacer una construcción que nosotros en burla 

le llamamos El Titanic, se llama así porque se llena de agua a cada rato. Tiene 

una forma como de barco y nada tiene que ver con lo gótico. Fue un campo y se 

empeñaron diciendo “aquí lo hago” pero no tiene un solo elemento de legalidad, 

cerraron una calle, se salieron como dos metros hacia la calle, es un monumento 

a la impunidad, a la ilegalidad en todos sentidos, hecho por la señora Marta y 

Fox.  

 

Este es el proyecto que se logró. La primera piedra se puso entonces el 2 de 

febrero de 1898, se trabajaron 16 años y en 1914 se tuvo que retener la obra 

porque la cuestión social, la revolución de 1910 y los sucesos que vinieron 

después con los cristeros y luego la Iglesia sin personalidad jurídica se puso a 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

185 
 

pelear contra el Estado y pues nunca le ganó, si ni siquiera existía el acusador, 

¿Cómo iba a ganar? 

Entonces en 1932 se nacionalizó y quedó la obra como se conoció durante 74 

años. Quedó abandonada. Todo mundo casi lloraba de ver esa obra, que no se 

le podía hacer nada porque el Estado no permitía absolutamente nada. El “tiro 

de gracia” vino en 1940 cuando el general Lázaro Cárdenas expropió y determinó 

que se cerrara el inmueble como estaba y se hiciera un museo o se dedicara a 

una escuela. ,  

Mons. Carlos Suárez: 

Te interrumpo por segunda vez. 

La expropió pues, Lázaro Cárdenas, y parece que posteriormente en algún 

momento el ingeniero Cuauhtémoc estaba en disposición de entregar eso, pero 

cuando encontró que había un documento de su padre expropiatorio, dijo no, no, 

sin la sensatez. Porque Cárdenas decía en Zamora hay muchos templos, lo que 

se necesitan son escuelas. 

P. Raúl. 

Y lo que no sabía su hijo Cuauhtémoc, era que en tiempo de Reyes Heroles se 

hizo un estudio en Gobernación donde se declaraba inválido precisamente aquel 

documento de expropiación. La razón es muy sencilla, un presidente de la 

República entre sus atribuciones no tiene la decir cuál es la proporción entre 

templos y gente. Así que ese documento no vale, allí hay una copia precisamente 

de este documento, pero esto fue en 1980, antes de que la regresaran. 

¿Cómo se regresó esta obra a la Iglesia?  Pues los obispos nunca dejaron de 

una forma o de otra de acudir a Gobernación para  pedir que se devolviera a la 

diócesis el templo, sin embargo nunca se logró. En la última reunión que tuvieron 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

186 
 

los señores obispos con Miguel de la Madrid que ya se iba y el señor Robles era 

del grupito que asistía a estas reuniones, muy soto voce , muy escondidas, ya se 

despedían, ya estaban de pie y Miguel de la Madrid les dijo; señores ¿alguna otra 

cosa? Y el señor Robles levanta la mano y le dice: señor –delante de todos- pues 

usted se va y al rato pues nos vamos todos nosotros, y dejamos cosas que no 

cumplimos, cosas que prometimos cumplir y no las hemos hecho, y el Presidente 

se comenzó a poner nervioso ¿de qué me está hablando, señor obispo?, le 

responde: “usted me dijo en dos ocasiones que iba a ver lo de la catedral 

inconclusa, usted ya se va y nos va a dejar igual. Dicen que en ese momento 

Miguel de la Madrid vio a Bartlett, Secretario de Gobernación, y comprendió con 

aquella mirada que iban a devolver a la diócesis el inmueble. 

De hecho al mes y medio ya estaban en Zamora Gobernación y SEDUE con un 

documento en la mano buscando por allí a Eduardo Cortés, que era jefe de una 

junta de vecinos, porque no había otra cosa. Le entregaron el inmueble a este 

señor, él sí era el dueño, no como dice el Ing. Tavera que yo soy el dueño. Ya 

cuando se normalizaron las relaciones Iglesia – Estado ya paso a la Iglesia. Pero 

mientras tanto se le entregó a un vecino.  

Tenemos un documento que nos ha abierto muchas puertas, no tenemos nada 

que ver con INAH, con IMBA, con ninguna institución, tan guerrosos que son. 

Tuvimos con Morelia una relación un poquito ríspida al principio, porque nos 

pedían supervisar cualquier plano, y salían diez planos cada semana, por lo que 

se reunió un grupo de ingenieros y arquitectos que decían ¿Qué falta, yo lo 

hago?, finalmente nunca nos devolvieron uno corregido, no, hasta que nos 

dijeron: Síganle y de verdad nunca nos han dicho ¿Por qué hicieron? ¿Por qué 

quitaron?  En ese sentido hemos logrado nosotros de mucha libertad, mucha 

creatividad. Solamente nos dijeron dos cosas desde el principio: Que quede 

claro, que son dos épocas, la primera que es la que ya está y la segunda que 

ustedes van a hacer.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

187 
 

En cuanto puedan conserven el estilo –y en cuanto pudimos lo hemos hecho- 

Pero por ejemplo la parte interna, sobre todo el presbiterio es una parte moderna. 

Nosotros para no tener problemas con nadie, hablamos que el estilo de la obra 

de Zamora es Neogótico Zamorano ¿Qué significa? ¿Quién sabe? Pero no 

discutimos con nadie.  

Cuando el señor obispo recibió a estos señores de Gobernación y de SEDUE lo 

primero que dijo ¿Qué vamos a hacer?, le dije ¿Cómo? Si no sabemos que 

vamos a hacer ¿para que la pidió? Ahora estamos peor. Entonces lo primero que 

se hizo fue un patronato. 

Los patronatos son también una “carabina de Ambrosio”, muchas veces. Yo he 

pertenecido a muchos, he conocido muchos, la mayor parte no funcionan. Este 

afortunadamente sí funciona.  

Hubo mucha alegría y al día siguiente de que llegó el documento, entró el P. 

Rubén Godínez, empezó a ver quién tenía por allí tapetes, quien tenía…. Porque 

el inmueble había tenido mil usos. Había sido cuartel del gobierno, del ejército. 

De hecho hay una pared llena de balazos. Así conservamos esa pared, no la 

vamos a tocar, porque además de que es recuerdo de ese tiempo, de que fue 

cuartel, también más de alguno ha pensado que pudo haber allí mártires. Y como 

decían que Juan XXII expresaba “se non è vero, è ben trovato” Por eso lo 

dejamos como si fuera cierto, si no es cierto no pasa nada. Arriba hay un vitral 

que se llama la muerte del inocente, Jesús, campos de concentración, los 

cristeros, y los mártires de Zamora. 

Así se comenzó esta gran obra, nadie pensaba y menos nosotros los del 

patronato que pudiéramos hacer algo. Si hacíamos una kermes y nos quedaban 

500 pesos, y allí –no voy a tratar este tema por lo delicado que puede ser- Allí 

tenemos que hablar de cantidades de nueve dígitos. Ha habido una inversión 

muy grande, pero ¿de dónde salió? Es algo que yo no me explico. Bueno si me 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

188 
 

explico porque todos hemos visto la mano de la Virgen muy descaradamente. De 

verdad, si yo les dijera que ha habido en algún momento personas que se 

peleaban por regalar un vitral, que cuesta 300 mil pesos, y de repente “yo quiero 

esto” “yo también quiero eso otro” y cosas de ese tipo que yo no me explico, si 

no es por un interés más allá, de auténtico amor a la Virgen. 

Mons. Carlos Suárez 

Empezaron con kermeses,  ya se pueden imaginar. La gente se reía. Después 

empezaron con rifas –a mí ya me tocó participar en varias- En algún momento la 

gente ya estaba cansada de las rifas y había habido devaluaciones, etc. Entonces 

fuimos con Chaufet que entonces era secretario de Gobernación, a pedirle 

permiso de rifar dinero, porque eso no se podía hacer y a que no nos cobraran 

impuestos, y nos dio el permiso de rifar dinero, la gente se sentía más motivada 

por un premio mayor de 50 mil pesos que algún premio de los de antes porque 

había uno grande y los demás televisiones, electrodomésticos, etc. Eso se hizo 

con el “Rascale” que sólo se podía pedir a Chile o Canadá.  

Ya para entonces comenzaron a ver la instancia de otras personas tanto de 

Zamora como de Guadalajara para la cuestión de los vitrales y la gente de dinero 

se empezó a ver entusiasmada, pedía “nada más ponga abajito el escudo de mi 

abuelito”  -Pónganle el escudo del abuelito ¿verdad?- y “pácatelas” comenzaron 

a soltar los centavos. Y luego, les podrán platicar la cuestión del piso, y de las 

torres, ¡admirable! Mil pesos el metro cuadrado y la gente empezó a dar dinero, 

gente humilde. Cualquiera puede dar mil pesos para la Virgen, y la misma 

campaña del piso fue la de las torres. Les poníamos la cantera por mil pesos, y 

la gente fue dando. Se podían hacer pagos fuera de las posibilidades normales 

de una diócesis. De las colectas no salía gran cosa. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

189 
 

P. Raúl 

De esas kermeses del principio lo que más sacábamos eran 500 pesos, cuando 

comenzamos a hacer las rifas, ya quedaban cantidades más grandes, y cuando 

entramos a las redes comerciales para vender en Guadalajara, Monterrey, 

boletos de rifa, se fueron convirtiendo en dos millones cada rifa, en tres millones 

cada rifa, y nos fue dando para nunca parar la obra. Mientras que al mismo 

tiempo, yo me dediqué a buscar familias que eran de Michoacán, familias que 

podían dar, por decir algo Farmacias Guadalajara en ese tiempo tenían sólo 36 

sucursales en Guadalajara, hoy tienen mil cien sucursales en todo el país. Todo 

ha crecido. 

Ese edificio feo es el Titanic. Haberlo puesto allí fue un atentado y fue un capricho 

porque nada que ver con el santuario, más aún decía el Gobierno que el santuario 

quedaba dependiendo de esta construcción y por supuesto que nunca hemos 

caído en eso.  

Todos esos gastos, salieron de una forma que yo no sé cómo. Por ejemplo el 

piso, se puso lo que no es común en los templos, granito natural. Los templos 

más elegantes llevaban mármol. El granito natural en ese tiempo, costaba en 

México 200 USD, pero se fueron abriendo puertas. Un día un señor que tenía 

una fábrica Petros en Coahuila y que se dedicaba a hacer piedra sintética y fue 

al santuario y me dijo “si un día tienen problema con la altura, yo les hago piedra 

sintética” una piedra que pesa dos cientos kilos, yo la hago de veinte, tiene el 

mismo color, la misma dureza, todo igual, pero el cambio es el peso. Pensé que 

estábamos sobradísimos, porque el cálculo de cada columna de 12 m.  y podía 

aguantar 40 toneladas, con estudios de gente picudísima de Guadalajara y 

México.  

Nos cobraban por el estudio de las torres 200 mil pesos, yo le dije claro que sí, 

porque ¿ya incluye las torres, verdad? ¡No por Dios, solo por un estudio!  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

190 
 

Pero este señor de la fábrica Petrus tenía un amigo árabe, en Los Cabos, y me 

dijo, no te apures, yo te llevo y me llevó a Los Cabos, con un señor que se apellida 

Takaret, ese señor habló a Los Ángeles, en ese mismo rato habló a la India, y 

nosotros sin un cinco, por supuesto, le compramos allí 13 contenedores, cada 

uno en ese tiempo salía en 30 mil USD, y se nos abrieron las puertas sin un 

centavo. Hubo la oportunidad también de Brasil y otros centros pero elegimos el 

material de la India que ha salido el mejor, porque uno sabe los resultados de 

otros lugares.  

Fray Gabriel ya estaba en ese momento cuando se eligieron los colores del 

mármol, y fue llegando, y fue llegando y yo me soñaba como la bolsa de valores 

apuntando, esta familia quiere un metro, esa familia quiere dos metros, porque 

se los vendimos a mil pesos ya puesto. Costaba comercialmente 200 USD, lo 

ofrecimos a la gente ya puesto en mil pesos, ni cien USD, así de grande. 

El señor obispo de Texcoco, Mons. Mancilla, acaba de terminar el piso de la 

catedral y nos costaba la mitad. ¿Cómo se logró? No lo sé, pero se logró.   Más 

de tres mil metros que pusimos en el santuario. 

Todo se ha hecho así, el piso, las esculturas. Necesitamos santos y ojalá que 

alguno de ustedes quede por allí, porque son 114 nichos llevamos 60 y la gente 

va dando. La semana pasada nos acaban de poner a san Daniel 103 mil pesos 

la escultura, cada quien pone una por alguna intención y van saliendo poco a 

poco.  

Todo lo que hay en el santuario es de bronce, y a pesar de que es bronce, no 

pesa porque fray Gabriel ha diseñado. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

191 
 

Esquema histórico: 

Liberalismo del S. XIX 
Despojo y pujanza de la Iglesia Católica 
Creación de nuevas Diócesis.1862 
Erección de la Diócesis de Zamora, 1862. 
Proyecto de Catedral, 1898. 
Suspensión, Revolución, Cristiada, 1914, 1925. 
Nacionalización del templo, 1932. 
Lázaro Cárdenas y expropiación1940. 
Miguel de la Madrid. Devolución del inmueble. 1988. 
Reformas y personalidad jurídica de la Iglesia. 1992. 
 

 

     

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

192 
 

Esculturas 

Mons. Carlos Suárez 

                        

Nos preguntábamos ¿de qué material vamos a poner esas estatuas tan largas?,  

puede ser una fortuna, un gran peso además. 

Entonces fray Gabriel nos dio la solución. Se les puso una base de cantera con 

el nombre del santo y luego se puso la imagen del santo tipo estela. No es el 

cuerpo lleno, es una placa que se acomoda en la curva que tiene la columna y 

parece que está saliendo al exterior. .105 

P. Raúl 

Las esculturas de la fachada ya son muy diferentes. Hay esculturas de cuerpo 

entero de tres metros y completas, muy bonitas. 

El intermediario entre el santuario y el que hizo el órgano, me dijo ¿si te doy un 

santo lo pondrías en el santuario?, sí y la primera imagen fue la de María 

Magdalena, preciosa, luego me dijo de otro ¿lo pones? “El buen ladrón” dije este 

tiene problemas con Hacienda. 

                                                           
105 Tomada de: https://www.flickr.com/photos/eltb/7827864724/in/photostream/  

https://www.flickr.com/photos/eltb/7827864724/in/photostream/


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

193 
 

Mons. Carlos Suárez 

Tercera interrupción…sobre los iconos. 

La Virgen de Guadalupe en las catedrales góticas hay un tipo de imaginería que 

todo conocemos pero los cuadros pues no es tan fácil. Queríamos traer uno de 

Zacán pero obviamente no nos dejaron traerlo. Pero Adopta una Obra de Arte 

había un señor Pérez, alto funcionario de Televisa nos regalaron la imagen de la 

Virgen de Guadalupe que yo personalmente fui con Raúl a buscar a un anticuario, 

que después he conocido muy bien,   Liverolik la imagen costó como 20 mil USD, 

Hay imágenes de 200 mil USD. Ya se puso la imagen, lo admirable es que la 

gente igual iba al templo y daba dinero cuando teníamos una imagen de 300 

pesos. 

 

No hallábamos donde poner a Juan Diego, yo me opuse de que lo pusiéramos 

adentro porque entonces ni santo era y no había donde ponerlo, entonces sugerí 

algo que se ha cumplido a medias. Vamos a ponerlo en el atrio y mandamos 

hacer un icono de Juan Diego, está afuera así como diciendo “pasen”, todavía no 

estaba canonizado,. Lo único que no han cumplido es que les dije: pónganle al 

derredor un jardín con muchas rosas para que le de vida al atrio y también para 

que se vea, porque en aquellas dimensiones tan tremendas un icono de tamaño 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

194 
 

normal no se ve. Allí está afuera, hora sí san Juan Diego, con actitud sonriente, 

apuntando con su mano al santuario y a la Virgen de Guadalupe.  

P. Raúl 

Hay muchas cosas que decir de todo esto, por ejemplo de los santos, cómo se 

ha organizado a que santos se va a poner. La idea es teológica comenzando 

desde los arcángeles, del Antiguo Testamento ¿han visto esculturas de San 

Moisés? ¿San Abraham? ¿de San Isaías? Hasta los santos de nuestros días 

dejando un lugar para Tata Vasco. 

Los apóstoles están en la fachada. 

Hay cosas que hago indebidamente. Hago bautizos en el santuario. Los 

santuarios no son para hacer bautizos, pero la gente quiere ¿por qué se lo vamos 

a negar? Ya fui con el párroco y me dijo… no la parroquia, le contesté: la 

parroquia no es esta oficina donde estaos, la parroquia es la gente, entonces 

¿estás de acuerdo? Sí, estoy de acuerdo.  

Los separo, bautismo de uno a la vez, viene uno y se juntan 30 personas porque 

con el bautizado nos vamos a renovar los demás, este niño que es hijo de esta 

persona y de esta persona y su abuelo y en fin. 

Hay que valorar la riqueza de la imagen, uno llega y ve a la gente explicando 

unos a otros.  

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

195 
 

Vitrales 

¿Quién los hizo? Los contenidos los seleccionamos nosotros y se los 

dábamos al P. Gerardo López. Cuando Chanfón se unió al santuario, 

él tiene muchos libros sobre gótico, lo más importante es que era 

Director General de Posgrados de Arquitectura de la UNAM. Por eso 

no nos molestaban, porque sabían que teníamos muy buena 

asesoría. Cuando faltó Chanfón llegó fray Gabriel Chávez. 

Sobre vitrales nos preguntábamos ¿Quién nos puede ayudar? Y dice Chanfón, 

yo conozco a un padre, yo bequé a un padre carmelita para que se fuera a París 

dos años a estudiar nada más vitrales. Yo sé dónde está y yo se los traigo. 

De todas maneras los vitrales eran caros. Siempre son caros, pero un gótico sin 

vitrales. 

                  

Mons. Carlos Suárez. 

Yo lo conocí en Campeche. Porque allá en la capilla del seminario, Gerardo nos 

hizo dos vitrales. El segundo ya en mi tiempo. Estudió en la Escuela de Chartres 

nada menos. Gerardo, carmelita, del equipo del P. Checa que ya murió. 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

196 
 

P. Raúl 

106 

Hay va otro. Los vitrales se ven igual, en el centro está el misterio de la fe. Aquí 

tenemos el nacimiento de Jesús, están quienes deben estar, la Virgen –miren su 

vestido- San José, los ángeles, los que vienen a ofrecer sus dones, y este círculo 

es una laca, ya ven que en Michoacán hacen lacas, bateas. Vean donde están 

los evangelistas. Todo cabe. Otro tipo de cenefa, los dibujos van de dos en dos. 

Este es entonces el misterio central. 

Vamos hacia arriba. ¿Cómo inició esto?  Desde la eternidad, Jesús es la segunda 

persona entonces no podemos partir sino del fondo de todo que es la Santísima 

Trinidad, representada sobre todo por el Espíritu Santo con este juego del azul y 

esta fuerza dinámica en el centro Abbá, el Padre, Jesús nace en el tiempo pero 

pertenece a la eternidad.  

Aquí están los nacimientos extraordinarios del Antiguo Testamento, Zacarías, 

Sansón, Samuel, todo va abriendo el camino para ver el nacimiento 

extraordinario del Hijo de Dios. 

Vamos hacia abajo. La actualización, Tata Vasco, ¿cómo nació Cristo en 

nuestras tierras? ¿Cómo nace hoy?   En 1862 la diócesis y de la diócesis las 

                                                           
106 Tomado de https://www.flickr.com/photos/eltb/7820504656/in/photostream/  

https://www.flickr.com/photos/eltb/7820504656/in/photostream/


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

197 
 

otras que se han desmembrado, personajes como el primer obispo de 

Michoacán, el obispo santo Mons. Guizar y Valencia, otro que va en camino, 

obispo de Tabasco, todos los misioneros representando la obra evangelizadora, 

otras escenas de la infancia, los niños inocentes, la presentación del Niño en el 

templo y los reyes magos. Todo tratando de que tenga unidad.  

No hay un misterio sobre el ministerio de Jesús, aquí lo pusimos. ¿Qué hacía 

Jesús en su ministerio? Dos cosas que aquí están bien representadas. Jesus 

enseñaba porque era doctor, era maestro, y ahí tiene la mano derecha levantada 

con autoridad, pero su enseñanza no está vacía, cura enfermos. Lo que Jesús 

hacía en su ministerio eran dos cosas: Enseñar y Curar. Es lo que debe hacer la 

Iglesia y nos preguntamos ¿Dónde están los hospitales?, ¿Dónde está la pastoral 

de la salud? En fin.  

Aquí tenemos a Jesús rodeado de los niños, con aquel grupo molesto, molesto, 

molesto que siempre estaba presente, los fariseos, los escribas. Vean también 

otras formas de atender los ornatos: Esto parece tule, un petate como los que se 

usan en muchas partes para dormir.  Se representa entonces el ministerio de 

Jesús.  

En la parte alta ¿Dónde inicia el ministerio de Jesus? Pues en la eternidad, pero 

aquí está el bautismo de Jesús. Jesús es presentado al mundo, sus cartas 

credenciales con las que Jesús comenzaba su ministerio; es Hijo de Dios, tiene 

al Espíritu Santo, Él se ha hecho solidario con el pecador. Por eso está aquí. Y 

vean los efectos del bautismo aquí, los colores, y acá la presencia del chamuco, 

el que atormenta y el bautismo que hace la diferencia.  

Luego teneos las mediaciones humanas del antiguo testamento. ¿Cómo 

intervenía Dios en la historia del pueblo de Israel?  Pues a través del sacerdote, 

a través del profeta… todas estas mediaciones van a ser unificadas en el 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

198 
 

ministerio de Jesús. Todas se sintetizan en su persona porque Él es rey, es 

profeta, Él es sacerdote, Él es todo.  

Abajo, lo mismo que la anterior. ¿Cómo la Iglesia enseña y sana? ¿Cómo 

comunica la vida?  La Iglesia es una gran fuente, abundante en agua y aquí están 

los enfermitos. No hay forma mejor de evangelizar que administrar bien los 

sacramentos. No nos hagamos bolas, como dicen. Porque se preguntan hoy 

¿Cómo vamos a evangelizar? Como evangelizaron los misioneros. 

Especialmente los benedictinos, es decir por la liturgia.  De todos los sacramentos 

¿cuál es el más importante? La eucaristía. El Bautismo es el primero que 

recibimos, pero todos los sacramentos están en torno a la eucaristía, por eso aquí 

tenemos una ordenación, un matrimonio, unción de enfermos, confirmación, 

reconciliación. Esto a la gente les dice muchas cosas, porque lo ven y lo ven y lo 

ven. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

199 
 

Vitral central 

Mons. Carlos Suárez. 

 

Nada más el vitral del centro no tiene 

imágenes, y este amigo mío que era 

discípulo de Canfon, que estaba dando 

clases aquí en la Universidad Nicolaita –

ahí fue el contacto- Entonces este amigo 

mío que ya murió, nos sugirió, me dijo 

mira, al vitral del centro ya no le recarguen 

con imágenes, porque realmente los 

vitrales, como ustedes ven, tienen una 

imaginería abundantísima. Entonces 

sugirió un vitral simplemente abstracto y 

en realidad son cinco vitrales, porque aquí 

sólo se ven tres, pero a los lados está otros.    Tienen un poco la forma de ojiva 

como es típico del gótico y también tienen la forma de las manos de la Virgen que 

están juntas. Así quedó el vitral del centro sin imágenes, con colores muy fuertes. 

Esta fotografía no manifiesta porque es muy fuerte el vitral del centro. Eso tiene 

de peculiar. No se le puso ya ninguna imaginería. 

P. Raúl. 

Y además si hubiéramos puesto una copia de la imagen de la Virgen de 

Guadalupe de la Villa, pues menos hubiera lucido. 

Afortunadamente, como dijo el señor obispo, encontramos esta imagen de la 

Virgen de Guadalupe. Ya saben que el clásico Miguel Cabrera, las mejores 

guadalupanas de todos los tiempos. Esta no es Cabrera por supuesto, pero en la 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

200 
 

parte de atrás tiene una “M” y tiene una fecha 1765 que es el tiempo de Cabrera 

precisamente. Pero no es el estilo sin embargo nos gustó y fue el primer regalo 

que nos hicieron los de Adopta una Obra de Arte. Es una organización que hay 

en México que se dedica a cuidar los tesoros que hay en México y ellos juntan 

dinero y entonces cuidan. En Michoacán han hecho muchísimo. Inversiones de 

millones de pesos cuidando las capillas. 

El cuadro de la Virgen es mucho más grande que la original, por eso no quisimos 

que atrás hubiera ningún vitral temático para que no distrajera la imagen. Sin 

embargo atrás tiene todos los colores marianos, el azul, hay más de 15 tonos de 

azul, el rosa. Quien llega allí con un problema, con una pena y se queda un ratito 

allí, los colores ejercen su tarea y dan la paz, dan tranquilidad.  

Ahí si nos copiamos también a la Basílica de Guadalupe, porque frente a la Virgen 

hay también un paso. La gente puede pasar por allí sin molestar la celebración, 

porque la celebración está arriba, ahorita la vamos a ver para contemplar una 

obra muy bonita que es el altar, también de fray Gabriel. 

Tiene fecha de 1765 una “M” y yo para hacerles la historia digo que Miguel 

Cabrera no se animaba a firmar bien, porque cuentan, ustedes lo habrán oído, 

que Miguel Cabrera no quería nunca hacer una guadalupana porque decía “yo 

no puedo, mis pinceles no son como esos –señala al cielo-“ y que cuando aceptó 

porque le tenían que mandar al papa Benedicto XIV una guadalupana porque no 

la conocía, y le rogaron. Dicen que se encerró una semana sin comer, es decir 

ayunar para que Dios le permitiera tener aquella obediencia en su mano para 

pintar. Son las mejores pinturas. 

Este es –pero aquí está usted fray Gabriel- ¿no quiere hablar?  O lo introduzco 

nada más. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

201 
 

Altar, Ambón, Sede 

Fray Gabriel Chávez de la Mora:  

El P. Raúl me invitó junto con el patronato  a participar en el interior del santuario, 

yo no intervengo en la magnífica obra de la construcción. (Por indicación del 

señor obispo –dice Mons. Carlos Suárez) y ríen. Total cuando me invitó el 

patronato dije, bueno si yo intervengo en el interior todo lo que me toque diseñar 

será contemporáneo, no “neogótico zamorano” (ríe). Desde luego el patronato 

dijo OK, y dejó hacer la conjugación de obras antiguas  con lo contemporáneo. 

No en un colonial, si yo introduzco una obra ahora la voy a hacer colonial; o en 

un neogótico voy a hacer hoy neogótico, lo propongo contemporáneo y así fue 

como resultó el juego de altar, sede, ambón. 

107 

Este altar está muy bien realizado por los orfebres que llevaron A mí me inspiró 

una sentencia de los padres de la Iglesia donde describen así la construcción, 

símbolo de la obra material. La piedra principal es Cristo, y el altar lo conforman 

                                                           
107 Tomado de: http://guevaraescultores.blogspot.com/2012/06/zamora-michoacan-
altar-santuario.html  

http://guevaraescultores.blogspot.com/2012/06/zamora-michoacan-altar-santuario.html
http://guevaraescultores.blogspot.com/2012/06/zamora-michoacan-altar-santuario.html


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

202 
 

los 12 apóstoles junto con Él. Los santos padres en la liturgia de las horas. Ese 

es el simbolismo, doce cubos de bronce plateado, junto con un cubo mayor con 

un Pantocrátor central. Doce cubos entrelazados, están también los evangelistas 

y Pablo, son 14. 

La sede son los cubos Pedro y Pablo. 

En el ambón, cuatro cubos, los evangelistas. 

Fue la idea de estos elementos del presbiterio. Sobre 

granito de la india, de color tinto muy bien colocado.  

 

Corona 

P. Raúl. 

Este altar llevaba un círculo arriba, por el motivo de los vitrales no lo pusimos, 

hoy lo estamos poniendo. El día 25 de este mes se va a poner un círculo que 

equivale a una corona de la Virgen, de 6.5 m. va a estar sobre el altar, pero los 

efectos ópticos, hacen que al entrar se vea sobre el cuadro de la Virgen como si 

fuera una corona. La están arreglando, lleva metales, (cobre, latón, alpaca), muy 

bonito, lleva muchas cruces escondidas, 12 estrellas.  

El fin de la corona es que así como en el barroco existen los baldaquinos, para 

que no se sienta tan pesada la altura, ni se pierda la gente de lo que se celebra 

abajo, el baldaquino  “jala la mirada” al altar y a los elementos que están allí 

abajo. Será un acierto poner ese círculo para bajar la altura, y para poder iluminar. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

203 
 

Mons Carlos Suárez. 

Voy a ir para poder creer, porque la primera ida que di, ya te dije: Raúl ¿Qué 

pusiste allí? Pero ahora va a estar más bonito ¿verdad? 

P. Raúl 

El Cristo 

108Es una obra de arte, a este autor 

que es Carlos Espino yo le conozco 

exposiciones de 150 obras grandes. 

Tiene una inclinación por todo lo que 

es de la mitología con obras muy bien 

hechas, pero nunca había hecho un 

Cristo. –medio incrédulo también- 

Aceptó como un reto en su vida por 

ser una persona alejada de Dios. Pero 

cuando tuvo que estudiar todo esto 

cambió. 

Les explico lo que ven. La altura es de 

3.5 m. Él dice, como la Escritura que 

Cristo es perfecto, la obra perfecta de 

Dios. Según los griegos todo está hecho de cuatro elementos, tierra, aire, agua y 

fuego, entonces él los pone en el hombre perfecto que es Cristo, la tierra está en 

el Gólgota –pedazo de tierra- además hay una anforita en los pies que recuerda 

a Adán. El agua está representada en las lágrimas, el aire en la    , y el fuego en 

la sangre.  

                                                           
108 Imagen tomada de: http://www.santuarioguadalupano.org.mx/elcristo.html  

http://www.santuarioguadalupano.org.mx/elcristo.html


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

204 
 

Es un cristo que sabe de dolor pero sabe también de paz, de tranquilidad, y 

realmente la gente le ha cobrado una devoción especial porque les da paz ver 

ese Cristo muerto, los llena de la experiencia del perdón. Carlos Espino va de 

vez en cuando a visitar a Cristo. Leyó como desesperado sobre la pasión. 

Mons. Carlos Suárez. 

Una anécdota; el  cendalito que tiene es mínimo y caído a un lado entonces las 

piadosas mujeres y las piadosas almas querían que le pusiéramos un cendalito 

más grande incluso mi amigo decía ese cendal está muy chiquito. Se quedó como 

estaba originalmente y todo mundo feliz y contento. Y si fuéramos a la escritura, 

ni cendal traía. Pero fue el escozor del momento.  

109El órgano 

P. Raúl. 

Todos los que vienen a México y que son 

conocedores de instrumentos musicales van 

con sus alumnos.  

Recuerdo especialmente una artista de 

Brasil que llegó con su gente, había pedido 

permiso desde antes para tocar el órgano 

por la mañana. Me dijo después, padre: “ya 

quisiéramos nosotros en Brasil una cosa la 

mitad de de esto”. Yo le dije, no entiendo de 

música, me lo podría poner por escrito, y me 

lo puso por escrito.  

                                                           
109 Imagen tomada de: http://jaimeramosmendez.blogspot.com/2013/05/organo-
tubular-monumental-del-santuario.html  

http://jaimeramosmendez.blogspot.com/2013/05/organo-tubular-monumental-del-santuario.html
http://jaimeramosmendez.blogspot.com/2013/05/organo-tubular-monumental-del-santuario.html


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

205 
 

De este instrumento allí están los datos: pesa 43 toneladas, tiene 25 m. de altura, 

4 mil flautas o tubos. Yo no sé, pero los que saben me han dicho que hay obras  

que nunca se pudieron tocar en México porque faltaban bajos. Así que obras que 

nunca se pudieron tocar ahora se pueden tocar. 

Un día me acerqué a la Basílica de San Pedro y me acerqué con el organista 

preguntándole: ¿Qué opina usted de un órgano con estas características? Para 

una iglesia que es una cuarta parte de la suya (San Pedro), y me dijo, ¡Mucho! 

Me comentó, este órgano tiene 70 registros, si aquel tiene 59 están muy 

sobrados, como ven el órgano es bastante grande. 

De los últimos que se han hecho parece que este sería el mejor. No es el montón 

de flautas, el del auditorio tiene más, el de la Villa tiene más flautas pero no es el 

número. El Maestro Víctor Urbán que muchos de ustedes conocen va a tocar con 

mucha frecuencia y dice, “no, ¡qué diferencia! 

Se toca todos los domingos, para eso es, pero también ya va el sexto festival de 

órgano. Aquí nos organizamos con Morelia y con otras ciudades para ayudarnos 

en los traslados y gastos porque todavía allá no se puede cobrar –hay que cobrar-

. La esposa de Vega Núñez, que comenzó con los festivales, me dijo: cuando 

comenzamos no cobrábamos nada y no iba nadie, y cuando comenzamos a 

cobrar entonces tuvimos respuesta, pero Morelia tiene una tradición cultural en 

muchos campos (ya están en el 49 festival de órgano en Morelia). Nosotros lo 

ofrecemos y buscamos patrocinadores. 

Este órgano fue mandado hacer exprofeso, vinieron de Alemania tres arquitectos 

que se dedican a hacer órganos, estudiaron varios puntos, hicieron tres 

diferentes proyectos y nosotros escogimos este que se quedó. El costo fue un 

millón y medio de euros. Como ya decía el señor obispo, en un momento en que 

todo se prestó para que CONACULTA nos lo regalara.  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

206 
 

Instituto Nacional de Antropología e Historia 
 

Casa San Luis, Morelia, Michoacán 
Lic. Blanca Noval Vilar 

 
 

http://www.inah.gob.mx/quienes-somos 
 
Misión: 

El Instituto Nacional de Antropología e Historia (INAH) investiga, conserva y 

difunde el patrimonio arqueológico, antropológico, histórico y paleontológico de 

la nación con el fin de fortalecer  la identidad y memoria de la sociedad que lo 

detenta. 

Visión: 

El INAH tiene plena facultad normativa y rectora en la protección y conservación 

del patrimonio cultural tangible e intangible, y se encuentra a la vanguardia 

gracias a su nivel de excelencia en investigación y en la formación de 

profesionales en el ámbito de su competencia. 

Sus actividades tienen alto impacto social, pues junto con los diferentes niveles 

de gobierno y sociedad participa en la toma de decisiones para la conservación 

y conocimiento del patrimonio, y de la memoria nacional. 

El Instituto Nacional de Antropología e Historia, INAH, es el organismo del  

gobierno federal fundado en 1939, para garantizar la investigación, Definiciones 

técnicas, protección y difusión del patrimonio prehistórico, arqueológico, 

antropológico, histórico y paleontológico de México. Su creación ha sido 

fundamental para preservar nuestro patrimonio cultural. 

Actualmente, el INAH realiza sus funciones a través de una estructura que se 

compone de una Secretaría Técnica, responsable de supervisar la realización de 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

207 
 

sus labores sustantivas, cuyas tareas se llevan a cabo por medio de las siete 

coordinaciones nacionales y los 31 centros regionales distribuidos en los estados 

de la República. 

Este organismo es responsable de más de 110 mil monumentos históricos, 

construidos entre los siglos XVI y XIX, y 29 mil zonas arqueológicas registradas 

en todo el país, aunque se calcula que debe de haber 200 mil sitios con vestigios 

arqueológicos de estas últimas, 181 están abiertas al público. 

Asimismo, tiene a su cargo una red de 120 museos en el territorio nacional 

divididos en categorías, obedeciendo a la amplitud y calidad de sus colecciones, 

su situación geográfica y el número de sus visitantes. 

Hay museos nacionales, regionales, locales, de sitio, comunitarios y 

metropolitanos. Sus exposiciones permanentes dan cuenta del devenir histórico 

de México y muchas de las piezas que éstos resguardan también han formado 

parte de exposiciones nacionales e internacionales de carácter temporal sobre 

diversos temas. 

Tarea fundamental es la Investigación académica, para lo cual colaboran más de 

800 académicos en las áreas de historia, antropología social, arqueología, 

lingüística, etnohistoria, etnología, antropología física, arquitectura, conservación 

del patrimonio y restauración. 

Las labores académicas y de investigación, además, se complementan con la 

formación de profesionales en las escuelas superiores del Instituto, como son: la 

Escuela Nacional de Antropología e Historia, con sede en la Ciudad de México, 

y la Escuela de Antropología del Norte de México, en Chihuahua,  así como la 

Escuela Nacional de Conservación, Restauración y Museografía Manuel del 

Castillo Negrete,  ubicada en la capital de la República. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

208 
 

El INAH, por otra parte, integra un conjunto de acervos documentales, como en 

la Biblioteca Nacional de Antropología e Historia, que reúne la mayor colección 

de publicaciones de carácter histórico y antropológico en México, además de que 

ahí se resguardan fondos documentales y códices de importancia histórica. 

También se encuentra el Sistema Nacional de Fototecas, compuesto por 17 

centros que se distribuyen en la República (el más importante se localiza en la 

ciudad de Pachuca, Hidalgo) y que en conjunto custodian una verdadera riqueza 

iconográfica; la Fonoteca, la cual está dedicada al registro y la conservación de 

testimonios de tradición musical, y la Cinemateca, que existe con la finalidad de 

preservar la memoria fílmica tanto nacional como mundial y promover la cultura 

cinematográfica de México. 

Las actividades de difusión sobre nuestro patrimonio se realizan no sólo con un 

vasto programa de publicaciones periódicas, sino también a través de la 

producción de fonogramas y videogramas, además de comunicados para los 

medios informativos  y diversos recursos multimedia  . Existe también un 

programa permanente de paseos virtuales para recorrer a distancia zonas 

arqueológicas, museos y exposiciones. 

Actividades como la excavación y apertura al público de zonas arqueológicas 

o el rescate y restauración de monumentos históricos son, para esta Institución, 

tan importantes como los servicios de registro de los monumentos históricos y 

piezas arqueológicas que están al cuidado de particulares; los servicios 

educativos de los museos, la organización de paseos culturales y la reproducción 

de piezas arqueológicas o históricas con las que se busca evitar el saqueo. 

Conservación 
http://www.conservacionyrestauracion.inah.gob.mx/index.php 
Insurgentes Sur No. 421, Colonia Hipódromo, México D.F. CP 06100 Teléfonos 4040-4624 y 
4040-4300 - Comentarios sobre este sitio de internet 
INAH - ALGUNOS DERECHOS RESERVADOS © 2015 - POLÍTICAS DE PRIVACIDAD 

  

http://www.conservacionyrestauracion.inah.gob.mx/index.php


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

209 
 

Programa “Catalogación de Inmuebles” 
 

Ing. José Fernando Tavera Montiel. 
Casa San Luis, Morelia, Michoacán 

14 de octubre 2015 

 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

210 
 

 

 

 
 
 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

211 
 

 
 

 
 

 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

212 
 

 
 

 
 

 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

213 
 

GUIA RAPIDA DEL CATALOGO DE LAS IGLESIAS 
 

COMO INGRESAR A LA PAGINA DEL CATALOGO DE LAS IGLESIAS 
1. Iniciar el programa INTERNET EXPLORER o GOOGLE CHROME o el que se utilice 

normalmente para entrar a internet. 

 

2. Escribir en la barra de direcciones del navegador el nombre artesacromorelia.org como 

se indica en la imagen. 

 

METODO PARA QUE EL PARROCO SOLICITE SU CUENTA DE USUARIO Y PUEDA 

SUBIR LA INFORMACION DE SU PARROQUIA Y CAPILLAS. 
1. Entrar a la página del catálogo de iglesias. 

2. Hacer clic en el botón “Contacto” como se indica en la imagen. 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

214 
 

3. LLENAR EL FORMULARIO COMO SE INDICA EN LA IMAGEN. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aquí escriba su nombre completo 
Aquí escriba su teléfono incluyendo lada 
Aquí escriba su correo electrónico 
Aquí debe escribir que solicita una cuenta 
Para REGISTRAR la Información de su parroquia y capillas. 

 

 

 

4. Al terminar haga clic en el botón “enviar comentarios” 

Una vez que recibamos su solicitud le enviaremos al correo que usted nos proporciona 

en el formulario su NOMBRE DE USUARIO Y SU CONTRASEÑA para que tenga acceso al 

PANEL DE ADMINISTRACION y pueda registrar o modificar la información de su 

parroquia y sus capillas. 

 

COMO INGRESAR AL PANEL DE ADMINISTRACION. 
1. ABRIR EL PROGRAMA QUE UTILIZA PARA ENTRAR A INTERNET. 

2. ESCRIBIR EN LA BARRA DE DIRECCIONES  artesacromorelia.org/admin6934 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

215 
 

 
3. ESCRIBIR SU NOMBRE DE USUARIO Y CONTRASEÑA QUE LE FUERON ASIGNADAS Y 

ENVIADAS A SU CORREO ELECTRONICO. 

 

 

 

 

 

 

 

 

ESCRIBA AQUÍ SU NOMBRE 

DE USUARIO 

 

 

ESCRIBA AQUÍ SU CONTRASEÑA 

 

 

 

4. HAGA CLIC EN EL BOTON   Iniciar Sesión PARA INGRESAR AL PANEL DE 

ADMNISTRACION. 
 

5. UNA VEZ QUE HA INGRESADO AL PANEL DE ADMINISTRACION SE MOSTRARA EL 

NOMBRE DE SU PARROQUIA Y ALGUNA INFORMACION DE LA MISMA, COMO SU 

CLAVE, ZONA, FORANIA, AÑO DE CONSTRUCCION, MUNICIPIO Y LOCALIDAD. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
6. AQUÍ PODRA ENTRE OTRAS COSAS HACER LO SIGUIENTE:   

1. Registrar alguna de sus iglesias o capillas. 

2. Ver la información de la iglesia o parroquia 

3. Modificar la información de su parroquia o capilla 

4. Eliminar la información de su parroquia, iglesia o capilla. 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

216 
 

COMO AGREGAR O MODIFICAR LA INFORMACION DE SU PARROQUIA O CAPILLA. 

1. HAGA CLIC EN EL BOTON   Modificar. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. LA INFORMACION ESTA DIVIDIDA EN SECCIONES ASI QUE EXPLICAREMOS COMO 

AGREGAR O MODIFICAR LA INFORMACION DE CADA UNA DE ELLAS. 

 

a. DATOS GENERALES. Aquí usted puede agregar o modificar la información. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

217 
 

b. CROQUIS DE LA IGLESIA. En esta sección podrá agregar los croquis de la iglesia 

que corresponden a la PLANTA y FACHADA, es muy importante que los 

archivos estén en formato PDF y que se respete el tamaño máximo permitido 

que es de 2 Mb. 

 
 
 
 
 
 
 
 

Para subir el plano solo haga clic en el botón Seleccionar, se abrirá una ventana 
para que busque el plano en su computadora, seleccione y acepte, el plano se 
colocara ahí y estará disponible para verlo. 

c. SECCION DE FOTOS. Aquí podrán subir hasta un máximo de 6 fotos en formato 

JPG cuidando de no rebasar el máximo de 2 Mb permitido por cada foto, como 

pueden observar la primera foto debe ser del frente de la iglesia, la segunda de 

algún costado, la tercera del presbiterio y la cuarta foto debe ser del altar 

principal, las otras dos fotos son a criterio del párroco. 

 

 

 

 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

218 
 

Para coloca ahí las fotos únicamente oprima el botón seleccionar, busque la 

foto en su computadora o en el dispositivo donde la tenga, selecciónela y de 

aceptar. 

 

d. SECCION OTROS PLANOS. Aquí usted podrá colocar dos planos de la iglesia 

pero los archivos deben estar en formato de AUTOCAD y también deberá 

respetar el límite máximo de 2 Mb.  

 

 

 

 

 

 

 

 

El procedimiento para agregar estos archivos es igual que en el croquis y fotos. 

 

e. SECCION DE CARACTERISTICAS GENERALES DEL INMUEBLE. Aquí usted podrá 

determinar las   características de muros, techos, pisos, instalación eléctrica y 

otra información muy importante que se le solicita. 

Para ello únicamente lo que tiene que hacer es ir seleccionando las casillas que 

correspondan o escribiendo si fuera el caso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Después de llenar el formulario con toda la información usted encontrara el 

botón para guardar la información, así que solo haga clic ahí, espere unos 

segundos y se le confirmara que se ha guardado la información. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

219 
 

COMO REGISTRAR IGLESIA O CAPILLA 
 

1. INGRESAR AL PANEL DE ADMINISTRADOR ESCRIBIENDO SU NOMBRE DE USUARIO Y 

CONTRASEÑA. 

 

 
2. UNA VEZ QUE ESTE DENTRO DEL PANEL DE ADMINISTRACION HAGA CLIC EN LA 

OPCION Registrar iglesia COMO SE MUESTRA EN LA IMAGEN. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

220 
 

3. EN LA VENTANA SIGUIENTE PROCEDA A LLENAR EL FORMULARIO, AGREGAR PLANOS, 

FOTOS Y TODA LA INFORMACION QUE USTED PUEDA PROPORCIONAR. 

PARA EMPEZAR ES MUY IMPORTANTE QUE SELECCIONE SI ES CAPILLA. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

DESPUES DE AGREGAR LA INFORMACION, PLANOS Y FOTOS, AL FINAL DEL 

FORMULARIO HAGA CLIC EN EL BOTON Enviar datos. 
 
 
 
 
 
 
 
LOS DATOS SERAN ENVIADOS Y SERAN REVISADOS ANTES DE QUE SE MUESTREN EN LA 
PAGINA DEL CATALOGO DE IGLESIAS, EL PROCESO DE REVISION PUEDE TARDAR 
ALGUNOS DIAS PARA SU AUTORIZACION Y PUBLICACION. 
PARA CUALQUIER DUDA O CONSULTA FAVOR DE ENVIAR CONTACTAR CON LA COMISION 
DE ARTE SACRO DE MORELIA. 

 
 
 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

221 
 

Orientaciones para proyectar, conservar, adecuación, restauración. 
 

Mons. Carlos Briseño Arch  y Dr.  Jaime Pérez Guajardo. 
Casa San Luis, Morelia, Michoacán 

14 de octubre 2015 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

222 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

223 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

224 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

225 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

226 
 

 
 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

227 
 

Bibliografía General 
 
Arquidiócesis de Bahía Blanca, Monseñor Rómulo García, Construcción de 

nuevos templos, Bahía Blanca, 2002. 

Cámara de Diputados del H. Congreso de la Unión, Ley Federal sobre 
Monumentos y Zonas Arqueológicos, Artísticos e Históricos, Diario 
Oficial, México, última reforma DOF 28-01-2015. 

Cámara de Diputados del H. Congreso de la Unión, Ley de Asociaciones 
Religiosas y Culto Público, Diario Oficial, México, Última Reforma DOF 
25-05-2011. 

Congregación para el Culto Divino y la Disciplina de los Sacramentos, 
Instrucción General del Misal Romano, Vaticano, 2014 
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_co
n_ccdds_doc_20030317_ordinamento-messale_sp.html  

Concilio Vaticano II, Sacrosanctum Concilium, Constitución sobre la Sagrada 
Liturgia, Pablo VI, Vaticano, 1963, ns: 14, 19, 27, 30, 31, 41, 50, 53, 55, 
56, 79, 114, 121, 124. 

Ritual de la dedicación de iglesias y altares, Rito de la dedicación de una iglesia 

CNASAC. Instructivo para mantenimiento de iglesias y guía para iglesias 
nuevas. C. N. C., Arquidiócesis de México, México, 1994. 

Conferencia Episcopal Americana, Edificada con piedras vivas. Arte, 
arquitectura y culto,  

Conferencia Episcopal Italiana (CEI)  Los bienes culturales de la iglesia en 
Italia, Roma, 1992. 

CEI, Ufficio Liturgico Nazionale, La progettazione di nuove chiese, Roma, 1993. 

CEI, Ufficio Liturgico Nazionale,L’adeguamento de le chiese secondo la reforma 
liturgica, Roma: Nota pastorale, 1996. 

Debuyst, F., Battistero: Fonte di vita, di luce, di perdono, en AA. VV., Il 
Battistero, Edizioni Qiqajon – Comunità di Bose, Magnano, 2008. 

Diócesis de Orihuela-Alicante, S. E. Victorio Oliver Domingo, Comisión 
diocesana de nuevos templos y seguimiento de obras, Alicante, 1999. 

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20030317_ordinamento-messale_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/ccdds/documents/rc_con_ccdds_doc_20030317_ordinamento-messale_sp.html


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

228 
 

Pablo VI. (s.f.). Pontificale Romanum ex decreto Sacrosancti Oecumenici 
Concilii Vaticani II instuauratum auctoritate . Vaticano: Editrice Vaticana. 

Rivera, N., Decreto sobre columbarios para nichos en lugares sagrados en la 
Arquidiócesis primada de México, su construcción, uso y mantenimiento, 
México, 2005. 

  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

229 
 

Maestría y Especialidades  
 

 
 
 
 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

230 
 

 
 
 

 

 
 
 
 
 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

231 
 

 

 
 

 

 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

232 
 

 
 
 
 
 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

233 
 

Noticia: VI Taller nacional de bienes eclesiásticos y arte sacro, en Morelia 
Publicado: 20 Octubre 2015 | Escrito por Super User |  |  | Visto: 272 

 

El pasado lunes 12 de octubre, en la Casa “San Luis”, de Santa María de Guido 

(Morelia), dio inicio el VI Taller Nacional de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

con el lema “La Liturgia, Lugar de Encuentro entre el Arte y la Teología”. 

A las cuatro de la tarde, tras la Lectio Divina, dirigida por Mons. Carlos Suárez, 

los más de 50 representantes de muchas de las Provincias Eclesiásticas y 

Diócesis del país se congregaron en el salón de actos, donde entraron en 

materia con la primera conferencia, titulada “La iglesia de las cinco naves de 

Don Vasco de Quiroga”, a cargo del P. Salvador Vázquez, Párroco de San 

Diego de Alcalá, de Quiroga, Mich. (Arquidiócesis de Morelia), quien es Doctor 

en Cánones y fue secretario y postulador de la causa del Siervo de Dios y 

Primer Obispo de Michoacán. 

En ella, el P. Salvador hizo un breve repaso de la vida de Don Vasco, de su 

ingreso a la Orden Hospitalaria de San Juan de Jerusalem (Caballeros de 

Malta), de donde le vino su compromiso de proteger a los más necesitados. 

Explicó por qué, aunque las basílicas romanas dieron origen a las cristianas, 

éstas tuvieron que modificarse para desterrar los signos paganos y realzar los 

http://arquidiocesismorelia.mx/index.php/homepage/vida-consagrada-3/193-vi-taller-nacional-de-bienes-eclesiasticos-y-arte-sacro-en-morelia
http://arquidiocesismorelia.mx/index.php/homepage/vida-consagrada-3/193-vi-taller-nacional-de-bienes-eclesiasticos-y-arte-sacro-en-morelia?tmpl=component&print=1&page=
http://arquidiocesismorelia.mx/index.php/component/mailto/?tmpl=component&template=beta4&link=9d6969c09f95fd6875d5296455dbc2c36b683d91


Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

234 
 

cristianos; explicó también, cómo más tarde, ya en el siglo XVI, se adoptaban 

los criterios por los cuales, en el atrio o en la entrada del templo, solía 

colocarse el bautisterio, se daba la orientación de este a oeste del edificio, la 

significación de las esculturas e imágenes que adornaban las fachadas, y 

finalmente, la motivación del principal proyecto arquitectónico del episcopado 

de Quiroga: la Basílica-Catedral del Divino Salvador, pensada originalmente 

para tener cinco naves con un altar único, para dar cabida a los diversos 

grupos étnicos. 

Más tarde, todos partieron en excursión al centro de Morelia, donde 

ascendieron a la azotea de Catedral, donde pudieron gozar de una vista 

privilegiada de los diversos elementos constructivos de esta que es la Catedral 

colonial más alta de América, su reciedumbre, sobriedad y belleza que se 

impone al ánimo de quien la contempla. Luego, bajaron a la Sala Capitular, 

donde el Ing. José Fernández Alarcón –coordinador de la Comisión Diocesana 

de Arte Sacro de Morelia–les explicó con gran detalle los trabajos de 

restauración y mantenimiento a fondo a que fue sometido este señorial edificio 

hace varios años. Luego, se les ofrecería un recorrido explicativo, por el P. 

Óscar José García, responsable diocesano del Área Pastoral Litúrgica, un 

recital de órgano a cargo de la Mtra. Laura Ortega y finalmente una cena en el 

patio de la Mitra Arquidiocesana. 

Los siguientes días, de desarrollaron ponencias tan interesantes como 

“Liturgia, lugar de encuentro entre Arte y Teología” por el Pbro. Dr. Manuel 

Fernando Sedano, “Terminología litúrgica arquitectónica, consideraciones y 

puntualizaciones”, por el Pbro. Luis Arturo Guzmán, “La responsabilidad de los 

sacerdotes en el cuidado de las iglesias antiguas”, por la Dra. Carmen Alicia 

Dávila, “Programa iconográfico en el proyecto de las nuevas iglesias” por Fray 

Gabriel Chávez de la Mora, “Construcción material y espiritual del Santuario 

Guadalupano en Zamora, Mich.”, por el Pbro. Raúl Ventura Navarro, etc. 

También los Talleres “Fundición el proceso de elaboración de imágenes de 

bronce”, por el escultor moreliano José Luis Padilla Retana y “Proceso de 

elaboración de imágenes de pasta de caña”, por el Mtro. Pedro Dávalos 

Cotonieto, “Restauración de imágenes (óleos, esculturas de madera y pintura 

al temple)”, por al  Lic. en Artes Plásticas Virginia Portilla Estrada. 

A reserva de comentar otras ponencias de este encuentro en próxima entrega, 

citaremos lo dicho por el Dr. Sedano, cuya ponencia da nombre al Congreso: 

“La liturgia como lugar de encuentro entre arte y teología son el vivo testimonio 

de un Dios que irrumpe y se encarna. La conservación, adecuación, 

prospección y decoración de los edificios sagrados o lugares litúrgicos a partir 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

235 
 

de los principios generales de la SC son el punto de partida para iniciar una 

verdadera pastoral del arte; que ofreciendo lineamientos teológico-litúrgicos, a 

los amigos del arte, sean capaces de retomar y acompañar a quienes acogen 

con sensibilidad las mociones del espíritu para hacerlas plásticas y sensibles 

según su propia capacidad y originalidad; como afirmaba Papa Paulo VI en su 

mensaje a los artistas en la clausura del Concilio Vaticano II (8/XII65) y Juan 

Pablo II, en su carta a los artistas respecto de quienes con apasionada entrega 

buscan nuevas “epifanías” de belleza para ofrecerlas al mundo a través de la 

creación artística (4/IV/99). Comprender el lenguaje litúrgico durante la 

celebración del cuerpo en el espacio sagrado es el presupuesto fundamental 

para quien desea hacer “arte para la liturgia”. Valorar el arte, la teología y la 

liturgia como testimonio de una eclesiología concreta a la luz de la reflexión 

histórico-teológica de los sagrados misterios es el mejor medio para conservar, 

adaptar y proyectar el lugar y espacio sagrado. Promover la pastoral de los 

artistas es otro mecanismo necesario para superar lo artístico-funcional, que 

suele no nacer dentro del espacio sagrado ni expresar la experiencia 

celebrativo-sacramental y lejos de favorecer el misterio, muchas veces lo 

obstaculiza, ridiculiza o desacraliza.” 

M.S. Avilés 

Arquidiócesis 
  



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

236 
 

Contenido Memorias DIBEAS VI, Morelia 2015. 

Invitaciones ......................................................................................................... 2 

Programa del VI Taller DIBEAS .......................................................................... 5 

Asistencia ............................................................................................................ 8 

Ponentes ........................................................................................................... 10 

La Catedral de Vasco de Quiroga ..................................................................... 11 

Introducción. .................................................................................................. 11 

I.- el término cátedra ...................................................................................... 12 

a) La etimología ....................................................................................... 12 

b) El uso ................................................................................................... 13 

c) Recepción en el cristianismo ............................................................... 13 

II. Las iglesias de los primeros cristianos ....................................................... 15 

a) Época apostólica .................................................................................. 15 

b) Época de persecución romana ............................................................ 18 

c) La libertad romana (post-311) .............................................................. 31 

III. La cátedra y la catedral del obispo. .......................................................... 33 

a) La cátedra del obispo (desde los primeros tiempos hasta la edad 
media). ........................................................................................................ 33 

Bibliografía Catedral de Vasco de Quroga. .................................................... 35 

Restauración de la Catedral de Morelia ............................................................ 37 

Logística ........................................................................................................ 37 

Áreas intervenidas ......................................................................................... 42 

Torres ......................................................................................................... 42 

Portadas ..................................................................................................... 45 

Sala Capitular ............................................................................................. 47 

Bóvedas ...................................................................................................... 48 

Balaustrados ............................................................................................... 49 

Puertas y canceles de acceso .................................................................... 50 

Instalación eléctrica .................................................................................... 51 

Reloj ........................................................................................................... 51 

Malla antipájaros ........................................................................................ 52 

Cúpula del crucero ..................................................................................... 53 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

237 
 

Iluminación exterior ........................................................................................ 55 

Iluminación interior ......................................................................................... 57 

Trabajos pendientes ...................................................................................... 60 

Recorrido, Iluminación de la Catedral y Cena ................................................ 62 

Liturgia: lugar de encuentro entre arte y teología .............................................. 63 

Terminología litúrgica arquitectónica, consideraciones y puntualizaciones ...... 78 

Templo – iglesia - Iglesia ............................................................................... 78 

Espacios y lugares litúrgicos .......................................................................... 80 

Espacios litúrgicos ......................................................................................... 82 

Presbiterio .................................................................................................. 82 

Nave o aula ................................................................................................ 82 

Presantuario o grada sacramental .............................................................. 82 

Bautisterio ................................................................................................... 82 

Lugares litúrgicos ........................................................................................... 82 

Altar ............................................................................................................ 82 

Ambón ........................................................................................................ 83 

Cátedra y Sede ........................................................................................... 84 

Sagrario o Tabernáculo .............................................................................. 84 

Programa iconográfico ................................................................................... 84 

Dedicación – bendición – consagración ......................................................... 85 

Adecuación o adaptación ............................................................................... 86 

Proyección y construcción ............................................................................. 87 

Conservación y mantenimiento ...................................................................... 87 

Conclusión ..................................................................................................... 88 

Capilla del Seminario  Mayor: Mistagogia, Litúrgica, Proyecto, Dedicación ...... 89 

El Altar ........................................................................................................... 92 

El ambón. ....................................................................................................... 93 

La Sede ......................................................................................................... 94 

Los vitrales ..................................................................................................... 95 

Imágenes en bronce, Elaboración y Fundición ................................................. 97 

Pasta de caña, cristos, esculturas y relieves en de maíz ................................ 113 

Taller Pasta de Caña ................................................................................... 118 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

238 
 

Bibliografía pasta de caña: .......................................................................... 121 

Hoja de oro, material y técnica de aplicación. ................................................. 122 

Preguntas: ................................................................................................... 124 

Restauración y Conservación de una obra de Arte ......................................... 127 

Fray Gabriel Chávez de la Mora ..................................................................... 133 

Utilidad, funcionalidad. ................................................................................. 134 

Antropología, antropometría. ....................................................................... 135 

Pastor, Profeta, Liturgo ................................................................................ 138 

Manantial y cumbre. ..................................................................................... 139 

Liturgia actualiza el misterio de Cristo. ........................................................ 140 

Dimensión vertical y horizontal. ................................................................... 140 

Centro parroquial. ........................................................................................ 141 

Antes, Culto, Después. ................................................................................ 142 

Evangelización y catequesis ........................................................................ 144 

Conjunto cultual ........................................................................................... 145 

La asamblea ................................................................................................ 147 

Santuario ..................................................................................................... 148 

Bautisterio .................................................................................................... 149 

Caridad y apostolado. .................................................................................. 150 

Servicios de coordinación. ........................................................................... 151 

Equipo de planeación. ................................................................................. 151 

Carácter arquitectónico ................................................................................ 152 

Santuario de Santo Toribio en Santa Ana de Guadalupe. ........................... 154 

El ajuar ......................................................................................................... 163 

Capilla del Cardenal José Francisco Robles, de Guadalajara. .................... 165 

Altar. ............................................................................................................ 167 

Ambón. ........................................................................................................ 168 

Sede ............................................................................................................ 168 

Capilla del Espíritu Santo, Tepatitlán. .......................................................... 170 

Santuario de Guadalupe en Zamora, Construcción material y espiritual ........ 176 

Introducción. Mons. Carlos Suárez Cázares (O. Emérito de Zamora) ......... 177 

Dimensión histórico-social ........................................................................... 182 



Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica 
Dimensión de Bienes Eclesiásticos y Arte Sacro 

239 
 

Esculturas .................................................................................................... 192 

Vitrales ......................................................................................................... 195 

Vitral central ................................................................................................. 199 

Altar, Ambón, Sede ...................................................................................... 201 

Corona ......................................................................................................... 202 

El Cristo ....................................................................................................... 203 

El órgano ..................................................................................................... 204 

Instituto Nacional de Antropología e Historia .................................................. 206 

Programa “Catalogación de Inmuebles” .......................................................... 209 

Orientaciones para proyectar, conservar, adecuación, restauración. ............. 221 

Bibliografía General ........................................................................................ 227 

Maestría y Especialidades .............................................................................. 229 

Noticia: VI Taller nacional de bienes eclesiásticos y arte sacro, en Morelia ... 233 

Contenido Memorias DIBEAS VI, Morelia 2015. ............................................. 236 

 

 


