
                                                                         
 

 
MEMORIAS 

 
II Taller Bienes Culturales  

 
Casa Lago 

10 al 13 de octubre de 2011 



                                                                         
 



                                                                         
 



                                                                         
  



                                                                         
 
 

Asistencia 
 
 

México II Vicaría Mons. Carlos Briseño Arch 

Tlalnepantla Mons. Ricardo Guizar Díaz 

Matehuala Pbro. Carlos Francisco Alcalá Alba 

Tlalnepantla Pbro. Ignacio Arroyo Vargas 

Querétaro Pbro. Israel Arvizu Espino 

Irapuato Pbro. Lic. Antonio Azpeitia Rocha 

Tula  Pbro. Frank Ballesteros Olvera 

El Nayar  P. Pablo Betancourt Castro, O.F.M. 

San Luis Potosí Pbro. Eduardo Córdova Bautista 

Valle de Chalco Pbro. Israel Córdova Osnaya 

San Cristóbal de las Casas Pbro. Heriberto Cruz Vera 

San Luis Potosí Lic. Gustavo Adolfo De León 

Culiacán Pbro. Evaristo Anselmo Félix Escobar 

Morelia Ing. José Fernández Alarcón  

La Paz Pbro. Guadalupe García Ruíz 

Toluca Pbro. Rey Arturo García Alcántara 

Veracruz  Arq. Oscar Miguel García Lucía 

México II Vicaría Pbro. Luis Arturo Guzmán Ávila 

México II Vicaría Pbro. José Raúl Hernández Schäfler 

Tuxtla Gutiérrez  Pbro. Oscar Juárez Vázquez 

Texcoco Pbro. Valentín López Figueroa 

San Andrés Tuxtla  Pbro. Ramiro López Cerino 

Monterrey Pbro. José Raúl Mena Seifert 

Campeche  Pbro. Pedro Ignacio Mena Cobos 

Puebla Pbro. Marco Antonio Morales Pérez 

San Juan de los Lagos Sr. Cango. Juan Francisco Navarro Gutiérrez 

Irapuato Arq. José de Jesús Ortiz Saldaña 

San Juan de los Lagos Pbro. Lic. Miguel Ángel Padilla García  

México II Vicaría Dr. Jaime Pérez Guajardo 

Morelia Pbro. Martín Francisco Quintana Negrete 

Cuautitlán Arq. Aldo Alberto Quintero Fragoso 

San Luis Potosí Lic. Enrique Ress Briones 

 Pbro. Enrique Reyes  

Saltillo Pbro. Enrique Ríos Castro 

San Luis Potosí Pbro. Jesús Omar Salazar Martínez  

Guadalajara Pbro. Arq. Eduardo Salcedo Becerra 

Atlacomulco Pbro. Rodrigo Sánchez Cárdenas 

México VI Vicaría Arq. Jorge Omar Segovia Balmes 



                                                                         
Tepic Pbro.  Lic. Héctor Manuel Soriano Jacobo 

  

Tenancingo Arq. Alfonso Tapia Arizmendi 

Querétaro Pbro. Lic. Arturo Thomas Jiménez 

Cd. Obregón Pbro. Ernesto Valdez Rayas 

 Pbro. Isidro Vázquez  

 Pbro. Arturo Vega 

Cuautitlán Pbro. Jaime Vélez Mendoza 

Tuxtla Gutiérrez  Pbro. Eli Ballinas Urbina 

Cuautitlán Rest. Claudia Alejandra Garza Villegas 

Organista Mtro. Abel Ayala 

Canto sacro Mtro. Leonardo Rioja Vallejo 

Arq. Catalogación Arq. Gerardo Guizar Bermudez 

Voluntario Tlalnepantla Lic. Fernando Vázquez Durand 

Apoyo Mons. Briseño Arq. Felipe Martínez 

Inst. Ciencias Religiosas Sra. Ma. Rosario Gutierrez 

Inst. Ciencias Religiosas Sra. Graciela Ortiz 

Inst.  Ciencias Religiosas Mtro. Roberto Betanzo 

  
 
  



                                                                         
 

Programa 
 

OBJETIVO: Crear estructuras por provincia.  
 

Lunes 10  
12.40 Registro, Instalación en habitaciones 
2.00 Comida 
4.00 Introducción Dr. Jaime Pérez Guajardo  
5.00 Receso 
5.30 Estructura de la Dimensión de Cuidado de Bienes Culturales    

Pbro. Jesús Omar Salazar Martínez 
 Café 
6.30 Trabajo por grupos. Plenario por grupos 
7.30 Vísperas Pbro. Luis Guzmán 
8.00 Cena. 
 
Martes 11  
7.30 Celebración Eucarística con Laudes Pbro. Luis Guzmán 
8.30 Desayuno 
9.30 Instituciones Gubernamentales 

Pbro. Daniel Martínez Acosta 
10.30 Receso 
11.00 Experiencia en seguridad de Bienes Culturales 

Lic. René Salazar 
12.00 Arte religioso, naturaleza y fin 

Mons. Ricardo Guizar  
1.15 Café 
1.30 Plenario del trabajo del día anterior, y se entrega material para trabajar por 

provincias y entregar a Mons. Carlos Briseño 
2.00 Comida 
3.00 Descanso 
4.00 Trabajo en equipos: Concretar la situación objetiva de las instituciones estatales 

respecto a la Iglesia. 
           Pbro. Daniel Martínez Acosta 
5.00 Café 
5.00 Formación Cultural Artística 1 
           Pbro. Arturo Thomas 
6.00 Taller proyectos arquitectónicos mexicanos, Trabajo por provincias.                           

Pbro. Arturo Thomas 
7.30 Vísperas Pbro. Luis Guzmán 
8.00 Cena 
 
Miércoles 12  
7.30 Celebración Eucarística con Laudes Pbro. Luis Guzmán 
8.30 Desayuno 
9.30 Formación catequético-litúrgica de los símbolos teológicos y espacios celebrativos  

Pbro. Lic. Israel Arvizu Espino, Pbro. Arturo Thomas 
  



                                                                         
 
10.30 Salida al Museo del Virreinato 
11.00 Museo del Virreinato 
2.00 Comida  Restauran de los Virreyes  
3.00 Transporte de regreso al CEM 
4.00 Análisis de la realidad para conocer las manifestaciones más apropiadas para 

fomentar la cultura catequético-litúrgica de la provincia eclesiástica  
Pbro. Arturo Thomas 

5.00 Café 
5.15 Diseño de un tríptico dirigido a sacerdotes para la custodia y buen gusto de los 

espacios litúrgicos. (Trabajo por provincias eclesiásticas)   
Pbro. Lic. Israel Arvizu Espino 

6.00 Catalogación  Presentar la ficha de catálogo                                                 
Arq. Arq. Gerardo Guizar Bermúdez y Reina Guadalupe Velázquez  

7.00 Práctica de catalogación 
7.30 Vísperas Pbro. Luis Guzmán 
8.00 Cena 
 
Jueves      13  
7.30 Celebración Eucarística con Laudes Pbro. Luis Guzmán 
8.30 Desayuno 
9.30 Conservación, Restauración y Museografía  Pbro. Ignacio Arroyo   
10.30 Receso  
10.45 Casos prácticos Bienes inmuebles  

Arq. María Elena Bahena, Directora museo Zinacantepec Estado de México. 
11.45 Café 
12.00 Conservación, Restauración y Museografía. En práctica de bienes muebles  

P. Ignacio Arroyo  
12.30 Salida 
1.00 Comida en CEM 
2.00 Salida a la CEM (Misterios 26) 

  



                                                                         
 

Las Asociaciones Religiosas  
y su relación con las instituciones federales. 

¿Quiénes son? y ¿qué hacen?1 
 
 

Pbro. Daniel Martínez Acosta 
Cuautitlán, Casa Lago 11 de octubre 2011 

 
 
 

¿Quiénes son?  
SEGOB = Secretaría de Gobernación de México. Es la 
Secretaría de Estado encargada de vigilar el cumplimiento de 
los preceptos constitucionales, atender los asuntos de política 
interior, conducir las relaciones del Poder Ejecutivo con los 
otros poderes de la Unión, los gobiernos estatales y demás  
autoridades municipales y coordinar las acciones de 
protección civil y seguridad nacional. 
 
¿Qué hace?  

Contribuir a la gobernabilidad democrática y a la seguridad nacional con apego a los principios 
propios del ejercicio democrático del poder público, fortaleciendo la capacidad de las instituciones 
para procesar eficazmente las demandas y planteamientos de los actores políticos y hacer efectivos 
los derechos políticos de los ciudadanos, proteger tanto a la población como a los intereses vitales 
del Estado Mexicano, generando un entorno favorable para el crecimiento con calidad y para el 
desarrollo humano, que incluya a todos los mexicanos. 
 
 

¿Quiénes son? 
INAH = Instituto Nacional de Antropología e historia.- Es un 
organismo de gobierno federal fundado en 1939 para 
garantizar la investigación, conservación, protección y 
difusión del patrimonio nacional. Instituto que tienen plena 
facultad normativa y rectora en la protección y conservación 
del patrimonio cultural tangible e intangible 
¿Qué  hacen?  
INAH.- Conserva y difunde el patrimonio arqueológico, 
antropológico, histórico y paleontológico de la nación para el 

fortalecimiento de la identidad y memoria de la sociedad que lo detenta. 
 

                                                           
1 Tomado de la presentación en PWP. 



                                                                         
 CONACULTA = Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.– Es un 
órgano administrativo desconcentrado de la Secretaría de Educación 
Pública creado mediante decreto del 7 de Diciembre de 1988 con el 
fin de coordinar las políticas, organismos y dependencias tanto de 
carácter cultural como artístico.  
¿Qué hacen? 
CONACULTA. – Es la Institución encargada de preservar de forma 
integral el patrimonio cultural de la Nación. – Tiene  labores de 
promoción, apoyo y patrocinio de los eventos que propicien el arte y 
la cultura en la nación. Estimula, promueve e incluso coordina varios 
eventos culturales del país en su desarrollo, además de apoyar 

instituciones culturales por todo México. 
 
 

¿Quiénes somos? 
La Dirección General de Sitios y Monumentos del Patrimonio 
Cultural quedó adscrita, en 1994, con su misma estructura a 
la Secretaría de Educación Pública. Finalmente en 1997, por 
el Acuerdo 223 expedido en el Diario Oficial del 17 de marzo, 
la Dirección General de Sitios y Monumentos del Patrimonio 

Cultural se integró al Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, con las mismas funciones y 
estructura. 
 
¿Qué hacemos?  
La Dirección General de Sitios y Monumentos del Patrimonio Cultural ha instrumentado su 
Programa Operativo en siete programas que incorporan líneas de acción específicas que 
determinan los diferentes procedimientos para llevarlas a cabo, y permite realizar un seguimiento 
ágil de los alcances de cada uno de ellos. 
 
 

¿Quiénes son? 
INBA = Instituto Nacional de Bellas Artes.-  Es el organismo 
cultural del gobierno mexicano responsable de estimular la 
producción artística, promover la difusión de las artes y 
organizar la educación artística en todo el territorio nacional.  
 
 

¿Qué hacen? 
Fortalecer la vocación nacional en la preservación y difusión de nuestro patrimonio, en la enseñanza 
artística, trabajando desde la planeación de los mismos proyectos con una nueva visión y en 
coparticipación con los estados y los municipios, es incluir, coordinar y concertar medios, esfuerzos 
y experiencia en un bien común. 
 



                                                                         
¿Quiénes son? 
SEP = Secretaría de Educación Pública.– Se fundó el 25 de 
Septiembre de 1921. Actualmente es la Secretaría de Estado 
para crear las condiciones que permitan asegurar el acceso 
de todas las mexicanas y mexicanos a una educación de 
calidad, en el nivel y modalidad que la requieran y en el lugar 
donde la demanden. 
 

¿Qué hacen? 
Entre otras cosas, el Art. 38 Ley Orgánica de la Administración Pública Federal le encomienda: 
Formular el Catálogo del Patrimonio Histórico Nacional. Organizar, el cuidado de la integridad, 
mantenimiento y conservación de tesoros históricos y artísticos del patrimonio cultural del país. 
Conservar, proteger y mantener los monumentos arqueológicos, históricos y artísticos que 
conforman el patrimonio cultural de la Nación, atendiendo las disposiciones legales en la materia. 
 
Relación que guardan con las A.R 

Las Asociaciones Religiosas que tienen bajo su custodia monumentos históricos, muebles e 

inmuebles, se encuentran vinculadas con las disposiciones legales relativas de dichas 

instituciones federales, además de las estatales, municipales y delegacionales para cualquier 

intervención que se ejerza sobre los mismos. 

La Secretaría de Gobernación es la  encargada de Conducir la política del Gobierno Federal en 

materia religiosa, a través de la aplicación y observancia de la Ley de Asociaciones Religiosas y 

Culto Público y su Reglamento, brindando atención en los trámites y servicios disponibles para las 

agrupaciones y asociaciones religiosas, en todo lo referente a su naturaleza, organización, 

funcionamiento y régimen patrimonial. Conocer los procedimientos, las obligaciones y los derechos 

es responsabilidad del Ministro de Culto, y  más aún cuando ostenta el carácter de Representante 

Legal, por lo que se hace prioritario que, ya sea a través de una Dimensión de Arte Sacro o bien a 

través de otra instancia se concrete la catalogación de los bienes utilizando los apoyos 

gubernamentales disponibles para tal efecto. 

Por lo anterior, cuando un Ministro de Culto sea designado como Representante Legal de una 

Asociación Religiosa, en el entorno de responsabilidades confiadas a su desempeño como tal, 

tendrá que preguntarse en relación a los Bienes Muebles e Inmuebles: 

  



                                                                         
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Otra opción que puede ayudarnos a saber los que tenemos en relación a los bienes encomendados, 

es la ficha para identificación y registro de bienes que ofrece el INAH y que es la siguiente: 

  

BIENES FEDERALES 
Que son: Monumentos Históricos, Monumentos Patrimonio de la Humanidad, Obras de Arte, 

Pinturas de caballete, Esculturas, Retablos, Objetos culturales, etc. 
 

¿QUÉ TENGO?     ¿CÓMO ESTÁN? 
 
1.- ___________________________________ _______________________________________ 

2.- ___________________________________ _______________________________________ 

3.- ___________________________________ _______________________________________ 

4.- ___________________________________ _______________________________________ 

5.- ___________________________________ _______________________________________ 

6.- ___________________________________ _______________________________________ 

7.- ___________________________________ _______________________________________ 

8.- ___________________________________ _______________________________________ 

9.- ___________________________________ _______________________________________ 

10.- __________________________________ _______________________________________ 

 
 
Nota: Por Decreto de Erección de una Nueva Parroquia se reasignan los bienes muebles e inmuebles, por lo 

que todos los bienes que están en la lista que se presentó en el momento del registro de las parroquias de las 
que se desmembró la nueva, ya no son los mismos. 

 
 



                                                                         

Ficha para la identificación y registro de bienes culturales 

OBJETO 

___________________________________________________ 

___________________________________________________ 

ÉPOCA (o año en que fue creado) 

___________________________________________________ 

AUTOR (Firma, principalmente en pintura de caballete) 

____________________________________________________ 

____________________________________________________ 

DIMENSIONES (Alto, largo, ancho y peso, si es pertinente) 

____________________________________________________ 

LUGAR DE ORIGEN (Donde se hallaba el objeto o su procedencia) 

____________________________________________________ 

____________________________________________________ 

NUMERO DE INVENTARIO O REGISTRO (Éste puede ser local u oficial) 

____________________________________________________ 

____________________________________________________ 

DESCRIPCION (Anotar también si tiene inscripciones o marcas) 

____________________________________________________ 

____________________________________________________ 

____________________________________________________ 

____________________________________________________ 

PROPIETARIO O CUSTODIO (Persona o institución: nombre y dirección)  

__________________________________________________________ 

__________________________________________________________ 

__________________________________________________________ 

FOTOGRAFIA 

 

 

Adhiera una 

Fotografía del bien 

cultural 

  

 
En caso de que esta pieza sea localizada 
o se conozca alguna información sobre 
ella, favor de informas a: 
 
 
Ministerio Público y/o Autoridades más 
cercanas 
 
 
INTERPOL de México 
Tels. 2122 6463 
         2122 6900 ext. 6224 
Fax.  5346 2551 
 
 
INAH 
Dirección de Asuntos Jurídicos 
Tel.   5626 4373 
 
 
CNCPC 
Consejo Nacional de Conservación del 
Patrimonio Cultural 
Tels. 5688 9979  
         5688 2774 
Fax.  5688 4519 
 
 
 
Tras el hallazgo del objeto robado 
remitirse lo antes posible con el aviso 
de cese de búsqueda. 



                                                                         
Las Autoridades y las leyes que en materia de Bienes que sean monumentos arqueológicos, 

artísticos o históricos propiedad de la nación se encuentran de manera especial enunciadas en el 

artículo 20 de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público, que menciona a la Ley General de 

Bienes Nacionales, y de una manera más específica el segundo párrafo del artículo 21 y el artículo 

22 del propio Reglamento, estableciendo el primero que “La sola ocupación o utilización de dichos 

inmuebles (propiedad de la nación) por parte de los ministros de culto, asociados o cualquier otra 

persona, no creará derechos a favor de los mismos. Y por su parte, el artículo 22 en su párrafo 

último establece que “En lo relativo a los derechos de las asociaciones religiosas respecto de 

inmuebles propiedad de la nación destinados a fines religiosos, y en cuanto a las obligaciones de 

las mismas en materia de cuidado, conservación, restauración, así como en obras de construcción, 

reconstrucción o remodelación de dichos inmuebles, incluyendo los que tengan el carácter de 

monumentos históricos o artísticos, se estarán a lo previsto en la Ley Federal sobre Monumentos y 

Zonas Arqueológicos, Artísticos o históricos, así como a las demás leyes y reglamentación aplicable. 

Ahora bien, lo que no debemos hacer es ignorar la Ley o minimizarla, y ni permitir que las 

instituciones u autoridades pretendan lo mismo, porque en el momento en que la Iglesia se 

constituyó como Persona Moral, se hizo sujeto de Derechos y obligaciones, y por lo tanto, no debe 

argumentar el desconocimiento de la Ley como causa excluyente de sanción alguna. Al violentar 

un procedimiento, ya sea por parte de la Iglesia, de las instituciones, Autoridades e incluso los 

particulares se estará siendo sujeto de una sanción que bien puede ir desde una sanción 

administrativa hasta una sanción privativa de la libertad. 

Concretar la situación objetiva de las instituciones respecto a la Iglesia, es lo que se espera en cada 

provincia; el cuidado y la custodia que la Iglesia ejerce sobre los bienes no debe exponerse a la 

manipulación arbitraria, existen procedimientos que velan por el cuidado de los mismos y que 

nosotros estamos obligados a conocer, las pinturas de caballete, las esculturas, etc., que en si 

producen y son parte del arte y la cultura fueron creados para un fin más sublime y trascendente, y 

por último, tener presente lo que se nos recomienda y lo que recomendamos al respecto, no tocar, 

no mover de su sitio, etc., los tesoros que custodiamos. 

Gracias. 

  



                                                                         
 
PREGUNTAS Y COMENTARIOS. 
 

Una respuesta concreta, en la Diócesis de Querétaro, a las nueva relación de la Iglesia con el estado 
mexicano, en el ámbito del derecho, lo es el establecimiento, desde hace once años, de la 
CONSULTORIA JURIDICA DIOCESANA, que constituye un espacio de consulta para los sacerdotes, de 
manera especial para aquellos que ostentan el oficio de Representante Legal de una Asociación 
Religiosa. A continuación presento a ustedes los organigramas que se han requerido, sin que este 
tema quede agotado: 
 
Organigrama de Administración: 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
   

 
 

                                   
 

        
 
 

 
 
 
Organigrama de Responsabilidades Legales: 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

            
 

    
 
 

                                   
      - - - - - 

 
 

 

 
 

DIOCESIS DE QUERETARO, A.R. 

MODERADOR 

CONSULTORIA 
JURIDICA  

 

DEPARTAMENTO 
DE ECONOMIA 

 

CURIA DIOCESANA 

DIOCESIS DE QUERETARO, A.R. 
OBISPO DIOCESANO 

REPRESENTANTE LEGAL 
 
 

CONSULTORIA JURIDICA  
 APODERADO LEGAL Y ASESOR JURIDICO 

DE LA DIOCESIS 

 
 

DEPARTAMENTO DE ECONOMIA 
ECONOMO DIOCESANO 

APODERADO LEGAL 
 

CURIA DIOCESANA 
MODERADOR 

 

COLABORADORES  
Y ASESORES 

COLABORADORES  
Y ASESORES 



                                                                         
Organigrama de Personal: 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

            
 

    
 
 

                                   
      - - - - - 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

  

DIOCESIS DE QUERETARO, A.R. 
OBISPO DIOCESANO 

REPRESENTANTE LEGAL 
 
 

CONSULTORIA JURIDICA  
 APODERADO LEGAL Y ASESOR JURIDICO 

Nombre 

 
 

DEPARTAMENTO DE ECONOMIA 
APODERADO LEGAL 

Nombre 

MODERADOR DE LA CURIA DIOCESANA 
nombre 

COLABORADORES  
Y ASESORES 

COLABORADORES  
Y ASESORES 

SECRETARIA: 
Nombre 

 

ASISTENTE INTERNO 
LIC. C.P.  
Nombre 

CONTADOR PÚBLICO: 
Nombre 

ASISTENTE INTERNO: 
Nombre  

PBRO. LIC. EN DERECHO 

CONTADORES PUBLICOS: 
 
 

Nombres 
 

Al menos uno por decanato 

NOTARIAS PÚBLICAS 
 
2 Notarios específicos, uno para 
escriturar y otro para 
protocolizar y certificar  

LIC. EN DERECHO: 
 
Nombres 
 
LIC. DER. LABORAL 
LIC. DER. CIVIL 
LIC. DER. MERCANTIL 
LIC. DER. AGRARIO 
LIC. DER. PENAL, ETC. 

Área de 
Hacienda 

Reuniones con Contadores 
Públicos 

Requerimientos y multas por 
incumplimiento 

Criterios y Declaraciones Fiscales 



                                                                         

 



                                                                         

 



                                                                         
 

Naturaleza y finalidad del arte sacro 
La belleza artística en el arte sacro 

 

 
 

Mons. Ricardo Guízar Díaz 
Cuautitlán, 11 de octubre 2011 

 

SALUDO:  

“Agradezco muy cumplidamente la amable presentación del muy estimado amigo el P. 

Ignacio Arroyo y saludo muy atentamente al también muy estimado amigo S. E. Mons. 

Carlos Briseño, Responsable de la Dimensión de Cuidado de los Bienes Culturales de la 

Comisión Episcopal para la Pastoral Litúrgica. Saludo igualmente a todos Uds., sacerdotes 

y arquitectos presentes y les agradezco la bondad de concederme el honor de dirigirles mi 

palabra en esta importante reunión. Ojalá pueda servirles de ayuda en sus deliberaciones.  

Considero que el tema a desarrollar que me ha sido indicado será básico y fundamental 

para comprender mejor el carácter, significado y valor de las obras de arte que han de 

hallarse al servicio de la Iglesia en su Liturgia y en sus relativos espacios cultuales y 

pastorales. En efecto, es necesario saber reconocer y distinguir cuáles obras son dignas de 

hallarse empleadas en dicho servicio y por tanto merecedoras del máximo cuidado y cuáles 

deberían ser excluidas o desestimadas. Desgraciadamente no todos los edificios y objetos 

destinados al culto que vemos en nuestras diócesis cumplen con aquella norma de 

“dignidad y belleza” que la Constitución sobre la Sagrada Liturgia “Sacrosanctum Concilium” 

pidió. Me permito transcribir algunas frases de dicha Constitución: 



                                                                         
N. 122: “…la santa madre Iglesia…buscó constantemente su noble servicio [de las bellas 

artes]…principalmente para que las cosas destinadas al culto sagrado fueran en verdad 

dignas, decorosas y bellas, signos y símbolos de las realidades celestiales”. 

 N. 124: “Procuren cuidadosamente los Obispos que sean excluidas de los templos y demás 

lugares sagrados aquellas obras artísticas que repugnen a la fe, a las costumbres y a la 

piedad cristiana y ofendan el sentido auténticamente religioso, ya sea por la depravación 

de las formas, ya sea por la insuficiencia, la mediocridad o la falsedad del arte. Al edificar 

los templos, procúrese que sean aptos para la celebración de las acciones litúrgicas y para 

conseguir la participación activa de los fieles”.  

(Ejs.: el Cristo que daba miedo… la iglesia que no sabían que era iglesia… Nuestro pueblo 

no confunde con un antro o edificio de oficinas nuestros templos antiguos…) 

Por estas razones me parece acertado detenernos un poco en repasar lo que merece 

llamarse bello, lo que es arte, lo que es arte sacro, y aplicar estos conceptos a la tarea de 

su valoración y cuidado.  

Quisiera enmarcar este propósito citando unos hermosos párrafos de Su Santidad el Papa 

Benedicto XVI, en la audiencia del miércoles 31 de agosto de este año de 2011, en la plaza 

de Castel Gandolfo: 

……….. 

¡Qué vibrantes elogios del verdadero arte! El Papa tiene una gran sensibilidad artística; y 

sus palabras lo traslucen. De ellas es posible entresacar los elementos que permiten 

comprender el verdadero significado de lo bello, del arte y del arte sacro. 

La Belleza.  

San Alberto Magno, por los años de 1243, en su Comentario al Libro “De Divinis Nominibus” 

en el capítulo “De Pulchro et Bono” definía la belleza como “Splendor formae”: el esplendor 

de la forma. Por “forma” se entiende la esencia de las cosas, es decir, su núcleo más íntimo 

y profundo, la identidad misma de su ser. (Otros autores dan otras definiciones, pero a mí 



                                                                         
me parece que ninguna otra es tan precisa y perfecta como ésta). (“Formositas”: 

hermosura). 

Reconocemos que una cosa es bella cuando su esencia nos aparece mostrada de manera 

esplendorosa, luminosa, de modo que provoca en nosotros admiración, placer, y como 

decía el Papa, “profunda emoción, sensación de alegría… algo que ‘habla’, capaz de tocar 

el corazón, de comunicar un mensaje, de elevar el alma…”  

El esplendor de la forma de una cosa procede de la armonía y orden de sus partes, del 

esplendor conjunto de su unidad, de su verdad, de su bondad… Cuando esa armonía y 

orden no se manifiesta, debido a que la forma está rota o desfigurada o confusa o dispersa 

u oculta, no podemos contemplarla en su esplendor, no la percibimos como belleza. 

Se distingue una belleza natural y una artística…  

La belleza natural se halla en toda la creación. Son bellos un atardecer, una noche 

estrellada, un tranquilo lago, un mar agitado, un bosque filtrando la luz del sol. Hay belleza 

en los seres vivos cuando despliegan sus atributos; sobre todo en el ser humano cuando 

refleja espléndidamente la semejanza que tiene de Dios en sus varias perfecciones. Dios 

es la Belleza suprema, que resplandece sensiblemente de manera total y máxima en Cristo, 

y participadamente en su Iglesia, en la Sma. Virgen María, en los Ángeles y Santos y en los 

hombres buenos. 

La belleza artística es obra humana. Como explica el P. Lotz, la belleza artística no es nunca 

una copia de la belleza natural; por el contrario, pertenece al artista la capacidad de crearla, 

infundiendo en las cosas una idea y logrando que resplandezca en ellas con profundidad y 

fuerza original y nueva, de manera espléndida; y aún más, haciendo que reflejen los últimos 

misterios del ser, hasta las ideas creadoras de Dios. Esto mismo lo expresa el Papa 

Benedicto así: “Una obra de arte es fruto de la capacidad creativa del ser humano, que se 

cuestiona ante la realidad visible, busca descubrir su sentido profundo y comunicarlo a 

través del lenguaje de las formas, de los colores, de los sonidos. El arte es capaz de 

expresar y hacer visible la necesidad del hombre de ir más allá de lo que se ve; manifiesta 

la sed y la búsqueda de lo infinito”.   



                                                                         
La ciencia que se ocupa de la belleza artística en cuanto percibida por el conocimiento 

sensorial es la estética, llamada así a partir del libro que con ese título escribió Baumgartner 

en 1750 (seguidor del racionalista Christian Wolf) (Estética viene de  percepción 

sensorial). 

El arte 
 

En sentido general, arte significa una habilidad para algo. Así se habla del arte de 

convencer, del arte de sobrevivir, etc. También significa el conjunto de reglas para hacer 

bien una cosa; por ejemplo, el arte de hablar en público. 

En sentido estricto y más propio, arte significa la capacidad de crear algo bello, infundiendo 

una idea en la materia y haciendo que esa materia exprese espléndidamente esa idea, con 

una intensidad tal que produzca placer, que suscite admiración y goce espiritual.  

El Papa Benedicto se refería al efecto que produce el arte con estas palabras: “Tal vez ha 

sucedido a ustedes alguna vez ante una escultura, un cuadro, algunos versos de una 

poesía o un fragmento musical, experimentar una profunda emoción, una sensación de 

alegría, es decir, de percibir claramente que ante ustedes no había sólo materia, un trozo 

de mármol o de bronce, una tela pintada, un conjunto de letras o un cúmulo de sonidos, 

sino algo más grande, algo que ‘habla’, capaz de tocar el corazón, de comunicar un 

mensaje, de elevar el alma”. 

Por dicho efecto suele decirse que el arte espiritualiza la materia y la trasciende; refleja en 

ella la riqueza interior del hombre y la hace transmitir a otros un pensamiento, una visión 

interior suya de la realidad, más allá de su apariencia. 

Una piedra no dice nada, sólo está ahí. Pero si un escultor la esculpe, se transforma, se 

convierte en lenguaje que habla al espíritu. (La Pietá, el Moisés de Miguel Ángel)  

La ciencia sólo maneja conceptos. La técnica sólo hace cosas útiles. Sólo el arte transmite 

una inspiración creadora que expresa sensiblemente en sus obras. En esto se distingue de 

la artesanía, que sólo se preocupa por modelar una materia para hacer de ella un objeto 



                                                                         
atractivo, útil o agradable, sin verdadera trascendencia espiritual, sin transmitir algún 

mensaje. 

Una obra de arte siempre es única e irrepetible. Su valor excede al del material con que 

está hecho y difícilmente puede cuantificarse, porque contiene la intuición creadora del 

artista. 

Lo sacro 
 

En su sentido original pre-cristiano, lo sacro significaba lo separado, lo distinto de lo 

material, lo inaccesible y en ese sentido, lo divino y consecuentemente, aquello que estaba 

dedicado a la divinidad, el sitio donde la divinidad se hacía presente misteriosamente, por 

ejemplo, un santuario o templo, un bosque… todo envuelto en un sentimiento de temor.  

En sentido cristiano lo sacro asume por una parte aquel original significado de separación 

y distinción de todo lo mundano, de todo lo creado, pero para designar al Ser que es el 

totalmente Otro, el Transcendente, o sea Dios mismo. Y por otra parte recoge también el 

significado de aquello que está dedicado o consagrado a la divinidad, y por tanto es sacro 

por participación o especial relación.  

Para nosotros como cristianos Dios no nos es ya totalmente inaccesible; Él mismo, por 

amor nuestro, ha hecho irrupción en la humanidad por la encarnación de su Hijo Jesucristo; 

se ha hecho presente, cercano, amigo, hermano, y nos ha asumido por el bautismo en la 

dignidad de hijos suyos, miembros de su pueblo, el cual ha sido hecho pueblo santo, pueblo 

sacerdotal. Nos ha acogido en su amor. Nos ha invitado a permanecer en ese amor. 

Podemos acercarnos a Él sin temor. 

Para nosotros lo sacro, entitativamente considerado, o sea, en sí, es Dios mismo; y Cristo, 

Dios encarnado. Y, participativamente, es sacra la comunidad cristiana, la Iglesia como 

cuerpo místico de Cristo; y cada cristiano en cuanto consagrado a Dios por su bautismo. 

Institucionalmente, por una relación de especial consagración, son sacros los Sacramentos, 

las personas consagradas, los ritos litúrgicos y los templos, tiempos, objetos y lugares 

dedicados al culto. 



                                                                         
Lo sacro en la liturgia 

Por lo antes dicho, podemos deducir que lo sacro viene a ser para nosotros vibración 

comunitaria ante una Presencia que podemos experimentar sensiblemente y que nos 

acompaña, con emoción nuestra, en la acción litúrgica, especialmente en su centro y 

cumbre, la Eucaristía. Es atmósfera divina que nos envuelve. Es gozo y paz que, como don, 

recibimos del Espíritu Santo, que es el que nos trae esa presencia. Es comunión con Cristo 

y con los hermanos, así como con la Iglesia entera, la terrena, la del Cielo y la que está aún 

en estado de purificación. Es anuncio y pre-gustación del gozo de la eterna comunión 

perfecta con Dios en la liturgia celestial. 

El arte en la liturgia 
 

Cuando el arte, en su dimensión religiosa, se pone al servicio de la liturgia, llega a su 

cumbre, como afirma el Vaticano II (SC 122). Entonces el arte es capaz de ayudar a la 

comunidad creyente a entrar en comunicación con Dios mismo, propiciando y en cierto 

modo creando de una manera sensible el sentimiento de su presencia ante ella, y así 

acercándosela, haciéndosela más perceptible y al mismo tiempo atrayendo su espíritu para 

acogerla y entrar en diálogo y comunión con Él.  

En la liturgia, el arte es servidora, ayudante. Hace pasar al creyente a un espacio espiritual, 

totalmente distinto del medio profano y mundanal. Crea una atmósfera de recogimiento. 

Dispone y mueve al fiel cristiano a la oración, a la adoración, a la súplica, a la alabanza. 

Refuerza el sentido de lo sacro que acabamos de exponer. Suscita un impulso hacia la 

transcendencia, hacia lo divino, hacia lo celestial y eterno. Invita a entrar en comunión con 

la Iglesia que celebra los misterios sagrados y con la Iglesia del cielo. 

Este servicio lo realiza el arte revistiendo la materia de sus creaciones con un peculiar 

resplandor de transcendencia, que expresa, en la medida de lo posible, el mundo de lo 

divino, el misterio de lo sagrado, la presencia misteriosa, amorosa, acogedora de Dios en 

sí mismo, de su Divino Hijo, de los ángeles y santos que lo glorifican en el cielo y nos 

auxilian en la tierra; y la acción litúrgica misma, en que se realiza y hace presente nuestra 

redención. 



                                                                         
 

El arte sacro, su naturaleza, su función 
 

El arte sacro es precisamente aquél que, hablando analógicamente, es capaz de expresar 

con esplendor, como decíamos, en la medida de lo posible, dentro de sus propios límites, 

esa presencia misteriosa de lo sagrado ante quien lo contempla. No se trata de una 

sacralidad entitativa o participativa, sino referencial, de vinculación con lo sacro; aunque 

cuando la obra de arte sacro en la liturgia recibe una consagración (un templo, unos objetos 

destinados al culto), entonces adicionalmente reviste en sí misma un carácter sagrado, es 

decir, una dedicación especial a Dios que la hace apta para el culto que se le tributa por 

parte de la Iglesia. 

 

El arte sacro tiene una connotación comunitaria, a diferencia del arte simplemente religioso, 

el cual se realiza en un contexto personal, tanto por parte del artista, como de quien 

contempla su obra. El arte sacro expresa para la comunidad creyente una presencia 

misteriosa de lo divino; el arte religioso solamente expresa, ante la persona que contempla 

la obra, una realidad que la relaciona con lo divino, que le hace experimentar un sentimiento 

de dependencia respecto a Dios. 

El arte sacro halla en la acción litúrgica su sentido más pleno, pero su efecto permanece 

aún en el tiempo en que no se está celebrando un acto litúrgico en el templo y también en 

espacios adyacentes, como un atrio o un lugar de oración. 



                                                                         
Cuando nos acercamos a un hermoso templo y entramos en él, como dice el Papa 

Benedicto XVI, “quedamos arrebatados por las líneas verticales que se recortan hacia el 

cielo y atraen hacia lo alto nuestra mirada y nuestro espíritu, mientras al mismo tiempo nos 

sentimos pequeños, pero con deseos de plenitud… se nos invita de forma espontánea al 

recogimiento y a la oración. Percibimos que en estos espléndidos edificios está de algún 

modo encerrada la fe de generaciones…” 

 Como sabemos, el arte sacro se sirve de diversas artes: la arquitectura, la escultura, la 

pintura, la música, el canto, la danza, son las principales. Cada una aporta lo que le es 

propio. La arquitectura modela el espacio en los templos; la escultura modela las piedras o 

metales para las estatuas o relieves; la pintura realiza con los colores decoraciones e 

imágenes; la música y el canto embellecen los textos litúrgicos y cantos de participación; la 

danza eventualmente acompaña las procesiones rituales. Para cada una de ellas y para 

todas hay normas y exigencias particulares. Pero hay una exigencia general: Toda obra de 

arte sacro debe estar revestida de noble belleza, dignidad y decoro y ser apta para el culto. 

Dicha aptitud para el culto ha de ser discernida por la autoridad de la Iglesia, esto es, por el 

Obispo y su Comisión especial para lo relacionado con el arte sacro. El juicio definitivo (la 

aprobación de los proyectos) no es competencia del criterio personal del artista que la 

ejecuta, ni  del sacerdote que la encarga. La razón de todo ello es que sólo a la autoridad 

de la Iglesia corresponde la regulación del culto litúrgico. 

Los templos, las imágenes, los muebles y los objetos necesarios para el culto, por estar 

revestidos de belleza, pero sobre todo porque están dedicados al servicio del culto divino, 

merecen no sólo nuestra mayor estimación, sino además nuestro mejor empeño en su 

conservación. Descuidar este deber equivaldría a negar el respeto y aprecio que merecen. 

Por esta razón me congratulo con todos ustedes por ser conscientes de esta tarea, lo que 

han demostrado al haber respondido con entusiasmo a la invitación a participar en este 

curso; y felicito calurosamente a la Dimensión del cuidado de los bienes culturales y a su 

Responsable, Monseñor Briseño, por haberla organizado. 

 



                                                                         
La finalidad del arte sacro 
 

 En síntesis, creo posible intentar explicar la finalidad del arte sacro como una ayuda, un 

servicio, que va ofrecido a la comunidad cristiana, principalmente donde y cuando se reúne 

para celebrar litúrgicamente los santos misterios de la salvación, en orden a ambientar, 

realzar y significar espléndidamente  lo que se celebra, creando un entorno gozoso 

inspirado en la fe, que facilite el encuentro, el diálogo, la adoración, la alabanza, la acción 

de gracias y la comunión con Dios en Cristo y con los hermanos en la Iglesia. 

 

  



                                                                         
 

Experiencias en seguridad e investigación de robo de Arte Sacro. 
 

 
Lic. René Salazar Montes2 

Cuautitlán, Casa Lago, 11 de octubre de 2011 
 

 
 

Antecedentes de la Investigación. 
I.- Delito de carácter Federal. (Previsto en la ley Federal sobre monumentos y zonas 

arqueológicas, artísticas e históricas.)  
II.-Competencia de la Procuraduría General de la República.  

a) Delegaciones Estatales.  
b) Unidad Especializada en investigación de delitos contra el ambiente y previstos en 

leyes especiales (UEIDAPLE). 
 

Diagnóstico 
III.- Totalidad de las averiguaciones de robo estaban a cargo de las 32 delegaciones 

estatales. 
IV.- Ausencia de estrategia  y técnicas de investigación de dicho fenómeno. 
V.- No existía personal con conocimientos en la materia.  
VI.- Falta de un Catálogo Nacional de Bienes Culturales Robados.  
VII.-  Falta de coordinación con autoridades responsables de la protección de bienes 

culturales y actores involucrados.  
VIII.- Falta de presupuesto adecuado. 
IX.- Falta de una policía propia especializada.   
X.- Falta de confianza de las comunidades en las autoridades. 
 

Acciones 
1.- Creación de un área de investigación de delitos contra el patrimonio cultural.  

A) Grupo de Agentes del Ministerio Público Federal con perfil operativo.  
B) Competencia en toda la República. 
C) Conocían de manera inmediata de los delitos cometidos.  
D) Ejercían Facultad de Atracción de delitos anteriores en conocimiento de las 

delegaciones Estatales. 
2) Capacitación Especializada para personal de la Unidad.  

A) Policía Nacional Francesa.  
B) Instituto Nacional de Antropología e Historia.  

3) Diseño de estrategia y técnicas de investigación de dichos delitos.  
4) Creación de un Catálogo General de bienes Culturales robados a nivel nacional.  
5) Establecimiento de vínculos y coordinación con INAH y actores involucrados. 

                                                           
2 Unidad Especializada en Investigación de Delitos contra el Ambiente y Previstos en Leyes Especiales (UEIDAPLE), 

Subprocuraduría de Investigación Especializada en Delitos Federales, PGR. 



                                                                         
6) Capacitación a Agentes del Ministerio Público Federales de todo el país y peritos de 

INAH.   
7) Diseño de estrategia de búsqueda sistemática. 
 

Problemática detectada durante  el proceso de investigación. 
 Amplio Universo de atención. 

Aproximadamente 17 mil monumentos históricos de carácter religioso que datan del 
siglo XVI al XVI. 

 
 La mayoría de obras de arte sacro en Comunidades muy humildes, no cuentan con 

mínimas medidas de seguridad.  
 Retraso en la presentación de denuncias.   
 Nula preservación de indicios.  
 Falta de inventario, registro y catálogo completos de obra de arte sacro en poder de 

la Iglesia. 
 Problemática en la emisión de dictámenes periciales. 

 

Caso pintura ánimas del purgatorio.  
Puebla. 

1.- Recuperada en la ciudad de Guadalajara Jalisco, año 2010. 
2.- Robada en Puebla en el año 2001 junto con otras obras.  
3.- Fuero común y Delegación PGR Puebla Conocieron de la averiguación previa.  



                                                                         
4.- No existía en INAH- CONACULTA ficha de catálogo.  
  

“Oración en el monte de los olivos”  
 u “oración de Jesús en el huerto” 

 

1. Recuperada en Guadalajara Jalisco, año 2010.  
2. 0.55 de alto x 0.49 de ancho.  
3. Autor anónimo. 
4. No existía ficha de catálogo de la misma. 

  



                                                                         
 

Virgen De Guadalupe 

 
 

1. Recuperada en Guadalajara Jalisco, año 2010.  
2. 1.60 metros de altura x 0.98 de ancho.  
3. Autor anónimo. 
4. No existía ficha de catálogo de la misma. 

  



                                                                         
 

Caso San Miguel Arcángel.  
San Lucas Pathe. 

3 
 

1. Robada el 21 de Julio del 2001 en la Iglesia de San Lucas Pathé, municipio de 
Acambay Estado de México.  

 
2. Medidas aproximadas 1.80 centímetros de altura desde la base hasta el casco y 

90 centímetros de ancho. 
 

3. Data del siglo XVII o XVIII. 
 

4. Recuperada en la Ciudad de Monterrey Nuevo León y entregada a su comunidad 
en el año 2008. 

 

Recomendaciones de seguridad 
para evitar robos y para coadyuvar  

en la investigación del delito. 
 

1. Conclusión del inventario, registro y catálogo de todas las obras en poder de la 
Iglesia.  

 

                                                           
3 Fotografía tomada de la noticia que aparece al final de esta exposición. 



                                                                         
2. Denuncia inmediata de los robos al Ministerio Público de la Federación y de 

preferencia a la UEIDAPLE y conservación del lugar de los hechos en caso de 
robo.  

 
3. Realizar una preservación adecuada de los indicios de los robos.   

 
4. Dar aviso al Ministerio Público de la Federación en caso de cualquier información 

relevante en relación con los hechos delictivos. 
 
5.  Diagnóstico por arquidiócesis, comunidad e inmuebles de los riesgos de 

seguridad.  
 

6. Implementación de medidas de seguridad en casos de riesgos detectados.  
 

7. Recopilación de información por diócesis de toda la obra que se tenga 
información haya sido robada en cada comunidad e Iglesia.  
 

8. Creación del catálogo propio de la Iglesia de Obra robada.  
 

9. Realizar las acciones necesarias para su recuperación.  
 

 
 

 
 
 

  



                                                                         
Viernes, 10 de octubre de 2008 

Recupera la PGR figura de San Miguel Arcángel 
 
Por: Guadalupe Yocupicio 
 
08 de octubre de 2008 
 
La escultura recuperada en Monterrey data del siglo XVIII, fue robada el 2001 de la iglesia 
de San Lucas Pathé, en el Municipio de Acambay, Estado de México. 

Monterrey, NL.- La Subprocuraduría de Investigación Especializada en Delitos Federales a 
través de la Unidad Especializada en Investigación de Delitos contra el Ambiente y 
Previstos en Leyes Especiales (UEIDAPLE), recuperó y aseguró una escultura de San 
Miguel Arcángel del Siglo XVIII en el Museo de Historia Mexicana en la ciudad de Monterrey, 
Nuevo León. 

Personal de la Subprocuraduría de Investigación Especializada en Delitos Federales, 
reunió las pruebas suficientes que permitieron establecer que la escultura de 1.64 metros 
de altura y data del Siglo XVIII, que se encontraba en el interior del Museo de Historia 
Mexicana era la misma que fue robada, el 27 de julio de 2001, de la Iglesia de San Lucas 
Pathé, en la comunidad de Pathé, en el Municipio de Acambay, Estado de México. 

Por lo anterior, el Agente del Ministerio Público de la Federación, adscrito a la UEIDAPLE, 
en coordinación con personal del Instituto Nacional de Antropología e Historia (INAH) y con 
el apoyo de la Comunidad de Pathé, realizó una diligencia en el Museo de Historia 
Mexicana, en la que requirió la entrega de dicha escultura. 

De acuerdo a la Ley Federal sobre Monumentos y Zonas Arqueológicas, Artísticas e 
Históricas, ésta pieza de arte sacro es considera propiedad de la Nación, por lo que el 
Representante Social de la Federación decretó el aseguramiento de la escultura y se la 
entregó al personal del INAH, para su conservación y custodia. 

Los delitos cometidos son tipificados como de robo y comercialización de arte sacro, 
previstos y sancionados por la Ley Federal de Monumentos y Zonas Arqueológicas, 
Artísticas e Históricas que señalan penas que van de un año a 10 años de prisión y de 100 
a 50 mil pesos de multa. 

 
 http://periodismoconproysinc.blogspot.com/2008/10/recupera-la-pgr-figura-de-san-miguel.html   

http://periodismoconproysinc.blogspot.com/2008/10/recupera-la-pgr-figura-de-san-miguel.html


                                                                         
 

La catalogación de Bienes Muebles 
del patrimonio religioso4 

 
 

Dr. Arq. José Gerardo Guízar Bermúdez 
Cuautitlán, Casa Lago, 12 de octubre 2011 

 
 

Los Bienes Culturales 
 

Los bienes culturales son tanto los muebles como los inmuebles, de interés artístico, 

histórico, paleontológico, arqueológico, etnográfico, científico o técnico; también el 

patrimonio documental y bibliográfico, los yacimientos y zonas arqueológicas, así como los 

sitios naturales, jardines y parques, que tengan valor artístico, histórico o antropológico y 

que por su significación e importancia justifican su preservación por parte del Estado y la 

colectividad en general. 

Bienes inmuebles son realizaciones arquitectónicas o de ingeniería, u obras de escultura 

colosal, siempre que tengan interés histórico, artístico, científico o social y se les reconoce 

como Monumentos. 

Son  Bienes muebles en general todos los que se puedan transportar y los criterios de 

valoración han ido variando a lo largo de la historia, en la actualidad se recurre al valor de 

selección entre ellos los de origen religioso. 

Los Bienes Culturales De Origen Religioso 
 

Los bienes culturales que la Iglesia, pueblo de Dios, creó, recibió, conservó y sigue 

utilizando para el culto, la evangelización y la difusión de la cultura. 

Son testimonio y prueba de fe, creación artística de los hombres del pasado y huellas 

históricas de los avances sociales y las manifestaciones culturales como catedrales, 

monasterios, santuarios, templos, archivos, retablos, esculturas, pinturas, utensilios de 

                                                           
4 Tomado de la presentación en PWP. 



                                                                         
culto, el patrimonio documental y bibliográfico y otros objetos destinados al culto católico y 

a la enseñanza del pueblo. 

 

Ficha de Catalogación de Bienes Muebles de Origen Religioso 
 

Los bienes muebles religiosos están en un inventario realizado en fichas de catálogo de 

cada bien mueble o pieza con la información textual y gráfica, el análisis del material de 

facturación, la técnica, la cronología, el grado de conservación, etc. apoyado en información 

bibliográfica. 

Contenido de la ficha: 

 Ubicación 
 Objeto 
 Nombre de la pieza 



                                                                         
 Fotografía 
 Datos históricos y de su época 
 Época y estilo del bien mueble  o pieza (ubicarlo en un contexto). 
 Materiales 
 Dimensiones en un croquis 
 Autor, en muchos casos anónimo. 
 Bibliografía y fuentes documentales (metodología, libros consultados). 
 Estado de la conservación (prioridad de intervención e intervenciones históricas). 
 Localización de la pieza en el inmueble (planta) 
 Descripción y observaciones 
 Autor de la ficha y fecha (Levantamiento) 

 

Algunos Modelos de ficha completa: 
 

 
 
  



                                                                         

 
 
 

 
  



                                                                         

 
 

 
  



                                                                         

 



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         

 

 
  



                                                                         
 

Conclusión 
 
Existen acuerdos y normativas del Estado con la Iglesia y al gobierno para realizar 
catálogos. 
 
Actualmente se ha avanzado pero hasta ahora no se ha podido cubrir las 2’000,000 de 
piezas existentes en la República Mexicana. 
 
Hay que aprovechar los avances tecnológicos para obtener con prontitud un conocimiento 
de mayor precisión de este patrimonio en específico. 
 
Con ello se logrará conservar, valorar y detener el pillaje.  
  



                                                                         
 

Formación catequético-litúrgica 
de los símbolos teológicos y espacios celebrativos  

de los sacramentos. 
 

Pbro. Lic. Israel Arvizu Espino  
Cuautitlán, Casa Lago, 12 de octubre 2011 

 
 

 
Introducción 
SC 7 
1. La asamblea cristiana y sus lugares de culto. 
a. Cristo nuevo lugar de culto y de encuentro del nuevo pueblo de Dios.  
b. La asamblea lugar de culto que prolonga la presencia de Cristo 
c. La casa de la asamblea “domus ecclesiae” 
2. La asamblea convocación litúrgica del pueblo de Dios reunido para celebrar.  
a. La asamblea sujeto celebrante 
b. La activa participación de la asamblea 
c. Asamblea Jerárquicamente ordenada 
3. Espacios focales de la celebración litúrgica. 
a. El pueblo que nace del agua y del espíritu 
b. El pueblo que escucha la Palabra 
c. El Pueblo que se nutre de la Eucaristía 
 
Conclusiones 

 

Introducción 
 

“La liturgia es el ejercicio del sacerdocio de Jesucristo. En ella los signos sensibles significan 

y, cada uno a su manera, realizan la santificación del hombre, y así el Cuerpo Místico de 

Jesucristo, es decir, la Cabeza y sus miembros, ejerce el culto público íntegro. En 

consecuencia, toda celebración litúrgica, por ser obra de Cristo sacerdotes y de su Cuerpo, 

que es la Iglesia, es acción sagrada por excelencia, cuya eficacia, con el mismo título y en 

el mismo grado, no la iguala ninguna otra acción de la Iglesia” (SC 7). 

De esta afirmación fundamental que nos presenta el Concilio podemos entresacar varios 

elementos que nos permiten poner la plataforma para entender y justificar “la formación 

catequético-litúrgica de los símbolos teológicos y espacios celebrativos de los 

sacramentos”. 



                                                                         
La SC  como primera cosa, inserta de modo directo en la obra de Cristo, consumada a 

través del misterio pascual, el misterio de la Iglesia. Esta obra de la redención  y de la 

glorificación de Dios ha sido cumplida por Cristo, especialmente por medio del misterio 

pascual, con el cual muriendo ha destruido nuestra muerte  y resucitando nos ha dado la 

vida.  

Justamente por eso la liturgia es considerada como el ejercicio de Jesucristo; en ella, por 

medio de signos sensibles, se lleva a cabo la santificación del hombre, ejercitado por el 

cuerpo místico de Jesucristo, su cabeza y sus miembros.  

Con esta definición la liturgia es puesta sobre la misma línea del misterio integral de la 

Encarnación de Cristo en cuanto, misterio de la redención de los hombres y de la 

glorificación de Dios. Más aún viene presentada como continuación  o actuación  última y 

permanente de la función sacerdotal de Jesucristo. Por lo tanto, la liturgia es el momento 

último, es decir escatológico, de la Encarnación bajo la modalidad de misterio pascual. 

 Quiero detenerme antes de continuar en la palabra “misterio” y para ello recurrimos 

a O. Casel quien redescubre el sentido más preciso de esta palabra:  

“Misterio: Es una acción sagrada de carácter cultual en la cual un hecho salvífico  cumplido 

por un Dios, bajo la forma de rito, se transforma en actualidad; por el hecho que la 

comunidad cultual cumple este rito ella puede tomar parte al hecho salvífico y conquista en 

tal modo la salvación”.  

 El misterio sobrepasa cualquier enseñanza teórica y abstracta y no puede agotarse 

en una doctrina, sino que busca de expresarse en símbolos. El misterio del culto, es por lo 

tanto un medio con el cual el cristiano vive el misterio de Cristo. Casel concibe el misterio 

al mismo tiempo como rapresentatum y como rapresentans, y el culto es al mismo tiempo 

misterio como efecto del misterio Cristo y misterio en cuanto tal. Cuando la Iglesia con su 

gran sacerdote realiza en el misterio la memoria del sacrificio  de su muerte, este acto 

salvífico se encuentra hic et nunc, por el hecho que en tal modo está realizado  en relación 

a nosotros  y por nosotros, interiormente, o sea por el Espíritu vivificante del Señor.  



                                                                         
  E. Rufini dirá al respecto: “En la medida en la cual se acepta de leer la relación 

historia-trascendencia, que es típico del misterio, como relación símbolo-realidad (el 

misterio no es solo real punto de encuentro de la trascendencia  en la historia, sino evento 

histórico que es símbolo de la real presencia de la trascendencia en la historia). En esta 

misma medida ocurre admitir que la sacramentalidad no es solo una institución sino una 

economía”.  

En cada culto la forma ritual es siempre expresión simbólica de una realidad que está a 

monte de la forma. Pero mientras en el culto natural  el rito es símbolo de la realidad religiosa 

del hombre, el régimen simbólico, del cual está constituida la liturgia, tiene antes que nada 

la tarea de expresar, haciéndolo presente y accesible a la Iglesia, el culto mismo que Cristo 

ha hecho al Padre en su vida. Es en la fuerza del signo simbólico que la liturgia,  convertida 

en misterio del culto de Cristo, retoma la naturaleza y función sacramental. Sus ritos 

simbólicos son entonces aquello que para Cristo era su humanidad, en el sentido que  el 

culto dado por Cristo al Padre inmediatamente en su humanidad, ahora con la mediación 

del rito es comunicado para que se asocie a toda la humanidad redimida, la Iglesia. Y si 

como el culto de Cristo se expresa directamente en su santidad, el rito litúrgico es antes 

que nada un “signo de la santificación de Cristo que Cristo realiza en nosotros”, y en cuanto 

tal está, en su misma ritualidad, signo de nuestro culto espiritual. En la liturgia se actúa así 

la acción sacerdotal de Cristo y en tal modo la celebración de la Iglesia recibe las 

características que eran propias del signo de Cristo: ser glorificación de Dios y santificación 

del hombre. 

Es claro que en esta dinámica entran en juego diferentes conceptos que es necesario 

precisar de manera general, tales como: signo, símbolo, rito, celebración, espacio y tiempo. 

La existencia humana es caracterizada por una estrecha relación entre experiencia y 

expresión, el hombre se relaciona con la realidad que lo circunda, atribuyéndole un cierto 

significado y expresando este significado con un  lenguaje. Sin lenguaje  no puede existir ni 

pensamiento, ni experiencia ni mucho menos el hombre. El lenguaje abre a la realidad  y 

diversos niveles de lenguaje abren  a diversos niveles de realidad. Entre estos tal vez el 

más profundo es el religioso. El comportamiento humano que llamamos celebración se 

funda  precisamente  sobre la con genialidad.  



                                                                         
Celebrar: “es el punto de encuentro entre experiencia religiosa que se basa sobre el evento 

fundante y el lenguaje simbólico que revela aquel evento y lo mantiene en el sentido largo 

de la historia. Celebrar no significa conocer o indicar cualquier fenómeno natural o cualquier 

acontecimiento histórico del pasado, sino reconocer que aquel determinado fenómeno o 

aquel determinado acontecimiento del pasado, tiene un sentido profundo y particularmente 

importante para la sociedad o la comunidad que lo celebra. En la celebración el símbolo se 

limita a indicar los hechos, el símbolo envuelve la relación del sentido”.  

La fe cristiana se funda sobre el evento de la pascua, de ahí que existe como celebración, 

como evento y como símbolo. La celebración es el encuentro entre la experiencia religiosa, 

que implica una realidad sagrada indecible, y el lenguaje simbólico, que evoca aquella 

realidad, gracias a la intersubjetividad. Al hombre no le basta la contemplación de la 

presencia divina, para él, el objeto de culto es una entidad no solamente estática, sino 

dinámica. El hombre quiere meterse en contacto íntimo con lo divino, unirse a él, participar 

de su fuerza vital y de su magnificencia. Por ello, el culto es hecho de acciones simbólicas 

que no solo reproducen, sino permiten a tal actividad de continuar y operar. 

“Por esta razón, así como Cristo fue enviado por el Padre, Él, a su vez, envió a los Apóstoles 

llenos del Espíritu Santo. No sólo los envió a predicar el Evangelio a toda criatura y a 

anunciar que el Hijo de Dios, con su Muerte y Resurrección, nos libró del poder de Satanás 

y de la muerte, y nos condujo al reino del Padre, sino también a realizar la obra de salvación 

que proclamaban, mediante el sacrificio y los sacramentos, en torno a los cuales gira toda 

la vida litúrgica” (SC 6). 

La liturgia está llena de símbolos que evocan a la historia de la salvación, más aún, un 

conjunto de acciones simbólicas que realizan aquella salvación. La relación entre potencia 

salvífica  de Dios y acciones simbólicas del hombre en la historia se mide por lo tanto, sobre 

el paradigma de la historia de la salvación. El culto cristiano es un conjunto de acciones 

simbólicas  organizadas en orden a los eventos históricos y a los fenómenos naturales.  

- Un símbolo surge cuando alguna cosa del interior o espiritual, encuentra su 

expresión en el exterior, en lo corpóreo; no cuando, como en la alegoría, cualquier realidad 



                                                                         
espiritual es arbitrariamente colegada por la exterior correspondencia a alguna cosa de 

material como el ejemplo de la justicia cuya figura se presenta como una balanza. 

- Las acciones simbólicas encuentran su núcleo central en el cuerpo, y ello constituye 

un hecho decisivo para el culto. “El rito escribe en el propio cuerpo”. “El cuerpo es el símbolo 

natural del alma”.  

- La acción simbólica produce consecuencias sociales, de manera preliminar, marginal 

o posliminal, es decir, dentro de los ritos de iniciación sea sociales o comunitarios.  

“Por tanto, la Iglesia, con solícito cuidado, procura que los cristianos no asistan a este 

misterio de fe como extraños y mudos espectadores, sino que comprendiéndolo bien a 

través de los ritos y oraciones, participen conscientes, piadosa y activamente en la acción 

sagrada, sean instruidos con la palabra de Dios, se fortalezcan en la mesa del Cuerpo del 

Señor, den gracias a Dios, aprendan a ofrecerse a sí mismos al ofrecer la hostia inmaculada 

no sólo por manos del sacerdote, sino juntamente con él, se perfeccionen día a día por 

Cristo mediador en la unión con Dios y entre sí, para que, finalmente, Dios sea todo en 

todos” (SC 48). 

La asamblea celebrante es sobre todo una comunidad que tomada en su conjunto, cumple 

las acciones simbólicas exigidas por los ritos. La communitas litúrgica entra en dialéctica 

con cualquier forma social estructurada, con la comunidad política y con la misma Iglesia, 

en cuanto estructura social. 

Otro aspecto que no podemos dejar de tomar en consideración en la nomenclatura es la 

relación entre rito y espacio,  entre celebración litúrgica y el lugar en el cual se desarrolla la 

celebración. 

a) La función metafórica del espacio sagrado: El lugar sagrado puede ser solo el 

espacio circunscrito en el cual se ha manifestado una divinidad, o en el cual un pueblo 

celebra los propios ritos: el lugar es denominado sacro por la relación tan estrecha con la 

divinidad que se manifiesta o con la comunidad que celebra. El lugar es sagrado por la 

semejanza con la divinidad o con el rito. 



                                                                         
b) La función metafórica del templo cristiano: El edificio sagrado en el cual se desarrolla 

la liturgia cristiana  puede ser entendido o como Iglesia edificio o como comunidad que 

celebra. Indudablemente que la segunda es la más original: La Iglesia es la comunidad  de 

aquellos que creen en Cristo  y celebran el Misterio Pascual. Si se llama Iglesia también al 

lugar donde se celebra es por la relación tan estrecha  que existe entre amabas. Se dice el 

contenido pero entendemos la referencia  a lo que lo contiene. El término “iglesia”, también 

refleja otro tipo de relación entre el lugar celebrativo  y la comunidad celebrante. La 

comunidad cristiana celebra aquello en lo cual cree.  La amplitud del lugar el juego de luces, 

las procesiones de las columnas, la disposición de las partes y de las cosas, tienden a 

concentrar la atención sobre el misterio celebrado, sobretodo sobre el misterio pascual de 

la celebración eucarística.  La iglesia-edificio no es más simplemente contigua a la Iglesia-

asamblea, sino similar, expresando la naturaleza mistérico-celebrativa.  

La relación metafórica  entre el templo y la comunidad celebrante, depende de la relación 

entre el espacio y el tiempo, el espacio de la Iglesia-edificio y el tiempo de la de la iglesia-

comunidad. De las cuales se dan una serie de directrices a las cuales es necesario atender: 

Temporales: Pues cuando una comunidad que se encuentra a punto de realizar un rito 

religioso, atribuye la propia existencia a cualquier acontecimiento sagrado, a cualquier 

revelación realizada al inicio del tiempo o en un determinado momento de la historia. Tal es 

el caso de la historia de la salvación o sea a una serie de acontecimientos, cada uno de los 

cuales está dispuesto sobre un alinea temporal sin retorno; en tal línea se coloca, más único 

y originario de los otros, aquel de la pascua de Cristo. o el caso del año litúrgico, que en el 

giro de un año la comunidad creyente percibe ritualmente el sentido de la historia a la cual 

pertenece. Y una tercera que es el momento concreto del rito, el hoy de la celebración 

litúrgica. Tiempo puntual, en el cual la dimensión existencial es decididamente 

predominante.  

Espaciales: El edificio ad orientem que refleja una cosmología que se orienta hacia la fuente 

de la vida. Cristo Jesús indica el origen de la vida y la salvación. El continuum de la vida 

ordinaria con la forma circular. La orientación icónica, es decir, aquella que lleva a la 

comunidad a ser imagen de otra realidad. 



                                                                         
El templo es metáfora de la comunidad que celebra, porque sus directrices espaciales 

tienen un valor existencial y no solo geométricas, siendo íconos de la pertenencia e índice 

de la trascendencia de las dimensiones fundamentales de la comunidad que celebra.  

El Vaticano II nos ha regalado una eclesiología y una liturgia renovadas, desde los más 

puros principios bíblicos y de la tradición. La exigencia hoy en día para nosotros es contar 

con los espacios adecuados que nos permitan celebrar esta liturgia renovada. La 

Sacrosanctum Concilium ha querido caracterizar el diálogo entre Dios y su pueblo cuando 

en el número 33 y 34 afirma: “En la liturgia Dios habla a su pueblo; Cristo anuncia aún el 

evangelio. El pueblo a su vez responde a Dios con su canto y con la oración (…) Los signos 

visibles de los cuales la sagrada Liturgia se sirve para significar las realidades divinas 

invisibles, han sido escogidos por Cristo y por la Iglesia. Por lo tanto cuando la Iglesia ora 

y canta, la fe de los participantes es alimentada, las mentes se elevan hacia Dios para 

tributarle un culto razonable y recibir su gracia con mayor abundancia. Los ritos deben 

resplandecer con una doble sencillez, ser claros por su brevedad y evitar las repeticiones 

inútiles. Es de estas y otras expresiones que ha surgido una línea de renovación, buscando 

hacer que la acción litúrgica volviera a hacer el peculiar  lugar de encuentro entre Dios y su 

pueblo”.  

Por mucho tiempo se han visto las construcciones de la Iglesia sólo como una manifestación 

de arte, de arquitectura y no como una epifanía del ser mismo de la Iglesia, de su 

autoconcepción teológica- litúrgica. Y es que, no cabe duda, que examinando las 

construcciones que la Iglesia se ha hecho a lo largo de los siglos para reunirse, 

encontramos una riqueza enorme, de cómo la Iglesia se ha entendido a sí misma. 

Hoy en día hemos de ser conscientes que al proyectar una iglesia, en medio de una 

sociedad secularizada, estamos mostrando desde fuera, el rostro de la Iglesia, a los que 

pasarán por la calle, sin entrar quizás nunca dentro del edificio. Pero más aún, hemos de 

ser conscientes que los que entran en el edificio para celebrar deben encontrar ahí el 

espacio idóneo y adecuado para ejercer su ministerialidad, para su participación activa, 

para el ejercicio de su sacerdocio, para la celebración de cada uno de los sacramentos, 

para el encuentro cercano con el otro u otros que comparten la misma fe conmigo.  



                                                                         
No podemos negar el nexo que existe entre la asamblea cristiana y sus lugares de culto 

con la asamblea veterotestamentaria y sus lugares de culto; además de la gran novedad 

de aquélla respecto de ésta. Si bien es cierto que la Iglesia inicia su recorrido histórico a 

partir de Cristo que es su fundador, también podemos afirmar con certeza que la Iglesia ya 

estaba presente in fieri en el AT. Esto puede justificar incluso la expresión “Iglesia-Asamblea 

veterotestamentaria” porque se trata de una realidad que describe el camino del pueblo de 

Dios a través de dos etapas fundamentales: el AT y el NT, donde la dimensión cultual de la 

asamblea está perennemente presente. Es por esta razón que considero importante 

contextualizar el primer punto con un recorrido de la asamblea en el pueblo de Israel y sus 

diversos lugares de culto. 

1. La asamblea cristiana y sus lugares de culto. 
La asamblea nace de la iniciativa de Dios que convoca y tiene como momento fundamental 

la Palabra. 

a. Cristo nuevo lugar de culto y de encuentro del nuevo pueblo de Dios.  
 

El signo del templo abre la narración joánica. Para Mateo el Cristo que nace es el Dios con 

nosotros; para Lucas la potencia de Dios como una nube que cubrió a María, con referencia 

a la nube que cubrió el Sinaí y que llenaba la tienda cuando Dios bajaba a hablar con Moisés 

(Mt 1, 23; Lc 1, 32-35). Juan abre de la misma manera: «Y el Verbo se hizo carne y habitó 

(puso su tienda) entre nosotros, y hemos visto su gloria, gloria como unigénito del Padre, 

lleno de gracia y de verdad» (Jn 1-14). Se trata de la tienda del encuentro, morada elegida 

por Dios para estar en medio de su pueblo, y en la cual se presentaba, en la nube, la gloria 

de Jhwh. La encarnación es por lo tanto presentada como el gran momento en el cual Dios 

pone en forma humana su tienda en medio de nosotros, para caminar junto a su pueblo, 

pero con la diferencia que mientras en la tienda del Éxodo no se desvelaba la gloria de 

Jhwh, ésta ahora se ve y se percibe no en la densidad de la nube, sino en la plenitud de la 

verdad. 

Además de la afirmación de (Jn. 1, 14), según la cual nosotros podemos ver finalmente la 

gloria de Dios en el Verbo encarnado, en plenitud de gracia y de verdad, existen muchas 

otras afirmaciones en el NT en las cuales se subraya como la gloria de Dios es propiamente 



                                                                         
Jesucristo en persona. A diferencia de los sinópticos, en Juan, Jesús visita el templo más 

veces. Es un lugar privilegiado para dar sus enseñanzas en ocasión de las fiestas que se 

desarrollan. El texto clave para comprender la perspectiva joánica es la narración de la 

acción al templo hecha por Jesús al inicio de su ministerio (Jn. 2, 13-22). 

Aunque pueda ser similar a lo que se lee en los sinópticos, esta breve narración tiene 

algunas particularidades. La más evidente es su colocación no al final, como preludio de la 

pasión, sino al inicio del ministerio de Jesús, lo que confirma su rol de clave hermenéutica 

en la narración joánica. La acción no tiene ciertamente la portada de una purificación como 

en Lucas. ¿Es quizás el signo precursor de la destrucción del templo, como en Marcos? 

Aunque los gestos narrados son también igualmente violentos y perfilan la destrucción del 

templo en el v. 19, el texto joánico difiere en algunos puntos. 

La destrucción del templo está precedida del primero de los signos de Jesús en las bodas 

de Caná (Jn 2, 1-12), cuyo significado es claro: el viejo orden, representado por las jarras 

para la purificación, es sustituido por una nueva economía, representada por un vino de 

cualidad excepcional, cuya abundancia certifica la venida del tiempo mesiánico apostólico. 

Esto crea para las perícopas del templo un contexto de cumplimiento y de sustitución 

mesiánica. Si la acción enérgica de Jesús (Jn 2, 15-16) por sí sola hubiera podido ser 

interpretada como una purificación más que como un anuncio de destrucción, el breve 

diálogo que sigue (Jn 2, 19-20) y las consideraciones añadidas del narrador (Jn. 2, 21-22) 

carecen de ambigüedad. El santuario con su culto y sus sacrificios está por ser abrogado y 

sustituido por el santuario del cuerpo de Jesús. ¿Cómo comprender la expresión “el 

santuario de su cuerpo”? Jacob Chanikuzhy, en su tesis, desarrolló la hipótesis de la 

sustitución del templo de Jerusalén con la persona de Jesús. Templo escatológico. A la 

exigencia de que Cristo muestre un signo que justifique su modo de actuar, Cristo responde: 

«destruyan este templo (naos) y en tres días lo haré resurgir. Él hablaba de su cuerpo» (Jn 

2, 19); él se puso en lugar del templo; el signo de hecho no consiste en la destrucción del 

templo, sino en la resurrección. Así Jesús oponía al antiguo templo de piedra el nuevo 

templo de su cuerpo. Meyer confirma la cita de (Jn. 2, 13-22) como determinante en el 

discurso del cuerpo de Cristo como nuevo templo, fruto de su pascua, primicia de la 

creación nueva y lugar donde Dios está presente:  



                                                                         
El discurso sobre el templo nuevo, último y definitivo, propio de los tiempos mesiánicos, se 

hace más determinado en Jn. 2, 13-22: el nuevo templo es el cuerpo de Cristo, que ha 

pasado a través de la destrucción de su muerte en cruz y reconstruido en la resurrección, 

verdadera primicia de la nueva creación. Es como decir que el lugar de la presencia de Dios 

y del encuentro con él es la persona de Jesús. 

b. La asamblea lugar de culto que prolonga la presencia de Cristo 
 

Para llegar a la afirmación de que la asamblea se convierte en el nuevo lugar de culto y que 

a la vez prolonga la presencia sacramental de Cristo en el mundo, es necesario pasar antes 

por el análisis de la categoría cuerpo de Cristo, ya que como hemos visto en el punto 

anterior, es su cuerpo el nuevo templo, el lugar del nuevo culto. Si el cuerpo de Cristo es el 

nuevo templo, y la asamblea de los bautizados que se reúnen para hacer memoria de él 

son su cuerpo místico-sacramental, entonces también la asamblea es nuevo templo. Se da 

este pasó del cuerpo de Cristo al cuerpo de Cristo-Iglesia, caro Christi, caro Ecclesiae. Al 

respecto Dianich afirma:  

Si por una parte Jesús propone su cuerpo de hombre, es decir, su persona viviente en carne 

humana, con su obra de mesías, dichos, hechos, muerte y resurrección, como el lugar 

auténtico del encuentro del hombre con Dios, a tal punto de expresar, si no inútil, 

insignificante a un nivel profundo la construcción de un lugar específico para el culto, por 

otra parte él se preconiza constructor de la Iglesia. Fueron, de hecho, la comunidad de sus 

discípulos, íntimamente unidos a él, a dilatar su cuerpo, su presencia, en todo el mundo y 

en todos los tiempos, a través de la transmisión de la memoria de fe en él, prolongación del 

testimonio de él hecho por los apóstoles. 

Las iglesias como signos del templo, testimonian que las reuniones que se dan entre sus 

muros son el templo de Dios, el cuerpo vivo de Cristo, en el ejercicio de un sacerdocio 

santo. La idea es que el verdadero templo de Dios es la humanidad creyente incorporada 

a Cristo. El edificio-iglesia no es el lugar donde habita la divinidad, sino el lugar donde la 

ekklesía reunida encuentra a Cristo resucitado y se une a Él.  



                                                                         
c. La casa de la asamblea “domus ecclesiae” 

 

La celebración eucarística en la domus ecclesiae representaba desde el inicio el signo más 

grande de reconocimiento de la comunidad como lugar de la presencia de Cristo. A partir 

del siglo IV, cuando las celebraciones comienzan a realizarse en las nuevas construcciones 

basilicales, ya existentes o construidas para tal fin, las celebraciones eucarísticas cada vez 

menos se celebrarán en las casas. 

Otro aspecto de la experiencia cristiana vivido y madurado en la domus ecclesiae es la 

lectura, el estudio y la transmisión de la palabra de Dios y de sus exigencias éticas. Los 

documentos más significativos son exhortaciones familiares que traducen concretamente 

la ética evangélica en las relaciones al interno de la casa. Así tenemos por ejemplo: la 

Didajé, la I Carta de Clemente, la Carta de Bernabé, la Tradición Apostólica, etc. 

El hecho de que la domus ecclesiae no fuera un lugar de élite, sino un lugar abierto a todos 

los bautizados, permitía experimentar concretamente la sentencia paulina « todos has sido 

bautizados en Cristo, se han revestido de Cristo. No existe ya judío ni griego; esclavo ni 

libre; hombre ni mujer, porque todos se han hecho uno en Cristo Jesús» (Gal 3, 27-28). En 

las iglesias domésticas se encontraban lado a lado, oraban juntos. La domus ecclesiae 

comprendía bautizados de todos los estratos sociales. Las casas de la asamblea fueron en 

cierto sentido las cunas en donde surge, a través de la solidaridad cotidiana, la conciencia 

de una misma dignidad de los seres humanos. 

2. La asamblea convocación litúrgica del pueblo de Dios reunido para celebrar.  
 

Fue con el Concilio Ecuménico Vaticano II, que la Iglesia se redescubre nuevamente como 

pueblo sacerdotal, pueblo regio, pueblo que forma el cuerpo místico de Cristo, pueblo que 

en la reunión litúrgica tiene su más grande y clara epifanía ya que cuando se reúne para 

celebrar cumple con el mandato del Señor de perpetuar su salvación a través de los siglos. 

Quiero mostrar el aporte del Vaticano II y de los documentos postconciliares, sobre todo 

litúrgicos, a través de la asamblea como el sujeto principal de toda celebración litúrgica, de 

su activa, consciente y fructífera participación en el culto, y de su ser esencialmente 



                                                                         
ministerial en donde todos y cada uno tiene un lugar, un rol y un servicio que desempeñar, 

como piedras vivas del templo espiritual, como miembros del cuerpo místico de Cristo. 

a. Naturaleza de la asamblea 
 

La identificación de la asamblea de los bautizados con la verdadera presencia del Señor 

resucitado se convirtió en una cuestión de fe para la Iglesia primitiva. La promesa hecha 

por Jesús «donde están dos o tres reunidos (synegmenoi) en mi nombre, ahí estoy yo en 

medio de ellos» (Mt 18, 20) refleja la experiencia de la comunidad cristiana primitiva en 

oración. Es esta presencia del Señor resucitado que hace la oración cristiana eficaz desde 

el momento en que Cristo mismo, en oración con la asamblea, es el instrumento de 

salvación y de gracia para la humanidad. Los encuentros regulares de la ekklesía 

garantizan la continua presencia de esta fuente de salvación. 

Principios Litúrgico – teológicos de la asamblea 

En el periodo inmediato al Vaticano II el fermento causado por el movimiento litúrgico y por 

las encíclicas papales como la Mediator Dei condujeron a la adopción de varias estrategias 

para restituir a la asamblea un rol activo en la liturgia. Pero no fue sino hasta el Concilio que 

se afirmó la importancia de la asamblea ofreciendo una exposición sistemática de los 

principios que sostienen su rol central en el culto.  

- La asamblea litúrgica “convocada por la Palabra”. 

Lo que caracteriza en primer lugar a la asamblea es la convocación, es decir, la Palabra de 

Dios que la reune y la polariza hacia un centro de interés, el encuentro y la comunión de 

Dios mismo con los hombres. La Palabra es santificadora mientras regenera la asamblea96. 

A este respecto del tema de Iglesia convocada, la Congregación para el culto divino y la 

disciplina de los sacramentos afirma: 

 

La Iglesia tiene características específicas que la distinguen de cualquier otra asamblea o 

comunidad. No se constituye por decisión humana, sino que es convocada por Dios en el 



                                                                         
Espíritu Santo y responde en la fe a su llamado gratuito (ekklesía está en relación con klesis, 

«llamada»). Tal carácter singular de la Iglesia se manifiesta en el reunirse como pueblo 

sacerdotal, en primer lugar en el día del Señor, de la Palabra que Dios dirige a sus hijos y 

del ministerio del sacerdote, que por el sacramento del orden opera en la persona de Cristo 

cabeza  

- La asamblea Liturgica “epifania de la Iglesia”. 

La Sacrosanctum Concilium afirma claramente que la liturgia es el medio idóneo con el cual 

los fieles pueden expresar y manifestar «a los demás el misterio de Cristo y la natualeza 

genuina de la verdadera Iglesia» (SC 2). Es por esto que la acción de formar la asamblea 

litúrgica del pueblo de Dios puede ser justamente definida «sacramento» porque la gracia 

y la presencia de Dios se manifiestan en modo único en el contexto de la asamblea litúrgica 

de los bautizados. La asamblea es verdaderamente un signo, una epifanía  de la Iglesia. 

Es un signo de Cristo y de su presencia que será perfectamente transparente y completa 

sólo al final de los tiempos. 

Como un sacramento, la asamblea, epifanía de la Iglesia, nunca es una abstracción, sino 

que se da en un momento y en un lugar particular, como lo afirma la Lumen Gentium «esta 

Iglesia de Cristo está verdaderamente presente en todas las legítimas comunidades locales 

de fieles, unidas a sus pastores. Estas en el NT, reciben el nombre de Iglesias...en estas 

comunidades, aunque muchas veces sean pequeñas y pobres o vivan dispersas, está 

presente Cristo, quien con su poder constituye a la Iglesia una, santa, católica y apostólica» 

(LG 26). 

- La asamblea litúrgica: “cuerpo sacerdotal de Cristo” 

La liturgia es ejercicio del sacerdocio de Cristo, y este sacerdocio se hace visible en la 

Iglesia y por medio de la Iglesia, cuerpo, esposa y sacramento del Verbo encarnado. En 

efecto la única mediación en la liturgia es ciertamente la mediación sacerdotal de Cristo (I 

Tm 2,5), pero esta mediación se exterioriza y se prolonga en el tiempo a través de la 

comunidad de los bautizados. Todos ellos participan de la dignidad sacerdotal de Cristo, 

siendo ésta la raíz del derecho y del deber que tienen de participar en la liturgia (SC 14), 



                                                                         
aún cuando, dentro del pueblo sacerdotal, Cristo ha querido estar representado, como 

cabeza y santificador de todo el cuerpo, por el sacerdocio ministerial. Este sacerdocio y el 

sacerdocio común de los fieles participan del único sacerdocio de Cristo y se ordenan el 

uno al otro, aunque su diferencia es esencial y no sólo de grado (LG 10). 

- La asamblea “sujeto de la celebración”.  

El principio conciliar que afirma que «las acciones litúrgicas no son acciones privadas sino 

celebraciones de la Iglesia» (SC 26), significa que, para una correcta designación del sujeto 

de la celebración, el término “el celebrante” se aplica no sólo al presidente (obispo, 

presbítero, diácono), sino a la entera asamblea: “asamblea celebrante”. Este cambio de 

sujeto comporta notables consecuencias. El pueblo de Dios posee la connotación de pueblo 

sacerdotal (Ex 19, 5) que tiene a Cristo como cabeza, único sacerdote y mediador de la 

nueva alianza (Rm 12, 4-6; I Cor 12, 4-13; Heb 3, 1). El culto celebrado por el pueblo de 

Dios es comunitario y corporativo: el sacerdocio viene entendido y participado en círculos 

concéntricos. El servicio de los ministros no se ve separado o encima del de la ekklesía, 

sino que se debe comprender en una visión unitaria y global: en la congregación reunida 

que celebra, cada uno interviene según diversos roles  

b. La activa participación de la asamblea 
 

La participación activa, en su más mínima expresión, exige que los fieles cristianos puedan 

ver y escuchar toda la acción litúrgico-celebrativa. Este requisito se aplica también al arte y 

a la arquitectura al servicio de la liturgia. El edificio de culto, junto con el arte allí contenido, 

tienen obligatoriamente que facilitar esta participación activa respondiendo al derecho y 

obligación de la asamblea de poder participar plena, consciente y activamente como lo 

requiere la naturaleza de la liturgia misma. La forma y estructura del edificio de culto está 

íntimamente relacionada con el nivel de la participación. En otras palabras, la participación 

debe ser la regla usada, conscientemente o no, para la construcción del edificio de culto y 

para la confección y ubicación de obras artísticas usadas en la iglesia. Si el concepto de la 

participación está limitada, la iglesia construída para esa comunidad reflejará esa misma 

limitación. 



                                                                         
Los fieles, participando en la acción litúrgica, se hacen más conscientes de pertenecer al 

pueblo de Dios y cada celebración transforma siempre más radicalmente y más 

profundamente la asamblea litúrgica en cuerpo místico del Señor resucitado. El cuerpo de 

la Iglesia se forma celebrando los mysteria-sacramentum. Y el cuerpo místico de Cristo ya 

constituído, se consolida, se afianza y se hace siempre más compacto con la celebración 

repetida (rito) en la cual los fieles toman parte activamente. Cada participación es 

univocamente nueva e irrepetible en sus efectos ontológicos. 

c. Asamblea Jerárquicamente ordenada 
 

Ministros de la celebración litúrgica, en el sentido más amplio, son todos aquellos que se 

reúnen en la fe para celebrar el misterio de salvación de Cristo y participar activamente en 

el culto. Por lo tanto, todos los miembros de la asamblea celebrante, con su misma 

presencia, ejercitan una función ministerial en el acto litúrgico. Es propiamente a través de 

los sacramentos de la iniciación que los miembros de la asamblea han sido consagrados al 

sacerdocio de todos los bautizados. Este sacerdocio común da a los fieles sea el derecho 

que el deber de participar activamente en la liturgia. 

Sin embargo, como se nota en la Escritura (Rm 12, 4) y en la tradición de la Iglesia, los 

bautizados no desempeñan todos el mismo rol ni ejercitan el mismo ministerio en la Iglesia. 

Esto se constata notablemente en las actuales celebraciones litúrgicas de la Iglesia. La SC 

afirma explícitamente: «en las celebraciones litúrgicas cada uno, ministro o simple fiel, 

desempeñando el propio oficio se limite a cumplir todo y sólo lo que, según la naturaleza 

del rito y las normas litúrgicas, sea de su competencia» (SC 28). En síntesis, está claro que 

en la liturgia se ejercitan diversos ministerios ordenados para el bien de la asamblea reunida 

en acto celebrante 

 

 

 

 



                                                                         
3. Espacios focales de la celebración litúrgica. 

 

Ubico el rol de la asamblea únicamente en aquellos lugares que son considerados 

«eminenciales», es decir, focales por su importancia teológica, simbólica y litúrgica: el 

bautisterio El pueblo que nace del agua y del espíritu; el ambón El pueblo que escucha la 

Palabra y el altar El Pueblo que se nutre de la Eucaristía. El nuevo pueblo de Dios tiene su 

origen en la pascua de Cristo, que ciertamente se celebra en todos los sacramentos, pero 

tiene su máxima expresión en los sacramentos de la iniciación cristiana de los cuales el 

bautismo es el primero y la puerta de acceso a todos los demás sacramentos. La 

ministerialidad de la Iglesia brota precisamente del agua bautismal, es ahí donde cada 

individuo recibe la filiación adoptiva de Dios, se configura con Cristo Profeta, Sacerdote y 

Rey (tria munera), pasa a formar parte del pueblo de la nueva alianza, pueblo sacerdotal, 

santo, elegido. Los carismas los transmite el Espíritu a la Iglesia en este lugar eminencial 

que llamamos bautisterio. Lugar del agua, de la luz, de la filiación divina, de la fraternidad 

con Cristo, lugar donde somos sepultados y resucitados con Cristo (Rm 6, 1-8), lugar en el 

que el pueblo nuevo nace del agua y del Espíritu. 

Es la Palabra la que convoca a la asamblea litúrgica de este nuevo pueblo de Dios, la que 

en un principio creó todo de la nada y convirtió el caos en orden y belleza, la que 

encarnándose recreó todo nuevamente y continúa a embellecer todas las cosas. El pueblo 

de Dios vive de su Palabra, la escucha, se deja guiar por ella, hace memoria de los 

acontecimientos de salvación a través de las narraciones de la Palabra, que está escrita en 

el libro sagrado de la Biblia y que tiene su culmen en los actos litúrgicos de la Iglesia donde 

unida a los ritos (ritus et preces) opera lo que estos significan, actualiza el evento salvífico 

y sobre todo en el momento de su proclamación solemne manifiesta todo su esplendor y 

riqueza. Fue el Concilio Ecuménico Vaticano II el que vino a devolvernos toda esta riqueza 

de la Palabra de Dios que se había descuidado por algunos siglos haciendo que la mesa 

de la Palabra de Dios (el ambón) fuera más abundante para los fieles «abriéndose con 

mayor amplitud los tesoros bíblicos, de modo que, en un espacio determinado de años, 

sean leídas al pueblo las partes más importantes de la Sagrada Escritura» (SC 51). El 

rescate de la Palabra trajo consigo también el rescate de su lugar propio de proclamación 

en la acción litúrtica: el ambón. Monumento que tuvo en el primer milenio del cristianismo 



                                                                         
un lugar muy especial en la construcción del espacio celebrativo, pero que 

desgraciadamente en el segundo milenio poco a poco fue perdiendo importancia hasta su 

total desaparición. Hoy en día a pesar de los esfuerzos que se realizan, a más de cuarenta 

años del Concilio, por llevar a cabo todas las reformas litúrgicas, el ambón aún no ha 

encontrado su lugar justo en la mayoría de las iglesias, sobre todo en aquellas que se deben 

renovar. 

El culmen celebrativo y espiritual de la iniciación cristiana tiene lugar en el altar, donde se 

actualiza sacramentalmente la pascua de Cristo, su muerte y resurrección. Es por ello que 

el altar es considerado, no sólo geográficamente, sino teológica y simbólicamente el centro 

del aula litúrgica. Lugar hacia donde se dirigen todas la procesiones sacramentales 

litúrgicas (movimiento centrípeto), lugar de donde mana y se distribuye el sagrado alimento 

del cuerpo y sangre del Señor, (movimiento centrífugo), lugar a donde desciende el Espíritu 

Santo para realizar el milagro eucarístico de convertir el pan en el cuerpo de Cristo y el vino 

en su sangre (movimiento catabático-paraclético) y lugar de donde sube la oración y la 

alabanza de la Iglesia por medio de Cristo al Padre (movimiento anabático). Símbolo de 

Cristo, símbolo de su cuerpo místico, símbolo de la mesa del cenáculo, símbolo del gólgota, 

símbolo de unidad. Lugar en donde Cristo cabeza y cuerpo ejerce plenamente su 

sacerdocio para perpetuar su obra salvadora. Lugar en el cual se unen el cielo y la tierra. 

Lugar de la memoria, lugar del sacrificio, lugar del banquete, lugar de la comunión, fuente 

y cumbre de toda la vida cristiana. 

 

Conclusiones 
1) La antropología litúrgica es el punto de partida en la formación, pues nos da los 

fundamentos para establecer e integrar las diferentes categorías humanas 
esenciales a la celebración de la fe. 

2) Las tres líneas investigativas: Busqueda histórica, búsqueda teológica y búsqueda 
pastoral.  

3) Ad fontes. 
  

RESUMEN 
La formación catequético-litúrgica de los 

símbolos teológicos y espacios celebrativos 



                                                                         
de los sacramentos5 

 
 
 

Pbro. Lic. Israel Arvizu Espino  
Cuautitlán, Casa Lago, 12 de octubre 2011 

 
 

 
Introducción, SC 7 
 
1. La asamblea cristiana y sus lugares de culto. 
Cristo nuevo lugar de culto y de encuentro del nuevo pueblo de Dios.  
La asamblea lugar de culto que prolonga la presencia de Cristo 
La casa de la asamblea “domus ecclesiae” 
 
2. La asamblea convocación litúrgica del pueblo de Dios reunido para celebrar.  
La asamblea sujeto celebrante 
La activa participación de la asamblea 
Asamblea Jerárquicamente ordenada 
 
3. Espacios focales de la celebración litúrgica. 
El pueblo que nace del agua y del espíritu 
El pueblo que escucha la Palabra 
El Pueblo que se nutre de la Eucaristía 
  
Conclusiones 
 

Sacrosanctum Concilium 7 
 

“La liturgia es el ejercicio del sacerdocio de Jesucristo. En ella los signos sensibles significan 
y, cada uno a su manera, realizan la santificación del hombre, y así el Cuerpo Místico de 
Jesucristo, es decir, la Cabeza y sus miembros, ejerce el culto público íntegro. En 
consecuencia, toda celebración litúrgica, por ser obra de Cristo sacerdotes y de su Cuerpo, 
que es la Iglesia, es acción sagrada por excelencia, cuya eficacia, con el mismo título y en 
el mismo grado, no la iguala ninguna otra acción de la Iglesia” (SC 7). 
 
Odo Casel 
“Misterio: Es una acción sagrada de carácter cultual en la cual un hecho salvífico  cumplido 
por un Dios, bajo la forma de rito, se transforma en actualidad; por el hecho que la 
comunidad cultual cumple este rito ella puede tomar parte al hecho salvífico y conquista en 
tal modo la salvación”.  

Casel, O., El misterio del Culto cristiano, Borla, Roma 1985, 95-06.  

 
E. Rufini:  
“En la medida en la cual se acepta de leer la relación historia-trascendencia, que es típico 
del misterio, como relación símbolo-realidad (el misterio no es solo real punto de encuentro 

                                                           
5 Tomado de la presentación en PWP. 



                                                                         
de la trascendencia  en la historia, sino evento histórico que es símbolo de la real presencia 
de la trascendencia en la historia). En esta misma medida ocurre admitir que la 
sacramentalidad no es solo una institución sino una economía”. 

Ruffini, E.,  
Orientamenti e contenuti della teologia sacramentaria nella riflessione teologica contemporanea, en E. 
Ruffini – E. Lodi, mysterion e sacramentum. La sacramentalita negli scritti dei Padri e nei testi liturgici 

primitivi (Nuovi Saggi teologici, 24), EDB, Bologna 1987, 51.  

 
G. Bonaccorso: 
Celebrar: “es el punto de encuentro entre experiencia religiosa que se basa sobre el evento 
fundante y el lenguaje simbólico que revela aquel evento y lo mantiene en el sentido largo 
de la historia. Celebrar no significa conocer o indicar cualquier fenómeno natural o cualquier 
acontecimiento histórico del pasado, sino reconocer que aquel determinado fenómeno o 
aquel determinado acontecimiento del pasado, tiene un sentido profundo y particularmente 
importante para la sociedad o la comunidad que lo celebra. En la celebración el símbolo se 
limita a indicar los hechos, el símbolo envuelve la relación del sentido”.  
 

Sacrosanctum Concilium 6 
 
“Por esta razón, así como Cristo fue enviado por el Padre, Él, a su vez, envió a los Apóstoles 
llenos del Espíritu Santo. No sólo los envió a predicar el Evangelio a toda criatura y a 
anunciar que el Hijo de Dios, con su Muerte y Resurrección, nos libró del poder de Satanás 
y de la muerte, y nos condujo al reino del Padre, sino también a realizar la obra de salvación 
que proclamaban, mediante el sacrificio y los sacramentos, en torno a los cuales gira toda 
la vida litúrgica”  
 
R. Guardini:  
“Un símbolo surge cuando alguna cosa del interior o espiritual, encuentra su expresión en 
el exterior, en lo corpóreo; no cuando, como en la alegoría, cualquier realidad espiritual es 
arbitrariamente colegada por la exterior correspondencia a alguna cosa de material como 
el ejemplo de la justicia cuya figura se presenta como una balanza”. 

“El cuerpo es el símbolo natural del alma” 
Cfr. Lo spirito della liturgia, Morceliana, Brescia 2007, 64. 

 
Sacrosanctum Concilium 48 

 
“Por tanto, la Iglesia, con solícito cuidado, procura que los cristianos no asistan a este 
misterio de fe como extraños y mudos espectadores, sino que comprendiéndolo bien a 
través de los ritos y oraciones, participen conscientes, piadosa y activamente en la acción 
sagrada, sean instruidos con la palabra de Dios, se fortalezcan en la mesa del Cuerpo del 
Señor, den gracias a Dios, aprendan a ofrecerse a sí mismos al ofrecer la hostia inmaculada 
no sólo por manos del sacerdote, sino juntamente con él, se perfeccionen día a día por 
Cristo mediador en la unión con Dios y entre sí, para que, finalmente, Dios sea todo en 
todos”. 
 
Función metafórica del espacio sagrado. 
 



                                                                         
Función metafórica del templo cristiano. 
 
Directrices:    Temporales y Espaciales. 
 
La Sacrosanctum Concilium ha querido caracterizar el diálogo entre Dios y su pueblo 
cuando en el número 33 y 34 afirma:  
 
“En la liturgia Dios habla a su pueblo; Cristo anuncia aún el evangelio. El pueblo a su vez 
responde a Dios con su canto y con la oración (…) Los signos visibles de los cuales la 
sagrada Liturgia se sirve para significar las realidades divinas invisibles, han sido escogidos 
por Cristo y por la Iglesia. Por lo tanto cuando la Iglesia ora y canta, la fe de los participantes 
es alimentada, las mentes se elevan hacia Dios para tributarle un culto razonable y recibir 
su gracia con mayor abundancia. Los ritos deben resplandecer con una doble sencillez, ser 
claros por su brevedad y evitar las repeticiones inútiles. Es de estas y otras expresiones 
que ha surgido una línea de renovación, buscando hacer que la acción litúrgica volviera a 
hacer el peculiar  lugar de encuentro entre Dios y su pueblo”.  
 
La asamblea cristiana y sus lugares de culto 

 Cristo nuevo lugar de culto y de encuentro del nuevo pueblo de Dios.  
 
La casa de la asamblea “domus ecclesiae” 
 
 “El hecho de que la domus ecclesiae no fuera un lugar de élite, sino un lugar abierto a 
todos los bautizados, permitía experimentar concretamente la sentencia paulina « todos 
has sido bautizados en Cristo, se han revestido de Cristo. No existe ya judío ni griego; 
esclavo ni libre; hombre ni mujer, porque todos se han hecho uno en Cristo Jesús» (Gal 3, 
27-28)”.  
 
La asamblea convocación litúrgica del pueblo de Dios reunido para celebrar.  
 
Naturaleza de la asamblea 
 
“La identificación de la asamblea de los bautizados con la verdadera presencia del Señor 
resucitado se convirtió en una cuestión de fe para la Iglesia primitiva. La promesa hecha 
por Jesús «donde están dos o tres reunidos (synegmenoi) en mi nombre, ahí estoy yo en 
medio de ellos» (Mt 18, 20) refleja la experiencia de la comunidad cristiana primitiva en 
oración. Es esta presencia del Señor resucitado que hace la oración cristiana eficaz desde 
el momento en que Cristo mismo, en oración con la asamblea, es el instrumento de 
salvación y de gracia para la humanidad. Los encuentros regulares de la ekklesía 
garantizan la continua presencia de esta fuente de salvación”. 
 
 
Principios Litúrgico-teológicos de la Asamblea 
 

 La asamblea litúrgica “convocada por la Palabra”. 
 La asamblea Litúrgica “epifanía de la Iglesia”. 



                                                                         
 La asamblea litúrgica: “cuerpo sacerdotal de Cristo” 
 La asamblea litúrgica “sujeto de la celebración”.  

 
La activa participación de la asamblea 
 
Los fieles, participando en la acción litúrgica, se hacen más conscientes de pertenecer al 
pueblo de Dios y cada celebración transforma siempre más radicalmente y más 
profundamente la asamblea litúrgica en cuerpo místico del Señor resucitado. El cuerpo de 
la Iglesia se forma celebrando los mysteria-sacramentum. Y el cuerpo místico de Cristo ya 
constituido, se consolida, se afianza y se hace siempre más compacto con la celebración 
repetida (rito) en la cual los fieles toman parte activamente. Cada participación es 
unívocamente nueva e irrepetible en sus efectos ontológicos. 

     Cfr. A. M. Triacca, participazzione, en Liturgia 1441.  

 
Asamblea Jerárquicamente ordenada 
 
La SC afirma explícitamente: «en las celebraciones litúrgicas cada uno, ministro o simple 
fiel, desempeñando el propio oficio se limite a cumplir todo y sólo lo que, según la naturaleza 
del rito y las normas litúrgicas, sea de su competencia» (SC 28). 
 
Espacios focales de la celebración litúrgica. 

 
 El  bautisterio El pueblo que nace del agua y del espíritu;  
 El ambón El pueblo que escucha la Palabra y; 
 El altar El Pueblo que se nutre de la Eucaristía. 

 
Conclusiones: 
 

A. La antropología litúrgica es el punto de partida en la formación, pues nos da los 
fundamentos para establecer e integrar las diferentes categorías humanas 
esenciales a la celebración de la fe. 

 
B. Las tres líneas investigativas: Búsqueda histórica, búsqueda teológica y búsqueda 

pastoral.  
 

C. Ad fontes. 
 
 
  



                                                                         
 

Restauración de Escultura policromada y estofada 
 

San Lucas 
 
 

Claudia Alejandra Garza Villegas6 
Cuautitlán, casa Lago, 13 octubre 2011 

Escultura del siglo XVIII 
 Talla en madera 
 Policromada y estofada 
 Motivos fitomorfos – flores grandes 
 Ojos de vidrio – máscara 
 Movimiento en ropajes y posición 

 
Contexto 
La escultura de San Lucas pertenece a la iglesia de San Lucas Evangelista en San Lucas 
Tepetlacalco, Tlalnepantla. 

El Pbro. Jorge Pérez Melecio llevó a la iglesia de San Lucas la imagen del Santo; se 
desconoce la fecha en la que llegó. 

Técnica de manufactura 
 Madera tallada – forma escultórica 
 Base de preparación, bol rojo 
 Policromía 

                                                           
6 Escuela Nacional De Conservación  Restauración y Museografía “ENCRyM”, Seminario-Taller de Restauración de 

Escultura Policromada, Servicio social. 



                                                                         
 Hoja de oro 

Procesos realizados 
 Registro gráfico y fotográfico 
 Fumigación 

 
 Limpieza superficial de polvo 
 Limpieza con saliva  
 Eliminación de repintes (contorno de ojos) 

 
 Fijado y unión de fragmentos 

 
 



                                                                         
 

 Reposición de faltantes 

 
 Resane y ribetes  

 
 Reintegración cromática (denotar la intervención) 

 
 

Antes y después de la restauración 



                                                                         

 
 

Plática a la comunidad 
 

 
 
 
 



                                                                         

 
 
 

  



                                                                         
Restauración de pintura de caballete 

  
 

Claudia Alejandra Garza Villegas7 
Cuautitlán, Casa Lago, 13 octubre 2011 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La Piedad 
Sacristía de la Catedral de Campeche 

 
 

                                                           
7 Escuela Nacional De Conservación  Restauración y Museografía “ENCRyM”, Seminario-Taller de Restauración de 

Escultura Policromada, Práctica de Verano, Servicio social. 



                                                                         

                  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



                                                                         
 

Proceso de Intervención 
 

             
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
  



                                                                         
Contenido DIBEAS II, 2011. 

Asistencia ......................................................................................................................................................... 5 

Programa ......................................................................................................................................................... 7 

Las Asociaciones Religiosas ........................................................................................................................ 9 

Naturaleza y finalidad del arte sacro ......................................................................................................... 19 

El arte ......................................................................................................................................................... 22 

Lo sacro ...................................................................................................................................................... 23 

El arte en la liturgia ................................................................................................................................... 24 

El arte sacro, su naturaleza, su función ................................................................................................ 25 

La finalidad del arte sacro ....................................................................................................................... 27 

Experiencias en seguridad e investigación de robo de Arte Sacro. ..................................................... 28 

Antecedentes de la Investigación. ......................................................................................................... 28 

Diagnóstico ................................................................................................................................................ 28 

Acciones ..................................................................................................................................................... 28 

Problemática detectada durante  el proceso de investigación. ......................................................... 29 

Recomendaciones de seguridad ............................................................................................................ 32 

La catalogación de Bienes Muebles .......................................................................................................... 35 

Los Bienes Culturales .............................................................................................................................. 35 

Los Bienes Culturales De Origen Religioso ......................................................................................... 35 

Ficha de Catalogación de Bienes Muebles de Origen Religioso ...................................................... 36 

Algunos Modelos de ficha completa: ..................................................................................................... 37 

Conclusión ................................................................................................................................................. 52 

Formación catequético-litúrgica .................................................................................................................. 53 

Introducción ............................................................................................................................................... 53 

1. La asamblea cristiana y sus lugares de culto. ............................................................................. 60 

a. Cristo nuevo lugar de culto y de encuentro del nuevo pueblo de Dios. ............................... 60 

b. La asamblea lugar de culto que prolonga la presencia de Cristo ......................................... 62 

c. La casa de la asamblea “domus ecclesiae” ............................................................................. 63 

2. La asamblea convocación litúrgica del pueblo de Dios reunido para celebrar. ...................... 63 

a. Naturaleza de la asamblea .......................................................................................................... 64 

b. La activa participación de la asamblea ..................................................................................... 66 

c. Asamblea Jerárquicamente ordenada ....................................................................................... 67 

3. Espacios focales de la celebración litúrgica. ................................................................................ 68 

Conclusiones ............................................................................................................................................. 69 

Restauración de Escultura policromada y estofada ................................................................................ 74 



                                                                         
Restauración de pintura de caballete ........................................................................................................ 79 

 

 


