
 

 

 

 

Universidad Anáhuac del Sur 

Doctorado en Filosofía 

 

Ludwig Wittgenstein 

 

 

 

 

Ícono, Juego de lenguaje en silencio 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jaime Pérez Guajardo 

26 de agosto 2014 
 

 

  



Ícono, Juego de lenguaje en silencio 

 

 

Resumen: Siguiendo la descripción que Ludwig Wittgenstein hace de los juegos del 

lenguaje, se plantea la posibilidad de contemplar el ícono religioso como una composición 

de juegos de lenguaje, a través del silencio muestran formas de vida capaces de suscitar al 

observador activo una experiencia personal y comunitaria de lo inefable.  

 

Palabras clave: Ícono, creencia religiosa, juego de lenguaje, contemplación, forma de vida. 

 

 

Introducción 

 

El autor del Tractatus lógico philosophicus conserva en sus etapas posteriores una visión 

similar, aunque más desarrollada, respecto a lo que está fuera del mundo. Desde esa 

perspectiva externa es posible alcanzar una visión correcta del mundo, estando fuera de las 

proposiciones, del trajín cotidiano de los juegos de lenguaje y multiplicidad cambiante de 

modos de vida, (T. 6.54). Desde ese exterior, separándose de lo que le parece un rigor 

falseado de fórmulas filosóficas, superando al mismo tiempo lo complejo,  transitorio e 

inmediato, es posible adquirir una visión correcta del interior, atendiendo lo 

verdaderamente importante. 

 

Delimitado como un campo visual, el mundo es mucho más de lo que el hombre alcanza a 

abarcar, en movimiento constante con infinitas posibilidades de recomponerse. 

Paradójicamente desde la perspectiva imposible de alcanzar, se ofrece la posibilidad de 

comprender el todo.  Y si desde fuera se alcanza podemos preguntarnos si hay algún modo 

–aunque fuese limitado en el tiempo– de salir, o al menos de adquirir la experiencia de lo 

externo mientras se participa del mundo. 

 

El propósito de este ensayo es examinar la posibilidad del ícono como ventana al exterior 

que permita de algún modo tal experiencia. Sin considerarlo un objeto, sino como estímulo 

para una experiencia trascendente. No arrojado al frente para su estudio, sino puesto en el 

lindero del mundo y lo inefable, valorando la ocasión de pasar esta frontera.  

 

¿Es legítima la pregunta sobre la posibilidad de alcanzar algo más allá del propio mundo?, 

¿del propio lenguaje?, y si pudiera darse esta experiencia ¿cómo comunicarla? Estas 

preguntas orientan la trama del trabajo, que se ha de urdir con referencia a las obras de 

Wittgenstein y de algunos otros, especialmente en lo que se refiere al ícono.  

 

Busco comprender lo mejor posible el pensamiento de Ludwig Wittgenstein respecto a lo 

que él considera lo “auténticamente importante”, es decir lo que está fuera (T. 6.45),  

evitando caer en el engaño de calificar como “lo importante es esto” (IF 298) cuando entre 

lo que no constituye información alguna, queremos distinguir una parte de otra 

permaneciendo en el mundo,  a fin de cuentas compuesto por todo él por lo que vale igual. 



(T. 6.4). Es preciso distinguir, por lo tanto, el creer ordinario del creer religioso atendiendo 

la Conferencia sobre Creencia Religiosa
1
 (LR) 

 

La “ilógica” desproporción del beso a un ícono, como actividad humana sobre el objeto 

material, contrastada con la experiencia anímica, inmaterial, de pura creencia religiosa 

despierta el interés de estudio analizando el lenguaje de estas obras desde una perspectiva 

wittgensteiniana, para valorar la riqueza de este arte religioso y comprender mejor el 

sentido religioso de nuestro autor, acudiendo principalmente a sus obras ya citadas y a las 

Investigaciones Filosóficas (IF). 

 

 

1. De lo que no se puede hablar 

“Lo que puede ser mostrado, no puede ser 

dicho.” (T. 4.1212) 

 

Nombrar algo de lo que no se puede hablar, es afirmar ese algo como presente de algún 

modo aunque no pueda ser verbalizado. El límite que señala una sola de las fronteras acusa 

su contraparte, y podemos saber que existe. (T. 6.522) 

 

El autor es sensible a las múltiples expresiones artísticas, conoce la música, aprecia la 

pintura, ejerce la arquitectura con extraordinario detalle y originalidad, su aportación es en 

torno al lenguaje y aunque no es el lugar para ahondar más en esto, despierta el interés por 

un estudio más profundo sobre el sentido estético libre de reglas predeterminadas. La 

belleza trascendente, indudablemente existe en la perspectiva de Wittgenstein.  

 

Trascendente es también la ética, (T. 6.421) aunque inexpresable, al final de este trabajo se 

hará referencia a la relación de la estética con la conducta humana, pero ahora basta decir 

que si de ella tampoco se ha de hablar, sabemos que está allí. Y con la ética se hace 

referencia a la raíz de ésta, la voluntad (T. 6.423) que es necesaria, existente junto con los 

valores y el reino místico, separada del juego de lenguaje porque perdería su valor entre 

todo aquello que es intercambiable. 

 

Destaca en la vida y entre los escritos de Ludwig el encuentro con Dios, (Mejía, 2006) un 

encuentro del todo personal, fuerte, más allá del espacio y del tiempo, inefable. Solo él 

podría conocer la particular relación, en ocasiones violenta, en otras temerosa, como en su 

soledad noruega, un Dios sin ritos y quizá sin prescripciones, pero presente e inefable, que 

además no se hace presente en el mundo. (T. 6.432) 

 

Todo esto es afirmado no pronunciado, y forma el estrato último desde el que se puede ver 

correctamente el mundo (T. 654) Es, a fin de cuentas, lo verdaderamente importante. 

 

 

 

                                                           
1
 Para citar las LR usaré dos números. El primero representa el número de la página (de la edición de Basil 

Blackwell de 1954 que aparece en la bibliografía) y el segundo remite al número de párrafos desde el 
comienzo de la página. De este modo LR: 57.3 es el tercer párrafo de la página 57. Apud. (Mejía, 2006) 



2. Es mejor callar 

“De lo que no se puede hablar hay que 

callar.”(T. 7) 

 

Puesto el director de orquesta en su estrado, espera el último murmullo para ensamblar en 

el silencio la sinfonía. Callar no es omitir sino jugar un lenguaje entretejido con el sonido, 

tal como lo hace la música. Mejor guardar silencio es una elección de calidad, porque lo 

reservado se declara valioso. 

 

El digno silencio es plástico y jerarquizado, como las piezas blancas del ajedrez, entre las 

que hay peones, torres, y un rey; así también hay silencios de diversa importancia y 

movilidad, que dan sentido al juego en su enfrentamiento con las piezas negras, que en esta 

metáfora representan aquello de lo que hay que callar (T.7). No es “otro” sino elemento 

constitutivo del complejo “silencio en el mundo  –donde se puede hablar–  respecto a lo que 

está fuera  –de lo que no se puede hablar–.” 

 

La expresión “mejor” es lo que despierta el interés por este estudio, pues si de todo lo dicho 

en los escritos y lo vivido por Wittgenstein, lo mejor es lo que lleva al silencio, vale la pena 

profundizar en lo que se calla, en aquello que lleva a la desaparición de los problemas (T. 

6.521). La expresión “mejor” podría leerse en perspectiva del caso particular estrictamente 

callando aquello de lo que no se puede hablar; pero atendiendo al panorama completo de 

los escritos, y sobre todo si realiza esto en perspectiva de la vida del autor, el “mejor callar” 

adopta una proyección mucho más amplia, puede entenderse como elección general entre el 

hablar y el callar. 

 

Decir lo que se puede decir (T. 6.53) es jugar las piezas negras en su turno, pero es mejor 

buscar el “mate” con el movimiento de los silencios. Callar en ocasiones supone mayor 

esfuerzo que hablar. Al pensar así el misticismo wittgensteiniano se asemeja al de san Juan 

de la Cruz cuando expresa en el ascenso al monte de perfección: 

“Para venir a gustarlo todo  no quieras tener gusto en nada. 

Para venir a saberlo todo  no quieras saber algo en nada. 

Para venir a poseerlo todo  no quieras poseer algo en nada. 

Para venir a serlo todo  no quieras ser algo en nada. 

(…) 

Senda del Monte Carmelo espíritu de perfección: nada, nada, nada, nada, 

nada, nada, y aún en el monte nada.” 

Visto así el todo son los argumentos, las proposiciones, y la nada el silencio, colmando en 

la cumbre del monte con la nada, se sale fuera de proposiciones (T. 6.54). 

 

 

3. Mostrar mejor que hablar 

“creer es un estado del alma.” (IF x) 

 

 

Calificar al silencio de egoísmo sería una injusticia; se dona en silencio, más aun se 

perdona en silencio con el regalo de sí a través de la ofensa, convirtiendo el callar en 

clamor insonoro; la compasión silente en una gran pena parece más íntima cuanto más 



inefable es para las dos partes. La voz humana parece perder sentido en lo sublime, en lo 

terrible, en cuanto le supera y trasciende. 

 

El primer encuentro con la muerte imprime un especial sentido a palabras como “jamás”, 

“para siempre”, “definitivo”, que en otro sentido podían ser incluso festivas y al mismo 

tiempo al considerarse en contexto de separación no son del todo negativas. Se acuña en el 

alma un rasgo permanente, como la gubia transforma la madera dejando huella, 

imprimiendo, forma, carácter, cambiando el uso de la pieza para el futuro. “¿Qué es el 

miedo? ¿Qué significa «tener miedo»? Si lo quisiera “explicar con una única exhibición —

actuaría como si tuviera miedo.” (IF ix), así en las Investigaciones encontramos guía para 

mostrar lo que no se puede decir. 

 

La oposición entre el hablar y el callar encuentra un puente en el mostrar. No hacen falta 

argumentos, “«Esto» y «así» deben explicarse de diferentes maneras.” (IF ix). El acto 

humano, la expresión corporal, el símbolo o la expresión simbólica; en silencio, sonido o 

palabra, muy distintas formas de mostrar. 

 

La muestra invita a la experiencia común, analógicamente se recibirá entre los diversos 

participantes. No es un argumento universal que pretenda ganar la voluntad de cada uno, 

por el contrario, propone y espera. Tal vez la muestra quede allí, sin audiencia, sin 

copartícipes, como aquellos significados en las mentes de los pintores griegos que 

desarrollaron las composiciones iconográficas perdidas en la cultura rusa que mantenía las 

formas con otros significados (Kondakov, 2006, pág. 74), pero que hoy podemos 

preguntarnos si es posible una doble lectura, o rescatar la raíz de origen. 

 

La comprensión análoga de lo mostrado supone también un silencio en el observador, 

“'Observar' no crea lo observado.” (IF ix) pues no es posible para el que ofrece la muestra 

“trasplantar” la experiencia propia en otro, ni podrá el convocado percibir con tal asepsia –

empática- que garantice una nueva creación en él. Ante lo mostrado hay que callar. 

 

Mostrar en este sentido no es indicar, señalando con el índice en dirección más o menos 

cercana, ni demostrar con argumentos. Lo que se busca es el libre encuentro del otro con 

una experiencia para hacerla común
2
. Suponiendo una libertad activa de quien recibe, pues 

debe querer lo que se le ofrece, aceptando las condiciones personales con las que lo recibe. 

Libertad que requiere tanto más empeño cuanto mayor sea la distancia-diferencia con el 

otro. Sin esta actitud la prueba queda en simple exhibición por parte del otro: “Puedo 

exhibir dolor como exhibo rojo y como exhibo recto y curvo y árbol y piedra. A eso 

llamamos precisamente «exhibir».” (IF 313) 

 

                                                           
2
 Al respecto me parece pertinente transcribir el siguiente ejemplo: “Quisiera ilustrarlo a través de un par de 

ejemplos personales: cuando estaba en el bachillerato tuve que aprenderme el poema veinte de Pablo 
Neruda. Era plenamente competente en el uso del lenguaje y podía comprender perfectamente todo lo que 
estaba escrito allí. Sin embargo, en aquella época este poema no significaba mucho para mí. Fue sólo un par 
de años más tarde, cuando sufría de un desgarrador despecho, que sus versos cobraron pleno sentido: los 
recitaba una y otra vez, encontrando la fuerza que cada uno de ellos tenía, y comprendiendo perfectamente 
el lugar y papel que cumplían dentro del poema. Fue sólo entonces que pude decir con propiedad que lo 
entendí.” (Mejía, 2006, pág. 21) 



Esta libertad activa supone también liberarse de otros juegos para entrar en lo que se 

muestra. En nuestro caso, cuando buscamos aquello de lo que es mejor callar, supone 

silenciar los diversos juegos del lenguaje, las diversas formas de vida pues “Cómo sea el 

mundo es de todo punto indiferente para lo más alto. Dios no se manifiesta en el mundo.” 

(T. 6.423) 

 

4. Ícono 

“El íntimo parentesco del 'habla interna' con el 

'habla' se expresa en que se puede comunicar 

audiblemente lo que se habló internamente, y que 

al habla interna la puede acompañar una acción 

externa.” IF xi, 613 

 

La pintura de los íconos es una tradición muy antigua sostenida por el interés de manifestar 

lo inefable, con lo que podríamos llamar un macrolenguaje propio de la iconografía y 

múltiples juegos de lenguaje particulares en tiempos y lugares concretos. Son 

características las formas, los colores, los temas y la actitud interna de quien los hace, el 

devoto encuentro con ellos en la oración, tan simple como se dijo anteriormente, en el acto 

de besarlo. Es el acto de fe, la creencia viva libre de argumentos,
3
 en la plena certeza 

interior, incomunicable e intransferible, pero común. 

 

Desde otra forma de ver el ícono se alejaría completamente, si el objeto se entiende como 

producto comercial, en tal caso poca diferencia tendría del ídolo; o como artículo 

decorativo; incluso útil para la liturgia o la enseñanza, colocándose en la función puramente 

operativa, donde todas las actividades terminan teniendo el mismo valor. Es evidente que 

bajo estos aspectos el ícono no tiene sentido para este estudio.  

 

En el esquema más sencillo del pensamiento de Ludwig Wittgenstein, separando el mundo 

y cuanto quedó escrito como inefable, podríamos situar el ícono en la frontera en el límite 

donde comienza a manifestarse que “Ética y estética son una y la misma cosa.” (T. 6.421), 

están “allá”, pero el ícono nos permite experimentar algo más que la simple experiencia 

positivista de contar, pesar y medir la madera y los colorantes. 

 

El Ícono es un juego de lenguaje pictórico e interior ensamblado con el silencio 

significativo, la trama corre entre el símbolo de la imagen del lenguaje y la experiencia 

particular. Muestra un camino de conducta comenzando por la producción, al grado de 

existir en su vocabulario propio el término: “achiropoetos” para denominar a lo “no hecho 

por mano humana” (Kondakov, 2006, pág. 244), concepto alejado de la visión religiosa de 

Ludwig, pero incluido aquí porque da testimonio y es modelo para quien emprende la tarea 

de realizar un ícono. 
4
 

                                                           
3
 El cristianismo no está basado en una verdad histórica sino que nos ofrece más bien una narrativa histórica 

y nos dice: “¡ahora cree!”, pero no cree en esta narrativa con la creencia apropiada para una narrativa 
histórica, sino más bien: cree a pesar de todo lo que pueda pasar, lo cual sólo puedes hacer como resultado 
de una cierta vida. (CV: 32) (cf. también LR: 57.9 o CV: 31) (Mejía, 2006, pág. 11) 
4
 Respecto a la vida del íconopoeta existe una gran tradición incluyendo al evangelista Lucas a quien se 

atribuye el retrato de la Virgen, y testimonios memorables como Alipio, famoso por su vida ejemplar, a 



 

En la auténtica postura ante un ícono no hay espectadores, cabe aquí la clara distinción 

descrita en las Investigaciones Filosóficas: “Dos usos de la palabra «ver» (…) Veo esto 

(…) Veo en esto” (IF. xi). Tal distinción de usos describe el ejercicio de quien en silencio 

se aproxima al callado objeto para ver “en” él lo que es inefable. Se trata del ejercicio para 

entrar esforzadamente en un sistema de referencia, para desentrañar el contenido, por 

extraño que pudiera parecer, hasta hacerlo luminoso y propio.  (I.F. 206) 

 

De este ejercicio surge el juego de lenguaje y formas de vida apoyadas en una visión del 

mundo y el comportamiento de una comunidad, así el ícono plasmado a partir de estas 

formas, se refuerza y permanece en expresiones vitales comunitarias. 

 

Una nueva expresión vital, una vida icónica contrastante con las formas de vida ordinarias 

y superadora de los juegos ordinarios de vida, es una propuesta que requiere la 

interpretación, reconocimiento y aceptación comunitaria, tal como aconteció, por ejemplo,  

con Francisco de Asís. 

 

 

5. Juego del lenguaje en silencio 

 

“Piénsese en el carácter multiforme de lo que 

llamamos “lenguaje”. Lenguaje de palabras, 

lenguaje pictórico, lenguaje de gestos, lenguaje 

de sonidos” Wittgenstein G.F. 129 

 

Lenguaje pictórico, lenguaje de silencio, lenguaje de vida, esto es lo inmaterial del ícono 

contemplado en su lugar propio, en el límite antes descrito. Visto en el lugar auténtico, en 

el contexto que le es propio no en un museo ni en el elegante recinto que tal vez sin 

profanarlo, lo mata. 

 

Arrancado de su lindero, inmerso en el mundo el ícono pierde su sentido y su función. Es 

como vaciar el botijo y quejarse por la falta de agua fresca. El botijo anima no sólo por su 

barro y su forma, sino principalmente por el agua que lleva dentro, y ésta es fresca 

precisamente por encontrarse en el límite, por dentro y por fuera, y al evaporar el líquido 

exudado se refresca el agua interna
5
 . El lenguaje exige su contexto propio. 

 

Es imposible en la brevedad de este estudio describir cabalmente los diversos lenguajes, de 

formas, colores, temáticas, con las diversas tradiciones, baste por ahora a modo de 

bosquejo, la descripción sencilla de algunos elementos con los cuales quede evidencia de 

estos juegos de lenguaje. 

 

Llama la atención la importancia que tiene el “fondo” del ícono, llamado con propiedad 

“La Luz”. (Kondakov, 2006, pág. 75)Es justamente lo que hemos llamado inefable, lo que 

                                                                                                                                                                                 
quien se recuerda con su colega Gregorio de Lavra aunque los íconos se han perdido. (Kondakov, 2006, pág. 
77)  
5
 Son pocos grados en la diferencia de temperatura, pero en el clima caliente se notan y agradecen.  



está fuera del mundo lo auténticamente fundamental y por ello de oro, es el brillo 

originario, padre de cualquier otro brillo dorado, sea pliegue del manto o estrella, porque 

finalmente “todo vale igual” como reflejo de su procedencia. 

 

La temática es propiamente religiosa en el más puro sentido del término, en cuento 

instrumento vinculante del hombre –pintor o espectador- con Dios, en las diversas 

advocaciones, fuertemente centrado en la persona de Jesucristo, y de él su rostro, y a partir 

de él la Virgen y los que lo rodean, como se describe en las Investigaciones: “Como si en 

un cuadro cada una de las imágenes también estuviera rodeada de escenas delicadas, 

pintadas nebulosa mente, como si fuera en otra dimensión, y nosotros viéramos las 

imágenes aquí en otras conexiones. (…)Pero también un rostro pintado nos mira” IF vi 

 

Pero estos personajes y estos rostros han de ser pertinentes. “alguien pinta un cuadro 

«Beethoven escribiendo la Novena Sinfonía». –puede tener sentido- pero ¿puede pintarse  

Goethe al escribir la Novena Sinfonía?”. (IF vi) Es necesario observar que uno de los 

empobrecimientos del ícono fue el “enriquecimiento” técnico muy notable durante el 

renacimiento. Lo que en la pintura de caballete y murales fue ganancia, en los íconos 

demeritó (Kondakov, 2006, pág. 130). El gran número de figuras, las escenas 

arquitectónicas, la belleza estética no es propia de su lenguaje de silencio. 

 

El silencio respecto al mundo lo hace el ícono en sus formas separadas de la anatomía, la 

perspectiva, la composición proporcionada y también por su lenguaje de colores 
6
, cada uno 

de estos aspectos merece una descripción detallada, y en la perspectiva de Ludwig 

Wittgenstein, es un gran tema para hablar de estos diversos lenguajes, sin embargo basta 

con lo descrito para el propósito que se pretende. 

 

Desde la luz del ícono se nos muestran modos de vida liberados del encanto cotidiano, de 

las argumentaciones complicadas, como podemos constatar con sencillez al preguntarnos 

¿cuántas personas han leído algo sobre los concilios de Nicea, Constantinopla o Éfeso? Y si 

pudiéramos contrastar la encuesta con el número de personas que han contemplado un 

Divino Rostro o una Madre de Dios, y más aún si llevamos la encuesta al campo ético del 

amor, la convicción personal y la vida, «Uno siente la convicción en sí mismo; no la infiere 

de las propias palabras, o del tono de la voz.» (IF x). 

 

El ícono nos confirma que las creencias religiosas no están sustentadas en demostraciones, 

ni es lo tangible lo que da certeza sino el íntimo e incomunicable encuentro que sólo quien 

lo experimenta puede testificar a sí mismo, en un contexto fuera de los acontecimientos 

fútiles, ordinarios, de valor idéntico porque son intercambiables, está en la creencia 

religiosa una referencia a algo que según Wittgenstein no es substancial, ni atenido al 

mundo de la lógica. 

 

Lo inefable es también intangible, en el sentido de que el mensaje del ícono no puede 

tocarse, aun cuando pueda presentarse una experiencia, es un objeto estimulante pero no es 

prueba, la Verdad en él contenida no es tangible, no se habla de verdad lógica, ni histórica. 

                                                           
6
 Para profundizar en el sentido religioso de los colores. (Kandinsky, 1989) 



Ante el encuentro experiencial evocado por el ícono Wittgenstein sólo exclamaría “¡ahora 

cree! (LR: 57.9) 

 

 

Conclusión: 

«Creo que esto es así» ilumina mi estado, 

entonces también lo hace la aserción «Esto es 

así». (IF x) 

 

Confirmada la existencia de algo fuera del mundo -entendido éste según Wittgenstein-, y 

valorando el contenido inefable de ese algo como lo más importante, (pues llegando a este 

punto habría que tirar la escalera por la que se llegó), se ha contemplado el ícono como 

frontera entre estos dos componentes. 

 

El ícono en su contexto adecuado realiza una función facilitando la experiencia de lo 

inalcanzable, por medio de la participación en los juegos de lenguaje, colores, formas, 

temáticas, propios de la iconografía religiosa. 

 

El silencio juega un papel muy importante, e incluso se puede ver como un juego más, 

porque participan en esta composición varios tipos de silencio, con jerarquía de 

importancia, expresividad y sentido. Tiene sus propias reglas y permite la comunicación. Es 

parte de los demás juegos de lenguaje. 

 

Siendo la mayor aportación de Ludwig Wittgenstein sobre el lenguaje, muestra de modo 

interesante el campo de lo inefable, fuera del mundo y fundamentalmente inefable e íntimo. 

 

 

 

  



Abrebiaturas 
 

T  Tractatus Logico Philosophicus  

IF  Investigaciones Filosóficas 

LR  Conferencia sobre Creencia Religiosa   

Bibliografía 
 

Kandinsky, W. (1989). de lo espiritual en el arte. (E. Palma, Trad.) México: Premia. 

Kondakov, N. (2006). Íconos. Bogotá: Panamericana. 

López, D. (9 de agosto de 2014). Wittgenstein: ¿Un Místico? Obtenido de Instituto Nacional de 

Tecnologías Educativas y de Formación de Profesorado: 

http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/daniellopez.pdf 

Mejía, S. (2006). Wittgenstein y la Creencia Religiosa. (U. N. Colombia, Ed.) Ideas y Valores, 

55(132), 3-29. 

Wittgenstein, L. (1994). Tractatus logico-philosophicus. (J. M. Reguera, Trad.) Madrid: Alianza. 

Wittgenstein, L. (2009). Tractatus Logico-Fhilosofhicus, Investigaciones Filosóficas, Sobre la 

Certeza. (I. Reguera, Trad.) Madrid: Gredos. 

Wittgenstein, L. (28 de agosto de 2014). Conferencia sobre Ética. Obtenido de Escuela de Filosofía 

Universidad ARCIS.: www.philosophia.cl 

 

 


