Universidad Anahuac del Sur
Doctorado en Filosofia

Ludwig Wittgenstein

Icono, Juego de lenguaje en silencio

Jaime Pérez Guajardo
26 de agosto 2014



icono, Juego de lenguaje en silencio

Resumen: Siguiendo la descripcion que Ludwig Wittgenstein hace de los juegos del
lenguaje, se plantea la posibilidad de contemplar el icono religioso como una composicion
de juegos de lenguaje, a través del silencio muestran formas de vida capaces de suscitar al
observador activo una experiencia personal y comunitaria de lo inefable.

Palabras clave: icono, creencia religiosa, juego de lenguaje, contemplacion, forma de vida.

Introduccion

El autor del Tractatus l6gico philosophicus conserva en sus etapas posteriores una vision
similar, aunque mas desarrollada, respecto a lo que esta fuera del mundo. Desde esa
perspectiva externa es posible alcanzar una vision correcta del mundo, estando fuera de las
proposiciones, del trajin cotidiano de los juegos de lenguaje y multiplicidad cambiante de
modos de vida, (T. 6.54). Desde ese exterior, separdndose de lo que le parece un rigor
falseado de formulas filosoficas, superando al mismo tiempo lo complejo, transitorio e
inmediato, es posible adquirir una vision correcta del interior, atendiendo lo
verdaderamente importante.

Delimitado como un campo visual, el mundo es mucho mas de lo que el hombre alcanza a
abarcar, en movimiento constante con infinitas posibilidades de recomponerse.
Paraddjicamente desde la perspectiva imposible de alcanzar, se ofrece la posibilidad de
comprender el todo. Y si desde fuera se alcanza podemos preguntarnos si hay algiin modo
—aunque fuese limitado en el tiempo— de salir, 0 al menos de adquirir la experiencia de lo
externo mientras se participa del mundo.

El propdsito de este ensayo es examinar la posibilidad del icono como ventana al exterior
que permita de algun modo tal experiencia. Sin considerarlo un objeto, sino como estimulo
para una experiencia trascendente. No arrojado al frente para su estudio, sino puesto en el
lindero del mundo y lo inefable, valorando la ocasion de pasar esta frontera.

¢Es legitima la pregunta sobre la posibilidad de alcanzar algo mas all& del propio mundo?,
¢del propio lenguaje?, y si pudiera darse esta experiencia ¢como comunicarla? Estas
preguntas orientan la trama del trabajo, que se ha de urdir con referencia a las obras de
Wittgenstein y de algunos otros, especialmente en lo que se refiere al icono.

Busco comprender lo mejor posible el pensamiento de Ludwig Wittgenstein respecto a lo
que él considera lo “auténticamente importante”, es decir lo que estd fuera (T. 6.45),
evitando caer en el engafio de calificar como “lo importante es esto” (IF 298) cuando entre
lo que no constituye informacion alguna, queremos distinguir una parte de otra
permaneciendo en el mundo, a fin de cuentas compuesto por todo él por lo que vale igual.



(T. 6.4). Es preciso distinguir, por lo tanto, el creer ordinario del creer religioso atendiendo
la Conferencia sobre Creencia Religiosa® (LR)

La “ilogica” desproporcion del beso a un icono, como actividad humana sobre el objeto
material, contrastada con la experiencia animica, inmaterial, de pura creencia religiosa
despierta el interés de estudio analizando el lenguaje de estas obras desde una perspectiva
wittgensteiniana, para valorar la riqueza de este arte religioso y comprender mejor el
sentido religioso de nuestro autor, acudiendo principalmente a sus obras ya citadas y a las
Investigaciones Filosoficas (IF).

1. De lo que no se puede hablar

“Lo que puede ser mostrado, no puede ser
dicho.” (T. 4.1212)

Nombrar algo de lo que no se puede hablar, es afirmar ese algo como presente de algln
modo aunque no pueda ser verbalizado. El limite que sefiala una sola de las fronteras acusa
su contraparte, y podemos saber que existe. (T. 6.522)

El autor es sensible a las multiples expresiones artisticas, conoce la mdsica, aprecia la
pintura, ejerce la arquitectura con extraordinario detalle y originalidad, su aportacion es en
torno al lenguaje y aunque no es el lugar para ahondar mas en esto, despierta el interés por
un estudio méas profundo sobre el sentido estético libre de reglas predeterminadas. La
belleza trascendente, indudablemente existe en la perspectiva de Wittgenstein.

Trascendente es también la ética, (T. 6.421) aunque inexpresable, al final de este trabajo se
haré referencia a la relacién de la estética con la conducta humana, pero ahora basta decir
que si de ella tampoco se ha de hablar, sabemos que estd alli. Y con la ética se hace
referencia a la raiz de ésta, la voluntad (T. 6.423) que es necesaria, existente junto con los
valores y el reino mistico, separada del juego de lenguaje porque perderia su valor entre
todo aquello que es intercambiable.

Destaca en la vida y entre los escritos de Ludwig el encuentro con Dios, (Mejia, 2006) un
encuentro del todo personal, fuerte, mas alla del espacio y del tiempo, inefable. Solo él
podria conocer la particular relacion, en ocasiones violenta, en otras temerosa, como en su
soledad noruega, un Dios sin ritos y quiza sin prescripciones, pero presente e inefable, que
ademas no se hace presente en el mundo. (T. 6.432)

Todo esto es afirmado no pronunciado, y forma el estrato ultimo desde el que se puede ver
correctamente el mundo (T. 654) Es, a fin de cuentas, lo verdaderamente importante.

! Para citar las LR usaré dos nimeros. El primero representa el nimero de la pagina (de la edicién de Basil
Blackwell de 1954 que aparece en la bibliografia) y el segundo remite al nimero de parrafos desde el
comienzo de la pagina. De este modo LR: 57.3 es el tercer parrafo de la pagina 57. Apud. (Mejia, 2006)



2. Es mejor callar

“De lo que no se puede hablar hay que
callar.”(T. 7)

Puesto el director de orquesta en su estrado, espera el dltimo murmullo para ensamblar en
el silencio la sinfonia. Callar no es omitir sino jugar un lenguaje entretejido con el sonido,
tal como lo hace la musica. Mejor guardar silencio es una eleccion de calidad, porque lo
reservado se declara valioso.

El digno silencio es plastico y jerarquizado, como las piezas blancas del ajedrez, entre las
que hay peones, torres, y un rey; asi también hay silencios de diversa importancia y
movilidad, que dan sentido al juego en su enfrentamiento con las piezas negras, que en esta
metafora representan aquello de lo que hay que callar (T.7). No es “otro” sino elemento
constitutivo del complejo “silencio en el mundo —donde se puede hablar— respecto a lo que
esta fuera —de lo que no se puede hablar-.”

La expresion “mejor” es lo que despierta el interés por este estudio, pues si de todo lo dicho
en los escritos y lo vivido por Wittgenstein, lo mejor es lo que lleva al silencio, vale la pena
profundizar en lo que se calla, en aquello que lleva a la desaparicién de los problemas (T.
6.521). La expresion “mejor” podria leerse en perspectiva del caso particular estrictamente
callando aquello de lo que no se puede hablar; pero atendiendo al panorama completo de
los escritos, y sobre todo si realiza esto en perspectiva de la vida del autor, el “mejor callar”
adopta una proyeccion mucho méas amplia, puede entenderse como eleccidn general entre el
hablar y el callar.

Decir lo que se puede decir (T. 6.53) es jugar las piezas negras en su turno, pero es mejor
buscar el “mate” con el movimiento de los silencios. Callar en ocasiones supone mayor
esfuerzo que hablar. Al pensar asi el misticismo wittgensteiniano se asemeja al de san Juan
de la Cruz cuando expresa en el ascenso al monte de perfeccion:

“Para venir a gustarlo todo no quieras tener gusto en nada.
Para venir a saberlo todo no quieras saber algo en nada.
Para venir a poseerlo todo no quieras poseer algo en nada.
Para venir a serlo todo no quieras ser algo en nada.
(...)

Senda del Monte Carmelo espiritu de perfecciéon: nada, nada, nada, nada,
nada, nada, y ain en el monte nada.”
Visto asi el todo son los argumentos, las proposiciones, y la nada el silencio, colmando en
la cumbre del monte con la nada, se sale fuera de proposiciones (T. 6.54).

3. Mostrar mejor gue hablar

“creer es un estado del alma.” (IF x)

Calificar al silencio de egoismo seria una injusticia; se dona en silencio, mas aun se
perdona en silencio con el regalo de si a través de la ofensa, convirtiendo el callar en
clamor insonoro; la compasion silente en una gran pena parece mas intima cuanto mas



inefable es para las dos partes. La voz humana parece perder sentido en lo sublime, en lo
terrible, en cuanto le supera y trasciende.

El primer encuentro con la muerte imprime un especial sentido a palabras como “jamas”,
“para siempre”, “definitivo”, que en otro sentido podian ser incluso festivas y al mismo
tiempo al considerarse en contexto de separacion no son del todo negativas. Se acufia en el
alma un rasgo permanente, como la gubia transforma la madera dejando huella,
imprimiendo, forma, caracter, cambiando el uso de la pieza para el futuro. “;Qué es el
miedo? ;Qué significa «tener miedo»? Si lo quisiera “explicar con una Unica exhibicion —
actuaria como si tuviera miedo.” (IF ix), asi en las Investigaciones encontramos guia para
mostrar lo que no se puede decir.

La oposicion entre el hablar y el callar encuentra un puente en el mostrar. No hacen falta
argumentos, “«Esto» y «asi» deben explicarse de diferentes maneras.” (IF ix). El acto
humano, la expresion corporal, el simbolo o la expresion simbdlica; en silencio, sonido o
palabra, muy distintas formas de mostrar.

La muestra invita a la experiencia comun, analdégicamente se recibira entre los diversos
participantes. No es un argumento universal que pretenda ganar la voluntad de cada uno,
por el contrario, propone y espera. Tal vez la muestra quede alli, sin audiencia, sin
coparticipes, como aquellos significados en las mentes de los pintores griegos que
desarrollaron las composiciones iconograficas perdidas en la cultura rusa que mantenia las
formas con otros significados (Kondakov, 2006, pag. 74), pero que hoy podemos
preguntarnos si es posible una doble lectura, o rescatar la raiz de origen.

La comprension analoga de lo mostrado supone también un silencio en el observador,
“’Observar' no crea lo observado.” (IF ix) pues no es posible para el que ofrece la muestra
“trasplantar” la experiencia propia en otro, ni podra el convocado percibir con tal asepsia —
empatica- que garantice una nueva creacion en él. Ante lo mostrado hay que callar.

Mostrar en este sentido no es indicar, sefialando con el indice en direccion méds o menos
cercana, ni demostrar con argumentos. Lo que se busca es el libre encuentro del otro con
una experiencia para hacerla comin?. Suponiendo una libertad activa de quien recibe, pues
debe querer lo que se le ofrece, aceptando las condiciones personales con las que lo recibe.
Libertad que requiere tanto mas empefio cuanto mayor sea la distancia-diferencia con el
otro. Sin esta actitud la prueba queda en simple exhibicion por parte del otro: “Puedo
exhibir dolor como exhibo rojo y como exhibo recto y curvo y arbol y piedra. A eso
Ilamamos precisamente «exhibir».” (IF 313)

2 Al respecto me parece pertinente transcribir el siguiente ejemplo: “Quisiera ilustrarlo a través de un par de
ejemplos personales: cuando estaba en el bachillerato tuve que aprenderme el poema veinte de Pablo
Neruda. Era plenamente competente en el uso del lenguaje y podia comprender perfectamente todo lo que
estaba escrito alli. Sin embargo, en aquella época este poema no significaba mucho para mi. Fue sélo un par
de afios mas tarde, cuando sufria de un desgarrador despecho, que sus versos cobraron pleno sentido: los
recitaba una y otra vez, encontrando la fuerza que cada uno de ellos tenia, y comprendiendo perfectamente
el lugar y papel que cumplian dentro del poema. Fue sélo entonces que pude decir con propiedad que lo
entendi.” (Mejia, 2006, pag. 21)



Esta libertad activa supone también liberarse de otros juegos para entrar en lo que se
muestra. En nuestro caso, cuando buscamos aquello de lo que es mejor callar, supone
silenciar los diversos juegos del lenguaje, las diversas formas de vida pues “Como sea el
mundo es de todo punto indiferente para lo mas alto. Dios no se manifiesta en el mundo.”
(T. 6.423)

4. lIcono

“El intimo parentesco del 'habla interna’ con el
'habla’ se expresa en que se puede comunicar
audiblemente lo que se hablo internamente, y que
al habla interna la puede acompafiar una accién
externa.” |F xi, 613

La pintura de los iconos es una tradicion muy antigua sostenida por el interés de manifestar
lo inefable, con lo que podriamos Ilamar un macrolenguaje propio de la iconografia y
maultiples juegos de lenguaje particulares en tiempos y lugares concretos. Son
caracteristicas las formas, los colores, los temas y la actitud interna de quien los hace, el
devoto encuentro con ellos en la oracién, tan simple como se dijo anteriormente, en el acto
de besarlo. Es el acto de fe, la creencia viva libre de argumentos,® en la plena certeza
interior, incomunicable e intransferible, pero coman.

Desde otra forma de ver el icono se alejaria completamente, si el objeto se entiende como
producto comercial, en tal caso poca diferencia tendria del idolo; o como articulo
decorativo; incluso Util para la liturgia o la ensefianza, colocandose en la funcion puramente
operativa, donde todas las actividades terminan teniendo el mismo valor. Es evidente que
bajo estos aspectos el icono no tiene sentido para este estudio.

En el esquema mas sencillo del pensamiento de Ludwig Wittgenstein, separando el mundo
y cuanto quedd escrito como inefable, podriamos situar el icono en la frontera en el limite
donde comienza a manifestarse que “Etica y estética son una y la misma cosa.” (T. 6.421),
estan “alla”, pero el icono nos permite experimentar algo méas que la simple experiencia
positivista de contar, pesar y medir la madera y los colorantes.

El ifcono es un juego de lenguaje pictorico e interior ensamblado con el silencio
significativo, la trama corre entre el simbolo de la imagen del lenguaje y la experiencia
particular. Muestra un camino de conducta comenzando por la produccion, al grado de
existir en su vocabulario propio el término: “achiropoetos” para denominar a lo “no hecho
por mano humana” (Kondakov, 2006, pag. 244), concepto alejado de la vision religiosa de
Ludwig, pero incluido aqui porque da testimonio y es modelo para quien emprende la tarea
de realizar un icono.

* El cristianismo no esta basado en una verdad histérica sino que nos ofrece mds bien una narrativa histérica
y nos dice: “jahora cree!”, pero no cree en esta narrativa con la creencia apropiada para una narrativa
histérica, sino mas bien: cree a pesar de todo lo que pueda pasar, lo cual sélo puedes hacer como resultado
de una cierta vida. (CV: 32) (cf. también LR: 57.9 o CV: 31) (Mejia, 2006, pag. 11)

4 Respecto a la vida del iconopoeta existe una gran tradicion incluyendo al evangelista Lucas a quien se
atribuye el retrato de la Virgen, y testimonios memorables como Alipio, famoso por su vida ejemplar, a



En la auténtica postura ante un icono no hay espectadores, cabe aqui la clara distincion
descrita en las Investigaciones Filosoficas: “Dos usos de la palabra «ver» (...) Veo esto
(...) Veo en esto” (IF. xi). Tal distincion de usos describe el ejercicio de quien en silencio
se aproxima al callado objeto para ver “en” él lo que es inefable. Se trata del ejercicio para
entrar esforzadamente en un sistema de referencia, para desentrafiar el contenido, por
extrafio que pudiera parecer, hasta hacerlo luminoso y propio. (I.F. 206)

De este ejercicio surge el juego de lenguaje y formas de vida apoyadas en una vision del
mundo y el comportamiento de una comunidad, asi el icono plasmado a partir de estas
formas, se refuerza y permanece en expresiones vitales comunitarias.

Una nueva expresion vital, una vida iconica contrastante con las formas de vida ordinarias
y superadora de los juegos ordinarios de vida, es una propuesta que requiere la
interpretacion, reconocimiento y aceptacion comunitaria, tal como acontecid, por ejemplo,
con Francisco de Asis.

5. Juego del lenguaje en silencio

“Piénsese en el caracter multiforme de lo que
llamamos “lenguaje”. Lenguaje de palabras,
lenguaje pictorico, lenguaje de gestos, lenguaje
de sonidos”” Wittgenstein G.F. 129

Lenguaje pictorico, lenguaje de silencio, lenguaje de vida, esto es lo inmaterial del icono
contemplado en su lugar propio, en el limite antes descrito. Visto en el lugar auténtico, en
el contexto que le es propio no en un museo ni en el elegante recinto que tal vez sin
profanarlo, lo mata.

Arrancado de su lindero, inmerso en el mundo el icono pierde su sentido y su funcion. Es
como vaciar el botijo y quejarse por la falta de agua fresca. El botijo anima no s6lo por su
barro y su forma, sino principalmente por el agua que lleva dentro, y ésta es fresca
precisamente por encontrarse en el limite, por dentro y por fuera, y al evaporar el liquido
exudado se refresca el agua interna . El lenguaje exige su contexto propio.

Es imposible en la brevedad de este estudio describir cabalmente los diversos lenguajes, de
formas, colores, tematicas, con las diversas tradiciones, baste por ahora a modo de
bosquejo, la descripcion sencilla de algunos elementos con los cuales quede evidencia de
estos juegos de lenguaje.

Llama la atencion la importancia que tiene el “fondo” del icono, llamado con propiedad
“La Luz”. (Kondakov, 2006, pag. 75)Es justamente lo que hemos Ilamado inefable, lo que

quien se recuerda con su colega Gregorio de Lavra aunque los iconos se han perdido. (Kondakov, 2006, pag.
77)
> Son pocos grados en la diferencia de temperatura, pero en el clima caliente se notan y agradecen.



esta fuera del mundo lo auténticamente fundamental y por ello de oro, es el brillo
originario, padre de cualquier otro brillo dorado, sea pliegue del manto o estrella, porque
finalmente “todo vale igual” como reflejo de su procedencia.

La tematica es propiamente religiosa en el mas puro sentido del término, en cuento
instrumento vinculante del hombre —pintor o espectador- con Dios, en las diversas
advocaciones, fuertemente centrado en la persona de Jesucristo, y de él su rostro, y a partir
de él la Virgen y los que lo rodean, como se describe en las Investigaciones: “Como si en
un cuadro cada una de las imégenes también estuviera rodeada de escenas delicadas,
pintadas nebulosa mente, como si fuera en otra dimension, y nosotros viéramos las
imagenes aqui en otras conexiones. (...)Pero también un rostro pintado nos mira” IF vi

Pero estos personajes y estos rostros han de ser pertinentes. “alguien pinta un cuadro
«Beethoven escribiendo la Novena Sinfonia». —puede tener sentido- pero ¢puede pintarse
Goethe al escribir la Novena Sinfonia?”. (IF vi) Es necesario observar que uno de los
empobrecimientos del icono fue el “enriquecimiento” técnico muy notable durante el
renacimiento. Lo que en la pintura de caballete y murales fue ganancia, en los iconos
demerit6 (Kondakov, 2006, padg. 130). ElI gran numero de figuras, las escenas
arquitectonicas, la belleza estética no es propia de su lenguaje de silencio.

El silencio respecto al mundo lo hace el icono en sus formas separadas de la anatomia, la
perspectiva, la composicion proporcionada y también por su lenguaje de colores °, cada uno
de estos aspectos merece una descripcion detallada, y en la perspectiva de Ludwig
Wittgenstein, es un gran tema para hablar de estos diversos lenguajes, sin embargo basta
con lo descrito para el prop6sito que se pretende.

Desde la luz del icono se nos muestran modos de vida liberados del encanto cotidiano, de
las argumentaciones complicadas, como podemos constatar con sencillez al preguntarnos
¢ccuantas personas han leido algo sobre los concilios de Nicea, Constantinopla o Efeso? Y si
pudiéramos contrastar la encuesta con el nimero de personas que han contemplado un
Divino Rostro o0 una Madre de Dios, y mas aun si llevamos la encuesta al campo ético del
amor, la conviccion personal y la vida, «Uno siente la conviccion en si mismo; no la infiere
de las propias palabras, o del tono de la voz.» (IF x).

El icono nos confirma que las creencias religiosas no estan sustentadas en demostraciones,
ni es lo tangible lo que da certeza sino el intimo e incomunicable encuentro que s6lo quien
lo experimenta puede testificar a si mismo, en un contexto fuera de los acontecimientos
fatiles, ordinarios, de valor idéntico porque son intercambiables, esta en la creencia
religiosa una referencia a algo que segun Wittgenstein no es substancial, ni atenido al
mundo de la logica.

Lo inefable es también intangible, en el sentido de que el mensaje del icono no puede
tocarse, aun cuando pueda presentarse una experiencia, es un objeto estimulante pero no es
prueba, la Verdad en €l contenida no es tangible, no se habla de verdad logica, ni historica.

® para profundizar en el sentido religioso de los colores. (Kandinsky, 1989)



Ante el encuentro experiencial evocado por el icono Wittgenstein solo exclamaria “jahora
cree! (LR: 57.9)

Conclusion:
«Creo que esto es asi» ilumina mi estado,
entonces también lo hace la asercion «Esto es
asi». (IF x)

Confirmada la existencia de algo fuera del mundo -entendido éste segun Wittgenstein-, y
valorando el contenido inefable de ese algo como lo més importante, (pues llegando a este
punto habria que tirar la escalera por la que se llegd), se ha contemplado el icono como
frontera entre estos dos componentes.

El icono en su contexto adecuado realiza una funcion facilitando la experiencia de lo
inalcanzable, por medio de la participacion en los juegos de lenguaje, colores, formas,
tematicas, propios de la iconografia religiosa.

El silencio juega un papel muy importante, e incluso se puede ver como un juego mas,
porque participan en esta composicion varios tipos de silencio, con jerarquia de
importancia, expresividad y sentido. Tiene sus propias reglas y permite la comunicacion. Es
parte de los demas juegos de lenguaje.

Siendo la mayor aportacion de Ludwig Wittgenstein sobre el lenguaje, muestra de modo
interesante el campo de lo inefable, fuera del mundo y fundamentalmente inefable e intimo.



Abrebiaturas

T Tractatus Logico Philosophicus

IF Investigaciones Filosoficas

LR Conferencia sobre Creencia Religiosa
Bibliografia

Kandinsky, W. (1989). de lo espiritual en el arte. (E. Palma, Trad.) México: Premia.
Kondakov, N. (2006). fconos. Bogota: Panamericana.

Lépez, D. (9 de agosto de 2014). Wittgenstein: ¢ Un Mistico? Obtenido de Instituto Nacional de
Tecnologias Educativas y de Formacién de Profesorado:
http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/daniellopez.pdf

Mejia, S. (2006). Wittgenstein y la Creencia Religiosa. (U. N. Colombia, Ed.) Ideas y Valores,
55(132), 3-29.

Wittgenstein, L. (1994). Tractatus logico-philosophicus. (). M. Reguera, Trad.) Madrid: Alianza.

Wittgenstein, L. (2009). Tractatus Logico-Fhilosofhicus, Investigaciones Filosdficas, Sobre la
Certeza. (l. Reguera, Trad.) Madrid: Gredos.

Wittgenstein, L. (28 de agosto de 2014). Conferencia sobre Etica. Obtenido de Escuela de Filosofia
Universidad ARCIS.: www.philosophia.cl



