


MARCELO OLIVEIRA

PERFEITO
A Salvação da Humanidade, 

a Mensagem Central das Escrituras

Ia Edição

CB4D
Rio de Janeiro

2025



Todos os direitos reservados. Copyright ©  2025 para a língua portu­
guesa da Casa Publicadora das Assembléias de Deus. Aprovado pelo 
Conselho de Doutrina.

É proibida a duplicação ou reprodução deste volume, no todo ou em 
parte, sob quaisquer formas ou meios (eletrônico, mecânico, gravação, 
fotocópia, distribuição na web e outros), sem permissão expressa da 
Editora.

Preparação dos originais: Miquéias Nascimento 
Revisão: Daniele Pereira 
Capa e projeto gráfico: Elisangela Santos 
Editoração: Elisangela Santos

C D D : 220 -  Bíblia 
ISBN: 978-65-5968-588-2

As citações bíblicas foram extraídas da versão Almeida Revista e Cor­
rigida, edição de 2009, da Sociedade Bíblica do Brasil, salvo indicação 
em contrário.

Para maiores informações sobre livros, revistas, periódicos e os últimos 
lançamentos da CPAD, visite nosso site: http://w ww.cpad.com .br.

SAC —  Serviço de Atendimento ao Cbente: 0800-021-7373

Casa Pubbcadora das Assembléias de Deus 
Av. Brasil, 34.401, Bangu, R io de Janeiro -  RJ 
CEP 21.852-002

Ia edição: 2025 
Impresso no Brasil 
Tiragem: 45.000

http://www.cpad.com.br


AGRADECIMENTOS

nDeus, Autor e Consumador da fé, pelo privilégio de permitir-me 
exercer o ministério da página impressa. Toda honra e glória sejam 
dadas a Ele, de quem procedem  todas as boas dádivas.

Â  minha amada esposa, Gilmara Oliveira, companheira de jornada, 
cujo amor paciente, compreensão terna e carinho constante são refle­
xos da graça de Deus em minha vida. Em cada passo, você é bênção 
que me sustenta e presente divino que enriquece minha caminhada.

À  Casa Publicadora das Assembléias de Deus (CPAD), na pessoa do 
Dr. Ronaldo Rodrigues de Souza, diretor executivo, expresso minha 
sincera gratidão pela confiança depositada e pela honrosa oportunidade 
de servir com o instrumento disponível na obra de Deus; e ao Pr. A le­
xandre Coelho, gerente de Publicações, registro meu reconhecimento 
de parceria e diligente condução no ministério da página impressa.

A o  pastor Elias Torralbo, cuja generosa disposição em aceitar o 
convite para escrever o prefácio desta obra enriquece ainda mais estas 
páginas. O ro para que o Senhor continue a abençoar copiosamente 
o seu precioso ministério e a usar a sua vida com  graça e poder para 
a edificação do C orpo de Cristo e o avanço do Reino de Deus.

Á  igreja em que congrego, Assembléia de Deus em Dr. Augusto 
Vasconcelos (ADAV-RJ), pelo privilégio de servir ao Senhor na sua 
obra e pela comunhão fraterna que tanto fortalece minha fé e vocação.



APRESEHTAÇAO

Será que existe uma resposta para o maior dilema humano: “ Com o 
posso ser salvo?’' (At 16.30)? Haverá um caminho seguro que con­
duz à vida eterna? Afinal, existe uma esperança capaz de vencer a 

culpa, a morte e a separação de Deus?
Essas perguntas ecoam no coração de cada pessoa que, ao olhar para 

o futuro, percebe que a vida é cheia de escolhas, responsabilidades e 
desafios. Não são questões teóricas, pois tratam da própria essência da 
existência humana. A  Bíblia responde de forma clara e poderosa: sim, 
há uma resposta, e ela está na salvação que vem de Deus, revelada em 
Jesus Cristo e aplicada pelo Espírito Santo.

A  salvação é o maior tema das Escrituras, o fio dourado que percorre 
de Gênesis ao Apocalipse, revelando o amor e o plano redentor de Deus 
para a humanidade. Não há assunto mais vital para a fé cristã do que 
esse. O  próprio Senhor Jesus declarou que veio ao mundo para “buscar 
e salvar o que se havia perdido” (Lc 19.10). Por isso, compreender a 
doutrina bíblica da salvação não é apenas um exercício intelectual, mas 
uma questão de vida eterna. E conhecer o coração de Deus, entender 
a obra de Cristo e experimentar a transformação operada pelo Espí­
rito Santo. É exatamente sobre essa salvação que nos debruçamos ao 
longo deste livro. Esta obra foi preparada para ajudar você, querido 
leitor, prezada leitora, a compreender e a viver essa verdade central do 
evangelho. A  organização do conteúdo segue uma ordem intencional, 
que esperamos facilitar sua compreensão e fortalecer sua fé.

Iniciamos, no Capítulo 1, apresentando o sentido bíblico da 
salvação, mostrando que esta não se limita a um livramento do castigo 
eterno, mas é um projeto divino abrangente, que inclui justificação, 
regeneração, santificação e consumação. A  salvação é presente e futu­
ra, graça que já  experimentamos e esperança que ainda aguardamos. 
Contudo, para compreender a grandeza desse dom , é preciso antes 
entender a seriedade da condição humana sem Deus.

Por isso, no Capítulo 2, tratamos a respeito do problema do 
pecado. A  Bíblia afirma que “ todos pecaram e destituídos estão da



glória de Deus’' (Rm 3.23). O  pecado não é apenas uma falha moral, 
mas também uma condição espiritual que afasta o ser humano do 
Criador, trazendo culpa, vergonha, sofrimento e morte. Reconhecer 
essa realidade é o primeiro passo para receber a salvação.

C om  essa base, seguimos para a revelação do próprio Deus. O  
Capítulo 3 apresenta-nos a natureza do Deus que salva. Aqui, 
refletimos sobre o caráter santo, justo e amoroso do Senhor, que, mesmo 
ofendido pelo pecado humano, não desistiu da sua criação. O  plano 
da salvação nasce do coração de Deus, que é rico em misericórdia e 
fiel nas suas promessas. A  partir daí, seguimos a ordem revelada da 
Santíssima Trindade operando na obra de salvação.

O  Capítulo 4 aborda a salvação e a justificação, mostrando 
com o Deus Pai declara justo o pecador arrependido por meio da fé. 
O  Capítulo 5 leva-nos ao centro do plano redentor: Jesus Cristo 
e o sacrifício perfeito. Nele contemplamos a reconciliação com  
Deus, que foi realizada no Calvário. Cristo é o Cordeiro de Deus 
que tira o pecado do mundo, o M ediador que, com  a sua morte e 
ressurreição, garantiu nossa redenção. Em seguida, o Capítulo 6 
apresenta a atuação indispensável do Espírito Santo, que opera a 
regeneração e a santificação. Ele aplica em nós a obra realizada 
por Cristo, transformando o coração, concedendo nova vida e con ­
duzindo o crente no caminho da santidade.

Depois de apresentar a ação das três Pessoas da Trindade na sal­
vação, o estudo volta-se para aspectos centrais da experiência cristã. 
O  Capítulo 7 fala da graça de Deus, o favor imerecido que nos 
alcança, revelando que a salvação não é uma conquista humana, mas 
um dom  divino.

Os Capítulos 8 e 9 tratam de dois temas intimamente relacio­
nados: eleição e livre-arbítrio, respectivamente. Aqui seguimos 
fielmente a Declaração de Fé das Assembléias de Deus, que ensina que a 
im agem  de Deus foi distorcida pelo pecado, mas não aniquilada. 
Assim, o ser humano caído ainda traz consigo a marca do Criador, 
exercendo certa autonomia (Livre-Arbítrio). Essa autonomia, contudo, 
não é suficiente para a salvação, que depende da graça preveniente 
—  aquela graça que antecede a decisão humana, tornando possível 
o arrependimento e a fé. Esse ponto é fundamental: o ser humano, 
por si só, não pode salvar-se; necessita do agir divino. N o entanto, 
pela graça, pode responder ao chamado de Deus.

PLAND PERFEITD

6



APRESENTAÇÃO

É nessa perspectiva que o Capítulo 10 aborda salvação, arre­
pendimento e fé. Não há salvação sem arrependimento genuíno nem 
sem a confiança plena em Cristo com o único Senhor e Salvador. Em 
seguida, o Capítulo 11 trata da adoção, mostrando que a salvação 
não é apenas um livramento, mas também uma nova identidade. Em 
Cristo, deixamos de ser estranhos e inimigos para tornarmo-nos filhos 
de Deus, membros da sua família, herdeiros das suas promessas. E essa 
nova filiação que nos traz segurança, comunhão e esperança.

O Capítulo 12 aborda a perseverança da salvação, lembran­
do-nos de que a vida cristã não é uma corrida de curta distância, mas 
uma maratona. O  crente deve permanecer firme, alimentando-se da 
Palavra, cultivando a oração e mantendo-se fiel até o fim. A  salvação 
é mantida na comunhão com  Cristo e sustentada pela graça divina.

O Capítulo 13 apresenta, por fim, a consumação da salvação. Aqui, 
contemplamos o grande destino do povo de Deus: a glorificação final, 
quando seremos transformados e viveremos eternamente com o Senhor. 
Essa esperança deve moldar nossa vida no presente, enchendo-nos de 
coragem, alegria e perseverança.

Cada capítulo foi produzido para conduzi-lo(a) não apenas ao co ­
nhecimento, mas também à experiência da salvação. Mais do que 
informações, esta obra é um convite a viver a graça de Deus na sua 
plenitude, experimentando o perdão, a transformação e a esperança 
que só Cristo pode dar. Nossa oração é que, ao estudar essas páginas, 
você aproxime-se mais de Deus, fortaleça sua fé e descubra a beleza 
do plano divino de redenção.

A  salvação é o presente mais precioso que o ser humano pode receber. 
Que você compreenda, valorize e viva esse dom  maravilhoso para que 
sua vida seja um testemunho vivo da graça transformadora de Cristo.

Apresento estas páginas com o fruto de oração perseverante, estudo 
diligente e serviço dedicado, na firme esperança de que exalem a glória 
de Deus e sirvam com o instrumento para a edificação e fortalecimento 
da sua amada Igreja.

Pr. Marcelo Oliveira
Inverno de 2025.

7



PREFACIO

Tenho a elevada honra de apresentar o prefácio desta mais recente 
obra do conferencista, professor e educador cristão Pr. M arcelo 
Oliveira. Mais do que um aprofundamento nos estudos sobre a 

doutrina da salvação, no contexto das Lições Bíblicas de Jovens da CPAD, 
este trabalho revela-se com o um guia seguro para todos quantos 
desejam conhecer e fortalecer as suas convicções doutrinárias. Tudo 
isso é conduzido sob a luz das Escrituras e à luz da fé pentecostal, 
oferecendo ao leitor um alicerce sólido para com preender e viver a 
verdade do evangelho.

Levando em conta a elevada grandeza do assunto em questão, o 
nobre autor aborda não apenas o aspecto doutrinário, mas também 
os anseios da alma humana, que busca respostas para questões rela­
cionadas ao sentido da vida, ao problema da culpa, à necessidade de 
satisfação interior, à realidade —  ou não —  da salvação e ao tema 
da vida eterna. Os treze capítulos que com põem  esta excelente obra 
conduzem o leitor por uma jornada segura e enriquecedora, repleta de 
verdades transformadoras acerca dos principais temas soteriológicos 
sem deixar de explorar e refletir sobre os seus pontos mais sensíveis 
e complexos.

O  Pr. Marcelo Oliveira propõe corajosa e respeitosamente —  e, so­
bretudo, de maneira bem fundamentada —  uma reflexão doutrinária 
e prática sobre a justificação, a santificação, a glorificação, a adoção e a 
consumação sob o olhar da graça de Deus, que concede a salvação em 
Cristo, o sacrifício perfeito, e que só pela fé o ser humano pode desfrutar 
plenamente. Trata-se de uma salvação planejada na eternidade pelo Pai, 
executada no seu tempo na terra pelo Filho e aplicada no crente pelo 
Espírito Santo. O  autor ainda ressalta que, na aplicação dos frutos dessa 
tão grande salvação, o Espírito Santo realiza a obra da regeneração e da 
santificação, promovendo uma nova vida tanto na sua natureza quanto nas 
suas manifestações. Assim, a transformação interior revela-se com o fruto 
da ação divina e evidencia-se na maneira com o o crente vive e enfrenta 
os desafios do seu cotidiano.



C om o é de amplo conhecimento, a doutrina da salvação tem sido 
m otivo de intensos debates. Mais do que isso, equívocos e desvios 
doutrinários a respeito dela têm causado sérios danos à saúde espiritual 
da Igreja ao longo da história. Impõe-se, portanto, a necessidade de 
uma abordagem firme, clara e atual —  algo que o leitor encontrará 
nesta obra que tem em mãos. O  autor, aliás, não se exime do árduo 
dever de expor a doutrina bíblica sobre a perseverança dos santos, a 
eleição e o livre-arbítrio, tomando com o fundamento as Escrituras e 
apoiando-se na Declaração de Fé das Assembléias de Deus, bem  com o em 
outras fontes bibliográficas seguras que dão respaldo a esta excelente 
e tão necessária contribuição para a edificação do povo de Deus.

Destaca-se, ainda, o fato de que o autor dedica um espaço para tratar, 
à luz do tema da salvação, do problema do pecado, evidenciando a 
sua gravidade, os seus efeitos e a urgente necessidade de um Salvador 
à altura, capaz de resolver tão grande questão —  apresentando, assim, 
a Cristo com o o único que pode fazê-lo. Dessa maneira, esta obra 
consolida-se com o um verdadeiro manual sobre o tema da salvação, 
pois, além de exaltar a grandeza, a beleza e o poder da obra redentora 
realizada por Cristo, não se furta ao dever de apontar com  clareza 
aquilo que a tornou necessária e absolutamente imprescindível.

Diante do exposto, sinto-me honrado e alegre em apresentar o novo 
livro do respeitado pastor e professor M arcelo Oliveira basicamente 
por dois motivos. Em primeiro lugar, porque conheço o autor: sei do 
seu compromisso com  a família, com  a igreja onde serve ao Senhor e 
com  a sua vocação de pregar as Escrituras, ensinar diversas disciplinas 
teológicas e conduzir com  excelência o importante setor de Educa­
ção Cristã de nossa Casa Publicadora das Assembléias de Deus. Em 
segundo lugar, porque o livro que o leitor tem em mãos chega em 
m om ento oportuno, visto que, lamentavelmente, temas centrais da 
doutrina cristã têm sido negligenciados — justamente num tempo 
em que a Igreja mais necessita deles.

Desse m odo, este livro apresenta-se com o um sinal de Deus, convi­
dando o seu povo a voltar-se para as bases sólidas da sua Palavra a fim 
de alcançar firmeza, saúde e segurança espiritual. C om o bem  disse 
o apóstolo Paulo: “ [...]  Não me aborreço de escrever-vos as mesmas 
coisas, e é segurança para vós’' (Fp 3.1). Por isso, recom endo não 
apenas a leitura atenta desta obra, com o também a sua divulgação e,

PLAND PERFEITD

1 0



PREFÁCID

sobretudo, o aprofundamento nos seus principais pontos, pois certa­
mente servirão com o alimento sólido para a edificação e maturidade 
de sua vida cristã. Boa leitura!

Elias Torralbo
Pastor na Assembléia de Deus Belém — Setor 41, em M ogi das 

Cruzes; escritor; bacharel em Teologia; licenciado em Pedagogia; 
pós-graduado em Gestão Escolar; mestre em Teologia; doutorando 
em Teologia pela PUC-SP; vice-presidente do Conselho de Educação 
e Cultura da C G A D B ; comentarista das Lições Bíblicas de Jovens da 
CPAD e diretor executivo da FAESP (Faculdade Evangélica de São 
Paulo). É casado com  Jocelma e pai de Sofia e Eladassa.

1 1



SUMARIO
Agradecimentos...................................................................................... 3

Apresentação ..........................................................................................  5

Prefácio .......................................................................................................9

Capítulo 1
O  Sentido Bíblico da Salvação............................................................... 15

Capítulo 2
O  Problema do P ecado............................................................................25

Capítulo 3
A  Natureza do Deus que Salva..............................................................36

Capítulo 4
O  Deus que Justifica..................................................................................48

Capítulo 5
O  Filho que Redim e..................................................................................60

Capítulo 6
O  Espírito Santo que Regenera e Santifica........................................70

Capítulo 7
A  Graça de D eus........................................................................................80

Capítulo 8
A  Eleição na Salvação.............................................................................. 90

Capítulo 9
O  Livre-Arbítrio na Salvação 1 0 3



PLANO PERFEITO

Capítulo 10
Arrependimento e Fé com o Respostas Hum anas........................... 113

Capítulo 11
A  A doção —  Entrando na Família de D eu s................................... 124

Capítulo 12
Perseverando na Salvação..................................................................... 136

Capítulo 13
A  Consumação da Salvação..................................................................146

Referências............................................................................................159

1 4



M P I T I I U 1

0 SENTIDO BÍBLICO 
BB SALVAÇÃO

Juizes 2
16 - E levantou o Senhor juizes, que os livraram da mão dos que os 
roubaram.
18 - E, quando o Senhor lhes levantava juizes, o Senhor era com o 

juiz e os livrava da mão dos seus inimigos, todos os dias daquele juiz; 
porquanto o Senhor se arrependia pelo seu gemido, por causa dos 
que os apertavam e oprimiam.

1 Samuel 7
7 - Ouvindo, pois, os filisteus que os filhos de Israel estavam congre­
gados em Mispa, subiram os maiorais dos filisteus contra Israel; o 
que ouvindo os filhos de Israel, temeram por causa dos filisteus.
8 - Pelo que disseram os filhos de Israel a Samuel: Não cesses de clamar 
ao Senhor, nosso Deus, por nós, para que nos livre da mão dos filisteus.
9 - Então, tomou Samuel um cordeiro que ainda mamava e sacrificou- 
-o inteiro em holocausto ao Senhor; e clamou Samuel ao Senhor por 
Israel, e o Senhor lhe deu ouvidos.
10 - E sucedeu que, estando Samuel sacrificando o holocausto, os filis­
teus chegaram à peleja contra Israel; e trovejou o Senhor aquele dia 
com  grande trovoada sobre os filisteus e os aterrou de tal m odo, que 
foram derrotados diante dos filhos de Israel.

1 Samuel 17
45 - Davi, porém, disse ao filisteu: Tu vens a mim com  espada, e com  
lança, e com  escudo; porém  eu vou a ti em nom e do Senhor dos 
Exércitos, o Deus dos exércitos de Israel, a quem tens afrontado.



46 - H oje mesmo o Senhor te entregará na minha mão; e ferir-te-ei, 
e te tirarei a cabeça, e os corpos do arraial dos filisteus darei hoje 
mesmo às aves do céu e às bestas da terra; e toda a terra saberá que 
há Deus em Israel.

1 Samuel 19
5 - Porque pôs a sua alma na mão e feriu aos filisteus, e fez o Senhor um gran­
de livramento a todo o Israel; tu mesmo o viste e te alegraste; por 
que, pois, pecarias contra sangue inocente, matando Davi sem causa?

João 3
16 - Porque Deus amou o mundo de tal maneira que deu o seu Filho 
unigênito, para que todo aquele que nele crê não pereça, mas tenha 
a vida eterna.
17 - Porque Deus enviou o seu Filho ao mundo não para que conde­
nasse o mundo, mas para que o mundo fosse salvo por ele.

INTRODUÇÃO

Oser humano, separado de Deus, carrega consigo o peso de uma 
angústia que não consegue resolver e de uma sede que nada neste 
m undo pode saciar. E é nesse contexto que o tema da salvação 

revela-se com o a grande resposta bíblica à condição humana: Deus 
entra na história para salvar. Agostinho foi preciso quando expressou 
na sua obra Confissões: “ Inquieto está nosso coração enquanto não 
descansar em ti’ ' (A G O S T IN H O , 2011, p. 15). Isso só é possível 
quando respondemos ao convite bíblico da salvação.

A  mais bela expressão do amor de Deus pela humanidade é o seu 
plano de redenção pensado antes da fundação do mundo. Desde os 
primeiros capítulos da Bíblia, quando Deus veste Adão e Eva com  
peles e pronuncia a promessa de redenção (Gn 3.15), até as últimas 
páginas de Apocalipse, em que o Cordeiro reina para sempre, a Es­
critura inteira revela o plano redentor de Deus para restaurar tudo o 
que foi perdido. A  Bíblia não é apenas um conjunto de mandamentos 
ou narrativas sagradas; ela é, sobretudo, a História da Salvação.

Neste capítulo, veremos com o a salvação é apresentada de forma 
progressiva nas Escrituras. No Antigo Testamento, ela aparece muitas

PLAND PERFEITD

1 6



vezes na sua dimensão natural: livramentos físicos, proteção diante 
dos inimigos, restauração social e preservação da vida. Já no Novo 
Testamento, a salvação atinge a sua plenitude: a reconciliação com  
Deus por meio do perdão dos pecados, da regeneração pelo Espírito 
Santo e da promessa e consumação da vida eterna. Trata-se, portanto, 
de uma salvação que com eça agora, no coração transformado, e que 
se consumará quando a morte for tragada pela vitória.

A  Bíblia claramente nos mostra a glória de quem  vive a partir 
da redenção. Entender o sentido bíblico da salvação é mais do que 
com preender um a doutrina; é receber com  fé o m aior presente 
de Deus para o ser humano: Cristo, o Salvador do mundo. Esse é 
um tema que responde ao verdadeiro problem a do ser humano: o 
pecado; que confronta essa realidade e que se resolve plenamente 
na cruz de Cristo.

I - 0 CONCEITO BÍBLICO BE SALVAÇÃO
1. O conceito
Refletir sobre a “ salvação’' é adentrar em uma das mais profundas 
manifestações do caráter de Deus, que foi revelado na história. Não se 
trata apenas de um termo teológico, mas também de uma realidade 
que atravessa toda a Escritura com o um fio de ouro, unindo o clamor 
humano à misericórdia divina. Na tradição cristã, esse tema é tratado 
sob a disciplina denominada soteriologia, oriunda do verbo grego sõzõ, 
que significa “ salvar” , “ resgatar” , “preservar” .

Em o Novo Testamento, a salvação é frequentemente descrita com o 
a restauração plena da com unhão com  Deus mediante o perdão dos 
pecados e a doação da vida eterna. Esse sentido espiritual e escatoló- 
gico, entretanto, não esgota a riqueza do conceito bíblico. Em muitas 
passagens, a salvação também envolve aspectos visíveis e imediatos, 
com o curas físicas (Mc 5.23), libertação de opressões demoníacas (Lc 
8.36), ou mesmo preservação da vida em meio a perigos concretos. A  
salvação, portanto, não é apenas uma promessa futura, mas também 
uma experiência presente, encarnada na vida dos que reconhecem  a 
sua total dependência da graça de Deus. Esse agir redentor, porém, 
não com eça com  os Evangelhos.

0SEN1ID0 BÍBLICO DA SALVAÇÃO

1 7



2. No Antigo Testamento
Desde os primeiros registros das Escrituras, o Deus que salva revela-se 
na história, conduzindo o seu povo e intervindo com  poder e miseri­
córdia. C om o bem pontua o teólogo pentecostal e sistemático Daniel 
Pecota, o estudo da obra salvífica de Cristo deve necessariamente 
com eçar pelo Antigo Testamento. Segundo ele,

nas ações e palavras divinas [do Antigo Testamento], [des­
cobrimos] a natureza redentora de Deus. Descobrimos tipos 
e predições específicos daquele que estava para vir e do que 
Ele estava para fazer. Parte de nossas descobertas provém da 
terminologia empregada no Antigo Testamento para descrever 
a salvação, tanto a natural quanto a espiritual (PECO TA in 
H O R T O N , 2006, p. 335).

Antes de vermos a cruz erguida no Calvário, vemos a sombra dessa cruz 
projetada nas páginas do Antigo Testamento, onde a fidelidade de Deus 
manifesta-se em livramentos concretos, pactos testamentários e promes­
sas de redenção. A o voltarmos nossos olhos para o Antigo Testamento, 
percebemos que a salvação assume uma perspectiva distinta, ainda que 
complementar. Os principais termos hebraicos —  yaslia ‘ e natsal—  apontam 
para atos concretos de livramento, em que o Senhor intervém na história 
para socorrer, proteger ou redimir o seu povo. A  libertação do Egito, a 
preservação nas guerras, o sustento durante o exílio e o retorno à Terra 
Prometida são expressões claras dessa dimensão histórica da salvação. 
Nesse ponto, convém atentar para o alerta de Allen Ross, que adverte 
quanto ao risco de projetar-se sobre o Antigo Testamento categorias 
próprias da soteriologia neotestamentária. Segundo ele,

o tema da salvação no AT não é simples e nos estudos teológi­
cos não se pode passar por cima desse tema tão rapidamente. 
Há sempre o perigo de aplicar a soteriologia do N T  ao pas­
sado e às passagens do A T que falam sobre a salvação. Os 
teólogos bíblicos devem reconhecer que existem diferenças 
entre os testamentos na forma em que as palavras são usa­
das; as palavras do A T  para salvação ou livramento podem  
se referir a livramento de opressores (Jz 2.16), vitórias em

PLAND PERFEITD

1 8



guerras (SI 20.6), livramento de afogamento (Jn 2.9), cura de 
enfermidade (SI 6.4) ou salvação de qualquer infortúnio da 
vida. E, finalmente, no A T  a salvação ou o livramento que 
Israel procurou ou desfrutou parece ser algo mais ligado às 
promessas da aliança relacionadas com  a vida do povo de 
Deus neste mundo (ROSS in FEINBERG, 2013, p. 195).

3. Deus: o Salvador de Israel
Quando, contudo, começamos estudar por meio de uma metodologia 
adequada, percebem os que o term o “ salvação’' no A T  ensina-nos 
algo precioso: a salvação não é uma abstração, mas, sim, a resposta 
divina à miséria humana em todas as suas formas. O  Deus que salva 
é o mesmo que vê, ouve e desce para livrar o seu povo (Ex 3.7-8). Ele 
intervém na história, conduz o seu povo e revela a sua justiça mesmo 
quando este se mostra infiel. O  Exodo, por exemplo, não é apenas 
uma libertação política, mas também o início de um relacionamento 
pactuai em que o Senhor assume a condução espiritual e social de 
Israel (Ex 14.30). Da mesma forma, no período dos juizes, cada livra­
mento é sinal da paciência divina, que, mesmo diante da idolatria e 
da injustiça, continua a levantar libertadores (Jz 2.16).

II - DEUS LEVANTA SALVADORES PARA 0 SEU POVO
1. Juizes: pessoas usadas por Deus para salvar
O  agir salvador de Deus na história de Israel não se deu apenas por 
meio de grandes eventos coletivos, com o o Exodo ou o retorno do 
exílio. Em muitos momentos críticos, quando o povo encontrava-se 
fragilizado por causa dos seus próprios pecados, o Senhor intervinha 
levantando pessoas —  frágeis, limitadas, porém  disponíveis —  com o 
instrumentos de livramento. Esses “ salvadores” não operavam por 
mérito próprio, mas por graça. Eram sinais vivos da fidelidade de 
Deus, mesmo quando Israel era infiel.

O  livro de Juizes é uma das seções mais críticas da história bíblica. 
Nele, encontramos uma sucessão de ciclos marcados por idolatria, 
opressão, arrependimento e livramento. O  pano de fundo espiritual 
é sintetizado de maneira contundente: “ [...]  cada um fazia o que

0SEN1ID0 BÍBLICO DA SALVAÇÃO

1 9



parecia reto aos seus olhos’' (Jz 21.25). Não havia rei, não havia di­
reção, e o povo, mesmo tendo conhecido o Deus libertador do Exodo, 
entregava-se repetidamente à idolatria e ao caos. E, no entanto, é nesse 
cenário desordenado que a graça divina resplandece. Deus, na sua 
infinita misericórdia, não abandona o seu povo à própria sorte. Ele 
levanta juizes —  líderes improváveis vindos das mais diversas tribos e 
com  perfis distintos —  para restaurar a paz e a justiça: Otniel, Eúde, 
Débora, Gideão, Jefté, Sansão. Todos foram, à sua maneira, instrumentos 
da ação salvadora de Deus. Há, entretanto, um padrão teológico claro: 
o livramento só vinha depois do arrependimento. O  clamor sincero 
do povo precedia a manifestação do livramento Jz 2.18; 3.9). Assim, a 
salvação era sempre resposta à graça, e nunca fruto de mérito.

2. Samuel: salvação pela liderança espiritual
Nos dias de Samuel, Israel enfrentava não apenas crises militares, 
mas também uma profunda crise espiritual. Os filhos de Eli haviam 
corrom pido o sacerdócio, e a presença simbólica de Deus —  a Arca 
da Aliança —  fora capturada pelos hlisteus. A  derrota militar refletia 
o estado moral da nação. Deus, no entanto, não se calou. Samuel 
emerge com o um líder de transição: profeta, ju iz e intercessor. Ele 
não empunha armas, mas conclama o povo ao arrependimento. Sob 
a sua liderança, Israel jejua, ora e confessa os seus pecados (1 Sm 
7.2-6). O  resultado é surpreendente: sem estratégia militar, mas com  
o coração contrito, Israel vence os seus opressores. Deus responde à 
oração e confunde os filisteus (1 Sm 7.8-10). Samuel deixa claro o 
que o livro de Juizes já  apontava de maneira fragmentada: a salvação 
de Deus não depende de estruturas ou aparências, mas da disposição 
espiritual do povo em voltar-se para Ele.

3. Davi: Deus salva por meio da confiança em Deus
Entre todos os personagens do Antigo Testamento, Davi ocupa lugar 
especial na história da salvação. A  sua trajetória é marcada por livra­
mentos públicos e íntimos. Em 1 Samuel 17, vemos o jovem  pastor 
enfrentando Golias, não com  armadura ou espada, mas com  uma 
fé inabalável em Deus. As suas palavras são emblemáticas: “ [ ...]  o 
Senhor te entregará na minha m ão” (1 Sm 17.46). Davi sabia que 
a vitória pertencia ao Senhor, e o povo experimenta mais uma vez o

PLAND PERFEITD

2 0



livramento por meio de um instrumento humano cheio de fé. Mas 
Davi também representa outro tipo de salvação: aquela que alcança 
o pecador arrependido. A o escrever os salmos de confissão, ele reco­
nhece que precisa ser salvo não apenas dos inimigos externos, mas da 
sua própria culpa (SI 39.8; 51.14). A  salvação para Davi é algo mais 
profundo do que livramento circunstancial; é restauração interior.

Nesse sentido, a figura de Davi antecipa a plenitude do mistério revelado 
em Cristo. O  Deus que salva pela espada do pastor também salva pela 
lágrima de quem se arrepende, e tudo isso é sombra daquilo que Paulo 
afirmaria séculos depois: "‘Cristo em vós, a esperança da glória” (Cl 1.27).

A o  longo da história de Israel, a salvação foi revelada em atos 
concretos, por meio de líderes humanos, mas a sua fonte sempre foi 
divina. O  Senhor levantava homens e mulheres com o resposta ao 
arrependim ento de um povo quebrantado para que o livramento 
acontecesse e o seu nome fosse glorihcado, e tudo isso apontava, em 
última instância, para o Redentor prometido, em quem toda salvação 
seria plenamente cumprida.

III - 0 SENTIDO PLENO DA SALVAÇÃO EM CRISTO
1. Do livramento físico à salvação eterna
A  revelação da salvação em Cristo não nasce repentinamente nas 
páginas do N ovo Testamento. Desde os primeiros capítulos de G ê­
nesis, a esperança da redenção já  resplandece em meio à escuridão 
do pecado. A o pronunciar juízo sobre a serpente, Deus anuncia uma 
promessa: a semente da mulher ferirá a cabeça da serpente (Gn 3.15). 
Esse texto, conhecido com o protoevangelho, é mais do que uma sentença 
contra o mal; é o primeiro lampejo da graça, o sinal de que, mesmo 
diante da Queda, Deus não havia desistido da humanidade. Nele, já  
se anuncia o que, mais tarde, seria plenamente revelado em Jesus: a 
salvação definitiva não apenas de um povo, mas de toda a criação.

2. Jesus como o Salvador prometido
Esse sentido é desenvolvido ao longo das Escrituras. Os livramentos físicos 
e nacionais presentes no Antigo Testamento —  como vimos na história dos 
juizes, dos profetas e dos reis —  apontavam para algo maior: a necessidade

0SEN1ID0 BÍBLICO DA SALVAÇÃO

2 1



de um Salvador que pudesse vencer não apenas inimigos visíveis, mas 
também o inimigo mais profundo da alma humana: o pecado. Quando 
Zacarias, pai de João Batista, profetiza sobre o nascimento do Messias, ele 
declara que Deus visitaria o seu povo para “fazer remissão dos seus pecados” 
e “guiar os nossos pés pelo caminho da paz” (Lc 1.68-79). O  verdadeiro 
livramento é espiritual: reconciliação com  Deus, perdão e vida eterna. E 
por isso que, no ponto culminante da revelação, Jesus é apresentado como o 
cumprimento daquela promessa antiga. O  anjo que anuncia o nascimento 
diz: “ [...] e lhe porás o nome de Jesus, porque ele salvará o seu povo dos 
seus pecados” (Mt 1.21). A  semente da mulher tem um nome. Jesus não 
veio restaurar politicamente Israel, mas, sim, reconciliar o mundo com  o 
Pai. Ele é o Cordeiro de Deus que tira o pecado do mundo e o mediador 
único entre Deus e os homens (1 Tm 2.5), sendo por isso que a Escritura 
é categórica: “E em nenhum outro há salvação” (At 4.12).

Essa verdade claramente nos confronta com intensidade, pois a salvação 
não é uma alternativa religiosa entre muitas, e sim o dom supremo de 
Deus oferecido por meio de Cristo. Fora dEle, não há reconciliação, não 
há acesso ao Pai, não há vida etema. O  evangelho não é apenas uma boa 
notícia entre outras; é a única esperança para a humanidade. Pregá-lo é 
uma responsabilidade inadiável da Igreja, pois é por meio da fé em Cristo 
que se entra na vida que realmente importa. Ser salvo, portanto, não é 
apenas mudar de religião e /ou  comportamento; é sair da morte espiritual 
e nascer para uma nova vida. Com o diz Paulo: “E vos vivificou, estando 
vós mortos em ofensas e pecados” (Ef 2.1). Essa salvação transforma a 
natureza do ser humano. Por meio do Espírito Santo, o ser humano con­
vence-se do pecado, da justiça e do juízo Jo 16.8), e o coração regenerado 
passa a desejai' o que antes rejeitava: o relacionamento com  Deus. A  luz 
de Deus invade as trevas da alma, e aquilo que era trevas torna-se luz. Os 
pensamentos são renovados, os desejos são alinhados à vontade divina, 
e o crente passa a viver, mesmo neste mundo, sob o sinal da eternidade. 
Essa experiência, porém, é apenas o começo.

3. A salvação hoje: uma experiência espiritual e eterna
A  salvação, ainda que já  real, aguarda a sua plenitude. Seremos trans­
formados totalmente um dia —  espírito, alma e corpo —  e viveremos 
com  o Senhor num estado em que a morte não terá mais poder. A

PLAND PERFEITD

2 2



salvação, portanto, é histórica, espiritual e escatológica. Começa agora, 
no coração regenerado, mas será consumada na eternidade, quando 
estaremos diante de Deus em plenitude.

Essa dimensão abrangente da salvação foi bem expressa por Francis 
Schaeffer, ao refletir sobre o alcance da obra redentora de Cristo. 
Em uma das suas obras, ele destaca seis afirmações que sintetizam 
o sentido pleno da salvação com o revelado nas Escrituras, unindo 
os seus aspectos históricos, soteriológicos e escatológicos. Primeiro: 
"‘Cristo morreu na história” . Segundo: “ Cristo ressurgiu na história” . 
Terceiro: “ nós morremos com  Cristo na história quando o aceitamos 
com o Salvador” . Quarto: “ seremos ressuscitados na história quando 
Ele voltar” . Quinto: “ devemos viver agora pela fé com o se já  estivés­
semos mortos” . E sexto: “ devemos viver agora com o se já  fôssemos 
ressuscitados dos mortos” (SCHAEFFER, 2021, p. 47-48).

Essa visão não apenas nos ensina sobre os eventos centrais da fé 
cristã, com o também nos chama à responsabilidade de viver no pre­
sente à luz da obra consumada de Cristo. Essa salvação bíblica não é 
uma ideia abstrata nem um consolo apenas futuro; é uma realidade 
que ocorreu na história, que nos transforma no presente e que se 
consumará gloriosamente no futuro. Trata-se de uma iniciativa divina 
que envolve tempo, corpo e eternidade. Por isso, ao contemplarmos a 
cruz e a ressurreição, somos chamados a viver com o quem já  foi cru­
cificado com  Cristo e com o quem já  ressuscitou para uma nova vida.

A  salvação, assim compreendida, é um dom que opera na história, 
transforma nossa vida presente e projeta-nos para a eternidade. Ela é histó­
rica, pois aconteceu em tempo e espaço na encarnação, morte, ressurreição 
de Jesus e em nosso tempo presente, pois acontece em nossa vida hoje. E 
soteriológica, pois trata do perdão, da justificação e da regeneração do ser 
humano. E é escatológica, pois aponta para o dia em que toda a criação 
será redimida, e a morte, definitivamente vencida. Com  essa esperança, 
caminhamos com  fé, certos de que: “ [...] aquele que em vós começou a 
boa obra a aperfeiçoará até ao Dia de Jesus Cristo” (Fp 1.6).

CONCLUSÃO
A  salvação é, sem dúvida, o grande fio de ouro condutor das Escri­
turas. D a promessa feita no Éden até a vitória final proclamada em

0SEN1ID0 BÍBLICO DA SALVAÇÃO

2 3



Apocalipse, tudo na Bíblia aponta para o desejo de Deus em resga­
tar, redimir e reconciliar o ser humano consigo mesmo. N o Antigo 
Testamento, essa salvação manifestava-se em livramentos concretos, 
conduzidos por líderes levantados por Deus e m arcados pela sua 
fidelidade à aliança. N o N ovo Testamento, a salvação assume a sua 
forma plena e definitiva: a redenção dos pecados por meio da vida, 
morte e ressurreição de Jesus Cristo.

Essa história, porém, não é estática. Ela é dinâmica, viva, progres­
siva —  um plano divino de amor e graça que atravessa os séculos e 
culmina na cruz, onde o Salvador anunciado desde Gênesis revela-se 
em carne e sangue. Por isso, com preender a doutrina da salvação é 
mais do que estudar um conceito teológico: é reconhecer o movimento 
constante de Deus em direção ao pecador, que é o convite do Céu 
para que todo hom em  arrependa-se e viva. Essa salvação, porém , 
não diz respeito apenas ao passado e nem  se limita ao futuro. Ela 
também nos alcança hoje. Ser salvo é viver com  propósito; é carregar 
no coração a certeza de que fomos perdoados, chamados e enviados; 
é trilhar uma nova vida pelo poder do Espírito; e é, ao mesmo tempo 
que caminhamos neste mundo, habitados pela esperança, olharmos 
para o alto com  os olhos da fé, aguardando o dia em que a redenção 
será consumada e que estaremos para sempre com  o Senhor.

É por isso que a mensagem da salvação é fundamental. Somos 
alcançados por ela em nossa condição real —  feridos, desorientados, 
culpados — , e ela certamente nos oferece o que nenhuma filosofia 
ou mérito humano pode oferecer: reconciliação com  o Criador. É 
por isso que a salvação é dom, é graça, é chamada —  mas também é 
compromisso. É vida eterna com eçando agora. E esse “ agora’' exige 
uma resposta responsável e consciente. Viver essa verdade é deixar que 
a eternidade toque o presente e andar neste mundo com o quem já  foi 
transformado pela realidade do Reino de Deus. Que, ao compreender 
o sentido bíblico da salvação, possamos responder a esse chamado 
com  fé, gratidão e entrega, pois não há maior privilégio do que fazer 
parte da história da salvação que o Senhor Deus está escrevendo com  
amor desde a fundação do mundo.

PLAND PERFEITD

2 4



CAPITULO 2

O PROBLEMA 
DO PEGADO

Gênesis 3.1-7
1 - Ora, a serpente era mais astuta que todas as alimárias do campo 
que o Senhor Deus tinha feito. E esta disse à mulher: E assim que 
Deus disse: Não comereis de toda árvore do jardim?
2 - E disse a mulher à serpente: D o fruto das árvores do jardim  co ­
meremos,
3 - mas, do fruto da árvore que está no meio do jardim, disse Deus: 
N ão comereis dele, nem nele tocareis, para que não morrais.
4 - Então, a serpente disse à mulher: Certamente não morrereis.
5 - Porque Deus sabe que, no dia em que dele comerdes, se abrirão 
os vossos olhos, e sereis com o Deus, sabendo o bem  e o mal.
6 - E, vendo a mulher que aquela árvore era boa para se comer, e agra­
dável aos olhos, e árvore desejável para dar entendimento, tomou do 
seu fruto, e comeu, e deu também a seu marido, e ele com eu com  ela.
7 - Então, foram abertos os olhos de ambos, e conheceram  que es­
tavam nus; e coseram folhas de figueira, e fizeram para si aventais.

INTRODUÇÃO

De fato, vivemos numa sociedade que valoriza a imagem e o sucesso, 
mas que raramente admite as próprias quedas. E com o se todos 
fossem “príncipes” aos olhos uns dos outros, ocultando as marcas 

do fracasso, do medo e da culpa. A  realidade, porém, é bem diferente: 
cada ser humano carrega consigo a marca do pecado. Ainda que o 
mundo nos ensine a maquiar a verdade, a Bíblia revela sem rodeios:



PLANO PERFEITO

“ Todos pecaram e destituídos estão da glória de Deus” (Rm  3.23). 
Nós, sem Cristo, encontramo-nos isolados em nossa condição caída.

Esse é o drama humano desde o Éden. Criado em estado de per­
feição, o ser hum ano experimentava com unhão plena com  Deus, 
mas escolheu desobedecer. A o  ouvir a voz enganosa da serpente, ele 
acreditou que podería viver com o se fosse independente do Criador, e 
o resultado foi devastador. A  pureza deu lugar à vergonha; a confiança, 
ao medo; e a vida, à certeza da morte. Desde então, a humanidade 
carrega essa ferida invisível que atravessa gerações. N ão se trata 
apenas de erros pontuais ou de escolhas malfeitas, mas também de 
uma inclinação profunda do coração para longe de Deus. É por isso 
que, mesmo em ambientes de amor, justiça e fé, o pecado continua 
manifestando-se, com o lembrou M yer Pearlman: “ N ão conseguindo 
destruir o trigo, semeou o jo io ”  (PEARLM AN, 1995, p. 60). O  mal 
infiltra-se onde menos se espera.

Assim, o problema do pecado não é apenas um tema religioso; é a 
chave para com preender a história e a condição de cada pessoa. Por 
trás de guerras, injustiças e violências, há corações corrompidos. Por 
trás da busca incessante por reconhecimento, prazer ou poder, existe 
um vazio que só a graça de Deus pode preencher. O  pecado não destrói 
apenas a ordem  externa do mundo; ele consom e silenciosamente a 
alma, o mundo interno do ser humano, afastando-a da presença de 
Deus. Por isso, mesmo em um tempo de tantos avanços científicos e 
tecnológicos, vemos a mesma realidade que o apóstolo Paulo descre­
veu: “ [ ...]  quando quero fazer o bem, o mal está com igo” (Rm 7.21).

A  Bíblia, porém, vai além: mostra que essa condição não é apenas 
fruto de nossa fraqueza, mas também consequência do pecado que 
habita em nós. Por isso, o cham ado divino não é para fingirm os 
perfeição, mas para reconhecermos nossa necessidade de redenção. 
Negar o pecado é negar a própria condição humana depois da Q ue­
da. Confessá-lo, ao contrário, é o primeiro passo para experimentar 
a graça de Deus.

Neste capítulo, refletiremos sobre a realidade do pecado e as suas 
consequências. Veremos que ele não é apenas uma falha moral, mas 
também é uma força que separa o ser humano de Deus, gera culpa 
e vergonha e, por fim, conduz ao sofrimento e à morte. Entender a 
gravidade do pecado não é um convite ao desespero, mas à esperança.

2 6



Quanto mais com preendem os nossa condição, mais valorizamos a 
salvação que nos foi concedida em Cristo. Ele é a resposta ao clamor 
humano expresso em tantos corações inquietos, e somente nEle en­
contramos perdão, reconciliação e vida nova e eterna.

I - A ORIGEM DO PEGADO NA HUMANIDADE
1. O livre-arbítrio do ser humano
Pelas Escrituras Sagradas, entendemos que o ser humano não surgiu 
do acaso, mas foi criado por Deus em estado de perfeição, justiça 
e santidade, refletindo a própria imagem do Criador. Nesse estado 
original, desfrutava de pureza e de com unhão direta com  o Senhor, 
tendo também recebido uma sabedoria especial, infundida por Deus, 
que lhe permitia compreender tanto as realidades da criação quanto 
os princípios espirituais sem precisar aprender de outros homens 
(Gn 2.19,20). Além disso, o Criador concedeu-lhe plena liberdade, 
mostrando que a obediência deveria ser fruto do amor e da confian­
ça. O  mandamento dado no Éden (Gn 2.16,17) era a prova de que 
havia uma escolha real a ser feita: viver em obediência e desfrutar da 
plenitude da vida ou, então, desobedecer e colher as consequências.

Essa compreensão encontra eco em diversas tradições teológicas. 
Tomás de Aquino, na Suma Teológica, afirma que “ o primeiro homem 
teve ciência [sabedoria] de todas as coisas mediante as espécies infun­
didas por Deus” (AQUINO, 2002, p. 649). Ele descreve essa condição 
original com o uma “ sabedoria infusa” . Embora a Teologia Pentecostal 
nem sempre use essa terminologia, reconhece que Adão recebeu um 
conhecimento especial antes da Queda. Myer Pearlman, em Conhecendo 
as Doutrinas da Bíblia, afirma: “ Em virtude dos poderes implícitos do 
homem, form ado à imagem de Deus, todos os seres viventes sobre a 
terra foram entregues nas mãos dele”  (PEARLM AN, 2009, p. 123). 
Eurico Bergstén, na sua Teologia Sistemática, complementa: “ Deus de 
entendimento infinito criou o hom em  com o um ser inteligente, em 
condições de cooperar com  o seu Criador. Assim, o homem cooperou 
com  Deus já  no Jardim do Éden” (BERGSTÉN, 2016, p. 128). Dessa 
forma, tanto a Palavra de Deus quanto a reflexão da fé convergem 
para a seguinte compreensão bíblica: o ser humano, na sua origem, foi 
dotado de sabedoria divina, santidade e liberdade a fim de viver em

0 PROBLEMA DD PECADO

2 7



plena com unhão com  o Senhor e exercer a sua vocação de governar 
a criação sob a vontade do Criador.

2. A tentação e a escolha errada
N o Éden, por meio da instrumentalidade da serpente, o hom em  foi, 
contudo, posto à prova na sua fidelidade. Identificada nas Escrituras 
com o Satanás e Diabo, a Serpente surgiu com o instrumento do Inimigo 
para enganar a mulher que Deus havia criado (Gn 3.1). O  seu plano 
era astuto: confrontar o próprio Deus utilizando aquilo que Ele havia 
formado. Esta, em essência, é a natureza do pecado: a distorção da cria­
ção divina para senir a propósitos contrários ao Criador (Rm 1.22,23).

A  estratégia foi sutil. A  Serpente não apresentou algo inteiramente 
novo, mas distorceu as palavras de Deus, semeando dúvida no coração 
de Eva (Gn 3.2-5). Seduzida pela promessa enganosa de ser “ com o 
Deus” , a mulher tomou do fruto proibido e comeu, oferecendo também 
ao seu marido, que igualmente participou do ato (Gn 3.6).

Assim, o pecado entrou no mundo não por falta de capacidade ou 
sabedoria do homem, mas porque, no pleno exercício da sua liberdade, 
escolheu contrariar a vontade divina. Desde então, a humanidade, à 
semelhança de Adão e Eva, tem seguido o caminho da desobediência, 
afastando-se do propósito original do Criador. A  Bíblia é clara: “ todos 
pecaram” (Rm 5.12). Isso significa que o ser humano já  não carrega 
mais a perfeição, a justiça e a santidade que possuía antes da Queda. 
Agora, todos nascem inclinados ao erro e incapazes, por si mesmos, 
de alcançar a santidade que o Senhor requer (Rm 3.23). O  salmista 
reconheceu essa realidade ao confessar: “ Eis que em iniquidade fui 
formado, e em pecado me concebeu minha m ãe” (SI 51.5).

3. “Todos pecaram”
Essa é a doutrina bíblica do pecado, uma verdade que nos ajuda a 
com preender por que existe mal no mundo e que nos mostra que o 
problem a central da humanidade não é apenas social, político ou 
econôm ico, mas também espiritual.

M esm o diante dos avanços da ciência, do progresso tecnológico 
e das conquistas sociais, o  coração humano permanece inclinado a 
distorcer o que Deus criou. Muitas vezes, o conhecim ento e o pro­

PLANO PERFEITO

2 8



D PROBLEMA flD PEGADO

gresso tornam-se instrumentos de orgulho, injustiça e idolatria em 
vez de glória a Deus.

Além disso, o pecado leva o ser humano a acreditar em falsas con­
cepções sobre si mesmo, escondendo a sua real condição diante do 
Criador. Ele simplesmente se vê com o autossuficiente e capaz de definir 
a sua própria verdade, quando, na realidade, está separado da fonte 
da vida. Sem Deus, não há verdadeira paz nem propósito duradouro.

Ao comentar Atos, o teólogo pentecostal Myer Pearlman descreve de 
maneira contundente a fragilidade da natureza humana pecaminosa, 
que se manifesta até mesmo em ambientes marcados pela santidade:

Até ali, tudo havia sido glorioso na vida da Igreja. Suas ca­
racterísticas típicas eram amor fraternal, a bondade altruísta, 
a coragem  heróica e a real devoção a Cristo. N ão era, no 
entanto, nenhum Milênio espiritual. Satanás, longe de estar 
amarrado, trabalhava com  vigor! N ão conseguiu destruir 
a igreja através das perseguições vindas de fora. Procurou, 
então, estragá-la por dentro, seduzindo alguns dos seus mem­
bros. N ão conseguindo destruir o trigo, semeou o jo io  (Mt 
13.24-30). Suas primeiras vítimas, aliás indesculpáveis, foram 
Ananias e Safira. Daquele tempo para cá, a hipocrisia sempre 
tem seguido a realidade da religião com o uma sombra negra 
(PEARLM AN, 1995, p. 59,60).

Assim com o o hom em  perfeito no Éden sucumbiu à tentação, 
também a Igreja, mesmo cercada de santidade e graça, enfrentou a 
presença do pecado que insiste em corrom per o que Deus santifica. 
Essa constatação reforça a necessidade contínua da graça e da vigilân­
cia espiritual. Cabe a nós, portanto, viver em constante dependência 
do Senhor, certos de que é só em Cristo que encontramos força para 
resistir e graça para permanecermos fiéis.

II - AS CONSEQUÊNCIAS DO PECADO
1. Separação de Deus
O  pecado não apenas entrou na história humana; ele transformou 
radicalmente a experiência do hom em  em todas as dimensões da

2 9



vida. A  narrativa do Éden mostra que a escolha de A dão e Eva trou­
xe consequências imediatas e duradouras, que se estendem a toda 
a humanidade. Entre elas, três ganham destaque: (1) a separação 
de Deus, (2) a culpa acompanhada da vergonha e (3) a realidade do 
sofrimento e da morte.

A  primeira e mais grave consequência do pecado é a separação 
que ele causa entre Deus e o  ser humano. O  profeta Isaías afirmou: 
“ Mas as vossas iniquidades fazem divisão entre vós e o  vosso Deus”  (Is 
59.2). O  relato de Gênesis descreve a ruptura: depois de desobedecer, 
o primeiro casal escondeu-se do Senhor, incapaz de permanecer na 
sua presença (Gn 3.8-10).

Essa distância não é apenas teológica, mas também existencial. 
Santo Agostinho declarou nas suas Confissões'. “ Minha alma é morada 
muito estreita para te receber: será alargada por ti, Senhor. Está em 
ruínas: restaura-a!” (AG O STIN H O , 2011, p. 19). A  ruína do coração 
humano é fruto dessa separação espiritual. É imperiosa a pergunta 
de Deus ao hom em  após a Q ueda, que encontramos em Gênesis: 
“ E cham ou o Senhor Deus a A dão e disse-lhe: O nde estás?”  (Gn 
3.9). Essa pergunta ecoa na alma do ser humano do século 21, e a 
resposta podem os encontrar em Isaías: “ Mas as vossas iniquidades 
fazem divisão entre vós e o vosso Deus, e os vossos pecados encobrem 
o seu rosto de vós, para que vos não ouça” (Is 59.2). Assim, enquanto 
o pecado permanece, o homem encontra-se afastado da fonte da vida 
e impossibilitado de experimentar a verdadeira paz.

2. Culpa e vergonha
Outra consequência do pecado é a experiência da culpa e da vergonha. 
Antes da Queda, o primeiro casal estava nu e não se envergonhava (Gn 
2.25). Após pecar, porém, os olhos deles foram abertos e, percebendo 
a sua nudez, esconderam-se do Senhor (Gn 3.7,10). O  que antes era 
pureza tornou-se sinal de fragilidade e corrupção, dando lugar ao peso 
da culpa no interior humano. U m  dos grandes males decorrentes do 
pecado é exatamente o sentimento de culpa, que passa a habitar o 
coração humano e a produzir profundo sofrimento.

É importante, contudo, distinguir os tipos de culpa. Esse é um 
problema real e inevitável com o consequência do pecado. Quantos,

PLANO PERFEITO

3 0



em nossos dias, não são atormentados por ela? Há quem tente negar 
ou relativizar a culpa, afirmando que se trata apenas de um produto 
socialmente construído —  fruto da religião, da cultura ou de outros 
fatores. Essa crítica não está de todo equivocada, pois, de fato, muitas 
pessoas vivem escravizadas por sentimentos de culpa que não têm 
relação direta com  um pecado com etido, mas que foram impostos 
por pressões externas, frustrações ou interpretações equivocadas. E 
a chamada culpa psicológica —  ou sentimento de culpa. Ela pode estar 
ligada a uma culpa real, quando nasce de um pecado verdadeiro não 
confessado, mas também pode surgir independentemente dela, sendo 
fruto de fatores externos ou distorções internas. Em ambos os casos, 
causa dor e angústia verdadeiras, exigindo discernimento e tratamento 
à luz da graça de Deus.

Francis Schaeffer ajuda-nos a compreender essa realidade ao afirmar:

Dizer que não há culpa real é inútil, porque o homem, com o 
ele é, sabe que há culpa moral real. Mas quando sei que a 
culpa real é realmente resolvida por Cristo, de m odo que 
não preciso ter m edo de examinar questões básicas no meu 
íntimo, então posso ver que o sentimento de culpa que ficou 
é a culpa psicológica e só isso. N ão quero dizer que a culpa 
psicológica não seja ainda cruel. Mas agora posso me abrir 
com  ela —  vê-la com o sendo o que é —  sem aquela confusão 
terrível de culpa moral e culpa psicológica [sentimento de 
culpa] (SCHAEFFER, 2021, p. 137).

Ainda que não seja simples distinguir a culpa real da culpa psico­
lógica, o Deus Todo-poderoso, por meio de Jesus Cristo e na força do 
Espírito Santo, concede-nos discernimento para reconhecermos cada 
uma delas e cravá-las na cruz do Calvário. Assim, podemos lançar toda 
a nossa ansiedade sobre Cristo, porque Ele cuida de nós (1 Pe 5.7).

3. Sofrimento e morte
O  pecado também trouxe sofrimento e morte. Deus declarou a Adão: 
“ N o suor do teu rosto, comerás o teu pão”  (Gn 3.19). A  dor, o can­
saço e a morte física tornaram-se parte da experiência humana (Gn

0 PROBLEMA DO PEGADO

3 1



3.16-19). O  apóstolo Paulo resume de forma categórica: “ O  salário 
do pecado é a m orte” (Rm 6.23). A  morte, portanto, não é apenas 
um fenôm eno biológico inevitável, mas também o ju ízo do pecado 
sobre toda a humanidade. D o ponto de vista humano, o teólogo Paul 
Tillich afirma que “ a ansiedade do destino e da morte é mais básica, 
mais universal e inescapável. Todas as tentativas de negá-las são fú- 
teis” (TILLICH , 1976, p. 35). Essa afirmação revela uma realidade 
dolorosa: em nossos dias, muitas pessoas estremecem diante da morte 
e até evitam falar sobre ela —  com o se silenciar fosse suficiente para 
afastar o medo. Tal temor expõe a fragilidade de nossa condição caída 
e a limitação de nossas forças diante do inevitável.

III - A SOLUÇÃO DE DEUS PARA AS CUNSEQUÍNCIAS DU 
PECADU
1. Restauração do relacionamento com Deus
O  pecado trouxe separação de Deus, culpa, vergonha, sofrimento e 
morte. Contudo, desde o Éden, o Senhor já  havia estabelecido um 
plano perfeito para restaurar o ser humano. Essa solução divina foi 
revelada progressivamente no Antigo Testamento e manifestada na 
sua plenitude em Cristo no Novo Testamento. A  Bíblia apresenta três 
aspectos centrais dessa solução: (1) a restauração do relacionamento 
com  Deus, (2) a rem oção da culpa e da vergonha e (3) a vitória sobre 
o sofrimento e a morte.

A  maior necessidade do ser humano é a reconciliação com  o Cria­
dor. Desde o Éden, o pecado ergueu uma barreira entre Deus e a 
humanidade (Is 59.2). Essa barreira foi, porém , removida em Cris­
to. O  apóstolo Paulo ensina: “ Tudo isto provém  de Deus, que nos 
reconciliou consigo mesmo por Jesus Cristo e nos deu o ministério 
da reconciliação”  (2 C o  5.18) e acrescenta: “ Deus estava em Cristo 
reconciliando consigo o mundo, não lhes imputando os seus pecados” 
(2 C o 5.19). Essa reconciliação é um dom  da graça, e não resultado 
de méritos humanos. O  pecado havia rom pido a com unhão entre 
Deus e o hom em , mas essa com unhão foi plenamente restaurada 
em Cristo. A  reconciliação é, portanto, o  centro da salvação, pois 
devolve ao ser hum ano a possibilidade de viver em amizade com

PIANO PERFEITO

3 2



0 PROBLEMA DO PECADO

o seu Criador e experimentar novamente a intimidade perdida no 
Éden. Mais do que uma mudança de status espiritual, trata-se de um 
chamado a uma vida de com unhão diária com  Deus, marcada por 
oração, santidade e serviço.

2. Remoção da culpa e da vergonha
Outra dimensão da solução divina é a cura da consciência marcada 
pelo pecado. No Éden, Adão e Eva sentiram vergonha e esconderam-se 
de Deus (Gn 3.7-10). Desde então, a humanidade carrega o peso da 
culpa. A  boa notícia é que, em Cristo, encontramos perdão pleno: “ Se 
confessarmos os nossos pecados, Ele é fiel e justo para nos perdoar” (1 

Jo 1.9). A  culpa, segundo as Escrituras, é mais do que um sentimento: 
é uma condição espiritual objetiva que atinge o coração humano. Por 
isso, a solução não está em negá-la ou relativizá-la, mas em confessar os 
pecados e receber o perdão que vem de Cristo. Há, contudo, também 
sentimentos de culpa que não correspondem a pecados reais, mas que 
surgem de pressões externas, expectativas frustradas ou interpretações 
equivocadas, conforme vimos anteriormente. Em Cristo, encontramos 
tanto o perdão da culpa verdadeira quanto a cura para o  sentimento 
de culpa que nos aprisiona injustamente. E a obra do Espírito Santo é 
fundamental nesse processo, pois é Ele que nos convence “ do pecado, 
da justiça e do ju ízo” (Jo 16.8), mostrando o que precisa ser confessado 
e, assim, libertando-nos do peso das culpas impostas. Dessa forma, a 
salvação em Cristo, aplicada pela obra do Espírito Santo, remove a 
vergonha, restaura a dignidade e concede-nos ousadia para viver em 
novidade de vida (2 C o 5.17).

3. Superação do sofrimento e da morte
O  pecado não apenas trouxe separação e culpa, mas também sofri­
mento e morte: “ O  salário do pecado é a m orte” (Rm  6.23). Essa 
morte é física, espiritual e, se não houver reconciliação com  Deus, será 
eterna. A  resposta de Deus é, contudo, a esperança viva em Cristo. 
Q uando Jesus declarou: “ Eu sou a ressurreição e a vida; quem crê 
em mim, ainda que esteja morto, viverá” Jo 11.25), Ele mostrou que 
a morte não é o fim, mas, sim, o início de uma nova existência junto 
de Deus. Em Cristo, a vitória sobre a morte tornou-se a essência

3 3



da esperança cristã: aquilo que antes era o limite final da existência 
humana passou a ser para o crente a porta de entrada para a eterni­
dade com  o Senhor. Dentro de uma perspectiva humana, a realidade 
da morte continua sendo uma das maiores causas de ansiedade e 
temor. Muitos em nossos dias evitam até mesmo falar sobre ela, pois 
tamanha é a angústia que provoca. Esse temor, porém , é transfor­
m ado em esperança para aqueles que estão em Cristo. A  Palavra de 
Deus assegura: “ E Deus limpará de seus olhos toda lágrima; e não 
haverá mais morte, nem pranto, nem clamor, nem dor” (Ap 21.4). 
Essa esperança não é ilusão ou consolo passageiro, mas uma certeza 
fundamentada na ressurreição de Cristo. O  apóstolo Paulo afirmou 
que, se Cristo não tivesse ressuscitado, nossa fé seria vã (1 C o 15.14); 
mas, com o Ele ressuscitou, temos a plena garantia de que também 
ressuscitaremos (1 C o  15.20-22). Assim, mesmo diante da dor, das 
perdas e da realidade da morte, o cristão pode viver com  coragem 
e fé. O  Senhor Deus já  havia delineado o plano de salvação desde o 
Éden (Gn 3.15), e esse plano foi consumado em Cristo, trazendo-nos 
vitória e a promessa da vida eterna.

CONCLUSÃO
O  problem a do pecado é, sem dúvida, a questão mais urgente da 
existência humana. Ele não é apenas uma falha moral ou um deslize 
ocasional, mas uma realidade espiritual que afeta todas as dimensões 
da vida. Desde o Éden, quando Adão e Eva escolheram desobedecer 
ao mandamento divino, a humanidade passou a viver marcada pela 
separação de Deus, pela culpa, pela vergonha e pela sombra da morte. 
C om o rimos, o pecado não se limita a atos externos; ele é, antes de 
tudo, uma condição interior, um desvio do coração em relação ao 
Criador. E é por isso que nenhum esforço humano, por mais nobre 
que seja, consegue eliminar a sua raiz. Ciência, filosofia, cultura e 
progresso social podem até oferecer avanços importantes, mas nenhum 
deles é e será capaz de restaurar o elo rom pido com  Deus.

A  Palavra de Deus mostra-nos o caminho da redenção. Não preci­
samos esconder nossas falhas atrás de máscaras nem fingir que somos 
“ príncipes”  impecáveis. Podemos confessar nossa condição e receber 
perdão diante da cruz.

PIANO PERFEITO

3 4



A  Bíblia é clara: “ Se dissermos que não temos pecado, enganamo-nos 
a nós mesmos, e não há verdade em nós. Se confessarmos os nossos 
pecados, Ele é fiel e justo para nos perdoar os pecados e nos purificar 
de toda injustiça” (1 Jo 1.8,9). A  solução para o problema do pecado 
não está em negar a sua existência, mas, sim, em reconhecê-lo e crer 
que Jesus Cristo já  pagou o preço por nós. Ele não apenas remove 
a culpa, mas também nos reconcilia com  o Pai e concede-nos vida 
nova. Onde o pecado trouxe morte, Cristo oferece ressurreição; onde 
trouxe vergonha, Ele cobre de graça; onde gerou medo, Ele infunde 
esperança.

E diante dessa verdade que você precisa tomar sua decisão. C on ­
tinuar \ivendo com o se o pecado fosse um probleminha irrelevante 
é iludir-se e seguir distante do propósito de Deus. M as o Senhor 
claramente nos chama a reconhecer a gravidade dessa realidade, a 
render-se a Cristo e a experimentar a liberdade verdadeira. E o pe­
cado que nos aprisiona, mas é a salvação que nos liberta. E o pecado 
que nos acusa, mas é a graça que nos justifica. É o pecado que nos 
separa, mas é Cristo que nos reconcilia.

Portanto, a grande lição que fica é esta: sem Cristo, o ser humano 
permanece perdido; com  Cristo, a vida é transformada, e a esperan­
ça é restaurada. Há um Deus que conhece nossa miséria, mas que, 
mesmo assim, nos ama e chama para perto. Que cada um de nós, ao 
com preender a realidade do pecado, responda ao convite de Jesus: 
“ Vinde a mim, todos os que estais cansados e oprimidos, e eu vos 
aliviarei”  (Mt 11.28).

0 PROBLEMA DO PEGADO

3 5



CAPITULO 3

A NATUREZA DO DEUS 
QUE SALVA

Salmos 105
5 - Lem brai-vos das maravilhas que fez, dos seus prodígios e dos 
juízos da sua boca,
6 - vós, descendência de Abraão, seu servo, vós, filhos de Jacó, seus 
escolhidos.

Salmos 34
8 - Provai e vede que o Senhor é bom ; bem-aventurado o hom em  
que nele confia.
9 - Temei ao Senhor, vós os seus santos, pois não têm falta alguma 
aqueles que o temem.

Lucas 18
18 - E perguntou-lhe um certo príncipe, dizendo: Bom  Mestre, que 
hei de fazer para herdar a vida eterna?
19 - Jesus lhe disse: Por que me chamas bom ? Ninguém  há bom , 
senão um, que é Deus.

Romanos 5
6 - Porque Cristo, estando nós ainda fracos, m orreu a seu tem po 

pelos ímpios.
7 - Porque apenas alguém morrerá por um justo; pois poderá ser que 
pelo bom  alguém ouse morrer.
8 - Mas Deus prova o seu amor para conosco em que Cristo morreu 
por nós, sendo nós ainda pecadores.



A NATUREZA DD DEUS QUE SALVA

INTRODUÇÃO

no  ser perguntado a respeito da existência de Deus, o romancista 
e dramaturgo Ariano Suassuna respondeu:

Acredito. Eu nào conseguiría conviver com  essa visão amarga, 
dura, atormentada e sangrenta do mundo. Então, ou existe 
Deus ou a vida não tem sentido nenhum. Bastaria a morte 
para tirar qualquer sentido da existência. [...] Então Deus 
para mim é uma necessidade. Se eu não acreditasse em Deus 
eu era um desesperado (SUASSUNA, 2014).

Esse testemunho revela a busca do coração humano por algo maior 
do que si mesmo, capaz de dar sentido e servir de âncora para a vida. 
Contudo, o pecado distorceu essa busca e, em muitos casos, arrancou 
essa âncora do coração humano. Apenas num encontro genuíno com  
o Deus verdadeiro é possível restabelecê-la.

A  boa notícia é que, ao abrirmos a Bíblia, encontramos uma men­
sagem que atravessa séculos e culturas, mas que perm anece viva e 
atual: Deus deseja revelar-se ao ser hum ano. Desde os primeiros 
capítulos de Gênesis até a consum ação em Apocalipse, a Escritura 
apresenta-nos um Deus que não se esconde, mas que toma a iniciativa 
para que o conheçamos. Essa revelação não é apenas intelectual, mas 
também relacionai. Deus não quer apenas ser estudado; Ele quer ser 
experimentado. Ele mostra-se com o Criador, Sustentador e, acima de 
tudo, com o Salvador. O  Senhor revela-se com o aquEle que, mesmo 
diante da rebeldia e do pecado humano, decidiu amar e redimir. Essa 
é a natureza do Deus que salva.

Diante disso, convidamos você a adentrar na reflexão deste capítulo. 
Consideraremos três aspectos fundamentais da natureza do Deus que 
salva. Primeiro, veremos que Ele é o Redentor que toma a iniciativa 
de buscar o pecador e salvá-lo. Depois, meditaremos sobre o amor 
de Deus revelado em Cristo, que nos alcançou quando ainda éramos 
pecadores. Por fim, com preenderem os que esse am or não anula a 
santidade, mas chama-nos a uma vida transformada e dedicada ao 
Senhor. Nosso objetivo é conduzir cada leitor a reconhecer que, pela 
sua bondade, am or e santidade, Deus deseja relacionar-se conosco, 
oferecendo-nos perdão, nova vida e esperança na vida eterna.

3 7



I - O DEUS QUE SE REVELA GOMO SALVADOR
1. A história da salvação mostra Deus como o Redentor
“ Se Deus é o Bem Supremo, então, a nossa mais elevada bênção na terra 
deve estar em conhecê-lo o mais perfeitamente possível. O  objetivo final 
ao qual a redenção conduz é a visão imediata da sempre abençoada di­
vindade” (TOZER, 2020, p. 86). Essa afirmação leva-nos a compreender 
que toda a história da salvação aponta para esse encontro transformador 
com o próprio Deus. Não se trata apenas de livramento das consequências 
do pecado, mas do acesso ao Bem Supremo, que é o Senhor. Por isso, a 
narrativa bíblica revela que a redenção não é um fim em si mesmo; ela é 
o que nos conduz ao relacionamento pleno com  o Criador.

A  história da salvação é, acima de tudo, a revelação de Deus com o 
o Redentor. Desde os primeiros capítulos de Gênesis, o Criador apre­
senta-se com o aquEle que toma a iniciativa de resgatar a humanidade 
caída. Quando o pecado entrou no mundo, trazendo morte e separação, 
Deus pronunciou a promessa do Redentor que pisaria a cabeça da 
serpente (Gn 3.15). Ah, em meio à Queda, brilhou a primeira luz da 
esperança. A o longo das Escrituras, vemos esse plano redentivo desen­
rolar-se em atos poderosos. Nesse sentido, o Salmo 105 convida-nos 
a lembrar e a celebrar “ as maravilhas que fez, os seus prodígios e os 
juízos da sua boca”  (w. 5 e 6). Cada milagre, cada libertação e cada 
ju ízo justo revelam o coração de um Deus que não abandonou o seu 
povo, mas agiu para restaurar a sua aliança. Esse Deus que libertou 
Israel do Egito é o mesmo Deus que ainda hoje redime pecadores, 
mostrando que a sua misericórdia é maior do que nossa culpa.

É maravilhoso saber que, mesmo em nossa condição de pecadores, 
somos vistos pelo Eterno Redentor com  compaixão. Ele não esperou 
que fôssemos até Ele, mas veio ao nosso encontro, revelando a sua 
bondade e graça. O  apóstolo João declara: “Nisto está o amor: não 
em que nós tenhamos amado a Deus, mas em que ele nos amou e 
enviou seu Filho para propiciação pelos nossos pecados”  (1 Jo 4.10).

2. Deus ê bom e digno de confiança
N o Salmo 34, encontramos outra expressão dessa bondade redentora: 
“Busquei ao Senhor, e Ele me respondeu; livrou-me de todos os meus 
temores” (v. 4). Aqui, a fidelidade de Deus manifesta-se na sua proximidade

PIANO PERFEITO

3 8



A NATUREZA DO DEUS QUE SALVA

e cuidado. Ele não apenas livra, mas também restaura e fortalece. Além 
disso, o Salmo convida-nos a experimentar a bondade divina e, com o 
resultado, a felicidade que alcança aquele que confia nEle (v. 8). Quando 
provamos da sua bondade e entregamo-nos a Ele com plena confiança, o 
temor do Senhor —  uma atitude que caracteriza a verdadeira sabedoria 
espiritual (Pv 1.7) —  passa a fazer parte de nossa vida. Esse temor não 
é um medo paralisante, mas reverência amorosa diante da santidade de 
nosso Criador. Assim, passamos a conhecer, de fato, o Deus da Bíblia: 
um Deus bom, confiável e digno de temor. Não se trata de um conheci­
mento meramente intelectual, mas de uma experiência que transforma 
o coração. Esse Deus revela-se não apenas nos seus atributos grandiosos, 
mas também no seu cuidado pessoal, na sua fidelidade que nunca falha 
e na sua misericórdia, que é nova a cada manhã (Lm 3.22,23).

E exatamente dessa maneira que o N ovo Testamento apresenta a 
natureza do Deus que salva: “ Mas, quando apareceu a benignidade e 
o amor de Deus, nosso Salvador, para com  os homens” (Tt 3.4), fomos 
alcançados pela sua obra salvadora —  não por méritos ou esforços 
humanos, mas pela sua iniciativa amorosa e cheia de graça (Tt 3.5). 
Essa bondade divina não é passageira nem restrita a alguns; é constante, 
abundante e alcança todos os que se abrem para recebê-la. O  apóstolo 
Paulo declara que “ a benignidade de Deus te leva ao arrependimento” 
(Rm 2.4), mostrando que até mesmo nossa decisão de voltar para Ele 
é fruto da sua graça operando em nós. A o reconhecer essa realidade, 
entendemos que podem os confiar plenamente em Deus, pois a sua 
fidelidade não depende das circunstâncias, mas, sim, do seu caráter 
imutável. Ainda que falhemos, Ele permanece fiel (2 Tm 2.13). Essa 
confiança gera paz em meio às tempestades, segurança em tempos 
de incerteza e esperança em meio às dores da vida.

Quando experimentamos a bondade de Deus, descobrimos que a 
verdadeira felicidade não se encontra na ausência de problemas, mas 
na presença do Redentor em nossa caminhada. Somos cercados pela 
sua bondade, sustentados pela sua graça e conduzidos pelo seu amor. 
Por isso, podemos afirmar com  o salmista: “ Certamente que a bondade 
e a misericórdia me seguirão todos os dias da minha vida” (SI 23.6). 
Esta é a experiência transformadora da salvação: viver diariamente 
sustentados pela bondade de um Deus que é absolutamente confiável, 
generoso e digno de toda adoração.

3 9



3. Jesus revela a natureza salvadora de Deus
Em Jesus, a natureza salvadora de Deus é revelada. A  Palavra de Deus 
mostra-nos que, em Cristo, habita corporalmente toda a plenitude 
da divindade (Cl 2.9). Não por acaso, quando o jovem  rico chamou 
nosso Senhor de “ Bom  Mestre” , Jesus afirmou que somente Deus é 
bom  (Lc 18.18,19). C om  isso, o  Filho deu testemunho da bondade 
do Pai. Aqui, contemplamos o mistério da Santíssima Trindade no 
testemunho do Filho a respeito do Pai. Em João 14, Jesus declarou: 
“ [...] Q uem  me vê a mim vê o  Pai; [...] N ão crês tu que eu estou no 
Pai e que o Pai está em mim ?” (Jo 14.9,10). Sendo a expressão plena 
da divindade, Jesus revela tanto a bondade quanto a natureza salva­
dora de Deus. É por meio dEle que a obra da salvação é manifesta, 
revelando o Deus da Bíblia com o o Salvador da humanidade caída.

Saber que Deus revela-se com o Salvador nas Escrituras é o que 
nos impulsiona a buscá-lo de forma pessoal e verdadeira. O  Deus que 
salva também deseja ser conhecido intimamente por cada um de nós, 
e a melhor forma de conhecê-lo é mediante a leitura das Escrituras, 
com  o coração aberto e sincero, disposto a encontrá-lo de verdade. A o 
contemplarmos Cristo, vemos o caráter de Deus traduzido em gestos 
de com paixão, palavras de vida e atos de poder. Ele curou enfermos, 
libertou oprimidos, acolheu pecadores e trouxe esperança aos deses­
perançados. A  sua vida é a prova de que Deus não está distante, mas 
presente, ativo e interessado em nosso destino eterno.

Por isso, receber a revelação de Cristo é muito mais do que aderir 
a uma religião; é entrar em um relacionamento vivo com  o Redentor. 
Ele mesmo declarou: “ Eu vim para que tenham vida e a tenham com  
abundância” Jo 10.10). A  abundância de vida que Jesus oferece não 
é medida por bens materiais, mas pela presença transformadora do 
Espírito Santo em nosso interior. Assim, ao conhecer Jesus, conhece­
mos o Deus que é bom , fiel e Salvador e descobrimos a verdadeira 
alegria de viver em com unhão com  Ele.

II - A SALVAÇÃO GOMO PROVA 00 AMOR DE DEUS
1. A salvação como ato de amor
Romanos 5 apresenta-nos um dos retratos mais belos e profundos do 
amor divino. O  apóstolo Paulo descreve a morte de Cristo, o Justo, no

PLAND PERFEITO

4 0



ANATUREZA DO DEUS QUE8ALVA

lugar dos ímpios: “ Porque Cristo, estando nós ainda fracos, morreu 
a seu tempo pelos ímpios” (Rm 5.6). Ele ressalta que não é incomum 
alguém se arriscar por uma pessoa justa e, talvez, até entregar-se por 
alguém reconhecidamente bom  (Rm 5.7), mas é algo extraordinário, 
fora de toda lógica  humana, que um inocente entregue volunta­
riamente a sua vida por pessoas más, rebeldes e pecadoras. E, no 
entanto, foi exatamente isso que os Evangelhos registram: a entrega 
de Jesus, o  Filho de Deus, por uma humanidade que não tinha nada 
para oferecer em troca.

Essa entrega não foi fruto de um impulso ou de uma necessidade 
externa, mas da própria natureza amorosa de Deus. Paulo afirma: 
“ Mas Deus prova o seu am or para conosco, em que Cristo morreu 
por nós, sendo nós ainda pecadores”  (Rm 5.8). O  am or de Deus não 
é teórico; é provado na história, na cruz, no sangue derramado por 
pecadores. Deus não esperou que nos tornássemos santos ou que 
tivéssemos méritos para receber o seu favor. Ele simplesmente nos 
amou no estado mais som brio e distante, quando ainda estávamos 
mortos em ofensas e pecados (Ef 2.1). Essa iniciativa divina demonstra 
um amor que ultrapassa todo entendimento humano. Se isso não é 
amor, então o que seria?

O  sacrifício de Cristo revela o amor que tudo sofre, tudo crê, tudo 
espera e tudo suporta (1 C o 13.4-7). E o amor que se doa mesmo sem 
garantias de correspondência, que se entrega por aqueles que não o 
merecem. Em Cristo, contemplamos o amor sofredor que suportou 
a cruz, o amor bondoso que acolheu pecadores, o am or verdadeiro 
que não se corrom peu diante da injustiça. Esse amor não apenas nos 
perdoa, mas também nos transforma, conduzindo-nos de inimigos a 
filhos adotivos, de condenados a herdeiros da vida eterna.

2. O amor de Deus se manifestou na cruz
A  salvação, portanto, é o maior ato de am or já  realizado. Ela revela 
que, mesmo quando o ser humano estava perdido, Deus não desistiu 
dele. Ele amorosamente nos buscou, alcançou e resgatou, oferecen­
do-nos reconciliação e paz. Esse amor, expresso na cruz, continua 
sendo a esperança e o fundamento da vida cristã.

O  maior fundamento da salvação é o amor de Deus. Todas as demais 
verdades do evangelho estão alicerçadas nesta realidade gloriosa: Deus

4 1



sobremaneira nos amou que entregou o seu Filho para resgatar-nos 
(verjo  3.16). C om o pentecostais, proclamamos com  convicção que 
não foi a força da religião, nem o mérito hum ano, nem m esm o a 
necessidade da criação que moveu o coração de Deus; foi, acima de 
tudo, o  seu am or incomparável.

Esse am or é amplo, profundo e universal. Ele não se limita a um 
povo, a uma cultura ou a uma geração; alcança todos, sem exceção. 
Paulo declara que Deus “quer que todos os homens se salvem e venham 
ao conhecimento da verdade” (1 Tm  2.4). Assim, o amor divino não 
conhece barreiras étnicas, sociais ou morais. É um amor acolhedor, 
que se derrama sobre todos os pecadores, chamando-os à vida eterna. 
Diferente do amor humano, que costuma ser condicionado, o amor 
de Deus é livre, soberano e imensurável.

O  apóstolo João, denominado de o “ apóstolo do amor” , explica essa 
verdade com  precisão: “ Nisto está o amor: não em que nós tenhamos 
am ado a Deus, mas em que ele nos amou e enviou seu Filho para 
propiciação pelos nossos pecados”  (1 Jo 4.10). Aqui encontramos duas 
afirmações centrais: primeiro, que fomos amados por Deus quando 
ainda éramos pecadores; segundo, que esse amor concretizou-se num 
ato de entrega sacrihcial. Esta é a essência da morte vicária de Cristo: 
Ele morreu em nosso lugar, assumindo sobre si o castigo que era nosso.

Esse ato não foi injustiça, mas misericórdia. O  Justo entregou-se 
pelos injustos, para que pudéssemos ser reconciliados com  Deus. É 
um mistério sublime: no Calvário, a santidade e a justiça de Deus 
encontraram-se com  a sua graça e misericórdia, e o resultado foi nossa 
redenção. C om o disse o profeta Isaías: “ [ ...]  o castigo que nos traz a 
paz estava sobre ele, e, pelas suas pisaduras fomos sarados”  (Is 53.5).

A  cruz, portanto, é o m aior testemunho do am or divino não só 
porque Jesus sofreu nela, mas também porque nela fomos alcançados 
com  vida nova. E esse amor é o que nos constrange, com o afirmou 
Paulo: “ Pois o am or de Cristo nos constrange, julgando nós assim: 
que, se um morreu por todos, logo todos morreram” (2 C o 5.14). O  
am or revelado na cruz é mais do que um sentimento; é um ato que 
transforma, cura e liberta. Assim, quem contempla a cruz é chamado 
a responder a esse amor não com  indiferença, mas com  fé, arrepen­
dimento e entrega, pois a salvação não é uma ideia, mas, sim, uma 
experiência viva do am or de Deus derramado em Cristo Jesus; é a 
certeza de que, no Calvário, fomos amados por Deus até o fim e que

PLANO PERFEITD

4 2



A NATUREZA 00 DEUS QUE SALVA

é por esse amor que temos vida eterna. N ão existe definição maior 
ou mais verdadeira de amor do que aquela que se manifesta na cruz, 
com o bem  afirmou John Stott:

[...] Apenas um ato de amor puro, não manchado por alguma 
nuança de segundos motivos, foi praticado na história do mun­
do, a saber, o amor de Deus que se deu a si mesmo em Cristo 
na cruz por pecadores que não o mereciam. E por isso que, 
se estamos procurando uma definição de amor, não devemos 
ir ao dicionário, mas ao Calvário (STOTT, 2006, p. 216).

3. Respondendo ao amor de Deus com gratidão
Se o Calvário é o maior retrato do amor divino, então nossa resposta deve 
ser a gratidão vivida de forma prática e constante. Essa gratidão pela salva­
ção vai muito além de palavras bonitas ou de momentos emocionantes na 
igreja. Ser grato é viver cada dia com  propósito, identidade e sentido em 
Cristo. E reconhecer que “Deus prova o seu amor para conosco em que 
Cristo morreu por nós, sendo nós ainda pecadores” (Rm 5.8) e responder 
a esse amor com  uma vida que honra o sacrifício de Jesus.

Diante disso, a gratidão verdadeira é expressa em atitudes concretas: 
nas decisões que tomamos, nas amizades que escolhemos, na forma 
com o lidamos com  as tentações e na disposição em servir a Deus e 
ao próximo. Não se trata apenas de sentir algo, mas também de viver 
com o alguém transformado pelo amor que recebeu. O  apóstolo João 
resume isso ao dizer: “Nós o amamos porque ele nos amou primeiro” 
(1 Jo 4.19). Esse amor não apenas nos alcança; ele também nos trans­
forma, redefine nossas prioridades, molda nossos relacionamentos e 
impulsiona-nos a viver de maneira santa e comprometida. Gratidão 
é, portanto, obedecer, amar e refletir Cristo em cada aspecto da vida. 
Seja rotina, redes sociais ou atitudes: tudo em nós deve testemunhar 
a grandeza desse amor.

III - A SANTIDADE DO DEUS QUE SALVA
1. Deus é absolutamente santo
Deus é amor, mas Ele também é absolutamente santo e absolutamente 
justo. A  santidade e a justiça de Deus são duas das características mais

4 3



fundamentais da sua natureza, sendo majestosamente reveladas em 
toda a Escritura. Encontramos no livro do profeta Isaías a descrição 
impactante de uma visão celestial: “ E clamavam uns para os outros, 
dizendo: Santo, Santo, Santo é o Senhor dos Exércitos; toda a terra 
está cheia da sua glória” (Is 6.3). Essa tripla declaração enfatiza a 
santidade absoluta de Deus, um atributo que não apenas o distingue 
de toda a criação, mas que também envolve tudo o que Ele é e faz. 
A  sua santidade é a essência do seu caráter, e nada na sua presença 
pode permanecer impuro.

O  apóstolo Pedro, na sua primeira epístola, ecoa esse mesmo cha­
mado: “ Mas, com o é santo aquele que vos chamou, sede vós também 
santos em toda a vossa maneira de viver”  (1 Pe 1.15). E logo acres­
centa: “ Porquanto está escrito: Sede santos, porque eu sou santo” 
(1 Pe 1.16; cf. Lv 11.44). Aqui vemos que a santidade, conectada à 
sua justiça, não é só uma qualidade divina, mas também um padrão 
exigido dos que foram alcançados pela graça. O  chamado de Deus à 
santidade não é opcional, nem uma sugestão; está diretamente ligado 
à sua própria natureza santa e justa. Ser santo, portanto, não é um 
mero ideal humano, mas um reflexo da comunhão com  o Deus Santo.

2. A salvação é um chamado à santidade
A  santidade de Deus diretamente nos confronta com  a realidade do 
pecado, mas também nos convida à transformação. A  obra da salvação 
não se limita ao perdão dos pecados, embora este seja um aspecto 
essencial. A  salvação também é um cham ado à santidade de vida, 
com o afirma o  apóstolo Paulo: “ Mas agora, libertados do pecado e 
feitos servos de Deus, tendes o vosso fruto para santificação e, por fim, 
a vida eterna”  (Rm 6.22). Deus não nos salva para permanecermos 
nos mesmos caminhos de antes, mas para sermos transformados.

Essa transformação é completa. A  verdadeira conversão traz mudança 
de mente, de atitudes e de propósito (2 C o 5.17). Quando alguém se 
encontra com  Cristo, não pode permanecer o mesmo. A  santidade é 
a marca visível dessa nova vida. Ela manifesta-se no falar, no agir, no 
pensar e no relacionar-se com  os outros. É andar diariamente com  
Deus, escolhendo obedecer à sua Palavra mesmo quando o mundo 
apresenta caminhos contrários.

PUNO PERFEITO

4 4



A NATUREZA DO DEUS QUE SALVA

A  santidade pode até parecer um fardo pesado para muitos, com o 
se fosse uma lista interminável de “ não pode”  e “ não deve” . A  Bíblia 
mostra, porém , que a santidade não é um peso, e sim um privilégio; 
é viver a identidade de quem  foi alcançado pela graça. Ser santo 
significa experimentar a verdadeira liberdade —  liberdade do poder 
do pecado e da escravidão das paixões humanas —  para viver em 
com unhão com  o Criador. Nesse sentido, a santidade realiza-se em 
nossa disposição interior, ancorada no Espírito Santo, em abraçar uma 
vida de virtudes no Espírito, em que a natureza do Céu domine-nos 
por completo.

Essa santidade é também fruto da ação do Espírito Santo. Não somos 
santos por força própria ou mérito pessoal, mas porque o Espírito de 
Deus habita em nós e capacita-nos a viver de maneira que agrada ao 
Senhor. Por isso, o autor aos Hebreus afirma: “ Segui a paz com  todos 
e a santificação, sem a qual ninguém verá o Senhor” (Hb 12.14). Isso 
nos mostra que a santidade é indispensável à vida cristã, pois é o sinal 
de que realmente fomos regenerados e pertencemos a Deus.

Assim, quando olhamos para a cruz, vemos não apenas o perdão, 
mas também o chamado à santidade. O  mesmo amor que nos salvou é 
o que nos chama a viver em novidade de vida. O  Deus Santo que nos 
resgatou é também aquEle que nos sustenta e também nos capacita a 
andar nos seus caminhos. Viver em santidade é, portanto, responder 
ao chamado do Deus, que é Santo, Santo, Santo e que deseja refletir 
a sua glória em nós.

3. A cruz: o encontro da justiça e do amor de Deus e o 
caminho para a santidade
A  santidade de Deus objetivamente nos mostra o quanto o pecado é 
grave e destrutivo. Mas a mesma Escritura que revela a santidade do 
Senhor também revela o seu amor infinito. Esses dois atributos, longe 
de contradizerem-se, unem-se perfeitamente no centro da história da 
redenção: a cruz de Cristo.

A  cruz de Cristo é o maior marco da história da salvação. Nela, 
a santidade de Deus e o seu amor infinito encontram-se em perfeita 
harmonia. Deus é santo e não pode tolerar o pecado (Hc 1.13), mas 
também é amor e deseja salvar o pecador (Jo 3.16). Na cruz, vemos

4 5



que o pecado não foi ignorado, mas julgado com  todo o peso da justiça 
divina. Jesus, o Cordeiro sem mancha, tomou sobre si a culpa que era 
nossa (Is 53.5). A o mesmo tempo, esse sacrifício revela o quanto somos 
amados por Deus, ao ponto de Ele entregar o seu Filho por nós. A  cruz 
mostra que a salvação não é barata —  ela custou o sangue de Cristo.

C om o afirma John Stott:

Devemos ver a realização da cruz de Cristo tanto em termos 
de revelação com o de salvação. Emprestando termos correntes, 
podem os dizer que foi “ revelatório” e também “ salvífico” . 
Pois através do que Deus realizou ali pelo mundo, ele também 
falou ao mundo. Assim com o os seres humanos revelam seu 
caráter por m eio de suas ações, da mesma form a Deus se 
mostrou a si mesmo a nós por meio da morte do seu Filho 
(STO TT, 2006, p. 208).

Na cruz, portanto, Deus revela-se de maneira transparente e direta: 
Ele permanece justo ao punir o pecado e, ao mesmo tempo, amoroso 
ao justificar o pecador que crê (Rm 3.26). E o ponto em que a santi­
dade de Deus exige justiça e que o seu amor oferece graça. Por isso, 
a cruz não pode ser vista apenas com o um evento histórico, mas, sim, 
com o a maior revelação de quem Deus é.

A. W. Tozer reforça essa verdade ao lembrar que

Deus é amor, podem os ter plena convicção de que o amor 
sempre estará presente em todos os atos divinos, seja para a 
salvação de um pecador penitente, seja para a destruição de 
um m undo impenitente. D e m odo similar, podem os saber 
que Deus sempre será justo, fiel, misericordioso e verdadeiro” 
(T O ZE R , 2020, p.49).

Assim, o Calvário ensina-nos que o amor de Deus jamais é separado 
da sua santidade e que a santidade de Deus jamais age sem amor. A  
cruz, portanto, é o lugar onde esses santos atributos encontram-se, 
trazendo-nos a salvação.

PLANO PERFEITO

4 6



A NATUREZA DD DEUS QUE SALVA

CONCLUSÃO
A  mensagem da Bíblia é clara: o Deus que se revela é am oroso e 
santo ao mesmo tempo. Ele não é apenas um ideal abstrato, mas um 
Deus vivo que intervém na história e na vida de cada pessoa. A  sua 
santidade claramente nos confronta, mostrando-nos a gravidade do 
pecado, e o seu am or calorosamente nos consola, oferecendo-nos 
perdão e reconciliação, e a cruz de Cristo é o ponto máximo dessa 
revelação. Nela, justiça e graça encontram-se; santidade e am or ca­
minham lado a lado; condenação e salvação encontram-se no mesmo 
ato. O  pecado não foi ignorado, mas punido em Cristo, e o  pecador 
não foi abandonado, mas amado até o fim.

Por isso, viver a fé cristã é muito mais do que frequentar cultos ou 
recitar verdades doutrinárias; é experimentar diariamente a presença 
do Deus que salva. Para o cristão, isso significa responder ao amor 
de Deus com  gratidão prática nas suas decisões, relacionamentos, 
escolhas e testemunho. C om o disse o  apóstolo João: “ Nós o amamos 
porque ele nos amou primeiro” (1 Jo 4.19). Essa resposta de am or é 
traduzida em santidade de vida —  não com o um peso imposto, mas 
com o um privilégio de quem foi alcançado pela graça.

A  santidade é o selo visível da salvação. Quem realmente encontrou 
a Cristo não pode continuar vivendo da mesma forma. A  verdadeira 
conversão transforma pensamentos, palavras e atitudes. Essa trans­
form ação não depende da força humana, mas, sim, do poder do 
Espírito Santo que habita em nós, pois é Ele quem nos capacita a 
viver de m odo digno do chamado que recebemos, mesmo em meio 
às pressões e tentações do mundo.

Assim, concluímos este capítulo com  uma certeza: o Deus que se 
revela é Redentor, Bondoso, Am oroso e Santo. Ele amorosamente 
nos cornada a viver em com unhão com  Ele e a refletir a sua glória 
no mundo. C om o bem  afirmou Ariano Suassuna, a vida torna-se 
amarga, atormentada e sem sentido sem Deus. Em Cristo, porém , 
descobrimos que Deus é nossa maior necessidade, a âncora que sus­
tenta a existência e a fonte de esperança para além da morte. A  cruz 
é o maior retrato desse amor santo, e é nela onde encontramos vida, 
perdão e esperança.

4 7



CAPITULO 4

O DEUS QUE 
JUSTIFICA

Romanos 4.1-8
1 - Que diremos, pois, ter alcançado Abraão, nosso pai segundo a carne?
2 - Porque, se Abraão foi justificado pelas obras, tem de que se gloriar, 
mas não diante de Deus.
3 - Pois, que diz a Escritura? Creu Abraão em Deus, e isso lhe foi 
imputado com o justiça.
4 - Ora, àquele que faz qualquer obra, não lhe é imputado o galardão 
segundo a graça, mas segundo a dívida.
5 - Mas, àquele que não pratica, porém  crê naquele que justifica o 
ímpio, a sua fé lhe é imputada com o justiça.
6 - Assim também Davi declara bem-aventurado o hom em  a quem 
Deus imputa a justiça sem as obras, dizendo:
7 - Bem-aventurados aqueles cujas maldades são perdoadas, e cujos 
pecados são cobertos.
8 - Bem-aventurado o homem a quem o Senhor não imputa o pecado.

INTRODUÇÃO

A  doutrina da justificação pela fé é uma das mais preciosas da fé 
cristã. Ela faz com  que lembremos que a salvação não é resultado 
de esforços humanos ou de obras religiosas, mas um presente gra­

cioso de Deus, concedido mediante a fé em Jesus Cristo. O  apóstolo 
Paulo, escrevendo aos cristãos em  R om a, declarou: “ Sendo, pois, 
justificados pela fé, temos paz com  Deus p or nosso Senhor Jesus 
Cristo”  (Rm 5.1). Essa afirmação resume o coração do evangelho: 
a paz com  Deus não vem de méritos próprios, mas pela fé na obra 
perfeita de Cristo na cruz.



0 DEUS QUE JUSTIFICA

A  importância dessa verdade atravessa toda a História da Igreja. 
Nos dias da Reform a Protestante, a justificação pela fé recebeu uma 
atenção preponderante de m odo que a sua com preensão renovada 
reacendeu a chama da fé autêntica, afastando os cristãos da dependência 
de rituais e méritos pessoais para apoiar-se somente na graça divina. 
Para nós, pentecostais, essa doutrina continua central, pois revela a 
base sobre a qual o Espírito Santo opera regenerando, santificando 
e capacitando o crente a viver em novidade de vida.

Quando olhamos para as Escrituras, percebemos que a justificação 
não é apenas um conceito teológico, mas também uma experiência 
real e transformadora. Abraão, antes mesmo da Lei de Moisés, foi 
declarado justo porque creu em Deus (Rm 4.3). Esse exemplo mostra 
que a salvação sempre esteve fundamentada na fé. Assim também 
hoje: somos aceitos por Deus não porque merecemos, mas porque 
confiamos em Jesus e no sacrifício que Ele realizou em nosso lugar.

Essa verdade é essencial para o cristão. Em um mundo que impõe pa­
drões inalcançáveis de perfeição, em que as redes sociais frequentemente 
reforçam sentimentos de inadequação e culpa, a doutrina da justificação 
pela fé traz descanso e segurança. Ela também nos lembra de que nossa 
identidade não está no que fizemos ou deixamos de fazer no passado, 
mas, sim, no que Cristo fez por nós. Não precisamos carregar o peso do 
passado, nem viver aprisionados pela culpa. Em Cristo, somos declarados 
justos, reconciliados e chamados a viver em liberdade e santidade.

Estudar a justificação, portanto, não é apenas com preender um 
ponto da doutrina cristã, mas abraçar uma verdade que transforma
0 coração e a mente. Neste capítulo, exploraremos o que significa ser 
justificado pela fé, tomando com o base a experiência de Abraão e a 
revelação bíblica, e refletiremos sobre com o essa realidade pode im- 
pactar a vida prática de quem deseja andar com  o Deus que justifica.

1 - 0 QUE £ A JUSTIFICAÇÃO PELA FÉ
1. Conceito
A  palavra ‘justificação”  tem origem no vocábulo grego dikaiosis, que 
significa “ declarar justo” ou “ inocentar” . Não se trata de um processo 
humano, mas de um termo judicial aplicado ao ato divino: o próprio 
Deus, com o Juiz supremo, declara o pecador justo por causa da obra 
redentora de Cristo. O  apóstolo Paulo explica: “Aquele que não co ­

4 9



nheceu pecado, o  fez pecado por nós; para que, nele, fôssemos feitos 
justiça de Deus”  (2 C o  5.21). Assim, a justificação não consiste em 
Deus ignorar o pecado, mas em aplicar ao pecador arrependido a 
justiça de Cristo. Eurico Bergstén, ao tratar desse tema, explica: “Deus, 
na justificação, trata o hom em  arrependido conform e os méritos da 
Pessoa de seu Mediador, Jesus Cristo”  (BERGSTÉN, 2016, p. 180).

Essa mudança de posição diante de Deus baseia-se exclusivamente 
no fruto da graça divina, recebida somente pela fé: “ Sendo justificados 
gratuitamente pela sua graça, pela redenção que há em Cristo Jesus” 
(Rm 3.24). A  justificação é, portanto, o fundamento da vida cristã: 
sem ela, o ser humano permanece condenado e separado de Deus; 
com  ela, passa a desfrutar de comunhão, paz e esperança.

Podemos com parar a justificação ao ato de um juiz que declara 
inocente alguém acusado de um crime, não porque o acusado seja, de 
fato, inocente, mas porque outra pessoa assumiu a sua culpa e pagou a 
sua dívida. Myer Pearlman, teólogo pentecostal, afirmou que “ a justi­
ficação inclui mais que perdão dos pecados e remoção da condenação, 
pois no ato da justificação Deus coloca o ofensor na posição de justo 
(PEARLMAN, 2009, p. 230). Assim acontece conosco: éramos culpados 
e condenados pelo pecado, mas Cristo pagou a pena em nosso lugar. 
Por meio da fé, recebemos esse beneficio, e Deus declara-nos justos.

2. O ato da justificação
Essa mudança é radical. Antes, éramos chamados filhos da ira (Ef 
2.3); agora, somos filhos de Deus (Jo 1.12). Antes, vivíamos em trevas 
(Ef 5.8); agora, somos luz no Senhor. É um novo status espiritual e 
jurídico, que altera completamente nossa posição diante do Criador. 
Essa é a base sobre a qual toda a nossa vida cristã deve ser construída.

É importante com preender também a diferença entre justificação 
e regeneração, em bora esta última seja estudada no capítulo 6. Na 
regeneração, o Espírito Santo opera em nosso interior, transforman­
do nossa natureza e fazendo de nós novas criaturas (2 C o  5.17). Na 
justificação, Deus altera nossa posição diante dEle, declarando-nos 
justos. São atos distintos, mas inseparáveis, con form e nos ensina 
Eurico Bérgsten: “ Enquanto ‘regeneração’ expressa a nova natureza 
que o hom em  recebe pela salvação, justificação se refere à sua nova

PLANO PERFEITO

5 0



Q DEUS QUE JUSTIFICA

posição jurídica, diante da justiça divina” (BERGSTÉN, p. 180). Essa 
obra maravilhosa é, contudo, feita por meio da fé.

A  Bíblia deixa claro que a fé é o único instrumento pelo qual rece­
bemos a justificação. Abraão, o pai da fé, não foi declarado justo por 
causa das suas obras, mas porque creu em Deus (Rm 4.3). Essa fé não é 
mera crença intelectual, mas, sim, confiança viva e entrega completa ao 
Senhor. Com o ensina Tiago, a fé verdadeira é acompanhada por obras 
que a confirmam (Tg 2.17). A  justificação, portanto, não é alcançada 
pelas obras, mas a fé que justifica não permanece sozinha: ela produz 
frutos de santidade. Assim, a justificação é um ato instantâneo e, ao 
mesmo tempo, o início de um processo. E um ato instantâneo, porque, 
quando cremos em Cristo, somos declarados justos; mas também é o 
ponto de partida para uma \dda de santidade, pois quem foi declarado 
justo deve agora viver de acordo com  essa nova realidade.

3. Uma experiência real
A  doutrina da justificação não pode ser reduzida a um conceito teórico 
ou distante da vida prática. Trata-se de uma experiência real, que 
afeta nossa consciência, nossas emoções e nossa conduta. Muitos vivem 
aprisionados pela culpa de erros do passado ou, então, pela pressão 
de corresponder a padrões impostos pela sociedade. Quando, no en­
tanto, entendem que Deus já  os declarou justos em Cristo, encontram 
libertação e segurança: ‘ 'Portanto, agora, nenhuma condenação há 
para os que estão em Cristo Jesus” (Rm 8.1). Isso significa que não 
precisamos viver sob o peso da acusação ou do m edo constante de 
não sermos aceitos. Nossa identidade não se baseia no que fomos ou 
no que fizemos, mas, sim, no que Cristo realizou em nosso lugar. A  
fé na justificação certamente nos liberta para vivermos com  ousadia, 
alegria e esperança. Por isso, compreender a justificação é crucial para 
a manutenção de nossa com icção  de salvos em Cristo.

Em um mundo marcado pela busca incessante de aprovação —  seja 
em redes sociais, seja em relacionamentos — , a certeza de que Deus 
já  nos aceitou em Cristo é uma âncora para a alma. Isso é o que nos 
dá coragem para viver de forma autêntica, sem máscaras seculares 
diante de um público escarnecedor, conscientes de que nossa justiça 
não vem de nós mesmos, mas da obra perfeita do Salvador e que,

5 1



por isso, temos o direito de ser quem somos em Cristo em qualquer 
ambiente da sociedade.

Assim, a justificação pela fé liberta-nos de todo e qualquer ju go  e 
chama-nos para uma vida de gratidão e santidade. Agora, nosso viver 
diário é uma resposta amorosa à graça recebida, e, por isso, nossas 
ações correspondem a essa nova consciência que emerge do evangelho.

II - DEUS JUSTIFICOU ABRAÃO
1. O exemplo do pai da fé
Depois de compreender que a justificação é um ato gracioso de Deus, 
recebido somente pela fé, é fundamental observar com o essa verdade 
já  estava presente muito antes da vinda de Cristo. O  apóstolo Paulo, ao 
escrever aos Romanos, apresenta Abraão com o o grande exemplo de 
alguém que foi justificado não pelas obras, mas pela fé plena em Deus.

Em Romanos 4.1-8, Paulo recorda que Abraão não tinha sobre si o peso 
da Lei de Moisés, pois esta ainda não havia sido dada. Mesmo assim, foi 
considerado justo porque creu na promessa do Senhor. O  texto declara: 
“ Creu Abraão em Deus, e isso lhe foi imputado com o justiça”  (Rm 4.3). 
Isso significa que, desde os primórdios da história da fé, a relação com Deus 
sempre esteve condicionada ao ato de crer na Palavra e no caráter de Deus.

Esse ensino desmonta qualquer ideia de que a fé com o caminho para 
a salvação seja algo restrito ao Novo Testamento. Na verdade, o plano de 
Deus sempre foi um só: justificar o pecador que confia nEle. O  próprio 
Davi, citado por Paulo, também declarou que bem-aventurado é “ o ho­
mem a quem Deus imputa ajustiça sem as obras” (Rm 4.6). Assim, tanto 
Abraão quanto Davi testemunham que o caminho da salvação depende 
fundamentalmente do que Deus fez e continua a fazer em nosso favor. 
Abraão, portanto, é chamado de “pai da fé”  não apenas por ter iniciado 
uma linhagem de crentes, mas também por ter revelado a essência do 
relacionamento com  Deus: confiar na sua promessa, ainda que tudo ao 
redor pareça impossível. O  seu exemplo lembra-nos de que a fé é a chave 
para experimentarmos ajustiça de Deus em qualquer tempo ou lugar.

2. O lugar da fé
D epois de entender que A braão foi declarado justo porque creu, 
precisamos refletir sobre o lugar que a fé ocupa no plano divino. A

PLANO PERFEITO

5 2



0 DEUS QUE JUSTIFICA

narrativa bíblica deixa claro que tanto o crer quanto o agir têm o seu 
espaço na obra da salvação. No caso de Abraão, a fé foi determinante 
para a sua justificação, mas os seus atos também confirmaram essa 
fé. Ele só deixou a sua terra e a sua parentela porque acreditou na 
promessa de Deus antes de qualquer coisa (Gn 12.1). Assim, o agir de 
Abraão foi fruto de uma confiança prévia e firme no Senhor.

Esse princípio continua válido para nós: primeiro cremos; depois, 
nossas ações manifestam a autenticidade da fé que professamos. A  
fé verdadeira não se limita a palavras ou declarações; ela gera frutos 
visíveis na conduta diária. Por isso, Paulo enfatiza que o justo viverá 
da fé (Rm 1.17), mostrando que se trata de uma confiança contínua, 
que sustenta toda a vida cristã. Dessa forma, o teólogo Donald Stamps 
explica:

Foi a fé de Abraão, e não apenas os seus atos (que eram o 
resultado e a exibição da sua fé) que o justificou para com  
Deus e o capacitou a fazer o que era correto, segundo os 
padrões de Deus. A  verdadeira fé de salvação —  o tipo de fé 
que capacita uma pessoa a receber o perdão pelos pecados 
praticados e iniciar um relacionamento pessoal com  Deus —  
está diretamente relacionada e é considerada equivalente à 
justiça, no que diz respeito ao seu efeito na vida de um crente. 
Em outras palavras, quando uma pessoa é espiritualmente 
salva, Deus a “ imputa” com o justa (isto é, conciliada com Deus) 
e quando Deus chama alguém de justo, está indicando que 
essa pessoa é espiritualmente salva e tem um relacionamento 
correto com  Ele (STAMPS, 2022, p. 2023).

Ora, fé e relacionamento com  Deus andam juntos. Nosso relacio­
namento com  Deus com eça, contudo, com  a fé.

E importante distinguir entre fé genuína e mera religiosidade. A  
religiosidade pode ser expressa em práticas externas, rituais ou dis­
cursos, mas não necessariamente nasce de um coração transformado. 
Já a fé verdadeira é a confiança viva em Deus, que se traduz em obe­
diência e perseverança. Hebreus 11 ilustra isso ao apresentar homens 
e mulheres que, pela fé, venceram desafios, alcançaram promessas e 
permaneceram firmes diante das provações.

5 3



Essa fé autêntica continua sendo um chamado para os cristãos de hoje. 
Em um mundo que valoriza mais a aparência do que a essência, a fé 
genuína certamente nos desafia a ser coerentes, autênticos e fiéis, mesmo 
quando ninguém está olhando. Ela faz com  que escolhamos o que agrada 
a Deus, resistamos às pressões externas e vivamos com  esperança.

Outro ponto de suma importância que devemos levar em consideração 
é que a verdadeira fé cristã revela-se com o fé depositada numa pessoa 
histórica: Jesus Cristo. A  fé está primordialmente centrada na pessoa de 
Cristo, no que Ele disse e no que Ele fez. A  fé, portanto, ocupa lugar 
central na justificação: é o gesto de plena dependência de Deus para 
vivermos neste m undo e o testemunho de que nossa confiança está 
firmada na promessa dEle cumprida fielmente na vida do seu Filho.

3. O sentido prático dessa doutrina
Compreender a centralidade da fé na justificação naturalmente nos 
conduz a refletir sobre as im plicações práticas dessa doutrina. Se 
Abraão foi declarado justo porque confiou em Deus, isso significa 
que a salvação jamais se baseou num acúmulo de rituais ou numa 
performance meramente religiosa. A  verdadeira fé em Cristo é viva, 
dinâmica e transformadora e não pode ser reduzida a uma religiosi­
dade fria e mecânica. C om o afirma o apóstolo Tiago: “ [ ...]  a fé sem 
obras é morta” (Tg 2.26); ou seja, a fé genuína sempre se manifesta 
em adtudes que refletem a nova vida que recebemos em Cristo.

O  perigo que enfrentamos, principalmente em nossa geração, é viver 
apenas de aparência religiosa. Frequentar cultos, cantar louvores e até falar 
sobre Deus não são, por si só, evidências de uma vida justificada. Sem 
um encontro real com  Cristo, tudo isso se torna ritual vazio. E com o ter 
uma fachada bonita, mas com  o interior vazio e sem vida. Foi o que Jesus 
denunciou ao falar dos fariseus, chamando-os de sepulcros caiados: bonitos 
por fora, mas cheios de impurezas por dentro (Mt 23.27); logo, a diferença 
entre uma religiosidade vazia e uma fé viva é clara. A  religiosidade busca 
aprovação humana; a fé viva busca agradar a Deus. A  religiosidade foca 
na aparência; a fé viva preocupa-se com  a essência. A  religiosidade gera 
orgulho e hipocrisia; a fé viva produz humildade e verdade. Por isso, viver 
de aparência espiritual é um engano perigoso que rouba a autenticidade 
do relacionamento com  Deus.

PLAND PERFEITO

5 4



0 DEUS QUE JUSTIFICA

Esse desafio torna-se ainda maior em um mundo marcado pelas 
redes sociais. Muitos vivem pressionados a exibir uma imagem de 
perfeição, m ostrando apenas os melhores m om entos, com o se as 
suas vidas fossem livres de falhas e lutas. Já a fé genuína convida-nos 
à autenticidade: não precisamos mostrar uma versão idealizada de 
nós mesmos para sermos aceitos, pois já  fomos aceitos por Deus em 
Cristo. Somos chamados por Ele a viver com  integridade, sem más­
caras, permitindo que a sua graça transforme quem realmente somos.

Por isso, uma fé verdadeira não é passiva nem inerte. Ela produz 
frutos visíveis na form a com o nos relacionamos, nas escolhas que 
fazemos e no m odo com o testemunhamos de Cristo. Q uando somos 
justificados, desejamos andar no Espírito, viver no Espírito e comuni­
car-nos no Espírito (Rm 8.5). Essa é a bênção de viver a partir de um 
encontro real com  o Senhor: ter uma \dda verdadeira, marcada não 
pela aparência, mas pela transformação que só a graça pode produzir.

III - 0 LIVRAMENTO DA CULPA E DAS CONSEQUÊNCIAS 
ETERNAS DO PECADO
1. A justificação traz um grande livramento
Se, por um lado, a fé verdadeira desafia-nos a viver com autenticidade diante 
de Deus, por outro, ela também nos concede a bênção de experimentar­
mos um profundo livramento. Esta é uma das maiores consequências da 
justificação pela fé: ela não apenas nos declara justos diante de Deus, mas 
também nos liberta da condenação que pesava sobre nós.

O  apóstolo Paulo afirma em Rom anos 8.1: “ Portanto, agora, ne­
nhuma condenação há para os que estão em Cristo Jesus” . Essa 
declaração é um marco na vida cristã. Antes de crermos em Cristo, 
vivíamos sob a acusação constante do pecado, condenados diante do 
tribunal divino. Mas, quando recebemos a justificação pela fé, essa 
sentença foi cancelada, e passamos a viver debaixo da graça e da paz 
de Deus. Já não somos mais culpados, pois a justiça de Cristo foi-nos 
imputada. Essa vitória, porém , não se limita ao aspecto espiritual e 
eterno; ela também se manifesta na vida prática.

Muitas pessoas carregam correntes invisíveis que as aprisionam: 
vícios que controlam os seus hábitos, traumas que ferem a sua alma,

5 5



medos que paralisam os seus sonhos ou lembranças do passado que 
insistem em roubar-lhes a paz. Esses aguilhões são sinais do domínio 
do pecado, tentando manter as pessoas presas a uma vida de acusação.

A  boa notícia do evangelho é que essas cadeias podem ser quebradas em 
Cristo. O  mesmo Deus que declara o pecador justo também o capacita a 
viver em liberdade. Não importa quão pesadas sejam as marcas do passado 
ou quão profundas sejam as feridas emocionais; a Palavra assegura que, 
“ se o Filho vos libertar, verdadeiramente sereis livres”  (Jo 8.36).

U m  exemplo com um  entre os cristãos é a sensação de ainda estar 
preso a erros com etidos antes da conversão. Muitos, mesmo após 
aceitarem a Cristo, continuam carregando culpas antigas, com o se 
ainda estivessem condenados. Mas a verdade é que essas acusações já  
não têm mais validade diante de Deus. Pela fé, podemos apropriar-nos 
da promessa de que não existe mais condenação para os que estão em 
Cristo Jesus. Assim, a justificação não é apenas uma doutrina para 
ser compreendida intelectualmente, mas também uma realidade que 
nos liberta da condenação eterna e que nos dá forças para vivermos 
em vitória sobre o pecado e as suas consequências.

2. Livres da culpa
A o recebermos a justificação pela fé, não apenas somos libertos da 
condenação eterna, com o também das correntes invisíveis da culpa 
que tantas vezes oprimem a alma. Se o pecado é o cárcere, a culpa 
é o peso que mantém muitos crentes paralisados mesmo depois de 
estes terem conhecido a graça de Cristo.

A  culpa causada pelo pecado é uma das maiores armas do Inimigo 
contra o povo de Deus. Ela oprime, enfraquece e rouba a alegria da 
salvação. Muitos vivem aprisionados ao passado, marcados por palavras 
duras ditas em meio a conflitos familiares ou feridos por escolhas que 
ainda ecoam  na sua consciência. Outros permanecem presos no pre­
sente, lutando contra acusações constantes que lembram os seus erros 
e que os fazem acreditar que nunca serão dignos do amor de Deus.

E importante relembrarmos o que abordamos a respeito dos dois 
tipos de culpa. A  culpa real é aquela despertada pelo Espírito Santo 
para conduzir-nos ao arrependimento sincero e à reconciliação com  
Deus (2 C o 7.10). Já a culpa psicológica é aquele sentimento que fica

PLAND PERFEITO

5 6



0 DEUS QUE JUSTIFICA

em nosso íntimo, que, na maioria das vezes, nos acusa em todo o tempo, 
mesmo após reconhecermos o erro, confessá-lo e decidirmos não mais 
praticar o ato que gerou a culpa real. Essa culpa, que também podemos 
denominar de culpa escravizante, não é saudável e não leva ao arre­
pendimento, mas à paralisia, ao medo e à desesperança, afastando-nos 
da presença do Senhor. Essa culpa também já  foi removida em Cristo.

A  Bíblia afirma que a condenação que estava sobre nós foi anulada, 
vencida e apagada por Deus (Rm 8.31). Essa verdade convida-nos a 
abandonar o fardo pesado e a viver segundo os propósitos do Senhor. 
N ão fomos libertos para continuar sob o jugo do pecado, mas para 
experimentar a alegria da liberdade em Cristo. A  graça divina rem o­
veu o peso que nos esmagava e também nos deu um novo com eço.

Na experiência pentecostal, essa libertação é real e palpável. Quantos 
testemunhos já  ouvimos de irmãos que, ao entregarem-se a Cristo, 
sentiram com o se uma carga tivesse sido retirada dos seus ombros! 
Essa é a obra libertadora da graça: perdoar, regenerar e declarar justo 
aquele que crê em Jesus. Por isso, a culpa não tem mais domínio sobre 
quem foi justificado. Em Cristo, você foi perdoado, liberto e aceito. 
O  Espírito Santo confirma em seu coração que você não é mais um 
prisioneiro do passado, mas, sim, um(a) filho(a) amado(a) de Deus.

3. O testemunho interior do Espírito Santo
A  justificação pela fé liberta-nos da condenação e remove de nós o peso 
da culpa, bem com o nos concede algo ainda mais profundo: a certeza 
interior de que pertencemos a Deus. Não basta apenas saber, de forma 
racional, que fomos perdoados; é preciso experimentar em nosso coração 
a confirmação de que somos filhos do Pai Celestial. E é exatamente 
isso que o Espírito Santo realiza em nós, testemunhando de maneira 
pessoal e contínua que nossa nova identidade está segura em Cristo.

A  bênção da justificação pela fé não se limita a um ato jurídico diante 
de Deus, mas é acompanhada de uma experiência real e contínua na 
vida do crente: o testemunho interior do Espírito Santo. O  apóstolo 
Paulo declara em Romanos 8.16: “ O  mesmo Espírito testifica com  o 
nosso espírito que somos filhos de Deus” . Essa é, sem dúvida, uma das 
verdades mais preciosas para quem foi justificado. N ão caminhamos 
sozinhos; o próprio Espírito Santo confirma em nosso coração que 
pertencemos à família de Deus:

5 7



Quando seguimos a orientação do Espírito Santo e permane­
cemos em um relacionamento correto com  Jesus, o  Espírito 
nos dá a confiança de que somos filhos de Deus (v. 15). Ele 
nos faz cientes de que Jesus continua a nos amar e de que 
Ele é o nosso constante m ediador no céu (cf. H b 7.25). O  
Espírito também nos mostra que Deus Pai nos ama com o 
seus filhos adotivos, não menos do que Ele ama o  seu Filho 
Unigênito Jo 14.21,23; 17.23) e Ele nos lembra da recom ­
pensa que Jesus compartilhará conosco no céu. Por fim, o 
Espírito desenvolve em nós o am or e confiança, pelos quais 
clamamos a Ele, “Aba, Pai” (v. 15) —  que é uma expressão 
de um relacionamento profundo e pessoal com  Deus, e do 
acesso a Ele (STAMPS, 2022, p. 2039).

Essa certeza é o que nos dá segurança espiritual em meio às pres­
sões externas e aos desafios da vida. Vivem os num tem po em que 
enfrentamos constantes questionamentos sobre nossa identidade: 
pressões sociais, cobranças familiares, com parações em redes sociais 
e até dúvidas internas sobre o próprio valor. A  voz do Espírito Santo 
é, entretanto, mais forte do que todas essas acusações. Ele sussurra ao 
nosso coração que somos filhos amados do Pai, herdeiros de Deus e 
coerdeiros com  Cristo (Rm 8.17). Essa convicção é o que nos dá força 
para permanecermos firmes mesmo quando o mundo tenta fazer-nos 
duvidar de quem somos em Cristo.

O  testemunho interior do Espírito Santo também funciona com o 
um selo de garantia de nossa salvação. Paulo escreve aos efésios: “ Fostes 
selados com  o Espírito Santo da promessa”  (Ef 1.13). O  selo era um 
sím bolo de propriedade e segurança no m undo antigo. Assim, ao 
receberm os o Espírito Santo, somos marcados com o pertencentes 
a Deus, bem  com o assegurados de que a obra iniciada em nós será 
completada até o dia de Cristo.

Essa verdade é profundamente consoladora. Significa que, quando 
nos sentimos fracos ou inseguros, é o Espírito Santo que nos lembra 
de que não somos definidos por nossos erros, mas, sim, pela graça que 
nos alcançou. Ele é quem nos conduz em amor, consola-nos em nossas 
dores e fortalece-nos para enfrentarmos os combates da vida cristã. 
Por isso, quem com preende a realidade do testemunho interior do

PLAND PERFEITO

5 8



0 DEUS O U E JU S TIFIC A

Espírito caminha com  ousadia e confiança. Mesmo diante de tentações, 
críticas ou momentos de solidão, ele sabe que não está abandonado, 
mas selado e sustentado pelo Espírito Santo da Promessa.

CONCLUSÃO
A  justificação é o alicerce sobre o qual se edifica toda a vida cristã. Sem 
ela, permaneceriamos presos à condenação do pecado e à culpa que 
nos paralisa; com  ela, passamos a viver em liberdade, paz e esperança. 
A o crermos em Jesus, somos declarados justos diante de Deus —  não 
por nossos méritos, mas pela justiça de Cristo imputada a nós. Esta é 
a maior troca da história: Cristo levou sobre si nossa culpa, para que 
pudéssemos receber a sua justiça.

Essa verdade é o que nos dá segurança para caminharm os sem 
medo, bem  com o confiança para enfrentarmos os desafios do dia a 
dia. Em um mundo que insiste em lembrar-nos de nossos erros e em 
cobrar perfeição em tudo, a justificação recorda-nos dc que nossa 
identidade não está no passado que vivemos, mas na nova posição 
que recebemos em Cristo. N ão há, portanto, mais espaço para viver 
sob acusações, inseguranças ou aparência religiosa. Somos livres para 
viver em autenticidade diante de Deus e dos homens.

Para o cristão, isso significa não buscar aprovação em máscaras ou 
imagens criadas nas redes sociais, mas encontrar valor e propósito no 
fato de ser aceito por Deus. A  verdadeira fé não é passiva nem vazia; 
ela transforma nossa maneira de viver. Q uem  foi justificado deseja 
andar no Espírito, viver no Espírito e servir a Deus de todo o coração.

Essa mesma fé que nos justifica também nos santifica. Não se trata 
de um ponto final, mas do início de uma nova jornada. Sustentados 
pela graça e pelo testemunho interior do Espírito Santo, somos ca­
pacitados a vencer tentações, superar m edos e viver em santidade. 
Assim, a vida cristã torna-se um caminho de crescimento contínuo, 
de gratidão constante e de esperança renovada. Portanto, creia de 
todo o coração que você foi justificado pela fé. Viva com  ousadia e 
alegria, sabendo que foi o sangue de Cristo que lhe deu uma nova 
identidade. Lembre-se: a fé que justifica é também a fé que santifica, 
sustenta e conduz à vitória. Q ue sua vida seja um testemunho vivo 
dessa graça maravilhosa!

5 9



CAPITULO 5

O FILHO QUE 
REDIME

Êxodo 12
1 - E falou o Senhor a Moisés e a Arão na terra do Egito, dizendo:
2 - Este mesmo mês vos será o princípio dos meses; este vos será o 
primeiro dos meses do ano.
3 - Falai a toda a congregação de Israel, dizendo: Aos dez deste mês, 
tome cada um para si um cordeiro, segundo as casas dos pais, um 
cordeiro para cada casa.
4 - Mas, se a família for pequena para um cordeiro, então, tome um 
só com  seu vizinho perto de sua casa, conform e o número das almas; 
conform e o com er de cada um, fareis a conta para o cordeiro.
5 - 0  cordeiro, ou cabrito, será sem mácula, um macho de um ano, 
o qual tomareis das ovelhas ou das cabras
6 - E o guardareis até ao décim o quarto dia deste mês, e todo o ajun­
tamento da congregação de Israel o sacrificará à tarde.
7 - E tomarão do sangue e pô-lo-ão em ambas as ombreiras e na verga 
da porta, nas casas em que o comerem.
11 - Assim, pois, o comereis: os vossos lombos cingidos, os vossos sa­
patos nos pés, e o vosso cajado na mão; e o comereis apressadamente; 
esta é a Páscoa do Senhor.

Joãol
29 - N o dia seguinte, João viu a Jesus, que vinha para ele, e disse: Eis 
o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do mundo.
32 - E J oão  testificou, d izendo: Eu vi o Espírito descer do céu 
com o uma pom ba e repousar sobre ele.



0 FILHO QUE REDIME

33 - E eu não o conhecia, mas o que me mandou a batizar com  água, 
esse me disse: Sobre aquele que vires descer o Espírito e sobre ele 
repousar, esse é o que batiza com  o Espírito Santo.
34 - E eu vi e tenho testificado que este é o Filho de Deus.

INTRODUÇÃO

A cena é antiga e solene. N o silêncio da noite egípcia, cada família 
israelita reúne-se apressadamente ao redor de uma refeição inco- 
mum: um cordeiro sem defeito, assado conforme a ordem divina. O 

sangue era cuidadosamente passado nos umbrais da porta, não com o 
ornamento, mas com o sinal de vida. Lá fora, o ju ízo de Deus visita a 
terra; dentro das casas marcadas, há segurança. A  Páscoa, instituída 
naquela noite, não foi apenas um rito de passagem, mas um ato de 
redenção que apontava para algo maior e definitivo.

Séculos depois, às margens do Jordão, um profeta rompe o silêncio: 
“ Eis o Cordeiro de Deus, que .tira o pecado do m undo”  (Jo 1.29). Em 
apenas uma frase, João Batista reúne toda a simbologia do cordeiro 
pascal no Antigo Testamento, do sacrifício expiatório e da promessa 
profética do Servo Sofredor de Isaías. Não se trata mais de um animal, 
mas de uma Pessoa —• o próprio Filho de Deus —  que se oferece para 
vencer o pecado e reconciliar o hom em  com  o Criador. Em Cristo, a 
figura torna-se realidade, e a sombra converte-se em luz.

Este capítulo convida-nos a contem plar o sacrifício perfeito de 
Jesus, o Cordeiro sem mácula que se entregou por nós. O  seu sangue 
não apenas nos protege do juízo, com o também nos liberta do poder 
do pecado, resgata-nos da escravidão espiritual e reconcilia-nos com  
Deus. A  cruz não é um ornamento da fé, mas o marco definitivo de 
nossa redenção. Com preender essa verdade é mais do que exercício 
teológico; é um chamado a viver diariamente com o redimidos, em 
gratidão e santidade, sob a marca eterna do sangue do Cordeiro.

I - 0 CORDEIRO DA PÁSCOA: UM SÍMBOLO DA SALVAÇÃO
1. O contexto do Cordeiro da Páscoa
O  livro do Êxodo abre um dos capítulos mais dramáticos da história 
bíblica: o povo de Israel, descendente de Abraão, vive há séculos com o

6 1



escravo no Egito (Èx 1.12,13). O  peso das correntes não se limita ao 
trabalho forçado; há um jugo sobre a alma, uma \ida sem liberdade e 
sem esperança. Essa condição não é apenas histórica; ela simboliza a 
realidade espiritual de toda a humanidade sem Deus: cativa do pecado, 
impotente para libertar-se por si mesma. O  apóstolo Paulo descreve 
esse estado com  clareza: "Por meio de um só homem o pecado entrou 
no mundo, e pelo pecado a morte; assim também a morte passou a 
todos os homens, porque todos pecaram” (Rm 5.12).

Nesse cenário de opressão, Deus levanta Moisés com o instrumento 
de libertação, pois o

escritor do Êxodo está com pondo o cenário para o nascimen­
to e proteção milagrosa de Moisés. A  reação dos israelitas 
confundiu o maldoso rei do Egito e seus conselheiros, que 
tiveram de recorrer a m étodos mais severos para debilitar 
Israel (BEACON, 2014, p. 142).

A  saída do Egito, todavia, não seria conquistada por força militar ou 
negociação política; ela aconteceria pela intervenção direta do Senhor. 
As pragas enviadas contra o Faraó não eram simples demonstrações de 
poder, mas juízos que revelavam que somente o Deus de Israel é Senhor 
sobre toda a terra. E, na décima e última praga, quando a morte visitaria 
todos os primogênitos do Egito, Deus apresentou ao seu povo o caminho 
do livramento: um cordeiro sem defeito, separado para ser sacrificado, 
cujo sangue marcaria as portas com o sinal de li\Tamento (Ex 12).

Naquela noite, o sangue não foi apenas um sinal externo; foi a linha 
divisória entre a \ida e a morte. Onde houvesse sangue, a sentença 
não entraria; onde faltasse, o juízo cairia. Assim, o Senhor não apenas 
libertou Israel da m ão de Faraó, com o também gravou na história 
um símbolo eterno: o livramento vem pelo sangue de um inocente no 
lugar do culpado. Essa verdade inscrita na Páscoa é a primeira grande 
janela para contem plarm os a obra de Cristo, o Cordeiro perfeito, 
que traria não apenas a libertação de uma escravidão terrena, mas 
também a salvação eterna para todos os que cressem no seu nome.

2. A instituição da Páscoa
Após séculos de silêncio e opressão, a intervenção de Deus alcança 
o clímax na décim a praga. O  Senhor instrui Moisés com  detalhes

PLAND PERFEITO

6 2



precisos, que não eram meramente rituais, mas, sim, expressões de 
fé e obediência. Cada família deveria escolher um cordeiro macho 
de um ano, sem mácula, separá-lo por quatro dias e sacrificá-lo ao 
entardecer. O  sangue deveria ser aplicado nas ombreiras e na verga da 
porta, e a carne deveria ser assada e com ida com  pães asmos e ervas 
amargas. Além  disso, todos deveríam estar vestidos para a jornada, 
com  os lom bos cingidos, sandálias nos pés e cajado na m ão —  ou 
seja, prontos para partir (Ex 12.11). A  Páscoa não era uma refeição 
comum, mas uma proclamação profética: o Senhor estava libertando 
o seu povo, e essa libertação exigia fé obediente (Ex 12.24-27).

O  Senhor passou pela terra do Egito naquela noite. A  morte não 
entrou nas casas assinaladas pelo sangue. N o entanto, onde o  sangue 
faltava, o primogênito caía sob o ju ízo divino —  desde o palácio de 
Faraó até a casa mais humilde. A  diferença não estava na posição social, 
mas na presença ou ausência do sangue. Assim, a Páscoa tornou-se o 
memorial da libertação, lembrando a cada geração que Deus salva os 
que se refugiam na provisão que Ele mesmo estabelece. A  instrução 
era clara: “ Este dia vos será por memorial, e celebrá-lo-eis com o festa 
ao Senhor; nas vossas gerações o celebrareis por estatuto perpétuo” 
(Ex 12.14). Aqui, Deus instituiu a Páscoa.

3. A tipologia do Cordeiro Pascal
O  cordeiro sacrificado no Egito não era apenas um recurso momentâneo; 
ele apontava para uma realidade eterna. O  seu sacrifício substitutivo, 
oferecido no lugar do primogênito, prefigurava a obra de Cristo, o ver­
dadeiro Cordeiro de Deus. Paulo declara aos coríntios: “ Cristo, nossa 
Páscoa, foi sacrificado por nós”  (1 C o 5.7), revelando a conexão direta 
entre a Páscoa judaica e a cruz do Calvário. Assim com o o sangue nos 
umbrais livrou Israel da morte, o sangue de Cristo derramado na cruz 
livra-nos do juízo eterno. O  teólogo Leo Cox explica-nos o seguinte:

Podemos entender os detalhes dos versículos 5 a 10 com o 
um tipo de “ Cristo, o Cordeiro Deus” . 1) Era puro e imacu­
lado, 5; 2) M orreu no final da tarde, 6; 3) Aplica seu sangue 
no coração dos crentes, 7; 4) Torna-se o Substituto para o 
portador da ira de Deus, 8,9; 5) Tem de ser recebido total­

0 FILHO QUE REDIME

6 3



mente pelo crente, 10. Deve ser recebido sem o fermento do 
pecado e em tristeza de arrependimento segundo Deus, 8 
(LIV IN G STO N , C O X , 2014, p. 142).

Essa tipologia intensifica-se quando olhamos para Isaías 53, onde 
o Servo Sofredor é descrito com o “ cordeiro levado ao matadouro” 
(Is 53.7), carregando sobre si as iniquidades de muitos. O  cordeiro 
pascal, o cordeiro do sistema levítico e o cordeiro de Isaías convergem 
em Jesus, cujo sacrifício é perfeito, com pleto e irrepetível. Ele não 
apenas cobre o pecado temporariamente, com o também o remove 
de forma definitiva, reconciliando-nos com  Deus. N o Egito, o sangue 
marcou as portas; no Calvário, o sangue marcou eternamente nosso 
nome no Livro da Vida.

PLANO PERFEITO

II - JESUS: 0 CORDEIRO DE DEUS QUE TIRA 0 PECADO DO 
MUNDO
1. O Cordeiro de Deus
A  proclam ação de João Batista às margens do Jordão é uma das de­
clarações mais ricas e densas do N ovo Testamento: “ Eis o Cordeiro 
de Deus, que tira o pecado do m undo” (Jo 1.29). A lém  do Evan­
gelho, a expressão também aparece em Apocalipse: “ do Cordeiro 
que foi m orto desde a fundação do m undo”  (Ap 13.8). Em poucas 
palavras, o profeta no Evangelho de João reúne séculos de revelação 
divina —  do cordeiro pascal no Egito, passando pelo cordeiro dos 
sacrifícios levíticos, até a figura do Servo Sofredor de Isaías 53. A  
respeito da im agem  do Servo Sofredor, Joseph M ayfield escreve: 
“ Este título atribuído a Jesus rapidamente evoca a profecia do Ser­
vo sofredor em Isaías 53, particularmente as palavras: ‘ [...] com o 
um cordeiro, foi levado ao matadouro (cf. Jr 11.19)” (MAYFIELD, 
EARLE, 2014, p. 36). Há, contudo, uma ponderação que precisa 
ser feita para com preender o desenvolvimento simbólico da imagem 
do Cordeiro nas Escrituras:

E bem verdade que o cordeiro pascal não era um sacrifício 
“para tirar o pecado” em um sentido expiatório, nem tinha a

6 4



0 FILHO OUE REDIME

função de levar o pecado para longe, com o acontecia com  o 
bode. Contudo, o pleno simbolismo da Páscoa — juntamente 
com  o cordeiro imolado —  retratava a luta entre a vida e a 
morte, a pureza e a impureza, a perfeição e a imperfeição 
(MAYFIELD, EARLE, 2014, p. 36).

Então, esse simbolismo revelado em cada imagem, cada rito e 
cada profecia encontrava o  seu cumprimento naquele H om em  que 
se aproximava diante de João Batista (Jo 1). N ão era mais um animal 
inocente morrendo no lugar de outro, mas o próprio Filho de Deus, o 
único capaz de oferecer um sacrifício perfeito e definitivo (Hb 9.23-28).

A o chamá-lo de “ Cordeiro” , João não apenas descrevia a sua man­
sidão ou pureza, com o também anunciava o seu destino: ser imolado 
para reconciliar o hom em  com  Deus. N o Antigo Testamento, mais 
especificamente no sistema levítico, o cordeiro carregava simbolicamente 
o pecado do ofertante; agora, Jesus carregaria sobre si o pecado do 
mundo inteiro. A  diferença é que, enquanto os sacrifícios anteriores 
precisavam ser repetidos ano após ano, o sacrifício de Cristo seria único, 
irrepetível e plenamente suficiente. Ele não veio apenas para cobrir 
pecados temporariamente, mas para removê-los de forma definitiva, 
desfazendo a barreira entre o Criador e a criatura.

A o reconhecer Jesus com o o Cordeiro de Deus, João aponta para 
a essência do evangelho: a salvação não é fruto do esforço humano, 
mas do sacrifício substitutivo de Cristo. Ele toma nosso lugar, assume 
nossa culpa e entrega a sua vida para que possamos viver. E essa obra 
que transforma a história e redefine nossa identidade. Diante dessa 
verdade, a única resposta coerente é a fé —  fé que se rende, que confia 
e que segue o  Cordeiro para onde quer que Ele vá. Assim, a visão 
de João não é apenas um título poético, mas a revelação central da 
missão de Jesus Jo 1.29).

2. “Aniquila o pecado”
A  carta aos Hebreus revela com  clareza: “Agora, na consumação dos 
séculos, uma vez se manifestou, para aniquilar o pecado pelo sacrifício 
de si m esm o” (Hb 9.26). Aqui, o autor objetivamente nos conduz 
ao cerne da missão de Cristo. Ele não veio ao m undo apenas para

6 5



ensinar verdades sublimes ou ser um exemplo de virtude; veio para 
resolver definitivamente o problema central da humanidade: o pecado. 
Diferentemente dos sacrifícios do Antigo Testamento —  que eram 
repetidos continuamente e nunca podiam  remover a culpa de forma 
plena— , o sacrifício de Jesus é efetivamente único, suficiente e eterno.

Aniquilar o pecado significa ir além de perdoar atos isolados; é 
destronar o poder que o pecado exerce sobre o coração hum ano 
(Rm  6). Desde o Éden, a humanidade tem vivido sob a culpa e a 
vergonha, incapaz de livrar-se desse fardo por meios próprios. Mas, 
na cruz, Jesus enfrentou não apenas a penalidade do pecado, mas 
também o seu domínio. Ele desarmou as forças espirituais do mal, 
removeu a acusação e abriu o caminho para que o hom em  viva livre 
da escravidão espiritual (Rm  6.5-8). O  que antes era uma sentença 
inevitável foi agora transformado em oportunidade de reconciliação 
e vida nova (Ef 2.14-16).

Essa verdade tem implicações profundas para o presente. Viver 
à som bra do C ordeiro que aniquilou o pecado é viver sem m edo 
da condenação, sem a necessidade de carregar culpas antigas e sem 
permanecer preso a padrões que escravizam. É crer que a cruz não 
foi um mero gesto simbólico, mas uma obra eficaz, capaz de restaurar 
a dignidade perdida e abrir as portas para a com unhão eterna com  
Deus. Por isso, todo aquele que crê é chamado não apenas a aceitar 
o  perdão, mas também a experimentar a libertação que Cristo con ­
quistou com  o seu sangue.

3. O poder do sangue de Jesus
Desde as páginas do Antigo Testamento, o sangue é apresentado com o 
elemento central na relação entre Deus e o homem. A  Lei declarava: 
“ Sem derramamento de sangue não há remissão”  (cf. H b 9.22). N o 
sistema levítico, o sumo sacerdote entrava anualmente no Santo dos 
Santos —  compartimento do Tabernáculo e, mais tarde, do Templo 

Judaico —  com  sangue de animais, intercedendo pelo povo. Esses 
sacrifícios eram, no entanto, provisórios, apontando para algo infi­
nitamente maior. Em Cristo, a imagem é impactante: Ele não levou 
sangue alheio, mas o seu próprio sangue, entregando-se voluntaria­
mente com o oferta perfeita e suficiente para sempre.

PLAND PERFEITO

6 6



O  sangue de Jesus não apenas cobre a culpa, mas também a remove. 
Ele resgata, purifica e sela a Nova Aliança entre Deus e a humanidade. 
Na Ceia do Senhor, o cálice torna-se memorial visível dessa verdade: 
“ Este cálice é o novo testamento no meu sangue, que é derramado por 
vós” (Lc 22.20). Cada vez que a Igreja celebra esse momento, recorda 
que a salvação não foi conquistada por méritos humanos, mas pelo alto 
preço pago no Calvário. O  sangue derramado é a assinatura divina 
de que a obra está consumada e de que a reconciliação é irrevogável.

Reconhecer o poder do sangue é viver debaixo da sua proteção e 
provisão para o perdão dos pecados: “ [ ...]  o sangue de Jesus Cristo, 
seu Filho, nos purifica de todo pecado” (1 Jo 1.7b); é entender que 
nossa segurança não depende de sentimentos ou circunstâncias, mas, 
sim, da obra objetiva realizada na cruz. Isso nos dá confiança para 
aproxim armo-nos de Deus sem m edo, sabendo que fomos lavados, 
justificados e santificados em Cristo (1 C o  6.11). O  sangue do Cor­
deiro é mais do que um tema teológico; é nossa esperança diária, 
o fundamento de nossa paz e a garantia de que, um dia, estaremos 
diante do trono, vestidos de branco, proclamando: “Aquele que nos 
ama, e em seu sangue nos lavou dos nossos pecados, [...] a ele, glória 
e poder para todo o sempre. Am ém !” (Ap 1.5,6).

III - REDENÇÃO E RECONCILIAÇÃO POR MEIO DA ORRA 
SALVIFICA DE CRISTO
A  obra salvíhca realizada no Calvário é poderosamente um chamado 
a todos os pecadores, mas eficaz apenas aos que se arrependem  e 
creem no Filho de Deus. Essa eficiência da obra salvífica no Calvário 
é confirmada nas Escrituras quando com preendemos duas palavras 
cruciais que expressam o fato da salvação: redenção e reconciliação.

1. A redenção
Entre as palavras mais ricas das Escrituras, “ redenção” ocupa lugar 

especial. N o mundo antigo, redimir significava pagar o preço para 
libertar um escravo ou resgatar alguém da prisão (LO N G M A N  III, 
2023, p. 419-20). Na linguagem da fé, é o ato de Deus, por meio de 
Cristo, pagar com  o seu próprio sangue o preço de nossa libertação. O

D FILHO QUE REDIME

6 7



apóstolo Pedro escreve: “ Sabendo que não foi com  coisas corruptíveis, 
com o prata ou ouro, que fostes resgatados [...], mas com  o precioso 
sangue de Cristo, com o de um cordeiro imaculado e incontaminado” 
(1 Pe 1.18-19). Assim, a cruz não é apenas símbolo de perdão, mas 
também o ato definitivo de resgate, de redenção.

Essa obra de redenção muda radicalmente nossa condição. Antes, 
éramos escravos do pecado, vivendo sob o domínio do Inimigo e inca­
pazes de libertar-nos, mas o sangue de Jesus quebrou essas correntes e 
transferiu-nos para o Reino do Filho amado (Cl 1.13,14). Não se trata 
de uma libertação parcial ou temporária, mas de uma transformação 
completa, que nos reposiciona diante de Deus. O  preço foi alto, mas 
foi pago de forma plena e irreversível. Por isso, o crente redimido não 
vive mais com o cativo, mas com o cidadão livre do reino celestial. Essa 
liberdade, porém, não é licença para viver segundo a carne, mas, sim, 
o  chamado para viver uma vida consagrada ao Redentor. Redimir é 
libertar para um propósito, e o propósito é pertencer a Deus. C om o 
Paulo afirma: “ Fostes com prados por bom  preço; glorificai, pois, a 
Deus no vosso corp o” (1 C o  6.20). Q uem  entende a profundidade 
da redenção vive para refletir a glória daquEle que pagou o preço e 
poderosamente nos redimiu.

2. A reconciliação
Se a redenção é o que nos liberta, é a reconciliação o que nos aproxima. 
O  pecado não apenas nos escravizou, com o também nos afastou do 
Criador, rompendo a comunhão que existia no princípio. Essa distância 
foi superada em Cristo: “ Deus estava em Cristo reconciliando consigo 
o m undo”  (2 C o 5.19). Reconciliação é mais do que um acordo de 
paz; é o restabelecimento do relacionamento amoroso entre Deus e 
o homem. Jesus removeu na cruz a barreira que nos separava do Pai. 
Ele pagou nossa dívida e abriu o caminho para que pudéssemos entrar 
com  confiança na presença de Deus (Hb 4.16). Essa restauração de 
comunhão é uma das maiores bênçãos da salvação: podemos chamar 
o Todo-Poderoso de Pai e aproximarmo-nos dEle sem medo.

A  reconciliação também nos transforma em embaixadores do Reino. 
Quem  foi reconciliado é chamado a proclamar a mesma mensagem: 
“ Rogam os-vos, pois, da parte de Cristo, que vos reconcilieis com

PLANO PERFEITO

6 8



D FILHD QUE REDIME

Deus”  (2 C o  5.20). Assim, a vida cristã não é apenas viver em paz 
com  Deus, mas também convidar outros a experimentarem essa paz.

3. Vivendo como redimidos e reconciliados
A  obra de Cristo na cruz não se limita ao passado; ela molda nossa vida 
presente e garante nosso futuro. Redimidos, já  não pertencemos mais 
ao império das trevas (Cl 1.13,14). Reconciliados, já  não vivemos mais 
distantes de Deus (Ef 2.13). Agora, temos acesso diário à sua presença 
não com o estrangeiros, mas, sim, com o filhos e herdeiros (Hb 4.16).

Viver com o redimido é rejeitar as antigas correntes e andar em no­
vidade de vida; é lembrar que o pecado já  não tem mais domínio sobre 
nós e que cada escolha deve refletir a liberdade conquistada por Cristo. 
Viver com o reconciliado é cultivar intimidade com  o Pai, mantendo 
comunhão constante pela oração, pela Palavra e pela obediência.

Essas duas realidades caminham juntas: fomos comprados por um 
alto preço e recebidos com o filhos. Por isso, cada passo nosso é uma 
resposta de gratidão à graça recebida. A  vida cristã não é movida pelo 
m edo do castigo, mas pela alegria de viver em paz com  Deus, sob 
o cuidado e a direção do Redentor, que nos reconciliou com  o Pai.

CONCLUSÃO
O  coração humano compreende profundamente o valor de um sacri­
fício quando este garante a vida de outros. Essa percepção encontra 
o seu sentido mais pleno na revelação bíblica. Assim com o o cordeiro 
pascal foi sinal de livramento para Israel no Egito, Jesus, o Cordeiro de 
Deus, tornou-se o sinal eterno de salvação para toda a humanidade. 
O  seu sacrifício perfeito na cruz não apenas nos livrou do juízo, mas 
também destruiu o poder do pecado, abriu o caminho da reconciliação 
e concedeu-nos nova vida. O  que antes era sombra e figura alcançou 
cumprimento pleno na obra consumada do Calvário.

Agora, redimidos, fomos libertos das correntes que nos aprisionavam; 
reconciliados, voltamos a desfrutar da com unhão que o pecado havia 
rom pido. A  cruz não é apenas um marco histórico, mas também a 
ponte viva que nos liga ao trono da graça. Por ela, temos acesso direto 
ao Pai, certeza do perdão e segurança eterna. Diante dessa verdade, 
não há espaço para indiferença. Fomos com prados por alto preço e 
recebidos com o filhos amados.

6 9



CAPITULO 6

0 ESPÍRITO SANTO QUE 
REGENERA E SANTIFICA

João 3.1-15
1 - E havia entre os fariseus um homem chamado Nicodemos, príncipe 
dos judeus.
2 - Este foi ter de noite com  Jesus e disse-lhe: Rabi, bem sabemos que 
és mestre vindo de Deus, porque ninguém pode fazer estes sinais que 
tu fazes, se Deus não for com  ele.
3 - Jesus respondeu e disse-lhe: Na verdade, na verdade te digo que 
aquele que não nascer de novo não pode ver o Reino de Deus.
4 - Disse-lhe Nicodemos: Com o pode um homem nascer, sendo velho? 
Porventura, pode tornar a entrar no ventre de sua mãe e nascer?
5 - Jesus respondeu: Na verdade, na verdade te digo que aquele que 
não nascer da água e do Espírito não pode entrar no Reino de Deus. 
6 - 0  que é nascido da carne é carne, e o que é nascido do Espírito 
é espírito.
7 - Não te maravilhes de te ter dito: Necessário vos é nascer de novo.
8 - O  vento assopra onde quer, e ouves a sua voz, mas não sabes donde 
vem, nem para onde vai; assim é todo aquele que é nascido do Espírito.
9 - N icodem os respondeu e disse-lhe: C om o pode ser isso?
10 - Jesus respondeu e disse-lhe: Tu és mestre de Israel e não sabes isso?
11 - Na verdade, na verdade te digo que nós dizemos o que sabemos 
e tesdficamos o que vimos, e não aceitais o nosso testemunho.
12 - Se vos falei de coisas terrestres, e não crestes, com o crereis, se 
vos falar das celestiais?
13 - Ora, ninguém subiu ao céu, senão o que desceu do céu, o Filho 
do H om em , que está no céu.



D ESPIRITO SANTO QUE HEGENERA E SANTIFICA

14 - E, com o Moisés levantou a serpente no deserto, assim importa 
que o Filho do H om em  seja levantado,
15 - para que todo aquele que nele crê não pereça, mas tenha a vida 
eterna.

INTRODUÇÃO

«regeneração é uma das verdades centrais da doutrina da salva­
ção e ocupa um lugar essencial no plano redentor de Deus. Ela 
marca o ponto inicial da obra divina na vida do pecador, quando, 
pelo novo nascimento, o hom em  morto espiritualmente recebe vida. 

Trata-se de uma transformação interior operada exclusivamente pelo 
Espírito Santo que não apenas muda o comportamento, mas também 
concede uma nova natureza. Esse milagre silencioso revela a graça de 
Deus em ação, pois não existe vida cristã autêntica sem regeneração, 
sendo ela o que nos torna novas criaturas em Cristo e que nos habilita 
a viver para a glória de Deus.

O  diálogo de Jesus com  N icodem os, registrado em João 3.1-15, 
ilustra de maneira vivida essa verdade. N icodem os era um hom em  
profundamente religioso, conhecedor das Escrituras, mas ainda ne­
cessitado de nascer de novo. A o  dizer-lhe que era preciso nascer “ da 
água e do Espírito” para entrar no Reino, Jesus demonstrou que a 
salvação não se alcança por herança religiosa, tradição ou esforço 
humano, mas por uma obra sobrenatural de Deus. Essa regeneração 
é operada pela ação conjunta da Palavra e do Espírito, que ilumina, 
convence, quebranta e transforma.

Estudar a regeneração é, portanto, contem plar o início de uma 
jornada que não termina no ato inicial do novo nascimento, mas que 
se prolonga na santificação, conduzida pelo mesmo Espírito que nos 
fez nascer de novo. Neste capítulo, veremos com o o Espírito Santo 
atua para dar início à salvação, sustentar a nova vida e conduzir o 
crente a uma com unhão cada vez mais profunda com  o Senhor.

I - 0 QUE É A REGENERAÇÃO
1. Conceito
A  regeneração é o novo nascimento espiritual, ato soberano de Deus 
pelo qual o Espírito Santo com unica vida ao pecador morto nos seus

7 1



PIANO PERFEITO

delitos e pecados, implantando nele uma nova natureza. M yer Pearl- 
man conceitua-a com o “ o ato divino que concede ao pecador que se 
arrepende e que crê uma vida nova e mais elevada, mediante a união 
pessoal com  Cristo”  e, ainda, segundo Pearlman, pode ser descrita por 
meio de cinco palavras: nascimento, purificação, vivificação, criação e 
ressurreição (PEARLMAN, 2009, pp. 242,43). Eurico Bergstén define-a 
com o “ o ato sobrenatural em que o hom em  é gerado por Deus (cf. 1 
Jo 5.18) para serseu filh o (lJo  1.12) e participante da natureza divina 
(cf. 2 Pe 1.4)”  (BERGSTÉN, 2016, p. 174). Já o teólogo Daniel Pecota 
evidencia a atuação do Espírito Santo na obra da regeneração: “ é a 
ação decisiva e instantânea do Espírito Santo, mediante a qual Ele cria 
de novo a natureza interior” (PECOTA in H O R T O N , 2019, p. 371). 
Nesse sentido, a tradição pentecostal deixa clara a iniciativa divina da 
regeneração. Expressões com o “ ação divina” , “ ação sobrenatural”  e 
“ ação do Espírito Santo”  desses proeminentes teólogos pentecostais 
confirmam que a regeneração é uma obra de Deus.

É importante também distinguir regeneração de conversão: a rege­
neração é a obra divina, interna e invisível; a conversão é a resposta 
humana, visível, manifestada no arrependimento e na fé. A  Bíblia 
apresenta imagens que ilustram essa transformação: o novo coração 
e o novo espírito prometidos por Deus (Ez 36.26-27); a nova cria­
ção, que caracteriza todo aquele que está em Cristo (2 C o  5.17); e a 
ressurreição espiritual, pela qual somos vivihcados juntamente com  
Cristo, mesmo estando mortos em nossos pecados (Ef 2.5-6). Essas 
figuras revelam que a regeneração não é mero ajuste moral, mas uma 
transformação total que inaugura a vida cristã e habilita o crente a 
viver em com unhão e obediência ao Senhor.

2. Explicação bíblica
A o tratar da regeneração, somos conduzidos pela Escritura a uma 
das conversas mais reveladoras do ministério de Jesus: o encontro 
com  Nicodem os, registrado em João 3.1-15. N icodem os era fariseu, 
mestre em Israel e membro do Sinédrio —  alguém zeloso pela Lei, 
respeitado pela piedade e erudição que possuía. Ainda assim, a sua 
vida religiosa não supria a necessidade mais profunda da sua alma: 
nascer de novo. A o  buscá-lo à noite, talvez por prudência ou temor

7 2



D ESPÍRITO SANTO QUE REGENERA E SANTIFICA

da opinião pública, N icodem os ouviu do Senhor uma afirm ação 
desconcertante: “ Na verdade, na verdade te digo que aquele que não 
nascer de novo não pode ver o Reino de Deus”  (Jo 3.3).

Essas palavras quebravam a lógica farisaica, que depositava confiança 
na herança judaica, no cumprimento rigoroso da Lei e nas tradições. 

Jesus não falou de um aperfeiçoamento moral ou de um avanço gra­
dual na religiosidade, mas de uma transformação radical operada “ da 
água e do Espírito”  Jo 3.5,6) uma obra espiritual profunda que 
vem do alto. A  metáfora do vento Jo 3.8) reforça o  caráter soberano 
e misterioso dessa obra: o Espírito Santo age livremente, produzindo 
nova vida onde antes havia morte espiritual.

Essa verdade encontra eco em Tito 3.5, que declara que fomos salvos 
“não pelas obras de justiça que houvéssemos feito, mas, segundo a sua 
misericórdia, nos salvou pela lavagem da regeneração e da renovação 
do Espírito Santo” . O  apóstolo Pedro confirma que somos regenera­
dos, “ não de semente corruptível, mas da incorruptível, pela Palavra 
de Deus, viva e que permanece para sempre”  (1 Pe 1.23). Assim, a 
regeneração é o  resultado da ação conjunta da Palavra viva, que ilu­
mina e confronta, e do Espírito Santo, que vivifica e transforma. Não 
se trata, portanto, de um arranjo exterior ou de uma reforma moral 
superficial, mas de um novo com eço dado por Deus. E o reinicio de 
uma vida inteira, agora sob um novo princípio e um novo domínio: 
o do Espírito de Deus, que escreve a sua Lei no coração e conduz o 
crente a uma com unhão viva com  o Senhor.

3. O Fruto do Espírito como evidência da regeneração
A  regeneração, sendo obra interior do Espírito Santo, manifesta-se 
inevitavelmente no exterior por meio de um novo m odo de viver. O  
apóstolo Paulo, em Gálatas 5.22,23, apresenta o Fruto do Espírito com o 
a marca visível dessa transformação: amor, alegria, paz, longanimidade, 
benignidade, bondade, fidelidade, mansidão e domínio próprio. Essas 
virtudes, com o ensina o pastor Antonio Gilberto na sua obra Fruto do 
Espírito (CPAD), não são produzidas pelo esforço humano, mas “ é o Es­
pírito Santo que produz o fruto espiritual em nós quando nos rendemos 
sem reservas a Ele. Isso abrange nosso espírito, alma e corpo e todas as 
faculdades que os constitui” (GILBERTO, 2019, p. 15).

7 3



PLANO PERFEITO

Esse fruto evidencia uma mudança de valores, hábitos e motivações. 
Quem  antes vivia para si agora vive para agradar a Deus; quem antes 
era guiado pela carne, agora é guiado pelo Espírito. Essa transforma­
ção é percebida em exemplos bíblicos claros: Zaqueu, m ovido pela 
graça, abandonou a avareza e restituiu com  generosidade (Lc 19.8,9); 
o eunuco etíope, ao com preender as Escrituras, seguiu o caminho de 
Cristo com  alegria (At 8.39); Saulo, perseguidor da Igreja, tornou-se 
incansável pregador do evangelho (At 9.20-22).

C om o uma árvore frutífera revela a sua vida interior pelos frutos 
que produz, o regenerado torna visível a obra invisível de Deus. 
Ninguém vê a raiz, mas todos percebem  o fruto. O  pastor Antonio 
Gilberto lembra que o fruto do Espírito “ é a prova real da espiritua­
lidade de um crente, mais do que quaisquer manifestações externas” 
(GILBERTO, 2019, p. 15). Por isso, a verdadeira experiência com  o 
Espírito não se limita a dons ou manifestações momentâneas, mas 
revela-se em caráter transformado e perseverante. O  regenerado, 
mesmo enfrentando lutas, reflete no seu viver diário a nova natureza 
que recebeu em Cristo, sendo testemunha viva do poder do evangelho.

II - A ATUAÇÃO DO ESPÍRITO SANTO NA REGENERAÇÃO
1. Uma obra invisível e poderosa
A  regeneração é um ato soberano do Espírito Santo que acontece no 
mais profundo do ser humano. É invisível aos olhos, porém  impossí­
vel de ser ignorada, pois os seus efeitos logo se tornam evidentes na 
vida de quem foi alcançado. Não é o resultado de disciplina religiosa 
ou da determinação moral, mas, sim, fruto da graça divina, que age 
com  liberdade e poder. O  próprio Jesus, ao explicar a N icodem os o 
mistério do novo nascimento, recorreu à figura do vento: “ O  vento 
assopra onde quer, e ouves a sua voz, mas não sabes donde vem, 
nem para onde vai; assim é todo aquele que é nascido do Espírito 
(Jo 3.8). O  vento é indomável, não pode ser controlado ou previsto 
pelo homem; da mesma forma, o Espírito Santo opera segundo a sua 
soberana vontade, movendo-se livremente para convencer, quebrantar 
e transformar corações.

Essa obra é um milagre silencioso, mas de alcance eterno. Assim 
com o ninguém percebe o m omento exato em que a semente rompe

7 4



D ESPÍRITO SANTO QUE REGENERA E SANTIFICA

a terra para germinar, ninguém vê o instante preciso em que a vida 
espiritual é implantada no pecador. Os sinais dessa nova vida, no 
entanto, manifestam-se com  o tem po: m udança de pensamentos, 
transformação de valores, abandono de práticas que desagradam a 
Deus e um novo desejo de viver para a sua glória. O  apóstolo Paulo 
descreve essa transição com o passagem “ da morte para a vida”  (Ef 
2.1-5), um despertar espiritual que não depende de obras humanas, 
mas da “ lavagem da regeneração e da renovação do Espírito Santo” 
(Tt 3.5).

Onde antes havia morte, agora há vida; onde reinava a separação, 
agora floresce com unhão com  Deus. Tal com o o broto que desponta 
após longo tempo oculto sob a terra, a regeneração, ainda que oculta 
aos olhos no seu início, resulta numa existência renovada, moldada e 
sustentada pela presença ativa do Espírito Santo.

2. O Espírito como agente do novo nascimento
Nenhum ser humano pode experimentar o novo nascimento sem a 
ação direta e soberana do Espírito Santo. É Ele quem convence do 
pecado, da justiça e do ju ízo (Jo 16.8), abrindo nossos olhos para a 
realidade espiritual, que, por natureza, não podem os compreender (1 
C o 2.14). O  Espírito ilumina o entendimento obscurecido, desperta 
a consciência adormecida e transforma o coração endurecido. Para 
isso, Ele utiliza a Palavra de Deus com o instrumento vivo e penetrante, 
“ mais penetrante do que qualquer espada de dois gumes”  (Hb 4.12), 
capaz de discernir as intenções e quebrantar o orgulho humano.

Por isso, a regeneração não é resultado de rito religioso, de tradição 
herdada ou de esforço humano, mas da vontade de Deus e do operar 
do Espírito (Jo 1.12,13; Tt 3.5). É Ele quem, com o anunciou o profeta, 
remove o coração de pedra e concede um coração de carne, sensível à 
voz do Senhor (Ez 36.26,27). Essa obra não se limita ao início da vida 
cristã: o Espírito que gera a nova vida também a sustenta, m oldando 
progressivamente o caráter de Cristo em nós. C om o um artesão que, 
com  paciência e precisão, trabalha o barro até que adquira a forma 
desejada, o Espírito Santo, por meio da Palavra e do seu poder, con­
forma-nos à imagem do Filho, dia após dia, até que nossa vida reflita 
a beleza e a santidade de nosso Salvador.

7 5



PLANO PERFEITO

3. Uma obra exclusiva da graça
A  regeneração é o ponto de partida da nova vida com  Deus, mas 
não nasce do esforço religioso ou da disciplina moral. E uma obra 
totalmente fundamentada na graça de Deus e realizada pelo poder 
do Espírito Santo. Em harmonia com  essa declaração, Efésios 2.8,9 
afirma: “ Porque pela graça sois salvos, por meio da fé; e isso não vem 
de vós; é dom  de Deus. N ão vem das obras, para que ninguém se 
glorie” . A  salvação, desde o seu início até a sua consumação, exclui 
qualquer vangloria humana.

É Deus quem realizou por nós o que jamais poderiamos realizar 
por nós mesmos. É Ele quem nos concedeu vida quando estávamos 
mortos em nossos delitos, que iluminou nosso entendimento obscu- 
recido e que nos atraiu para si com  amor incomensurável. O  Espírito 
Santo, utilizando a Palavra viva, plantou a semente da vida eterna, 
e essa nova existência é sustentada pela mesma graça que a gerou. 
Nada com eça pela graça para, em seguida, ser mantido por esforço 
próprio; desde o  primeiro passo até o último suspiro, dependemos da 
ação constante do Espírito.

Essa verdade também nos convida a uma vida de gratidão e hu­
mildade. O  crente regenerado reconhece que não há nada em si que 
possa orgulhar-se diante de Deus; ao contrário, tudo o que tem e é 
procede da sua misericórdia. Assim, viver a nova vida é com o cuidar 
de um presente valioso recebido sem merecimento: o cuidado, a de­
dicação e a alegria de preservá-lo não nascem da obrigação, mas do 
am or e da gratidão. Por isso, a caminhada cristã não deve ser vista 
com o peso, mas com o resposta amorosa ao que Deus já  fez.

Aqui está um chamado à reflexão: reconhecemos, de fato, que a 
regeneração é fruto da graça, e não de nossas obras? Nossa vida diária 
demonstra humildade diante de Deus e gratidão por esse dom  ime­
recido? A  graça que nos salvou também é a graça que nos sustenta; 
e a única resposta coerente é viver para a glória daquEle que, pela 
misericórdia, nos fez nascer de novo.

III - 0 ESPÍRITO h ab ita  o  c r e n t e  e  o p er a  a  s an tific a ç ã o
1. Habitação do Espírito
A  Escritura afirma que o corpo do crente é templo do Espírito Santo 
(1 C o 6.19); não é um sím bolo vazio, mas uma m orada real. Após

7 6



0 ESPÍRITO SANTO QUE REGENERA E SANTIFICA

a regeneração, Ele passa a habitar em nós de form a permanente, 
atuando com o Consolador, Mestre e Guia. Em Efésios 1.13,14, Paulo 
declara que fomos selados com  o Espírito Santo da promessa; esse 
selo é a marca de pertença a Deus e, ao mesmo tempo, o penhor da 
herança, garantia antecipada de que a salvação será consumada. 
Nesse aspecto, habitar é cuidar: o Espírito amorosamente nos instrui, 
corrige, fortalece e intercede, conduzindo-nos em santidade dia após 
dia. Assim, a presença divina em nós não apenas assegura quem 
somos, com o também sustenta o que devemos ser.

Ninguém vive separado para Deus sem o Espírito Santo; é com  
Ele que a santificação tem início e prossegue, com o vida orientada, 
guardada e nutrida pelo próprio Deus. A  sua habitação é identidade 
e esperança: pertencemos a Cristo, e é o Espírito quem nos conduz 
até o fim, imprimindo em nós o caráter do Senhor (Ef 4.30). Habitar 
no crente também é estabelecer com unhão viva e constante: Ele fala 
ao nosso coração, lembra-nos das Palavras de Cristo e capacita-nos 
para o serviço no Reino. A  presença do Espírito Santo não é estática, 
mas dinâmica, operando transformação contínua e preparando-nos 
para a eternidade. E com o um hóspede que, ao entrar na casa, não 
apenas perm anece, mas tam bém  reorganiza tudo para que cada 
espaço reflita a presença e a vontade de Deus.

2. O processo contínuo da santificação
O  teólogo Eurico Bergstén lembra-nos de três aspectos da experiência 
da santificação. (1) a santificação posicionai, posição de santificados 
em Cristo Jesus; (2) a santificação progressiva, o processo gradual de 
santificação; e (3) a santificação final, quando teremos nossos corpos 
glorificados e plenamente santificados (BERGSTÉN, 2016, p. 188-89).

Bergstén mostra-nos o aspecto da santificação —- a experimental 
ou progressiva pela qual o crente, já  regenerado, é separado do 
pecado e conform ado à vontade de Deus. Ele escreve:

A  santificação experimental, quando a santificação prepa­
rada por Cristo é posta em prática pela maneira de viver do 
crente. Enquanto o crente, pela justificação, é declarado justo 
pelos méritos de Jesus (cf. R m  3.24,25), pela santificação é

7 7



aperfeiçoado em uma experiência progressiva (cf. 2 C o  7.1) 
e transformado de glória em glória (cf. 2 C o 3.18). Assim, a 
vida do cristão vai brilhando mais e mais (cf. Pv 4.18) e ama­
durecendo e se aperfeiçoando (BERGSTÉN, 2016, p. 189).

Trata-se de uma caminhada diária que se estende por toda a vida 
cristã, na qual somos chamados a crescer em comunhão, obediência 
e pureza. O  Espírito Santo é quem  nos fortalece nesse percurso, 
habilitando-nos a negar as inclinações da carne e a viver segundo o 
Espírito (G1 5.16-25). Ele também nos convence do pecado, guia-nos 
em toda a verdade e desperta em nós o anseio de agradar ao Senhor 
em cada área da vida.

À  medida que respondemos à sua atuação, começamos a manifestar 
o fruto do Espírito, evidência visível de um caráter m oldado à seme­
lhança de Cristo. Esse processo não é automático nem passivo: requer 
submissão constante à direção do Espírito, perseverança na oração, 
meditação na Palavra e obediência às suas instruções. Tal com o uma 
planta depende de luz, água e cuidado diário para desenvolver-se, o 
crente necessita da presença contínua do Espírito para amadurecer 
na fé e frutificar para a glória de Deus. A  santificação, portanto, é 
mais do que um ideal espiritual; é a prova viva de que a regeneração 
aconteceu e continua operando em nós até o dia em que seremos 
plenamente transformados à imagem de nosso Salvador.

PLAND PERFEITD

3. A santificação como evidência da obra da salvação
A  presença do Espírito Santo no crente não é um conceito abstrato ou 
apenas uma promessa futura; ela manifesta-se em resultados concretos 
e perceptíveis. Quem foi verdadeiramente regenerado não permanece 
no mesmo caminho, mas passa a buscar a santidade com o prioridade, 
rejeita o  pecado e entrega-se de form a sincera e crescente à vontade 
de Deus. A  santificação, ainda que seja um processo progressivo, 
também é uma prova irrefutável de que a salvação é real e operante.

É o Espírito Santo quem realiza essa transformação de dentro para 
fora, m oldando nosso caráter à imagem de Cristo e guiando-nos a 
uma vida que o agrada. Ele corrige pensamentos, ajusta atitudes e 
também nos leva a amar o que Deus ama e a odiar o que Ele odeia.

7 8



D ES P IR IT O  S AN TO  Q U E R E G E N E R A  E S A N TIFIC A

Viver de m odo santo não é produto de esforço isolado, mas fruto da 
ação contínua e eficaz do Espírito no coração. Assim, cada mudança 
prática —  sejam palavras mais puras, sejam relacionamentos restau­
rados, generosidade sincera ou domínio próprio —  é um testemunho 
vivo de que Deus está operando. Diante disso, cabe a pergunta que 
nos confronta e edifica: que evidências de santificação têm florescido 
em nossa vida com o resultado da presença do Espírito Santo?

CONCLUSÃO
A  regeneração é o ato inicial da obra salvadora de Deus, quando o 
Espírito Santo, pela graça, comunica vida ao pecador morto nos seus 
delitos e transforma-o em nova criatura. E o início de uma caminhada 
que não se limita a um m omento passado, mas estende-se por toda a 
vida na forma de santificação —  processo contínuo pelo qual o mesmo 
Espírito molda nosso caráter à semelhança de Cristo. Nessa jornada, 
Ele convence-nos do pecado, guia-nos na verdade, fortalece-nos nas 
fraquezas e produz em nós frutos que glorificam ao Pai.

Diante dessa verdade, precisamos fazer a seguinte pergunta para 
nós mesmos: “ Será que fui, de fato, regenerado?” . A  nova vida em 
Cristo é evidenciada por mudança de valores, hábitos e motivações. 
Q uem  nasceu de novo demonstra am or por Deus e pelo próxim o, 
desejo de obedecer à sua Palavra e rejeição consciente ao pecado. 
Para cooperar com  a obra do Espírito, o crente deve cultivar práticas 
espirituais com o oração perseverante, leitura e meditação bíblica, 
com unhão com  o C orpo de Cristo e confissão sincera de pecados. 
Esses hábitos não produzem  a regeneração, mas fortalecem a vida 
gerada pelo Espírito e aceleram o amadurecimento na fé.

A o mesmo tempo, é necessário um alerta: negligenciar a atuação 
do Espírito é arriscar-se a perm anecer estagnado, enfraquecendo a 
vida espiritual e dando espaço à carne. A  santificação exige rendição 
diária e vigilância constante. Por isso, lem brem o-nos da promessa 
de Filipenses 1.6: “ aquele que em vós com eçou a boa obra a aper­
feiçoará até ao Dia de Jesus Cristo” . O  Deus que nos fez nascer de 
novo é hei para levar adiante a transformação que iniciou; cabe a 
nós, com  humildade e fé, permitir que o seu Espírito com plete em 
nós essa boa obra.

7 9



CAPÍTULO 7

A GRAÇA DE DEUS
Efésios 2.1-10
1 - E vos vivificou, estando vós mortos em ofensas e pecados,
2 - em que, noutro tempo, andastes, segundo o curso deste mundo, 
segundo o príncipe das potestades do ar, do espírito que, agora, opera 
nos filhos da desobediência;
3 - entre os quais todos nós também, antes, andávamos nos desejos da 
nossa carne, fazendo a vontade da carne e dos pensamentos; e éramos 
por natureza filhos da ira, com o os outros também.
4 - Mas Deus, que é riquíssimo em misericórdia, pelo seu muito amor 
com  que nos amou,
5 - estando nós ainda mortos em nossas ofensas, nos vivificou junta­
mente com  Cristo (pela graça sois salvos),
6 - e nos ressuscitou juntamente com  ele, e nos fez assentar nos luga­
res celestiais, em Cristo Jesus;
7 - para mostrar nos séculos vindouros as abundantes riquezas da sua 
graça, pela sua benignidade para conosco em Cristo Jesus.
8 - Porque pela graça sois salvos, por meio da fé; e isso não vem de 
vós; é dom  de Deus.
9 - Não vem das obras, para que ninguém se glorie.
10 - Porque somos feitura sua, criados em Cristo Jesus para as boas 
obras, as quais Deus preparou para que andássemos nelas.

INTRODUÇÃO

Imagine o cenário descrito pelo profeta Ezequiel: um vale repleto 
de ossos secos, espalhados por toda parte, sem vida, sem movimen­
to, sem esperança. Assim com o um corpo imóvel no chão —  sem 

respiração, sem pulsar, com  olhos que não acompanham a luz, mãos 
frias que não se estendem e pés imóveis que não caminham —  aque-



A G R A Ç A D E 0 E U 3

les ossos também mantinham apenas a form a daquilo que um dia 
viveu. Tudo estava presente na aparência, mas a vida fora embora. 
Essa é a condição da alma sem a graça de Deus: existe, mas não vive; 
respira, mas não frutifica; carrega potencial, mas permanece estéril. 
Contudo, algo extraordinário acontece quando o sopro do Espírito de 
Deus percorre esse vale: ossos juntam-se a ossos, sendo cobertos por 
tendões e carne, e a mesma voz que chamou o universo à existência no 
princípio declara: “Vive!” . Então, o que era pó torna-se instrumento 
para a glória do Senhor; o que antes era incapaz de amar, servir e 
produzir para o Reino agora floresce, porque foi vivificado pela graça 
e pela presença do Espírito Santo.

A  graça de Deus é o fundam ento da salvação cristã, mas a sua 
importância vai muito além de um evento passado. A  salvação não 
é apenas algo que ocorreu num m om ento específico; também é uma 
realidade contínua, presente em cada passo do crente, moldando pen­
samentos, sentimentos e ações. Fomos alcançados pela graça quando 
estávamos espiritualmente mortos e por ela fomos levantados para 
uma vida que tem sentido e direção.

Entender a graça de Deus não apenas renova nossa visão sobre quem 
Ele é, com o também transforma a forma com o vivemos. Ela não nos 
resgata para a estagnação, mas chama-nos para frutificar para que nossa 
vida seja reflexo do amor que nos salvou. Neste capítulo, veremos que 
somos convidados pela graça a viver em conformidade com  a vontade 
de Deus, refletindo em nossas atitudes o amor e o perdão que recebemos. 
C om o cristãos, somos desafiados a viver essa graça de forma prática, 
demonstrando-a nos relacionamentos, no serviço e nas decisões diárias. 
Quem  foi vivificado pela graça não vive mais para si, mas para aquEle 
que o fez viver, produzindo frutos que glorificam ao Pai. Quem  foi ti­
rado da morte pela graça não pode voltar a viver com o se estivesse no 
túmulo; foi levantado para andar, amar e frutificar no Reino, até que
0 Autor da vida seja plenamente glorificado em cada passo.

1 - A MARAVILHOSA GRAÇA NA ORRA DE SALVAÇÃO
1. A condição humana antes da graça (Ef 2.1-3)
Nossa história era marcada por trevas e morte antes de recebermos 
a vida de Cristo. Paulo não poupa palavras ao escrever aos efésios: 
estávamos “ mortos em ofensas e pecados” , seguindo o curso deste

8 1



mundo e submissos ao espírito que atua nos filhos da desobediência 
(Ef 2.1-3). N ão se tratava de uma enferm idade leve, mas, sim, de 
uma morte espiritual com pleta; não era simples afastamento, mas 
separação absoluta do Deus vivo. Essa é a realidade da humanidade 
sem a presença regeneradora do Espírito Santo.

A  vida sem Cristo é um cativeiro: um cativeiro da mente, que 
pensa segundo padrões corrom pidos; um cativeiro do coração, que 
deseja o que ofende a Deus; e um cativeiro das mãos e dos pés, que 
caminham para longe da verdade. E, por trás de tudo, o domínio sutil 
e destrutivo de Satanás, que cega o entendimento e mantém as suas 
presas na escuridão. Essa era nossa história. Por isso, não olhamos 
para o pecador com  desprezo, mas com  com paixão, pois também 
andávamos nos mesmos caminhos.

Reconhecer nosso passado é enxergar com  clareza a grandeza da 
graça de Deus. Nada havia em nós que pudesse merecer o seu favor, 
mas fomos amados por Ele. Q uando estávamos mortos, fomos vivi- 
hcados por Ele; quando não tínhamos esperança, fomos chamados 
por Ele. O  “ mas Deus” de Efésios 2.4 ressoa com o o divisor de águas 
de nossa história: a condenação foi substituída pela misericórdia, e a 
morte deu lugar à vida —  tudo por graça, e graça somente.

2. A intervenção da graça de Deus (Ef 2.4-7)
Depois de descrever com realismo a condição humana antes da salvação, 
Paulo introduz uma das mais belas transições das Escrituras: “ Mas 
Deus [ . . . ] ”  (Ef 2.4). E com o se surgisse uma luz repentina rompendo 
a escuridão em meio ao cenário sombrio da morte espiritual: “ Mas 
Deus, que é riquíssimo em misericórdia, pelo seu muito amor com  que 
nos amou, estando nós ainda mortos em nossas ofensas, nos vivihcou 
juntamente com  Cristo (pela graça sois salvos)”  (Ef 2.4,5). Aqui, a 
graça não é um conceito abstrato; é o gesto concreto do Deus vivo, 
que, movido pelo seu amor eterno, desceu ao abismo onde estávamos 
e, então, ergueu-nos para a vida.

Essa intervenção não nasceu de qualquer mérito nosso, mas da 
misericórdia abundante que flui do coração do Pai. Estávamos m or­
tos, e mortos não podem  ressuscitar a si mesmos. Foi Ele quem nos 
vivificou; foi Ele quem nos uniu a Cristo, fazendo-nos participantes

PIANO PERFEITO

8 2



A GRAGA DE DEUS

da sua vida, da sua vitória e da sua exaltação. Paulo afirma que 
fomos ressuscitados com  Cristo e assentados nos lugares celestiais, 
antecipando, já  no presente, a realidade gloriosa que desfrutaremos 
plenamente na eternidade (Ef 2.6,7).

Lembremo-nos disto: o “ Mas Deus” de Efésios 2 não é apenas uma 
frase bonita; é o divisor de águas de nossa história. Sem Ele, perm a­
neceriamos mortos; com  Ele, vivemos para sempre. Que essa graça, 
que nos resgatou e fez assentarmo-nos com  Cristo, seja o compasso 
que guia nossas decisões, bem com o o combustível que move nossa 
vida diária, pois quem foi alcançado por tamanha misericórdia não 
pode mais viver da mesma forma.

3. A graça que nos faz produzir em Cristo (Ef 2.8-10)
Paulo conclui esta seção reafirmando o fundam ento inabalável da 
salvação: “ Porque pela graça sois salvos, mediante a fé; e isto não 
vem de vós, é dom  de Deus; não vem das obras, para que ninguém 
se glorie”  (Ef 2.8,9). Aqui, o apóstolo declara que a salvação dada a 
nós por Cristo é fruto da graça —  Deus concede ao pecador o meio 
de salvação, cham ando-o pela sua Palavra e pelo seu Espírito. Essa 
graça, contudo, pode ser rejeitada, com o adverte o autor de Hebreus: 
“ Tendo cuidado de que ninguém se prive da graça de Deus”  (Hb 
12.15). Nenhum a obra, por mais nobre que seja, pode com prar o 
favor divino. Assim, toda vangloria é eliminada, e a glória perten­
ce unicamente ao Senhor Deus. Entretanto, Paulo imediatamente 
acrescenta: “ Porque somos feitura sua, criados em Cristo Jesus para 
as boas obras, as quais Deus preparou para que andássemos nelas” (v. 
10). Isso significa que a graça não apenas nos salva, mas também nos 
transforma, capacitando-nos a viver de forma que reflita o caráter de 
Cristo. Por isso, a salvação não é o ponto final de uma jornada, mas 
o início de uma nova vida. Fomos libertos do pecado para sermos 
instrumentos de justiça; resgatados da morte para sermos canais de 
vida; alcançados pela graça para sermos expressão viva dessa mesma 
graça. O  cristão não é salvo pelas obras, mas para as obras.

A o  percorrerm os esses versículos, vemos a história com pleta de 
nossa redenção: quem éramos, o que Deus fez e para que nos salvou. 
Estávamos mortos, mas foi Ele quem nos deu vida; éramos inimigos,

8 3



mas foi Ele quem nos reconciliou; vivíamos para nós mesmos, mas 
agora vivemos para a sua glória. A  graça não apenas nos tirou da morte, 
com o também nos colocou  em Cristo para andarmos com  Ele, que 
nos enviou para as boas obras que já  estavam nos seus planos eternos. 
A o lembrarmos dessa jornada, nossa resposta só pode ser adoração, 
gratidão e obediência. E, assim, avançamos para com preender ain­
da mais a profundidade e a riqueza do plano de salvação que o Pai 
preparou desde a eternidade para os que nEle creem.

II - A GRAÇA DE DEUS E AS OBRAS
1. A graça de Deus: o favor imerecido
A  graça é, em essência, o favor imerecido de Deus -  um favor con­
cedido sem que haja qualquer mérito humano que o provoque ou 
sustente. E um gesto livre, nascido unicamente da bondade divina, 
pelo qual o Senhor inclina-se para abençoar os que nada têm para 
oferecer em troca. N o Antigo Testamento, o termo hebraico usado 
para graça é chen, que transmite a ideia de favor, benevolência e 
bondade gratuita. Esse favor não é conquistado, mas concedido so­
beranamente pelo Senhor.

E o que lemos, por exemplo, em Gênesis 6.8: “ Noé, porém, achou 
graça aos olhos do Senhor” , não por perfeição própria, mas porque 
Deus, na sua misericórdia, decidiu preservá-lo. A o  longo das Escri­
turas, chen é usado para descrever a ação graciosa de Deus em favor 
do seu povo, mesmo quando este se mostrava indigno de tal bondade 
(PALAVRAS-CHAVE, 2020, p. 1644-45).

N o N ovo Testamento, o termo grego correspondente é charis, que 
mantém a ideia de favor imerecido, mas que a expande para abranger 
toda a obra redentora realizada em Cristo (VINE, 2013, p. 679-80). 
Charis não apenas descreve um beneficio recebido, mas aponta para 
o presente supremo: a salvação.

A  graça de Deus é, portanto, a expressão máxima do seu amor e 
misericórdia; é a mão estendida que nos ergue da morte para a vida, não 
em resposta a obras ou esforços, mas com o oferta gratuita, disponível 
a todos os que creem; é o dom  eterno, inquebrável e transformador, 
que muda não apenas nosso destino, mas também nosso coração e 
nossa maneira de viver.

PLANO PERFEITO

8 4



A BRAÇA DE DEUS

2. Obras: o reflexo da graça em nossas vidas
N o ensino bíblico, as obras não são a porta de entrada para a salvação, 
mas o reflexo visível de uma vida que já  foi alcançada e transformada 
pela graça de Deus. Elas não com pram  o  favor divino, mas demons­
tram o que a graça fez efetivamente em nosso interior. N o Antigo 
Testamento, o termo hebraico para “ obras”  é ma‘aseh, que significa 
“ ação”  ou “ feito”  e está muitas vezes associado ao cumprimento da 
Lei de Moisés (PALAVRAS-CH AVE, 2020, p. 1762). Eram obras 
prescritas pela aliança mosaica, praticadas com o expressão de obe­
diência, mas que, para alguns, se tornaram um meio de tentar obter 
justificação por esforço próprio.

N o N ovo Testamento, o  termo mais com um  é o grego ergon, que 
denota qualquer ação, trabalho ou empreendimento (VINE, 2013, p. 
827-23). Paulo deixa claro em Efésios 2.9 que a salvação “não vem das 
obras, para que ninguém se glorie” . Aqui, é essencial distinguir entre 
“ obras da Lei”  e “ obras da graça” . As obras da Lei são as práticas 
realizadas para tentar cumprir os requisitos da Lei de Moisés com  o 
objetivo de alcançar justificação diante de Deus. Essa tentativa, por 
mais zelosa que fosse, não podia produzir salvação, pois o homem não 
tem, por si só, capacidade de cumprir perfeitamente a Lei (Rm 3.20).

As obras da graça, porém , são de natureza com pletam ente di­
ferente. Elas não nascem de uma obrigação legalista, mas fluem 
espontaneamente de um coração regenerado. São ações inspiradas e 
sustentadas pelo Espírito Santo, preparadas de antemão por Deus para 
que andemos nelas (Ef 2.10). Elas são fruto da evidência da transfor­
mação operada pela graça; o testemunho vivo de que a salvação não 
é apenas uma promessa futura, mas também uma realidade presente 
que molda palavras, atitudes e escolhas diárias. Assim, o cristão não 
pratica boas obras para ser salvo, mas, sim, porque já  foi salvo; logo, 
a obediência à vontade de Deus deixa de ser um fardo e torna-se 
expressão de gratidão. Cada ato de serviço, cada gesto de amor, cada 
decisão alinhada à Palavra é com o uma vitrine da graça de Deus ao 
mundo. E, enquanto o legalismo tenta alcançar o Céu pelas escadas 
das obras, a verdadeira fé produz obras com o frutos naturais da vida 
nova em Cristo. As boas obras não são a causa de nossa salvação, 
mas a sua consequência inevitável; o reflexo da graça que habita em 
nós e que, através de nós, deseja alcançar outros.

8 5



3. A salvação pela graça e a necessidade das boas obras
A  salvação, sendo um dom  gratuito de Deus, não anula a importância 
das boas obras; antes, dá a elas o verdadeiro fundamento. Paulo declara 
em Efésios 2.10 que “ somos feitura sua, criados em Cristo Jesus para 
as boas obras, as quais Deus preparou para que andássemos nelas” . 
Isso significa que a nova vida em Cristo não é inativa, mas produtiva, 
frutífera e direcionada ao cumprimento da vontade de Deus. Longe 
de enfraquecer a prática do bem, a graça é justamente a força que 
nos capacita a realizá-lo com  sinceridade e poder espiritual.

T iago adverte na sua carta: “A  fé sem obras é m orta” (Tg 2.26). 
Ele não contradiz Paulo, mas com plementa-o. Paulo afirma que as 
obras não são o meio da salvação, enquanto Tiago ressalta que a fé 
genuína, fruto da graça, sempre se expressa em ações concretas. E 
com o se dissessem juntos: “ Não somos salvos pelas obras, mas não 
há salvação verdadeira sem obras que a confirm em ” . Assim, as boas 
obras não são um fardo imposto pela Lei, mas o fruto natural de uma 
vida redimida. Elas fluem da gratidão de quem foi perdoado, do amor 
de quem conheceu a misericórdia e da obediência de quem deseja 
agradar ao Senhor. Somos chamados pela graça não apenas a crer, 
mas também a viver. Ela transforma o coração e, consequentemen­
te, transforma o m odo de falar, agir e servir. Viver pela graça não é, 
portanto, permanecer passivo, mas ser movido por um impulso santo 
para fazer o bem; é servir ao próxim o, proclamar o evangelho, aju­
dar o necessitado e praticar a justiça não para conquistar o favor de 
Deus, mas porque já  o recebemos. E, quando as obras brotam desse 
solo fértil da graça, elas não apenas glorificam a Deus, mas também 
se tornam testemunho vivo do poder transformador do evangelho.

E a maravilhosa graça de Deus que nos salva e também nos envia. 
Ela não nos deixa imóveis, mas move-nos a viver de forma que o mundo 
veja Cristo em nós. As boas obras não são a raiz da salvação, mas o 
seu fruto visível. E, quando a graça floresce, as obras tornam-se o seu 
perfume, espalhando o testemunho do evangelho por onde passamos.

III - AS IMPLICAÇÕES DA GRAÇA NA VIDA CRISTÃ
1. Graça para amar
A  graça de Deus é a escola onde aprendemos o verdadeiro amor. Ela 
não nos ensina a amar apenas os que nos tratam bem, mas também

PLANO PERFEITO

8 6



A GRAÇA DE DEUS

os que nos ferem ou nos rejeitam. Somos chamados por Jesus a um 
am or que ultrapassa as barreiras naturais e humanas. Por isso o 
apóstolo João declara: “ Nós amamos porque Ele nos amou primeiro” 
(1 Jo 4.19). Esse amor não nasce de nossa capacidade, mas da graça 
que nos alcançou e transformou. Assim com o fom os amados por 
Cristo quando ainda éramos pecadores, somos cham ados a amar 
com  a mesma disposição, paciência e misericórdia. Essa graça rece­
bida não deve perm anecer estagnada em nós, mas transbordar em 
atitudes concretas —  no perdão concedido, no cuidado dedicado, 
na com paixão demonstrada. Am ar pela graça é amar sem reservas, 
sem exigir retorno, permitindo que outros vejam em nós o reflexo do 
amor de Cristo. A  grande pergunta é: nossa maneira de amar revela 
que fomos moldados pela graça?

2. Graça para perdoar
O  apóstolo Paulo exorta: “ Sejam bondosos e tenham com paixão uns 
dos outros, perdoando-se com o Deus os perdoou em Cristo” (Ef 4.32, 
N VT). Essa não é apenas uma recomendação ética, mas também um 
chamado que nasce do coração do evangelho. A  graça recebida de 
Deus transforma-nos de tal forma que somos capacitados a trocar a 
maldade pela bondade, a indiferença pela com paixão, e a vingança 
pelo perdão. C om o ele também escreve aos colossenses: “Assim com o 
o Senhor os perdoou, perdoem  também” (Cl 3.13).

O  perdão, à luz da graça, não é fruto de merecimento do ofensor, 
mas uma decisão espiritual fundamentada no que Cristo fez por nós. 
Sem a graça, ficaríamos aprisionados ao ressentimento, alimentando 
feridas que nunca se fecham. A  graça de Deus é, porém, a força que 
liberta o outro de nossa cobrança e liberta a nós mesmos do peso de 
carregar mágoas. Perdoar não significa ignorar a dor sofrida, mas 
escolher não a deixar definir nossas atitudes. Essa maravilhosa graça 
ensina-nos a perdoar com o fom os perdoados: de form a com pleta, 
generosa e sem reservas. E um ato que exige humildade, dependência 
de Deus e lembrança constante de que a cruz é o ponto de encontro 
entre a justiça e a misericórdia de Deus. A o  perdoar, não apenas 
obedecem os ao Senhor, com o também testemunhamos ao m undo 
que a graça é maior do que qualquer ofensa.

8 7



3. Graça para servir
A  graça de Deus não apenas nos salva, mas também nos molda para 
uma vida de serviço. O  apóstolo Paulo escreve a Tito que “ a graça 
de Deus se manifestou salvadora a todos os homens, ensinando-nos a 
renunciar à impiedade e às paixões mundanas, e a viver de maneira 
sensata, justa e piedosa” (Tt 2.11,12). Essa graça que nos transforma 
por dentro também nos direciona para fora, para que nossa vida seja 
instrumento de edificação e cuidado para com  o próximo.

Servir, à luz da graça, não é um peso imposto nem um fardo re­
ligioso; é expressão de gratidão, am or e obediência. Q uando reco­
nhecem os o que recebem os de Cristo, o serviço deixa de ser uma 
obrigação e torna-se um privilégio. Jesus, nosso Senhor, lavou os 
pés dos discípulos (Jo 13.1-15), mostrando que, no Reino de Deus, a 
grandeza é medida pela disposição de servir. Segui-lo é assumir essa 
mesma postura humilde e generosa. Assim, servir aos outros é refletir 
a graça que nos alcançou; é permitir que a com paixão de Cristo seja 
manifesta em nossas ações, palavras e atitudes diárias; é ser canal de 
bênção para que outros experimentem através de nós o  cuidado do 
Pai. A  pergunta que permanece é: com o, em nossa rotina, podem os 
ser instrumentos de serviço e amor que apontam para a graça divina? 
Q uando a graça governa o  coração, o serviço deixa de ser eventual 
e torna-se estilo de vida.

A  graça de Deus não é apenas um conceito teológico para ser es­
tudado, mas também é uma realidade viva para ser experimentada 
e refletida. Ela ensina-nos a amar de forma incondicional, a perdoar 
com  generosidade e a servir com  humildade. Quando a graça governa 
o coração, ela m olda nosso caráter, orienta nossas escolhas e trans­
forma nossas relações. Amar, perdoar e servir deixam de ser apenas 
mandamentos e tornam-se respostas espontâneas ao am or que nos 
alcançou. Assim, nossa vida torna-se um testemunho visível da graça 
que recebem os em Cristo —  uma carta viva, lida e observada por 
todos. Q ue a cada dia possamos viver de m odo que a graça não seja 
apenas um dom recebido, mas também um dom compartilhado, para 
a glória de Deus e para o bem  do próximo.

PLANO PERFEITO

8 8



A GRAÇA OE DEUS

CONCLUSÃO
Iniciamos este capítulo contem plando a cena de um corpo imóvel, 
sem vida, incapaz de mover-se ou produzir frutos. Essa figura reme­
te-nos ao vale de ossos secos de Ezequiel 37, onde a ausência total de 
vida revelava a impossibilidade de qualquer restauração por meios 
humanos. Assim também estávamos nós: mortos em nossos delitos e 
pecados, sem força para levantar-nos ou oferecer algo que agradasse 
ao Senhor. Mas, com o naquele vale, o sopro do Espírito veio sobre 
nós. AquEle que é a própria Vida pronunciou o seu “Vive!” , e os ossos 
juntaram-se, a carne cobriu-os, o fôlego entrou, e fomos restaurados, 
levantados e capacitados a caminhar para cumprir o propósito de Deus.

A o  longo deste capítulo, vimos que essa graça não é um conceito 
abstrato ou um evento isolado do passado. Em Efésios 2.1-10, com ­
preendemos que ela é a força que nos tirou da morte espiritual e fez-nos 
assentar com  Cristo, conclam ando-nos para vivermos com o novas 
criaturas. Estudamos também que, em bora as obras não nos salvem, 
são o reflexo inevitável de uma vida alcançada pela graça —  frutos que 
Deus mesmo preparou para que andássemos nelas. Por fim, refletimos 
sobre as implicações práticas dessa graça: ela claramente nos ensina 
a amar com  o am or de Cristo, a perdoar com o fomos perdoados e a 
servir com  humildade, seguindo o exemplo do Mestre.

A  com preensão da graça de Deus não pode restringir-se a uma 
doutrina aprendida; ela deve ser vivida e aplicada no cotidiano. É 
essa graça que m olda nosso caráter, que redefine nossas relações e 
que nos impulsiona a glorificar a Deus em cada ação. Não amamos, 
perdoamos ou servimos para conquistar méritos, mas porque fomos 
profundamente marcados pelo favor divino.

Assim com o um corpo sem vida que recebeu o sopro e levantou-se 
para agir, fomos vivihcados para frutificar no Reino de Deus (Ez 37). 
Nossa vida é para Ele agora. Q ue cada passo, cada palavra e cada 
gesto sejam a evidência de que foi a graça que nos tirou da morte e 
colocou-nos no caminho da vida para que o Autor de nossa salvação 
seja glorificado em tudo. Q uem  foi vivificado pela graça não vive 
para si, mas para aquEle que o fez viver, e viver para Ele é frutificar 
para a sua glória.

8 9



CAPITULO 8

A ELEIÇÃO NO 
SALVAÇÃO

Efésios 1.3-14
3 - Bendito o Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo, o qual nos aben­
çoou com  todas as bênçãos espirituais nos lugares celestiais em Cristo,
4 - com o também nos elegeu nele antes da fundação do mundo, para 
que fôssemos santos e irrepreensíveis diante dele em amor,
5 - e nos predestinou para filhos de adoção por Jesus Cristo, para si 
mesmo, segundo o beneplácito de sua vontade,
6 - para louvor e glória da sua graça, pela qual nos fez agradáveis a 
si no Amado.
7 - Em quem temos a redenção pelo seu sangue, a remissão das ofensas, 
segundo as riquezas da sua graça,
8 - que Ele tornou abundante para conosco em toda a sabedoria e 
prudência,
9 - descobrindo-nos o mistério da sua vontade, segundo o seu bene­
plácito, que propusera em si mesmo,
10 - de tornar a congregar em Cristo todas as coisas, na dispensa- 
ção da plenitude dos tempos, tanto as que estão nos céus com o as 
que estão na terra;
11 - nele, digo, em quem  também fom os feitos herança, havendo 
sido predestinados conform e o propósito daquele que faz todas as 
coisas, segundo o conselho da sua vontade,
12 - com  o fim de sermos para louvor da sua glória, nós, os que pri­
meiro esperamos em Cristo;
13 - em quem também vós estais, depois que ouvistes a palavra da 
verdade, o evangelho da vossa salvação; e, tendo nele também crido, 
fostes selados com  o Espírito Santo da promessa;



A EiEIÇÃO NA SALVAOÃD

1 4 - o  qual é o penhor da nossa herança, para redenção da posses­
são de Deus, para louvor da sua glória.

INTRODUÇÃO

Imagine uma grande sinfonia sendo preparada para uma apresen­
tação inesquecível. O  maestro já  tem em mente a harmonia que 
deseja ouvir antes mesmo de o concerto começar. Ele sabe quais 

instrumentos serão necessários, quais vozes devem estar unidas e com o 
cada nota contribuirá para o conjunto. N o entanto, para que essa 
música ganhe vida, é preciso que os músicos respondam ao chamado, 
aceitem o convite e coloquem -se sob a direção do maestro. Assim 
também acontece com  a eleição divina: fomos escolhidos por Deus 
em Cristo antes da fundação do m undo para que fôssemos santos 
e irrepreensíveis, mas essa escolha não exclui nossa resposta dc fé e 
arrependimento.

A  eleição, longe de ser um mistério obscuro que divide a huma­
nidade entre salvos e condenados, é a expressão do am or de Deus 
revelado em Jesus Cristo. Ela não é privilégio de poucos, mas o convite 
universal de Deus para form ar um povo santo que viva para a sua 
glória. Neste capítulo, veremos com o a eleição é bíblica, cristocêntrica 
e prática: fundamentada em Cristo, confirmada na fé e manifestada 
em santidade e serviço.

I - 0 CONCEITO OÍOLICO DE ELEIÇÃO
1. A eleição como parte do plano redentor de Deus
Poucas doutrinas provocaram  tanta reflexão e debate ao longo da 
História da Igreja quanto a da eleição. Passaram-se séculos, e concílios 
foram realizados, obras extensas foram escritas, e ainda hoje perm a­
nece vivo o impasse entre as correntes que procuram explicar com o 
Deus elege os salvos para a vida eterna. Qual estudante de teologia 
não se deparou, em algum momento, com  as intensas discussões entre 
arminianos e calvinistas? Esse tema, por conta da sua profundidade 
e im pacto na fé cristã, exige de nós não apenas rigor bíblico, mas 
também sensibilidade pastoral, para que o seu ensino não seja motivo 
de confusão, mas de edificação espiritual.

9 1



PUNO PERFEITO

De um lado, a tradição calvinista sustenta que a eleição é abso­
lutamente incondicional. Nessa visão, os eleitos foram  escolhidos 
soberanamente antes da fundação do m undo sem levar em conta 
a resposta humana. Para essa corrente, a eleição precede a obra do 
Espírito Santo e a resposta do homem ao chamado divino. Além disso, 
sustenta-se que a expiação de Cristo seria limitada, isto é, destinada 
apenas aos que foram predestinados para a salvação, enquanto os 
outros estariam, por decreto, destinados à condenação eterna —  a 
denominada “ dupla predestinação” . Essa perspectiva encontra eco em 
muitos círculos da cristandade reformada, mas, ao longo da história, 
foi também m otivo de forte contestação, pois parece obscurecer o 
caráter universal do amor de Deus revelado em Cristo.

D o outro lado, nós, os pentecostais, afirmamos uma compreensão 
diferente. Cremos que os eleitos são escolhidos em Cristo Jesus e que 
essa eleição está ligada à resposta de fé do ser humano ao chamado 
divino. A  expiação é ilimitada para nós: Jesus m orreu p or toda a 
humanidade, oferecendo salvação a todos. Essa obra, porém , só se 
torna eficaz na vida dos que se arrependem e creem no Filho de Deus. 
A  distinção essencial entre nossa posição e a calvinista é o ponto de 
partida: não partimos de um decreto abstrato, mas da centralidade de 
Cristo. Para nós, Deus, na sua soberania, predestinou primeiramente 

Jesus Cristo com o Salvador, Redentor, Sacerdote e Rei. Ele é o Eleito 
por excelência, e, em união com  Ele, todos os que creem participam 
dessa eleição. Qualquer doutrina que não seja cristocêntrica é, por­
tanto, insuficiente para explicar a grandeza do plano da salvação.

A  eleição bíblica, conform e entendida na perspectiva pentecostal, 
não se baseia num exclusivismo arbitrário, mas é corporativa. Isso sig­
nifica que Deus não escolheu indivíduos isoladamente para a salvação 
ou condenação, mas elegeu um povo: a Igreja. Cristo é o Redentor, e 
todos os que nEle depositam a fé, arrependendo-se dos seus pecados, 
tornam-se parte desse corpo eleito. William G. Witt resume bem  essa 
compreensão ao afirmar que

a eleição e a predestinação não se tratam da escolha incon­
dicional e misteriosa de certas pessoas conhecidas apenas 
por Deus, mas antes da eleição e predestinação daqueles 
que depositam a fé em Cristo, seu Redentor. A  eleição é em

9 2



fl E L E IÇ Ã O  N A  S ALV AÇ Ã O

Cristo, mas não há ninguém que esteja em Cristo sem que 
tenha fé (WITT. apud O LSO N , 2013, p. 240).

Assim, longe de um determinismo fatalista, a eleição é o chamado 
gracioso de Deus, que requer uma resposta pessoal de obediência e 
confiança. Essa convicção encontra eco na própria Declaração de Fé das 
Assembléias de Deus, que afirma:

A  predestinação genuinamente bíblica diz respeito apenas à 
salvação, sendo condicionada à fé em Cristo Jesus, estando 
relacionada à presciência de Deus. Portanto, a predestinação 
dos salvos é precedida pelo conhecim ento prévio de Deus 
daqueles que, diante do chamamento do Evangelho, recebem 
a Cristo com o o seu Salvador pessoal e perseveram até o fim 
(D E C LA R A Ç Ã O , 2017, p. 110).

A  presciência divina não é mero conhecimento antecipado de fatos, 
mas expressão do am or e da soberania de Deus, que contempla de 
antemão aqueles que, pela ação do Espírito, haveríam de responder 
ao chamado. Assim, a eleição é tanto soberana quanto relacionai: 
soberana, porque nasce da iniciativa divina; relacionai, porque só se 
concretiza na fé do pecador em Cristo.

Essa compreensão bíblica evita dois extremos perigosos. O  primeiro 
é o da arrogância espiritual, que leva alguns a considerarem-se privi­
legiados por terem sido escolhidos independentemente de qualquer 
resposta de fé. O  segundo é o do desespero, que leva outros a temerem 
estar entre os “ não eleitos” e, portanto, sem possibilidade de salvação. 
A o  contrário, o ensino bíblico mostra que Deus “ quer que todos os 
homens se salvem e venham ao conhecim ento da verdade”  (1 Tm 
2.4). A  eleição é real, mas é em Cristo; é segura, mas confirma-se na 
fé. O  chamado é universal, mas a resposta é pessoal.

As Escrituras reforçam essa verdade de maneira inequívoca. Jesus 
declara: “As minhas ovelhas ouvem a minha voz, e eu conheço-as, e 
elas me seguem” (Jo 10.27). A  eleição não exclui a responsabilidade 
humana; ao contrário, pressupõe-na. Efésios 1.4,5 afirma que fomos 
escolhidos “ em Cristo” antes da fundação do mundo para que fôssemos 
santos e irrepreensíveis. Romanos 8.29,30 mostra que os predestinados

9 3



PLAND PERFEITO

são aqueles que Deus “ de antemão conheceu” e que foram chamados, 
justificados e glorihcados em Cristo; ou seja, a eleição não ocorre fora 
de Cristo, mas na com unhão com  Ele, e confirma-se na experiência 
concreta do arrependim ento e da fé. É uma eleição que, desde a 
eternidade, tem em vista um povo santo, transformado pela graça 
e destinado a refletir a glória de Deus no mundo.

A  partir dessa visão, percebemos que a eleição não é um privilégio 
que conduz à estagnação, mas uma responsabilidade que conduz à 
missão. Deus elegeu a Igreja para ser luz das nações e instrumento 
de salvação. Esse aspecto corporativo é decisivo: a eleição não é 
apenas uma garantia individual de salvação, mas um chamado para 
participar do plano de Deus em favor da humanidade. Por isso, todo 
aquele que foi alcançado pela graça é imediatamente convocado a 
testemunhar de Cristo e a engajar-se na obra evangelizadora. O  
Espírito Santo, que nos convence do pecado, da justiça e do juízo, 
também nos reveste de poder para proclamar o evangelho, reunindo, 
pela fé, os que haverão de com por o povo eleito de Deus.

A o  refletirmos sobre a eleição, tam bém  percebem os que a Es­
critura não a apresenta com o um decreto misterioso que seleciona 
indivíduos isoladamente para a salvação ou condenação, mas com o 
um ato soberano de Deus em  favor de um povo. Essa dim ensão 
corporativa da eleição atravessa toda a Bíblia desde o Antigo até 
o N ovo Testamento. É verdade que tam bém  há casos de eleição 
individual, mas estes geralmente dizem respeito a funções ministe­
riais, e não à salvação em si. Deus cham ou pessoas específicas para 
tarefas específicas: Abraão, Davi, Jeremias, Paulo e tantos outros. 
Q uando, porém , a Escritura trata da salvação, o olhar é sempre 
coletivo, abrangendo uma comunidade chamada a refletir o caráter 
divino no mundo.

Essa distinção é fundamental. A  eleição ministerial é individual 
e visa ao serviço; a eleição para a salvação é corporativa e visa à 
form ação de um povo santo (H O R T O N , 2014, p. 362). É por isso 
que o apóstolo Paulo escreve aos efésios: “ C om o também nos ele­
geu nele antes da fundação do mundo, para que fôssemos santos e 
irrepreensíveis diante dele em am or” (Ef 1.4, grifos meus). Note-se 
o plural “ nos elegeu” . A  eleição não é de indivíduos isolados, mas 
de um C orpo em Cristo. C om o bem  o pastor Silas Daniel escreveu,

9 4



A ELEIÇÃO NA SALVAQÃD

A  Bíblia sempre fala da eleição no plural. Deus “ nos elegeu” 
(Ef 1.4). O  foco, invariavelmente, é esse povo (Ef 2.14,19), 
corpo (Ef 1.23; 2.15,16; 3.6; 4.4,12,16,25; 5.23,30), família 
(Ef 2.19; 3.15), edifício (Ef 2.20-22), chamado de Igreja (Ef 
1.22; 3.10; 5.23,24,25,27,29,32). Toda a Epístola aos Efésios, 
por exemplo, trata os eleitos com o um corpo, um conjunto. 
Claro que um conjunto é formado por indivíduos, mas o foco 
sempre é o conjunto. O  foco da eleição não é o indivíduo, 
mas o grupo, o corpo, a Igreja, formada por todos aqueles 
que creram em Cristo e permanecerão até o fim (DANIEL, 
2017, p. 429).

Vejamos, portanto, com o essa perspectiva manifesta-se nas Escrituras.

2. A eleição no Antigo Testamento: Israel como povo 
escolhido
N o Antigo Testamento, encontramos a eleição de indivíduos com o 
Abraão (Ne 9.7), Davi (1 Rs 11.34) e Jeremias (Jr 1.5), mas a eleição 
nesses casos refere-se a uma missão específica. A  tônica maior, en­
tretanto, recai sobre a eleição de um povo inteiro: Israel. Deus não 
escolheu Israel pelos méritos deste, mas pela sua graça e amor sobe­
rano. Moisés recorda ao povo:

o Senhor, teu Deus, te escolheu, para que lhe fosses o seu 
povo próprio, de todos os povos que sobre a terra há. O  Se­
nhor não tom ou prazer em vós, nem vos escolheu, porque 
a vossa multidão era mais do que a de todos os outros povos, 
pois vós éreis menos em número do que todos os povos, mas 
porque o Senhor vos amava”  (Dt 7.6-8).

Essa eleição tinha um propósito definido: Israel seria a nação por 
meio da qual a promessa de salvação alcançaria o  mundo, especial­
mente pela vinda do Messias. Isaías expressa isso ao declarar: “ Por 
amor de meu servo Jacó e de Israel, meu eleito, eu te chamei pelo teu 
nom e”  (Is 45.4). A  eleição, portanto, não era um fim em si mesma, 
mas um m eio pelo qual Deus cumpriría o seu plano de redenção

9 5



universal. Assim, podem os dizer que, no Antigo Testamento, a elei­
ção corporativa de Israel já  apontava para Cristo. Israel foi o povo 
escolhido para preparar o cam inho da salvação; por m eio da sua 
história, Deus revelaria o seu caráter, a sua Lei e as suas promessas, 
que encontrariam pleno cumprimento no Redentor.

3. A eleição no Novo Testamento: a Igreja como povo 
eleito em Cristo
C om  a Nova Aliança selada no Calvário, a eleição é plenamente 
cum prida em Cristo. Agora, o povo eleito não se restringe a uma 
etnia ou nação, mas inclui todos os que recebem o evangelho pela fé. 
A  Igreja é apresentada com o “geração eleita, sacerdócio real, nação 
santa, povo adquirido, para que anuncieis as virtudes daquele que vos 
chamou das trevas para a sua maravilhosa luz”  (1 Pe 2.9). O  apóstolo 
Paulo também declara que fomos escolhidos “ em Cristo”  antes da 
fundação do mundo para louvor da glória da graça de Deus (Ef 1.4-6).

Aqui, mais uma vez, a ênfase é corporativa. A  eleição não se res­
tringe a indivíduos, mas à com unidade dos redimidos. Trata-se de 
uma inclusão que rom pe barreiras, pois os gentios também foram 
chamados a participar desse povo (Rm  9.24; E f 3.6). O  evangelho 
estende a eleição a todos os que creem, form ando um corpo único, 
com posto de judeus e gentios, unidos em Cristo. A  eleição no Novo 
Testamento é, portanto, uma realidade coletiva: todos os que estão 
unidos a Cristo pela fé são parte do povo eleito, e essa eleição não 
nos conduz à inércia, mas à missão.

A  Igreja é chamada a refletir o caráter de Deus no mundo, vivendo 
em santidade e proclamando o evangelho até os confins da terra. Assim, 
ao contemplarmos o mistério da eleição, não o fazemos com  temor de 
exclusão, mas com  gratidão e responsabilidade —  gratidão, porque 
fomos incluídos no C orpo de Cristo pela graça, e responsabilidade, 
porque essa inclusão chama-nos a viver de forma santa e a proclamar 
a mensagem que pode transformar vidas. A  eleição não é um fim em 
si mesma; é um meio pelo qual Deus manifesta a sua glória, salvando 
pecadores e reunindo-os em um povo santo. C om o Igreja, vivemos a 
certeza de que fomos escolhidos em Cristo para ser testemunhas do 
seu amor e participantes do seu plano redentor. E com  essa convicção

PLANO PERFEITO

9 6



A EL E IÇ Ã O  Nfl S A IV A C Ã O

que agora avançamos para compreender com o essa eleição encontra 
o seu fundamento pleno na pessoa de Jesus, o Eleito de Deus.

II - A ELEIÇÃO BÍBLICA FUNDAMENTADA EM JESUS
1. Jesus, o Eleito de Deus: o Cordeiro escolhido
Toda a doutrina da eleição encontra o seu ponto de partida e linha de 
chegada na pessoa de Jesus Cristo, conform e já  enfatizamos. Ele é o 
Eleito por excelência, o Cordeiro de Deus escolhido antes da fundação 
do mundo para realizar a obra redentora em favor da humanidade 
(1 Pe 1.19,20; A p 13.8). Essa eleição não se restringe ao título de 
Salvador, mas abrange o sacrifício perfeito e definitivo que Ele ofe­
receu em nosso lugar, abrindo o caminho da salvação a todos os que 
nEle creem. Cristo é, portanto, o primeiro e o verdadeiro eleito, e é 
somente unidos a Ele que podem os ser chamados de povo escolhido. 
Por isso, em nossa perspectiva pentecostal, a eleição é profundamente 
cristocêntrica: tudo gira em torno de Jesus e da sua obra redentora. É 
em Cristo, e somente nEle, que a eleição torna-se realidade. A  cruz, 
onde o seu sangue foi derramado, não apenas revela o plano eterno 
de Deus, com o também assegura que nossa eleição não é resultado 
de um decreto abstrato, e sim do am or concreto manifestado no 
sacrifício do Filho.

2. A eleição em Cristo: todos os crentes são eleitos nEle
A  eleição e Jesus Cristo estão inseparavelmente ligados, pois é nEle que 
somos escolhidos para a vida eterna (Ef 1.4,5). Fora de Cristo, bem 
com o a sua obra no Calvário, não há eleição possível, mas somente 
em união com  Ele somos chamados e capacitados a viver com  Deus 
para sempre. Essa eleição está enraizada na sua obra redentora. A o 
entregar a sua vida em nosso lugar, Cristo abriu-nos acesso à graça 
divina e tornou possível a salvação de todo aquele que crê. Essa elei­
ção, entretanto, não se cumpre de m odo automático nem indiferente 
à resposta humana.

O  chamado de Cristo ao arrependimento foi uma marca constante 
do seu ministério terreno: “ Porque eu não vim para chamar os justos, 
mas os pecadores, ao arrependimento” (Mt 9.13). A  sua mensagem é,

9 7



PLAND PERFEITO

ao mesmo tempo, acolhedora e exigente: acolhe o pecador, mas exige 
dele mudança de vida. Num tempo marcado por discursos superficiais, 
que apresentam um Cristo que recebe a todos sem requerer nada em 
troca, é urgente reafirmar que a eleição em Cristo manifesta-se naqueles 
que respondem ao seu chamado com  fé e arrependimento genuíno.

A  eleição é, portanto, um ato da graça divina, que foi realizado 
em Cristo, porém  confirmado na resposta de quem ouve a sua voz e 
rende-se ao seu senhorio. Todos os que com põem  a Igreja de Cristo 
foram eleitos nEle (2 Tm  1.9) não para permanecer na antiga vida, 
mas para experimentar a transformação que o arrependimento produz 
e, assim, viver em conform idade com  a sua vontade.

3. A eleição em Cristo: uma eleição com propósito
A  eleição em Cristo não é arbitrária nem impessoal; ela está sempre 
voltada para o cum prim ento de um propósito divino (Ef 1.11,12). 
Som os escolhidos para viver em santidade, refletindo no m undo
0 caráter e o am or de Deus. Essa verdade, porém , não pode ser 
confundida com  a ideia de que, antes m esm o da criação, alguns 
já  teriam sido destinados ao Céu, e outros, ao Inferno com o 
ensinam os sistemas supralapsarianista1 2 e infralapsarianistav De 
m odo nenhum é assim. Ora, a Escritura revela que Deus é am or e 
“ não querendo que alguns se percam , senão que todos venham  a 
arrepender-se”  (2 Pe 3.9).

O  que a Bíblia ensina é que, embora a graça divina seja oferecida 
a todos, ela pode ser resistida. Os que rejeitam a Cristo fazem -no 
por escolha própria, tornando-se responsáveis por viver separados 
de Deus por toda a eternidade. C om o afirma Daniel Pecota, se a

1 Supralapsarianista: Oriunda de duas palavras latinas, supTü (acima, 
superior) e lapsus (queda), segundo unia visão da tradição reformada, a ex­
pressão revela que Deus escolheu alguns para a vida eterna e condenou todos 
os demais seres humanos para a perdição eterna desde antes da fundação 
do mundo.
2 In fra lapsarian ista : Oriunda de duas palavras latinas, infra (abaixo, 
inferior, base) e lapsus (queda), a expressão traz a uma perspectiva reformada 
de que Deus estava contemplando todas as criaturas caídas e mortas no 
pecado. Assim, Deus escolheu os eleitos e ignorou os não eleitos. Isso foi 
feito por decreto divino desde antes da fundação do mundo.

9 8



A EL E IG Ã D  N A  S A LV A Ç Ã O

graça fosse irresistível, os incrédulos pereceríam não por recusarem 
o com itê, mas por não terem sido capacitados a aceitá-lo. Nesse caso, 
a promessa bíblica —  “ todo aquele que crê” —  seria uma ironia 
cruel; mas o Pai de nosso Senhor Jesus Cristo não age assim: quando 
os braços do Salvador estenderam-se na cruz, Ele abraçou a huma­
nidade inteira, provando inegavelmente que Deus ama o  mundo. O  
amor, por natureza, pode ser acolhido ou rejeitado —  e, justamente 
por isso, é grandioso. O  coração de Deus fica triste diante da recusa, 
mas não força ninguém a vir contra a própria vontade (H O R TO N , 
2014, p. 366-67).

Esse equilíbrio é fundamental para compreendermos a eleição. Ela 
é um ato da graça de Deus, mas que pressupõe a resposta humana. O  
arrependimento e a fé são a resposta apropriada a tão grande amor. 
É verdade que não podem os produzir tais atitudes por nossa própria 
força; contudo, também não acontecem sem nosso consentimento. A  
salvação é dom  divino, mas exige uma entrega intencional. Devemos, 
por isso, evitar os extremos: nem o monergismo rígido, que elimina a 
responsabilidade humana, e nem o sinergismo extremado, que nega a 
incapacidade da humanidade caída. A  perspectiva bíblica —  ensinada 
por Arm ínio e ecoada por Wesley —  mantém o equilíbrio: Deus é o 
autor da salvação, mas as exortações universais ao arrependimento 
e à fé só fazem sentido porque podemos, de fato, aceitá-las ou rejei­
tá-las mediante a operação da graça preveniente que pode ou não 
ser resistida.

Viver sob essa compreensão traz implicações práticas profundas. 
Se fomos eleitos em Cristo, é para refletir a glória de Deus no mundo, 
vivendo em santidade e no serviço a Ele (1 Pe 1.2). Essa eleição, longe 
de tornar-nos passivos, envia-nos ao cam po da missão. A  Igreja não 
anuncia um decreto imutável sobre quem já  estaria destinado ao Céu 
ou ao Inferno, mas proclama a Boa Nova de que todos são chamados 
à salvação em Cristo. A  cada pessoa é apresentada a escolha: vida 
ou morte, luz ou trevas, salvação ou perdição. E, diante da ação do 
Espírito Santo, que convence do pecado, da justiça e do juízo, cada 
um é chamado a decidir (Jo 16.8-11). Assim, a eleição em Cristo não 
nos conduz ao com odism o, mas ao compromisso. Não nos isenta de 
responsabilidade, mas coloca-nos diante da maior de todas: responder 
ao chamado de Deus com  fé, arrependimento e obediência. E uma

9 9



eleição com  propósito: sermos santos, viver para a glória de Deus e 
proclamar o evangelho que transforma vidas.

III - IMPLICAÇÕES DA ELEIÇÃO BÍBLICA
1. A eleição e o propósito global: a missão de proclamar 
as Boas Novas
A  eleição divina não é um privilégio fechado em si mesmo, mas um 
cham ado para cumprir um propósito global de proclam ar o evan­
gelho. Q uando Cristo ordenou: “ Ide, ensinai todas as nações”  (Mt 
28.19), deixou claro que a missão de anunciar o evangelho pertence 
a toda a Igreja. Ser eleito em Cristo não significa apenas desfrutar 
das bênçãos da salvação, mas é também assumir a responsabilidade 
de compartilhar essa graça com  o mundo.

A  Escritura mostra que fomos colocados por Deus no centro do seu 
plano de reconciliação. O  apóstolo Paulo afirma que fomos chamados 
para ser “ embaixadores da reconciliação” (2 C o  5.18-20), levando a 
mensagem de que todas as coisas podem  ser restauradas em Cristo. 
Essa missão é urgente: precisamos proclamar que há perdão para o 
pecador, esperança para o desesperançado e vida eterna para todos 
os que creem.

A  Igreja, com o povo eleito, é luz para as nações (At 13.47). Não 
podem os esconder essa luz dentro dos templos, mas devemos levá-la 
às ruas, às casas, aos ambientes de trabalho, às escolas e a todos os 
lugares onde a vida acontece. Nossa eleição é traduzida em com pro­
misso missionário: viver e anunciar Cristo até os confins da terra. É 
para isso que fomos chamados, e é nisso que glorificamos a Deus: 
quando somos instrumentos do seu amor e proclamamos que só há 
salvação para toda a humanidade em Jesus.

2. A eleição e o chamado para viver em santidade
Ser eleito por Deus significa ser separado para viver de maneira distinta 
neste mundo. Nesse caso, a santidade não é um adorno opcional, mas 
a marca do povo que pertence a Cristo. N ão por acaso, o apóstolo 
Pedro claramente nos lembra: “ Sede santos, porque eu sou santo” 
(1 Pe 1.16). Assim, a eleição é um convite para refletirmos o caráter

PUNO PERFEITO

1 0 0



A E IF IÇ Ã O  Nfl S A LV A Ç Ã D

de Deus em nossas palavras, atitudes e escolhas. Ela diariamente nos 
lembra de que fomos resgatados do pecado não para voltarmos a ele, 
mas para andarmos em novidade de vida.

Essa santidade, porém, não é fruto do esforço humano. É o Espírito 
Santo quem nos capacita a viver em obediência e pureza, moldando em 
nós a imagem de Cristo. Nossa parte é entregarmo-nos a esse processo, 
permitindo que sejamos transformados por Ele de dentro para fora. 
Por causa disso, afirmamos que a santidade não é isolamento, mas 
testemunho; não é superioridade, mas coerência. Somos chamados 
a ser exemplos vivos de que a graça de Deus pode mudar corações.

Por isso, cada decisão cotidiana —  seja no trabalho, seja na família, 
na igreja ou na vida pessoal deve ser feita com  a consciência de 
que pertencem os ao Senhor. Dessa form a, a eleição tam bém  nos 
lembra de que não vivemos para nós mesmos, mas para glorificar 
aquEle que nos escolheu em Cristo; logo, viver em santidade é 
a prova de que levamos a sério o cham ado de Deus e desejamos 
honrá-lo em tudo.

3. A eleição e o chamado para o serviço no Reino de Deus
A  eleição também nos conduz ao serviço. Não fomos escolhidos apenas 
para desfrutar das bênçãos da salvação, mas também para partici­
par ativamente da obra do Reino —  aliás, o apóstolo Paulo afirma 
que somos “ criados em Cristo Jesus para boas obras” (Ef 2.10). Isso 
significa que cada eleito recebeu uma missão: servir a Deus com  os 
dons que Ele mesmo concedeu.

Servir é a expressão prática de nossa eleição. É colocar nossas 
mãos, talentos e recursos a serviço do Senhor e do próxim o. Não 
im porta se esse serviço acontece no púlpito, na sala de aula, na 
visita a um enferm o ou numa palavra de consolo: toda obra feita 
com  am or aponta para o Deus que nos cham ou. O  povo  eleito 
é, antes de tudo, um povo disponível para servir. Esse cham ado 
desafia-nos a sair da zona de conforto. N ão fom os escolhidos para 
viver centrados em nós mesmos, mas para oferecer nossa vida com o 
sacrifício vivo (Rm  12.1). Q uando servimos, mostramos ao mundo 
que fomos alcançados e transformados pela graça de Deus. Por isso, 
a eleição claramente nos lembra de que o Reino avança por meio

1 0 1



PLAND PERFEITO

da dedicação de homens e mulheres dispostos a obedecer. Assim, 
cada ato de serviço torna-se um reflexo da glória de Deus, e nossa 
vida converte-se em instrumento do seu amor.

CONCLUSÃO
A o longo deste capítulo, vimos que a eleição não é um mistério arbi­
trário, mas, sim, uma expressão do amor de Deus revelado em Cristo. 
Desde a eternidade, fomos incluídos no plano do Pai não para criar 
um grupo de privilegiados isolados, mas para formar um povo santo, 
transformado e comprometido com  a sua glória. A  eleição é corpora­
tiva, cristocêntrica e missionária. Somos escolhidos em Cristo e para 
Cristo, chamados a refletir a sua santidade e a servir ao seu Reino.

Essa eleição, porém, não nos exime de responsabilidade; pelo con­
trário, ela exige de nós uma resposta: fé, arrependimento e obediência. 
O  amor de Deus é real e universal, mas pode ser rejeitado; é oferecido 
a todos, mas só se torna eficaz na vida daqueles que acolhem a voz do 
Bom  Pastor. O  chamado divino é um com  itê aberto —  “ todo aquele 
que quer venha”  — , bastando a cada pessoa decidir entre vida e 
morte, luz e trevas, salvação e perdição.

Por isso, não contemplamos a eleição com  temor de exclusão, mas 
com  gratidão e com promisso. Gratidão, porque fom os alcançados 
pela graça que nos co locou  em Cristo, e com prom isso, porque é 
essa mesma graça que nos convoca a viver em santidade, a servir ao 
próxim o e a proclamar as Boas Novas até os confins da terra. Não 
fomos escolhidos para a inércia, mas para a missão.

Q ue cada crente, ao refletir sobre a doutrina da eleição, encontre 
não m otivo de orgulho ou de confusão, mas de adoração. Somos 
eleitos em Cristo, o Cordeiro escolhido antes da fundação do mundo, 
e chamados a viver para a glória de Deus. Esta é nossa identidade e 
nossa vocação: ser um povo que, sustentado pela graça, anuncia ao 
m undo que a salvação é real, que está disponível e que transforma 
todo aquele que crê.

1 0 2



CAPÍTULO 9

O LIVRE-ARBÍTRIO 
NA SALVAÇÃO

Deuteronômio 30
15 - Vês aqui, hoje te tenho proposto a vida e o bem, a morte e o mal;
16 - porquanto te ordeno, hoje, que ames o Senhor, teu Deus, que 
andes nos seus caminhos e que guardes os seus mandamentos, e os 
seus estatutos, e os seus juízos, para que vivas e te multipliques, e o 
Senhor, teu Deus, te abençoe na terra, a qual passas a possuir.
17 - Porém, se o teu coração se desviar, e não quiseres dar ouvidos, e 
fores seduzido para te inclinares a outros deuses, e os servires,
18 - então, eu te denuncio, hoje, que, certamente, perecerás; não 
prolongarás os dias na terra a que vais, passando o Jordão, para que, 
entrando nela, a possuas.
19 - Os céus e a terra tomo, hoje, por testemunhas contra ti, que te 
tenho proposto a vida e a morte, a bênção e a maldição; escolhe, pois, 
a vida, para que vivas, tu e a tua semente,
20 - am ando ao Senhor, teu Deus, dando ouvidos à sua voz e te 
achegando a ele; pois ele é a tua vida e a longura dos teus dias; para 
que fiques na terra que o Senhor jurou a teus pais, a Abraão, a Isaque 
e a Jacó, que lhes havia de dar.

Joãol
6 - Houve um hom em  enviado de Deus, cujo nome era João.
7 - Este veio para testemunho para que testificasse da luz, para que 
todos cressem por ele.
8 - N ão era ele a luz, mas veio para que testificasse da luz.
9 - Ali estava a luz verdadeira, que alumia a todo hom em  que vem 
ao mundo,



10 - estava no mundo, e o mundo foi feito por ele e o mundo não o 
conheceu.
11 - Veio para o que era seu, e os seus não o receberam.
12 - Mas a todos quantos o receberam  deu-lhes o poder de serem 
feitos filhos de Deus: aos que creem no seu nome,
13 - os quais não nasceram do sangue, nem da vontade da carne, nem 
da vontade do varão, mas de Deus.
14 - E o Verbo se fez carne e habitou entre nós, e \imos a sua glória, 
com o a glória do Unigênito do Pai, cheio de graça e de verdade.

INTRODUÇÃO
O  rabino ortodoxo Benjamim Blech, na sua obra Se Deus É  Bom, por 
que o Mundo É  tão Ruim?, narra a história de uma mulher que, após 
anos de esterilidade, conseguiu engravidar. O  seu bebê, porém, nasceu 
com  graves problemas congênitos e faleceu poucos meses depois. Em 
meio à dor, recebeu o livro Quando Coisas Ruins Acontecem às Pessoas Boas, 
de Harold Kushner, rabino progressista que, marcado pela perda do 
próprio filho, defendia que Deus não controla todas as coisas. A  leitura 
trouxe-lhe algum alívio: “ Não foi culpa minha, Deus não castigou a 
mim nem ao meu bebê”  (BLECH, 2006). N o entanto, mais tarde, 
ao ter outros filhos, foi dominada por um m edo constante: “ Se Deus 
não dirige o mundo com o este livro d iz ... em que posso acreditar? 
(BLECH, 2006). O  olhar aflito daquela mãe expressava o efeito ine­
vitável dessa teologia: a perda do chão da fé. Afinal, se Deus não é 
soberano, com o descansar na sua providência?

Esse dilema ultrapassa fronteiras religiosas. No Cristianismo contem­
porâneo, idéias semelhantes surgem no Teísmo Aberto, que afirma que 
Deus não conhece plenamente o futuro, ou em correntes que falam de 
um “ Deus fraco” , incapaz de intervir nas tragédias. O  perigo é claro: 
com o alerta Blech, tais visões rom pem  com  milênios de fé bíblica e 
cristã, enfraquecendo a confiança no Senhor, que sempre se revelou 
com o soberano e, ao mesmo tempo, responsável por chamar o homem 
à decisão. A  prática da fé depende da teologia que a sustenta: com o 
orar a um Deus que não reina sobre a sua criação?

A  Bíblia, porém , apresenta um equilíbrio. O  Antigo Testamento 
mostra um Deus que conduz Israel com  m ão poderosa, mas que

PLANO PERFEITO

1 0 4



ordena: “ Escolhe, pois, a vida” (Dt 30.19). Os profetas proclamam
0 reinado universal do Senhor (SI 22.28), mas também conclamam 
cada pessoa ao arrependimento. O  N ovo Testamento reafirma que 
Deus é soberano em graça (Ef 1.4-5), e, ainda assim, o hom em  deve 
crer, arrepender-se e perseverar (M c 1.15; H b 3.12).

O  perigo está em absolutizar apenas um polo: exaltar a soberania 
sem responsabilidade leva ao fatalismo; enfatizar apenas o livre-arbítrio 
transforma a salvação em mérito humano. A  Escritura, no entanto, 
mantém unidos os dois lados: Deus chama, ilumina e capacita; o 
hom em , tocado pela graça, responde livremente em fé e obediência.

Neste capítulo, refletiremos sobre o livre-arbítrio com o dom divino, 
corrom pido pelo pecado, porém  restaurado pela graça preveniente. 
Veremos com o a vontade humana é despertada pelo Espírito para 
responder à oferta da salvação, que é graça, mas requer fé e arrepen­
dimento. E destacaremos, por fim, o chamado à perseverança diária, 
sustentada pela graça, mas exercida na decisão contínua do crente. 
Assim, compreenderemos com o a soberania de Deus e a responsabi­
lidade humana encontram-se no mistério da salvação.

1 - 0 LIVRE-ARBÍTRIO: UM ROM BE DEUS
1. O que é livre-arbítrio?
O  livre-arbítrio é o dom  concedido por Deus ao ser hum ano, ca- 
pacitando-o a fazer escolhas conscientes e a responder moralmente 
ao Criador. Diferente das demais criaturas, o hom em  foi feito com  
intelecto, consciência moral e vontade, atributos que revelam a sua 
dignidade com o portador da imagem de Deus (Gn 1.26-27). Desde o 
princípio, essa liberdade tinha com o finalidade suprema a comunhão 
com  o Senhor, pois o am or só pode ser verdadeiro quando é uma 
resposta livre ao cham ado divino. A  Q ueda, contudo, corrom peu 
profundamente essa liberdade, inclinando a vontade para o mal e 
tornando o hom em  incapaz de escolher, por si mesmo, o bem  espiri­
tual. Isso não significa que tenha perdido a capacidade de decidir em 
questões naturais ou cotidianas —  com o trabalhar, casar ou planejar a 
vida — , mas, no que se refere à salvação e à obediência a Deus, a sua 
vontade tornou-se corrom pida. Em outras palavras, o livre-arbítrio 
permanece, só que limitado e, por isso, não é suficiente, em si mesmo, 
para conduzir alguém ao caminho da vida eterna.

0 LIVRE-ARBÍTRIO NASALVAOÃO

1 0 5



PLANO PERFEITO

Nossos pioneiros pentecostais insistiam nesse ponto ao expor a antro­
pologia bíblica. Eles afirmavam que o homem não é um autômato, mas 
também não é autossuficiente diante de Deus. Com o destacou Bergstén: 
“Deus, que criou o mundo conforme a sua vontade (cf. Ap 4.11), também 
criou o homem com  livre-arbítrio”  (BERGSTÉN, 2016, p. 129). Essa 
liberdade, porém, encontra-se debilitada desde a Queda, e só a ação 
graciosa do Espírito Santo restaura a sua verdadeira direção.

Por isso, ao falarmos de livre-arbítrio, é necessário manter o equilí­
brio bíblico. Ele é parte da dignidade humana, mas está limitado pelo 
pecado. O  hom em  natural não pode, sem a graça de Deus, escolher 
o bem  espiritual que conduz à vida eterna. Desde o Éden até a cruz, 
a Escritura mostra que a verdadeira liberdade só se realiza quando o 
coração humano é iluminado pela graça do Senhor.

2. A corrupção total da natureza humana
A  Q ueda no Éden m arcou profundam ente a história. O  pecado 
não apenas trouxe a morte, com o tam bém  corrom peu todo o ser 
humano —  corpo, alma e espírito. A  sua mente foi obscurecida, a 
sua consciência foi deformada, e a sua vontade foi enfraquecida (Is 
1.3,5-6; Jr 17.9; E f 4.18). O  hom em , criado para refletir a santidade 
de Deus, passou a inclinar-se naturalmente para o mal, sendo incapaz 
de escolher, por si mesmo, o bem espiritual. Até mesmo as boas ações 
sociais carregam a marca do pecado (D ECLARAÇÃO , 2017, p. 101). 
A  Escritura confirma: “ Não há justo, nem um sequer”  (Rm 3.10-12).

Isso, porém, não significa que a imagem dc Deus tenha sido destruída. 
A  tradição cristã afirma que ela foi desfigurada, mas não aniquilada. 
M yer Pearlman explica:

O  hom em  não perdeu com pletam ente a im agem  divina, 
porque, apesar de sua posição decaída, é considerado uma 
criatura à imagem de Deus. [...] Apesar de não estar intei­
ramente perdida, a imagem divina no hom em  encontra-se 
muito desfigurada (PEARLM AN, 2009, p. 140-141).

Nossa Declaração de Fé reafirma: “ [...] a imagem de Deus no homem 
não foi aniquilada; foi, no entanto, desfigurada a tal ponto que a sua

1 0 6



D LIVRE-flRBÍTRIO NA SALVAGÃD

restauração só é possível em Cristo” (D ECLARAÇÃO , 2017, p. 101). 
Em outras palavras, o pecado deform ou o reflexo de Deus, mas não 
o apagou. O  hom em  conserva dignidade com o criatura, em bora 
incapaz de restaurar, por si só, aquilo que foi danificado.

A  boa notícia é que Deus não abandonou a humanidade. Desde o 
Antigo Testamento, vemos a sua graça antecipada: preservando Noé 
em meio a uma geração corrompida, escolhendo Abraão, libertando 
Israel do Egito, enviando profetas para conclamar ao arrependimen­
to. Cada ato de misericórdia apontava para a restauração plena em 
Cristo. Essa promessa é cumprida no N ovo Testamento: “ O  Verbo 
se fez carne e habitou entre nós”  (Jo 1.14). Nele, a imagem divina é 
restaurada, e, pelo Espírito Santo, o coração humano é capacitado a 
responder ao chamado de Deus com  fé.

Assim, o pecado corrom peu profundamente a liberdade humana, 
mas não a destruiu. Somente a graça de Deus reabre o caminho da 
obediência e da vida. O  hom em , na sua condição caída, não pode 
salvar-se; mas Deus, na sua m isericórdia, move-se na direção do 
hom em  pecador, iluminando-o, despertando-o e convidando-o. O  
livre-arbítrio, corrom pido, encontra na graça a possibilidade de ser 
redirecionado. O  que foi distorcido no Éden é restaurado na cruz, e 
é só pela ação do Espírito Santo que a vontade humana volta a ser 
capaz de render-se ao Criador.

3. Responsabilidade humana
Em bora o pecado tenha corrom pido a vontade, a Escritura afirma 
que o ser humano continua sendo chamado a uma decisão consciente 
diante de Deus. A  revelação divina não trata os homens com o ma­
rionetes, mas com o agentes morais que devem responder com  fé e 
obediência. Josué, já  idoso, declarou ao povo: “ Escolhei hoje a quem 
sirvais [...]. Eu e a minha casa serviremos ao Senhor” (Js 24.15). Essa 
convocação mostra que, mesmo em m eio a um povo marcado por 
falhas, a responsabilidade de escolher não podia ser anulada.

O  m esm o se vê em D euteronôm io 30, quando M oisés co loca  
diante de Israel dois caminhos: vida e morte, bênção e maldição. O  
povo, que já  havia experimentado a graça de Deus no Êxodo, estava 
em condições de responder. A  escolha, porém, não era automática:

1 0 7



PLANO PERFEITO

cabia-lhes dizer “ sim” ou “ não” . Infelizmente, muitas vezes Israel 
preferiu os ídolos, escolhendo a morte em lugar da vida (Dt 30.19,20).

Essa realidade também aparece no Novo Testamento. João declara 
que a Luz verdadeira veio ao mundo, mas “ os seus não o receberam’ 
(Jo 1.11). Contudo, logo acrescenta: “A  todos quantos o receberam, 
deu-lhes o poder de serem feitos filhos de Deus” Jo 1.12). Eis a essência 
da responsabilidade humana: crer e receber em resposta à iniciativa 
graciosa de Deus.

A  graça preveniente atua nesse ponto. Se o hom em  não pode, por 
si só, escolher o bem  espiritual, é a graça que desperta, ilumina e 
capacita a sua vontade. Ainda assim, a resposta não é imposta: perma­
nece voluntária, consciente e pessoal. Cada indivíduo é confrontado 
com  a decisão de acolher ou rejeitar a salvação. A  responsabilidade 
humana, portanto, não significa mérito, mas resposta. Somos livres 
para rejeitar a Deus, mas é só pela graça que podem os dizer “ sim . A 
salvação não procede “ do sangue, nem da vontade da carne, nem da 
vontade do hom em , mas de Deus” Jo 1.13). Ainda assim, esse dom 
só se concretiza naqueles que, movidos pelo Espírito Santo, escolhem 
crer e render-se a Cristo.

II - A NECESSIDADE DA GRAÇA
1. A vontade humana corrompida
A  Queda no Éden deixou o ser humano inclinado para o mal. O  seu 
coração tornou-se enganoso Jr 17.9), e a sua mente obscurecida afas­
tou-se da vida de Deus (Ef 4.18). Embora ainda possa agir moralmente 
em situações cotidianas, as suas escolhas permanecem marcadas pelo 
pecado e incapazes de conduzi-lo à vida espiritual.

A  criação, por si só, já  testemunha o poder e a divindade de Deus, 
tornando todos inescusáveis (Rm 1.20). Muitos, no entanto, preferem 
adorar a criatura em lugar do Criador (Rm 1.21-23). Assim, a vontade 
corrom pida resiste ao chamado divino. Por isso, a salvação não pode 
ser fruto da razão ou do esforço humano. É necessária a graça de 
Deus, revelada em Cristo, o Filho unigênito, enviado para que todo 
aquele que nele crer tenha a vida eterna Jo 3.16).

Essa graça não se limita a informações externas ou exemplos morais. 
Ela atua pelo Espírito Santo, que convence o ser humano do pecado,

1 0 8



0 LIVRE-ARBÍTRIO NA SALVAÇÃO

da justiça e do juízo Jo 16.8). Só Ele pode romper a cegueira espiritual 
e despertar a consciência do pecador. Portanto, ainda que reste ao 
hom em  algum nível de liberdade, o seu coração decaído não pode, 
por si só, escolher a Deus. O  livre-arbítrio, corrom pido, não produz 
salvação. A  iniciativa é sempre divina: é Deus quem ilumina, chama e 
convida o pecador à vida eterna. Sem a sua graça, a vontade humana 
permanecería prisioneira do pecado.

2. O que é a graça preveniente?
Entre as expressões mais belas da misericórdia divina está a graça 
preveniente: a ação amorosa de Deus que antecede a conversão e 
prepara o coração do pecador para receber a salvação. Ainda não se 
trata da graça aplicada na sua plenitude, mas do primeiro movimento 
de Deus que desperta, ilumina e convida o homem a voltar-se para Ele. 
E essa graça que possibilita o arrependimento e a fé em Jesus Cristo.

A  graça preveniente não é automática nem irresistível, mas abre 
o caminho para a salvação. É universal, pois “ a graça de Deus se há 
manifestado, trazendo salvação a todos os homens”  (Tt 2.11; Jo 1.9). 
E suficiente, porque atua eficazmente naqueles que creem Jo 16.8), 
mas é resistível, já  que o ser humano pode endurecer o coração e 
rejeitar o chamado divino (At 7.51; M t 23.37).

Silas Daniel resume bem  essa verdade:

Graça preveniente nada mais é, portanto, do que o am or de 
Deus em ação; é Deus tom ando a iniciativa em relação ao 
hom em  caído, e não apenas no sentido de propiciar a sua 
salvação, mas também no sentido de habilitá-lo a recebê-la 
e atraí-lo a ela. E ela que concede ao ser humano a possi­
bilidade de corresponder livremente com  arrependimento 
e fé quando Deus o  atrai a si. É a graça preveniente que 
possibilita ao hom em  responder positivamente ao chamado 
divino (DANIEL, 2017, p. 367).

Essa definição sintetiza o equilíbrio bíblico: a graça não elimina o 
livre-arbítrio, mas restaura-o e capacita-o para uma resposta positiva. 
A  Escritura confirma que, embora o hom em  esteja espiritualmente 
morto nos seus delitos (Ef 2.1), Deus, na sua misericórdia, vai ao seu

1 0 9



encontro, oferecendo-lhe luz e vida. Não havería sequer a possibilida­
de de escolha sem essa graça; com  ela, todo ser humano é colocado 
diante da decisão suprema de aceitar ou rejeitar o Salvador.

3. Como essa graça opera?
A  graça preveniente não é uma ideia abstrata, mas uma realidade 
que atravessa toda a história bíblica. N o Antigo Testamento, ela 
manifesta-se quando Deus revela-se a homens com o Enoque e Noé, 
chama Abraão para form ar um povo santo (Gn 12) e liberta Israel 
da escravidão no Egito (Êx 114 ) .  Esses atos não foram respostas a 
méritos humanos, mas expressões da iniciativa divina em agir com  
misericórdia.

Essa graça atinge a sua plenitude em Cristo na Nova Aliança. No 
Calvário, o Verbo encarnado ofereceu-se por toda a humanidade, 
trazendo luz a todos os homens (Jo 1.9; 3.16). Acontece que essa graça 
não é apenas um fato histórico: ela é aplicada de m odo pessoal pelo 
Espírito Santo, que convence o m undo do pecado, da justiça e do 
ju ízo (Jo 16.8). É o Espírito quem ilumina o entendimento, desperta 
o arrependimento e prepara o  coração humano para a fé. Assim, a 
graça preveniente é o agir antecipado do Deus Triúno: o Pai que 
chama, o Filho que redime e o Espírito que convence. Ela acende 
a luz da salvação no interior humano, mas não força a entrada. O  
convite é real, mas a resposta é livre. Cabe ao pecador abrir a porta 
e acolher o Salvador (Ap 3.20). Dessa forma, o mistério da salvação 
revela-se com o encontro entre a iniciativa graciosa de Deus e a res­
posta humana, capacitada pelo Espírito Santo.

III - SALVAÇÃO: UMA ESCOLHA CAPACITADA PELA GRAÇA
1. A salvação é um dom gracioso
A  salvação é um dom  da graça de Deus, oferecido livremente a toda 
a humanidade por meio de Jesus Cristo (Ef 2.8-9; Tt 2.11). Esse dom, 
contudo, não é imposto: exige uma resposta pessoal de arrependimento 
e fé (Mc 1.15; At 20.21). C om o ensinava o missionário sueco Lewi 
Pethrus (1884-1874) nos primórdios do pentecostalismo no Brasil: 
“ não podem os salvar a nós mesmos, mas podem os entregar-nos a 
Deus” (PETHRUS apud G O N Ç A LV ES, 2022, p. 418).

PLAND PERFEITO

1 1 0



DUVRE-ARBfTRIONASALVAUÂO

Essa entrega expressa o verdadeiro exercício do livre-arbítrio, pois 
o pecador, tocado pela graça, escolhe voluntariamente se render ao 
Senhor (Rm 10.9-10). Trata-se de uma decisão consciente que revela 
tanto a iniciativa de Deus quanto a responsabilidade humana (Js 24.15). 
Ainda assim, a escolha é real: é possível aceitar ou rejeitar a oferta 
divina (Mt 23.37). Assim, a salvação apresenta-se com o obra de Deus 
na sua origem e com o resposta do hom em  na sua realização, estando 
ambas sob a soberania da graça. Portanto, embora universal na sua 
provisão, a salvação só se torna eficaz naqueles que se entregam ao 
Salvador pela fé.

2. Perseverança e livre-arbítrio
Após a conversão, o cristão continua dotado de livre-arbítrio —  agora 
liberto pela graça —  e é chamado a perseverar voluntariamente na 
fé. A  Escritura adverte que é possível afastar-se de Deus, seja por um 
coração incrédulo e desviado (Hb 3.12), seja pelo risco real de decair 
da graça (G1 5.4). A  nova vida em Cristo não se resume a um ato 
inicial, mas requer decisões diárias de fidelidade (Cl 2.6).

Perseverar significa viver em obediência  ativa, respondendo à 
graça com  temor e responsabilidade (Fp 2.12,13). Esse compromisso 
não é automático: ele é sustentado pela graça, porém  exercido pela 
vontade regenerada, que escolhe perm anecer em Cristo. Por isso, 
Jesus declarou: “ Se alguém quer vir após mim, negue-se a si mesmo, 
tome cada dia a sua cruz e siga-me”  (Lc 9.23). Assim, perseverar é 
renovar diariamente o “ sim” ao cham ado divino. É caminhar com  
confiança, mesm o em m eio às provações, lem brando que “ fiel é o 
que vos chama” (1 Ts 5.24) e que aquEle que com eçou a boa obra 
irá completá-la (Fp 1.6).

CONCLUSÃO
O  caminho da salvação revela o encontro entre a soberania de Deus e 
a responsabilidade humana. Criado com  livre-arbítrio, porém corrom­
pido pelo pecado, o hom em  perdeu a capacidade de escolher o bem 
espiritual por si mesmo. Ainda assim, Deus, na sua graça preveniente, 
alcança toda a humanidade pelo Calvário, iluminando e capacitando 
cada coração a responder com  fé.

1 1 1



A  salvação é um dom gracioso, universal na sua provisão, mas eficaz 
apenas naqueles que se arrependem e creem. Depois de recebê-la, o 
cristão é chamado a perseverar, exercendo diariamente a sua liberdade 
regenerada em obediência a Cristo. A  vida cristã não é passiva nem 
automática, mas um “ sim” renovado a cada dia, sustentado pela graça 
e confirm ado em escolhas de fidelidade.

Descobrimos, assim, que a verdadeira liberdade não está na au­
tonomia humana, mas em submeter-se ao Senhor, que reina e salva. 
Viver a salvação é confiar menos em nossas forças e mais na graça 
que nos sustenta. Cada decisão de fé, cada ato de obediência e cada 
renúncia por amor a Cristo são respostas livres ao chamado divino. 
Q ue nossa oração seja constante: “ Senhor, ajuda-me a dizer ‘sim’ 
todos os dias, até o fim ” , pois “Aquele que com eçou a boa obra em 
vós a aperfeiçoará até ao Dia de Cristo Jesus” (Fp 1.6).

PLAND PERFEITO

1 1 2



CAPÍTUL010

JP EP EN D IM EN T O  
E FE COMO RESPOSTAS 

HUMANAS
Marcos 1
14 - E, depois que João foi entregue à prisão, veio Jesus para a Galileia, 
pregando o evangelho do Reino de Deus
15 - e dizendo: O  tempo está cumprido, e o Reino de Deus está pró­
ximo. Arrependei-vos e crede no evangelho.

Romanos 10
9 - a saber: Se, com  a tua boca, confessares ao Senhor Jesus e, em 
teu coração, creres que Deus o ressuscitou dos mortos, serás salvo.
10 - Visto que com  o coração se crê para a justiça, e com  a boca se 
faz confissão para a salvação.
11 - Porque a Escritura diz: T od o  aquele que nele crer não será 
confundido.

INTRODUÇÃO

Diante de uma dolorosa queda moral, não é raro que alguém con­
fesse: “ Sinto-me arrependido, mas continuo preso ao peso da 
culpa” . O  arrependimento genuíno, todavia, vai além do simples 

rem orso pelas consequências do pecado: ele exige uma mudança 
de mente, de coração e de direção. A  fé em Cristo não permite que 
permaneçamos imobilizados no lamento; antes, abre diante de nós o



PLANO PERFEITO

caminho da vida. Nessa tensão entre a culpa que oprime e a esperança 
que liberta, muitos descobrem o verdadeiro sentido do evangelho.

Na história cristã, certa confusão tem sido recorrente quanto ao 
tema do arrependimento e fé. Alguns reduziram o arrependimento a 
um mero sentimento de tristeza, enquanto outros trataram a fé com o 
simples aceitação intelectual de certas doutrinas. A  Escritura, porém, 
é clara: Jesus iniciou o seu ministério proclam ando duas exigências 
inseparáveis: “Arrependei-vos e crede no evangelho” (M c 1.15). O  
apóstolo Paulo reafirma: “ Se, com  a tua boca, confessares [...] e em 
teu coração creres [...]”  (Rm  10.9). Em ambas as passagens, arre­
pendimento e fé não aparecem com o méritos humanos, mas com o 
respostas pessoais à graça de Deus, que se revela em Cristo.

No mundo contemporâneo, marcado por filosofias que relativizam a 
culpa e promovem a ideia de “ autoaceitação sem transformação” , essas 
duas palavras —  arrependimento e fé —  soam com o vozes proféticas. 
Enquanto muitos acreditam que basta “ ser positivo” ou “ acreditar 
em si mesmo” , a Bíblia chama nossa atenção para reconhecermos a 
gravidade do pecado e, ao mesmo tempo, lançarm o-nos com  con ­
fiança na obra redentora de Cristo. A  graça não nos deixa presos ao 
lamento, mas também não nos permite viver na indiferença; somos 
convidados por ela a responder com  entrega sincera.

Neste capítulo, refletiremos sobre essas duas dimensões da resposta 
humana à salvação. Veremos o que significa arrependimento genuíno, 
operado pelo Espírito Santo; com o a fé salvífica vai além do mero 
crer, conduzindo a uma vida de confiança e obediência; e, por fim, 
a necessidade de uma decisão pessoal que acolhe a graça de Deus 
sem reduzir a salvação a esforço humano. Assim, compreenderemos 
que arrependimento e fé são o “ am ém ” que o coração humano dá 
à iniciativa divina.

I - SALVAÇÃOE ARREPENDIMENTO
1. O que é arrependimento?
A  palavra arrependimento traduz o substantivo grego metanoia, que signi­
fica literalmente “ mudança de mente” . Mais do que um sentimento 
passageiro de remorso, trata-se de uma reviravolta integral que alcança

1 1 4



ARREPENDIMENTO E FÉ GOMO RESPOSTAS HUMANAS

o intelecto, as emoções e, sobretudo, a vontade. O  arrependimento é 
uma decisão consciente de mudar de direção, abandonar o pecado e 
voltar-se para Deus com  um coração transformado.

Essa realidade ocupa lugar central na fé cristã e na mensagem do 
evangelho. O  N ovo Testamento ecoa de forma uníssona o chamado 
divino: ‘ ‘Arrependei-vos!” . João Batista inicia a sua pregação clamando 
ao arrependimento (Mt 3.2); Jesus reafirma essa mesma mensagem 
no início do seu ministério (Mt 4.17; M c 1.14-15); os apóstolos conti­
nuam a proclamá-la com o condição indispensável para experimentar 
a salvação (At 2.38; 17.30). Em toda a Escritura, portanto, arrepen­
dimento não é mero adorno doutrinário, mas o ponto de partida da 
vida cristã, uma mudança radical de mente e atitude diante da graça 
de Deus, que se revela em Cristo.

Mas o que significa arrependimento na prática? John Wesley, em 
um dos seus sermões clássicos, descreveu que o arrependimento não 
é uma obra isolada, mas um conjunto de muitas atitudes espirituais: 
pesar pelo pecado, humilhação diante de Deus, ód io do mal, con ­
fissão sincera, súplica por misericórdia, amor a Deus, abandono do 
pecado, propósito de nova obediência, restituição de bens adquiridos 
desonestamente, perdão aos ofensores e obras de caridade. Na mes­
ma obra, o próprio Wesley ampliaria esse conceito, afirmando que 
o arrependimento não é apenas condenação do pecado, mas inclui 
renúncia, desejo de viver em obediência e fé nas misericórdias de Deus 
por meio de Cristo Jesus (CO LLINS, 2010, p. 216).

Essa visão está em plena harmonia com  a mensagem de João Ba­
tista. Quando o povo perguntou a ele com o deveria proceder diante 
do pecado, ele respondeu com  orientações práticas de justiça e soli­
dariedade: repartir com  o necessitado, não cobrar além do devido, 
não usar da força para explorar ou maltratar ninguém e viver com  
contentamento (Lc 3.11-14). O  apóstolo Paulo reafirma o mesmo 
princípio em Efésios: “Aquele que furtava não furte mais; antes, traba­
lhe, fazendo com  as mãos o que é bom , para que tenha o que repartir 
com  o que tiver necessidade” (Ef 4.28). O  arrependimento, portanto, 
não se limita a palavras ou sentimentos, mas conduz a uma mudança 
visível de comportamento, marcada pela santidade, pelo amor e pelo 
cuidado com  o próximo.

1 1 5



A  Bíblia insiste nesse tema porque, ao mesmo tempo que revela a 
universalidade do pecado, apresenta o arrependimento com o a res­
posta adequada do ser humano à santidade de Deus. Ele envolve dor, 
angústia e consciência de nossa miserável condição sem Cristo, mas 
não termina na tristeza, pois conduz à graça que transforma. Assim, 
a lembrança de que outrora estávamos rebelados contra Deus deve 
gerar em nós profunda contrição, mas também sincero propósito de 
nova vida, fundada na misericórdia divina.

2. O arrependimento é obra do Espírito Santo
Se o arrependimento é, por um lado, uma decisão consciente do ser 
humano, por outro ele jamais pode ser reduzido a um esforço autô­
nom o da vontade. A  Escritura é categórica ao afirmar que ninguém 
se arrepende verdadeiramente sem a ação do Espírito Santo. Jesus 
declarou que o Consolador viria para “convencer o mundo do peca­
do, da justiça e do ju ízo” (Jo 16.8). É o Espírito Santo quem ilumina 
a mente obscurecida, toca a consciência endurecida e desperta no 
coração humano a dor pelo pecado e o desejo de mudança. Sem essa 
obra interior, a metanoia não passaria de mera reforma moral, incapaz 
de conduzir à vida eterna.

A  Bíblia descreve essa atuação em profundidade. O  profeta Eze- 
quiel anunciou que o  Senhor daria ao seu povo um “ coração novo” 
e colocaria dentro deles um "espírito novo” (Ez 36.26,27), promessa 
cumprida na Nova Aliança pela habitação do Espírito Santo. O  arre­
pendimento, portanto, não nasce apenas de um sentimento humano, 
mas tam bém  da intervenção divina que transforma o interior. O  
salmista já  havia orado: “ Cria em mim, ó Deus, um coração puro e 
renova em mim um espírito reto”  (SI 51.10), reconhecendo que só a 
ação de Deus podería produzir a verdadeira conversão.

Por isso, viver em arrependimento contínuo é permanecer sensível 
à voz do Espírito Santo. Ele não apenas nos convence no momento 
da conversão, com o também segue atuando em todo o processo de 
santificação, chamando-nos diariamente à correção, à confissão e à 
renovação de vida. Cada vez que o crente resiste ao pecado e volta-se 
a Deus, é porque o Espírito Santo continua a sua obra transformadora 
no mais íntimo do coração.

PLANO PERFEITO

1 1 6



ARREPENDIMENTO E FÉ COMO RESPOSTAS HUMANAS

3. O arrependimento não salva, mas é condição para re­
ceber a salvação
Embora seja indispensável, o arrependimento em si não é o agente que 
salva. A  salvação é unicamente pela graça, mediante a fé em Cristo 
(Ef 2.8,9). Sem arrependimento, no entanto, não há com o acolher a 
salvação oferecida por Deus, pois é o arrependimento que prepara o 
coração para crer e receber o perdão divino. O  apóstolo Pedro declarou 
em Jerusalém: “Arrependei-vos, pois, e convertei-vos, para que sejam 
apagados os vossos pecados, e venham assim os tempos do refrigério 
pela presença do Senhor” (At 3.19). O  arrependimento, portanto, é a 
porta de entrada para experimentar a graça que regenera e transforma.

O s profetas do Antigo Testamento já  haviam m ostrado que a 
proximidade de Deus exige mudança de vida. O  chamado constante 
era: “ Convertei-vos a mim de todo o vosso coração” (J1 2.12). Essa 
ênfase reaparece nos lábios de Jesus, que, ao iniciar o seu ministério, 
não ofereceu uma religião de conveniência, mas proclam ou: “A r­
rependei-vos e crede no evangelho ’ (M c 1.15). O  arrependimento, 
assim, não substitui a fé, mas antecede-a, criando as condições para 
que ela floresça em solo fértil.

E importante ressaltar que a ausência de arrependimento verda­
deiro leva a uma fe superficial e estéril. Sem contrição e mudança 
de vida, a fé pode ser reduzida à mera declaração verbal ou adesão 
intelectual. O  arrependimento não nos salva, mas também não existe 
fe autentica sem ele. É por isso que Paulo descreve a obra da graça 
com o um m ovim ento duplo: (1) tristeza segundo Deus, que gera 
arrependimento para a salvação, e (2) fé em Cristo, que justifica e 
regenera (2 C o 7.10; R m  5.1).

Em síntese, o arrependim ento não é o  fim do processo, mas o 
m ício. Ele não é a causa da salvação, mas o cam inho por onde o 
pecador dispõe-se a receber o dom  de Deus. Sem arrependimento 
não há perdão; sem perdão não há fé genuína; e sem fé genuína não 
há vida eterna. Eis por que somos chamados a viver em constante 
arrependimento: não com o quem tenta conquistar o Céu por méritos, 
mas com o quem reconhece diariamente a sua necessidade de graça 
e rende-se ao Espírito Santo que transforma.

1 1 7



P LA N D  P ERFEITO

II - SALVAÇÃO E FÉ SALVÍFIGA
1. Fé como confiança e entrega
A  fé salvífica não se limita a acreditar que Deus existe ou a admitir certas 
verdades religiosas com o corretas. Crer, no sentido bíblico, significa 
confiar plenamente em Cristo com o o único e suficiente Salvador e 
entregar-se incondicionalmente ao seu senhorio. O  autor da carta aos 
Hebreus declara: “ Sem fé é impossível agradar a Deus”  (Hb 11.6), e 
o Evangelho de João resume a promessa divina: “ [...]  para que todo 
aquele que nele crê não pereça, mas tenha a vida eterna” (Jo 3.16). 
Assim, a fé é mais do que um assentimento intelectual; é um ato do 
coração que se rende à graça e decide seguir a Cristo em obediência.

Essa confiança envolve a pessoa por completo. Pelo intelecto, reco­
nhecemos a verdade revelada em Cristo; pelas emoções, amamos aquEle 
que primeiramente nos amou; pela vontade, escolhemos obedecê-lo e 
segui-lo. Fé, portanto, é a resposta integral do ser humano à revelação 
de Deus. Com o ensinava Myer Pearlman, “ a fé é o ato exclusivamente 
do pecador que se arrepende, ajudado de m odo especial pelo Espírito, 
e que passa a descansar em Cristo” (PEARLMAN, 2009, p. 227). Não 
é um mérito, mas um gesto humilde de dependência.

A  Escritura mostra que essa fé não é estática, mas dinâmica. Paulo 
ensina que “ a fé vem pelo ouvir, e o ouvir pela palavra de Deus” (Rm 
10.17), revelando que ela cresce à medida que nos alimentamos da 
Palavra e cultivamos com unhão com  o Senhor. A  confiança inicial 
que nos une a Cristo precisa desdobrar-se em perseverança, pois 
a verdadeira fé não apenas crê, mas continua crendo; não apenas 
com eça, mas permanece.

Por isso, fé com o confiança e entrega é o eixo da salvação cristã. Ela 
objetivamente nos leva a sair da incredulidade para a reconciliação 
com  Deus e, dessa reconciliação, para a vida transformada no Espírito. 
Sem essa entrega confiante, não há justificação, não há regeneração 
e, consequentemente, não há vida eterna.

2. A fé  em Jesus é tanto um ato único quanto uma ação 
contínua
A  fé que salva é firmada em uma pessoa real: Jesus Cristo, que nos 
amou e entregou-se por nós (G1 2.20). Essa fé é um ato inicial e uma

1 1 8



ARREPENDIMENTO E FÉ CDMO RESPOSTAS HUMANAS

prática contínua ao m esm o tempo. N o m om ento da conversão, o 
pecador, convencido pelo Espírito Santo, crê em Cristo e é justificado 
diante de Deus (Rm  5.1). Mas essa fé não cessa aí; ela amadurece, 
cresce e renova-se diariamente à medida que nos alimentamos da 
Palavra e cultivamos com unhão com  o Senhor (Rm  10.17; 2 Ts 1.3).

D m  exemplo notável aparece em Atos 2, no dia de Pentecostes. 
Atônitos por serem confrontados com  os seus pecados, os ouvintes 
de Pedro exclamaram: “ Q ue faremos, varões irmãos?”  (A t 2.37). A  
resposta do apóstolo foi imediata: “Arrependei-vos, e cada um de vós 
seja batizado em nome de Jesus Cristo para perdão dos pecados” (At 
2.38). Nessa cena, vemos a pregação apostólica na sua pureza: um 
chamado ao arrependimento e um convite a fe. Arrependimento é 
mudança de vida, mas a fé é o único caminho de acesso a Deus, com o 
afirma Hebreus 11.6: “ Sem fé é impossível agradar a Deus” .

Assim, a vida cristã não pode ser reduzida a um único m om ento 
decisivo no passado, mas deve ser vivida com o um caminhar contínuo 
de confiança. A  confissão inicial é indispensável —  crer com  o coração 
e confessar com  a boca (Rm 10.9) , mas ela é prolongada mediante
perseverança diária. Essa fé é o que nos conduz a uma nova realidade: 
morremos para o pecado e vivemos para Deus em Cristo Jesus (Rm 
6.11). Por isso, não podemos negociar ou relativizar esse compromisso 
essencial da mensagem evangélica: é necessário conclamar todos os 
homens a arrepender-se e crer no Evangelho, perm anecendo nessa 
fé até o fim.

3. A fé  nos une a Cristo
A  fé c o  elo vivo que conecta o pecador a Cristo. N ão se trata apenas 
de uma convicção interna, mas também de uma união espiritual real 
e transformadora. Paulo afirma: ‘Justificados, pois, pela fé, temos paz 
com  Deus, por nosso Senhor Jesus Cristo ’ (Rm 5.1). Pela fé, o pecador 
é declarado justo diante de Deus e passa a desfrutar de reconciliação 
e paz. Essa união é tão profunda que o apóstolo pôde testemunhar: 
‘Já não vivo eu, mas Cristo vive em m im ” (G1 2.20).

Essa união é expressa em diversas dimensões da salvação. Pela fé, o 
ci ente experimenta a regeneração, isto é, o novo nascimento operado 
pela Palavra e pelo Espírito Jo 3.5; Tt 3.5; 1 Pe 1.23). Pela fé, recebe 
o Espírito Santo com o selo da promessa e garantia da herança eterna

1 1 9



PLANO PERFEITO

(Ef 1.13,14). Pela fé, torna-se filho de Deus e herdeiro com  Cristo (Jo 
1.12; G1 3.26,27). Assim, a fé não é apenas a chave que abre a porta 
da justificação, mas também o vínculo permanente que nos mantém 
em com unhão com  o Salvador.

Essa realidade claramente nos lembra de que a fé não pode ser 
reduzida a um ato isolado do passado. A  verdadeira fé persevera, 
cresce e produz frutos de transform ação. T iago, na sua epístola, 
adverte contra uma fé morta, sem obras (Tg 2.17). Ele não contra­
diz Paulo, mas com plementa a sua mensagem, mostrando que a fé 
genuína manifesta-se em vida prática, em obediência e em amor ao 
próximo. Se o arrependimento rompe com  o passado de pecado, a fé 
estabelece uma nova caminhada em Cristo, marcada pela obediência 
e pelo fruto do Espírito (G1 5.22,23).

É por isso que nossa herança dos pioneiros pentecostais mostram- 
-nos que a fé e a experiência com  Cristo andam de mãos dadas. Crer 
em Jesus não é apenas aderir a um credo, mas tam bém  se tornar 
participante da sua vida. Essa união vital transforma o coração, 
santifica os pensamentos e m olda a conduta. A  fé, portanto, não é só 
uma declaração, mas também uma ligação viva com  Cristo, que nos 
justifica, regenera e santifica. É essa união que dá segurança ao crente 
em meio às lutas, bem com o perseverança diante das provações, pois 
o mantém unido àquele que é a própria Vida Jo 14.6).

III - SALVAÇÃO E A DECISÃO PESSOAL
1. Deus oferece, o homem responde
A  salvação é uma dádiva divina oferecida a toda a humanidade. O  
apóstolo Paulo afirma que “ a graça de Deus se há manifestado, trazen­
do salvação a todos os homens”  (Tt 2.11). Essa salvação, no entanto, 
só se torna eficaz na vida daqueles que voluntariamente respondem 
ao chamado de Deus com  arrependimento e fé. O  evangelho não é 
apenas uma inform ação a ser assimilada, mas um convite divino à 
rendição e à transformação.

Jesus ilustrou essa verdade nas suas parábolas. Na Parábola das 
Bodas (Mt 22.1-14), o rei enviou convites a muitos, mas apenas alguns 
atenderam ao chamado. A  salvação está aberta a todos, mas somente 
os que respondem em obediência participam do banquete do Reino.

1 2 0



ARREPENDIMENTO E FÉ GOMO RESPOSTAS HUMANAS

Essa resposta humana, embora capacitada pela graça, é consciente 
e voluntária. Deus não força ninguém a crer ou a arrepender-se; 
Ele respeita a liberdade que concedeu ao hom em  desde o Éden (Gn 
2.16,17). A  graça ilumina, convence e atrai, mas cabe ao ser humano 
acolher ou rejeitar. É por isso que Jesus pôde lamentar sobre Jerusalém: 
“ Quantas vezes quis eu ajuntar os teus filhos [...] e tu não quiseste” 
(Mt 23.37). A  recusa não anula a oferta, mas revela a responsabilidade 
do coração humano diante do chamado divino.

Assim, a salvação é graça oferecida, mas também decisão exigida. Deus 
estende a mão; o pecador precisa recebê-la. O  Senhor abre o caminho 
da reconciliação; cabe ao homem percorrê-lo em arrependimento e 
fé. Este é o mistério da interação entre a soberania divina e a respon­
sabilidade humana: Deus toma a iniciativa, mas espera uma resposta.

2. A cooperação humana não é mérito, é resposta
Quando falamos em arrependimento e fé com o respostas humanas à 
salvação, é fundamental compreender que não há mérito nisso. O  ser 
humano não conquista a graça, mas apenas a recebe. A  Bíblia é clara: 
“ Porque pela graça sois salvos, por meio da fé; e isto não vem de vós, é 
dom de Deus; não vem das obras, para que ninguém se glorie” (Ef 2.8,9). 
Assim, toda resposta humana à salvação é fruto da graça preveniente de 
Deus, que ilumina, desperta e capacita o coração para crer. Desse modo, 
ao arrepender-se e crer, o homem não está “ ajudando Deus a salvar” , mas 
simplesmente aceitando a salvação já  realizada por Cristo no Calvário.

Esse entendimento preserva o equilíbrio entre soberania divina 
e responsabilidade humana. O  Espírito Santo é quem convence do 
pecado e gera arrependimento (Jo 16.8), mas não força a decisão. O  
pecador, tocado pela graça, deve responder, e essa resposta é a fé que 
confessa Jesus com o Senhor (Rm 10.9-10). Não há mérito em abrir 
a porta quando Cristo bate (Ap 3.20), mas essa ação é indispensável 
para que Ele entre e transforme a vida.

Em um tem po em que muitos confundem  esforço humano com  
graça, precisamos reafirmar: a cooperação humana não é mérito, mas 
rendição. É reconhecer que nada podem os fazer por nós mesmos e, 
ainda assim, entregarmo-nos ao Senhor, que tudo já  fez por nós. O  
evangelho não é conquista, mas acolhimento; não é realização pessoal, 
mas resposta humilde à misericórdia divina.

1 2 1



3. A graça não anula a responsabilidade
Com o já  afirmamos, um dos grandes mistérios da salvação é o equilíbrio 
entre a soberania divina e a responsabilidade humana. Evidentemen- 
te, essa relação traz certo tipo de tensão. Reconhecem os essa tensão. 
Não por acaso, a Escritura afirma com  clareza que somos salvos pela 
graça, mas também adverte que cada um será julgado pela resposta 
que dá ao chamado de Deus. O  apóstolo Paulo escreveu aos filipenses: 
“ Desenvolvei a vossa salvação com  temor e tremor, porque Deus é o 
que opera em vós tanto o querer com o o efetuar, segundo a sua boa 
vontade” (Fp 2.12,13); ou seja, é Deus quem inicia e sustenta a obra, 
mas cabe ao crente cooperar, exercendo fé e obediência diárias.

Desde o Éden, a revelação bíblica mostra que Deus deseja uma 
resposta livre e amorosa. Adão e Eva receberam mandamentos claros 
e a possibilidade real de obedecer ou desobedecer (Gn 2.16,17). Israel, 
ao entrar na Terra Prometida, foi confrontado com  a escolha entre 
a vida e a morte, a bênção e a maldição (Dt 30.19). Josué, já  idoso, 
reafirmou essa mesma verdade ao declarar: “ Escolhei hoje a quem 
servireis [...]. Eu e a minha casa serviremos ao Senhor” Js 24.15). A  
graça sempre precede, mas nunca elimina a necessidade de resposta.

Essa responsabilidade permanece evidente no N ovo Testamento. 
O  problem a não estava na falta de oferta da graça, mas na recusa 
voluntária do coração humano. Vemos isso quando o apóstolo João 
afirma: “ Q uem  nele crê não é condenado; mas quem não crê já  está 
condenado” (Jo 3.18). A  graça de Deus é oferecida a todos, mas a sua 
eficácia depende da aceitação pessoal.

A  Declaração de Fé das Assembléias de Deus resume esse ponto de forma 
equilibrada:

Todavia, os seres humanos, influenciados pela graça que 
habilita a livre escolha, são livres para escolher. “ Se alguém 
quiser fazer a vontade dele, pela mesma doutrina, conhece­
rá se ela é de Deus ou se eu falo de mim m esm o” Jo 7.17) 
(D E C L A R A Ç Ã O , 2017, p. 113).

Esta é a grande responsabilidade do ser humano diante da graça 
divina: acolhê-la ou recusá-la. A  graça de Deus, portanto, não anula, 
mas confirma a responsabilidade humana. Somos convidados a viver 
uma fé ativa, a cultivar arrependimento contínuo e a responder diaria­

PLANO PERFEITO

1 2 2



ARREPENDIMENTO E FE GOMQ RESPOSTAS HUMANAS

mente ao chamado do Senhor. A  salvação é gratuita, mas exige uma 
decisão pessoal; é dom de Deus, mas só se concretiza em quem a recebe 
com  fé. A  graça abre a porta, mas cada um precisa escolher entrar.

CONCLUSÃO
A  salvação é iniciativa da graça divina, mas exige resposta humana. 
Arrependimento e fé não são méritos, mas atitudes indispensáveis para 
acolher a obra de Cristo. O  arrependimento rompe com  o passado 
de pecado, despertando no coração a contrição e o propósito de uma 
nova vida; a fé, por sua vez, é o que nos une a Cristo, justificando-nos, 
regenerando-nos e santificando-nos.

Na introdução deste capítulo, vimos a tensão entre a culpa que 
oprime e a esperança que liberta. O  evangelho responde exatamente 
a esta realidade: o arrependimento não nos deixa presos ao lamento, 
e a fé não nos permite viver na indiferença. Am bos nos conduzem  à 
graça que transforma. Jesus proclamou: “ [...] Arrependei-vos e crede 
no evangelho” (M c 1.15), revelando que o perdão e a vida eterna só 
se tornam reais quando o coração rende-se à sua voz.

Essa verdade também preserva o equilíbrio entre soberania e res­
ponsabilidade. E o Espírito Santo quem convence, ilumina e capacita; 
cabe, porém , ao hom em  abrir o coração, crer e obedecer. A  graça 
não nos transforma em espectadores passivos, e sim nos chama a uma 
resposta sincera e perseverante.

Por isso, a mensagem da Igreja em todos os tempos deve perm a­
necer a mesma: abandonar o pecado e confiar em Cristo com o único 
Salvador. Arrependimento e fé, com o já  foi dito, são o “ amém” que o 
coração humano dá à iniciativa divina. Quem  responde a esse convite 
experimenta os benefícios da obra de salvação; quem o rejeita per­
manece sob o peso da culpa. A  boa notícia é que a esperança sempre 
vence, pois, onde há arrependimento e fé, ali a graça triunfa.

1 2 3



CAPÍTUL011

D ADOÇÃO -  
ENTRANDO NA

FAMÍLIA DE DEOS
Romanos 8.12-17
12 - D e maneira que, irmãos, somos devedores, não à carne para 
viver segundo a carne,
13 - porque, se viverdes segundo a carne, morrereis; mas, se pelo 
espírito mortificardes as obras do corpo, vivereis.
14 - Porque todos os que são guiados pelo Espírito de Deus, esses são 
filhos de Deus.
15 - Porque não recebestes o espírito de escravidão, para, outra vez, es- 
tardes em temor, mas recebestes o espírito de adoção de filhos, pelo 
qual clamamos: Aba, Pai.
1 6 - 0  mesmo Espírito testifica com  o nosso espírito que somos filhos 
de Deus.
17 - E, se nós somos filhos, somos, logo, herdeiros também, herdeiros 
de Deus e coerdeiros de Cristo; se é certo que com  ele padecemos, 
para que também com  ele sejamos glorificados.

INTRODUÇÃO

Entre as muitas imagens usadas pela Escritura para descrever a 
salvação, poucas são tão ternas e comoventes quanto a da adoção. 
Se a justificação faz com  que nos lembremos de um tribunal, e se 

a regeneração remete-nos ao milagre do novo nascimento, a adoção é 
a que nos conduz ao ambiente do lar. É nesse espaço íntimo e acolhe­



A ADDQÃD— ENTRANDD NA FAMfllA DE DEUS

dor que descobrimos não apenas que fomos perdoados, mas também 
que fomos recebidos com o filhos amados do Pai celestial. O  apóstolo 
Paulo apresenta essa verdade de forma singular em Romanos 8: não 
recebemos um espírito de escravidão, que gera medo, mas o espírito 
de adoção, que nos leva a clamar com  confiança: “Aba, Pai” .

Neste capítulo, contemplaremos a doutrina bíblica da adoção nas 
suas diferentes dimensões. A  princípio, veremos que ela é um ato de 
graça, mediante o qual Deus transporta-nos de uma condição de 
distanciamento para uma relação de intimidade filial. Depois, refle­
tiremos sobre a realidade presente dessa filiação: já  não somos órfãos 
espirituais, mas filhos que podem  orar dizendo “ Pai nosso”  e viver na 
segurança do amor divino. Em seguida, olharemos para a dimensão 
futura da adoção, quando toda a criação testemunhará a revelação 
dos filhos de Deus, e nosso corpo será redimido. Por fim, com preen­
deremos o privilégio de sermos coerdeiros com  Cristo, chamados a 
partilhar tanto dos seus sofrimentos quanto da sua glória.

Mais do que um conceito teológico, a adoção é uma experiência 
existencial e afetiva, capaz de curar feridas profundas e restaurar 
identidades fragmentadas. Aquele que foi rejeitado ou abandonado 
encontra em Deus um Pai perfeito; o inseguro descobre uma base 
sólida para viver; o solitário reconhece que faz parte de uma família 
eterna. A  adoção é, portanto, um convite a viver com  fé, dignidade e 
esperança, sabendo que somos filhos amados, herdeiros da promessa e 
chamados a refletir, já  no presente, a vida abundante que se cumprirá 
plenamente na glória futura.

I - 0 QUE É A DOUTRINA BÍBLICA DA ADOÇÃO
1. A adoção como um ato de graça
A  adoção, na perspectiva bíblica, é um ato gracioso de Deus antes de 
tudo, mediante o qual somos recebidos por Ele com o filhos na sua 
família espiritual (Ef 1.5). O  termo utilizado no N ovo Testamento é 
huiothesía, que significa literalmente “ colocação de alguém na posição 
de filho” ou “ adoção, filiação” (BÍBLIA PALAVRAS-CHAVE, 2020, 
p. 2434). Esse vocábulo, que era com um  no ambiente juríd ico do 
mundo greco-romano, descrevia o processo legal em que alguém que 
não tinha laços naturais de sangue era inserido numa nova família,

1 2 5



recebendo plenamente o nom e, os direitos e as responsabilidades 
dessa condição (LO N G M A N III, 2023, p. 23). Paulo apropria-se dessa 
imagem para comunicar uma verdade espiritual profunda: Deus, por 
m eio de Cristo, transportou-nos de uma condição de afastamento 
para uma posição de intimidade filial.

Não se trata apenas de um conceito jurídico, mas também de uma 
realidade relacionai. A  adoção revela que não apenas somos absolvidos 
de nossa culpa, mas também acolhidos em amor pelo Pai, desfrutando 
de com unhão com  Ele. Em Rom anos 8, Paulo ressalta esse aspecto 
familiar ao afirmar que não recebemos “ espírito de escravidão”  para 
temer, mas o “ Espírito de adoção” , pelo qual clamamos: “Aba, Pai” 
(Rm 8.15). Essa expressão carinhosa, equivalente a “paizinho” , mos­
tra que a adoção não é mera formalidade legal, mas a entrada em 
um vínculo vivo, caloroso e transformador. E a graça que rompe a 
solidão existencial e insere-nos numa nova identidade, marcada pela 
segurança e pelo afeto paternal de Deus. Assim, a adoção claramente 
nos ensina que a salvação vai além da justificação, introduzindo-nos 
em um relacionamento de família. Somos chamados a viver a digni­
dade de filhos de Deus e a estarmos preparados para com preender o 
próxim o aspecto da salvação: o fato de que, pela graça, tornamo-nos 
filhos e herdeiros em Cristo.

2. Tornamo-nos filhos
Fomos criados para viver em com unhão com  Deus, mas o pecado 
interrompeu essa relação, tornando-nos estranhos e distantes do Pai. 
Fomos, entretanto, alcançados pela graça de Cristo, que restaurou 
aquilo que havia sido perdido. João afirma que a todos quantos re­
ceberam a Cristo, “ deu-lhes o poder de serem feitos filhos de Deus” 
(Jo 1.12). Essa filiação não é fruto de mérito humano, mas um dom  
gracioso, recebido pela fé. O  Espírito Santo é quem  confirm a em 
nosso coração essa nova condição, testificando interiormente que 
somos, de fato, filhos de Deus (Rm  8.16). Assim, a restauração do 
relacionamento com  o Pai é mais do que um retorno a um estado 
anterior: é a inauguração de uma nova vida em família.

Essa verdade ganha expressão viva em nossa prática espiritual: 
podem os simplesmente nos dirigir a Deus em oração e chamá-lo de

PUNO PERFEITO

1 2 6



1  ADOÇÃO— ENTRANDO NA FAMÍLIA DE DEUS

“ Pai nosso” (Mt 6.9), conform e Jesus ensinou. N ão se trata de um 
título formal ou distante, mas da linguagem íntima de um filho que 
encontra refúgio nos braços do Pai. Na perspectiva psicológica, sa­
bemos o quanto a experiência de paternidade influencia a segurança 
em ocional e a construção da identidade. D e maneira análoga, é a 
filiação espiritual que nos dá identidade, pertencimento e confiança. 
N o Senhor, descobrimos que não estamos sozinhos, mas inseridos 
num relacionamento caloroso, próxim o e voluntário, onde o amor 
expulsa o medo.

Essa filiação divina deve ser vivida com  alegria e responsabilidade, 
pois expressa a dignidade de quem foi recebido pelo Pai com o her­
deiro em Cristo. Nada mais é frio ou mecânico: tudo é marcado pela 
proximidade e pelo afeto. É nesse ambiente de amor que experimen­
tamos o cuidado, a correção e a direção de Deus. Essa compreensão 
prepara o caminho para com preender com o a adoção é inserida na 
ordem  da salvação, revelando o lugar desse ato gracioso no plano 
redentor de Deus.

3. A adoção na ordem da salvação
A  doutrina da salvação é apresentada nas Escrituras com o um processo 
multiforme da graça, em que cada etapa revela a riqueza do amor 
divino. A o crer em Cristo, o pecador é salvo, isto é, liberto da conde­
nação eterna; é eleito em Cristo; justificado, recebendo a declaração 
de justiça mediante a obra do Calvário; é regenerado, experimentando 
o novo nascimento operado pelo Espírito; é santificado, sendo sepa­
rado para Deus e progressivamente transformado na sua imagem; e, 
além de tudo isso, é também adotado na família div ina (Ef 1.5; Rm  
8.29,30). A  adoção, portanto, ocupa um lugar singular dentro da 
chamada ordo salutis —  a ordem  da salvação —  (H O R TO N , 2019, p. 
361-79), pois revela não apenas o aspecto jurídico da obra de Cristo, 
com o também o  aspecto relacionai e afetivo, que transforma nossa 
identidade diante de Deus.

Esse ensino também nos lembra de que não somos apenas absolvidos 
num tribunal espiritual, mas recebidos no lar do Pai. A  salvação não 
se limita ao perdão; ela culmina na experiência de pertencimento, 
com unhão e intimidade com  Deus. Paulo afirma que “ o  am or de

1 2 7



Deus é derramado em nossos corações pelo Espírito Santo” (Rm 5.5) 
e que esse mesmo Espírito clama em nós: “Aba, Pai” (G1 4.6). Essa 
adoção responde à sede de segurança, acolhimento e identidade. E 
realidade que envolve todo o coração e estabelece um relacionamento 
vivo e amoroso. Assim, a adoção é o coroam ento da obra redentora, 
conduzindo-nos a clamar: “ M eu A ba” .

PLAND PERFEITO

II - ADOTADOS MEDIANTE 0 ESPÍRITO: “ MEU ABA”
1. A expressão “Aba, Pai”: intimidade com Deus
Imagine uma criança pequena correndo para os braços do pai e, com  
uma voz confiante e cheia de carinho, cham ando-o de “paizinho” . 
Essa é a ideia transmitida pela expressão “Aba, Pai” , usada três vezes 
no Novo Testamento (Mc 14.36; Rm  8.15; G1 4.6). O  Dicionário Bíblico 
Baker explica que Aba era um termo carinhoso para referir-se ao pai, 
demonstrando um relacionamento íntimo e amoroso (LO N G M AN III, 
2023, p. 19). Paulo, ao juntar o aramaico Abba com  o grego patêr, quis 
reforçar que a vida cristã é marcada por uma proximidade calorosa 
com  Deus —  não fria, não mecânica, mas familiar e cheia de ternura.

Van Johnson observa que essa imagem familiar traz “ o aconchego da 
certeza de que o Espírito nos dá garantia completa sobre nossa posição 
presente e futura com o filhos e filhas hoje; também somos herdeiros da 
glória futura” J O H N S O N  in A R R IN G T O N , STRO N STAD , 2017, 
p. 66). Em outras palavras, não se trata apenas de um título bonito 
para Deus, mas de uma realidade espiritual confirmada pelo Espírito. 
Ele mesmo clama em nosso coração “Aba, Pai” (G1 4.6). Paulo explica 
que, assim com o na lei judaica (Dt 19.15), era necessário haver duas 
testemunhas para confirmar uma verdade, na vida cristã também há 
duas: o testemunho do Espírito Santo e o testemunho de nosso espírito 
(Rm 8.16). E com o se Deus colocasse um selo duplo em nosso coração, 
garantindo que realmente pertencemos à sua família.

Esse cham ado também ecoa a própria experiência de Jesus. N o 
Getsêmani, em m eio à dor e à angústia, Ele orou: “Aba, Pai, tudo 
te é possível” (Mc 14.36). Johnson explica que Paulo fez questão de 
repetir essa expressão para mostrar que, assim com o o Filho único 
tinha intimidade com  o Pai, agora também temos essa confiança por

1 2 8



A ADOÇÃO— ENTRANDO NS FAMÍLIA DE DEUS

meio de Cristo (JOHNSON in A R R IN G TO N , STRONSTAD, 2017, 
p. 66); ou seja, o mesmo tratamento carinhoso que Jesus usou na sua 
oração é colocado em nossos lábios pelo Espírito Santo.

D o ponto da experiência humana, quantas vezes carregamos marcas de 
rejeição, solidão e até de relações familiares frágeis? Isso fere nossa identi­
dade e rouba nossa segurança; mas em Cristo, pelo Espírito, encontramos 
um Pai perfeito que nos acolhe sem reservas, que nos dá pertencimento, 
que cura nossas feridas emocionais e enche nosso coração de amor.

Por isso, quando oramos “ Pai nosso”  ou clamamos “Aba, Pai” , não 
fazemos uma repetição fria, mas uma confissão de fé, cheia de calor e 
confiança. E a certeza de que temos um Pai presente, amoroso e fiel. É 
viver com o filhos amados, correndo de braços abertos para o Senhor, 
sabendo que Ele sempre nos receberá. Assim, a expressão ‘Aba, Pai” 
torna-se não apenas uma palavra, mas também um estilo de vida: viver 
em intimidade com  Deus, seguros de nossa filiação e herança eterna.

2. O testemunho do Espírito Santo
Esse relacionamento com  o Pai é confirmado de form a inconfundí­
vel pelo testemunho do Espírito Santo, que dá testemunho ao nosso 
espírito de que somos filhos de Deus (Rm  8.16). Q ue experiência 
gloriosa é receber a voz interior do Espírito, a qual não apenas nos 
inform a, mas também nos transforma! N o novo nascimento, algo 
profundamente significativo ocorre em nosso ser: tudo é renovado. 
O  Espírito Santo é aquEle que nos conduz a uma nova realidade 
não apenas moral ou psicológica, mas também espiritual, existencial 
e relacionai. E com o se a vida recebesse uma nova gramática, uma 
nova ordem de sentido, em que a identidade do cristão já  não mais 
se define pelo passado, mas pela adoção graciosa em Cristo. De fato, 
fomos acolhidos na família de Deus!

D onald  Stamps, com entando esse texto, destaca que o Espírito 
Santo não apenas confirm a nossa filiação, mas tam bém  nos dá a 
confiança de que somos am ados e sustentados p or Cristo, nosso 
M ed iador eterno (H b 7.25) (STAM PS, 2022, p. 2039). Ele tam ­
bém  nos torna conscientes de que o am or de Deus p or nós não 
é m enor do que o am or que o  Pai tem pelo seu Filho U nigênito 
(Jo 14.21,23; 17.23). Essa é uma revelação que ultrapassa nossa

1 2 9



PLANO PERFEITD

razão e alcança o coração, pois, ao m esm o tem po que con h ece­
m os a verdade pela fé, tam bém  a experim entam os afetivamente. 
O  Espírito Santo não nos faz esquecer de que não som os meros 
servos numa relação funcional, mas filhos am ados numa relação 
de intimidade. Por isso, somos ensinados por Ele a clamar: Aba, 
Pai” (Rm  8.15). Esse clam or é carregado de confiança, ternura e 
vivência pessoal e transformadora.

D o ponto de vista psicológico, podem os dizer que esse testemunho 
do Espírito reorganiza a identidade. Enquanto muitos vivem marcados 
por sentimentos de rejeição, insegurança ou abandono, o Espírito 
planta no coração do crente uma certeza afetiva e espiritual: a de 
que não está só e de que é amado incondicionalmente. A  pedagogia 
divina aqui é maravilhosa: o Espírito não apenas instrui a mente, 
com o também educa o coração, cura feridas emocionais e desperta 
a coragem de viver com o filho diante de um Pai que acolhe. E com o 
se a fé escrevesse novamente nosso interior, dando-nos uma nova 
narrativa de vida, na qual a adoção divina torna-se o ponto central.

O  testemunho do Espírito, portanto, não é um detalhe místico, 
mas a resposta de Deus às mais profundas angústias humanas. E Ele 
quem nos dá a confiança de que o Pai não apenas nos tolera, mas 
também nos ama com  am or eterno. Assim, a adoção em Cristo não 
é mera metáfora legal; é uma realidade espiritual, psicológica e pas­
toral. Somos chamados a viver diariamente essa certeza, lembrando 
que a voz do Espírito é mais forte do que as acusações do Inimigo, 
mais firme do que as dúvidas da mente e mais doce do que qualquer 
palavra humana. Somos ensinados pelo Espírito a olhar para o Céu 
não com  m edo, mas com  confiança filial, proclamando: Aba, Pai! , 
sendo nesse clamor que encontramos segurança, paz e propósito.

3. Uma nova identidade
A  doutrina da adoção revela sublimemente nossa nova identidade 
com o filhos de Deus. É uma identidade que não nasce da carne nem 
do sangue, mas da graça do Pai, mediante o Espírito, que nos recebeu 
em Cristo. Essa identidade é confirmada pela presença constante do 
Espírito Santo em nós, que não apenas habita, mas também atua 
com o guia, consolo e testemunha interior de que pertencem os a

1 3 0



A ADOÇÃO— ENTRANDO NA FAMÍLIA DE DEUS

família celestial (Rm 8.14,15). O  Espírito, na sua pedagogia divina, 
conduz-nos ao amadurecimento da fé, consola-nos nas batalhas diárias 
e lembra-nos, em meio às angústias, de que já  não somos mais órfãos 
espirituais, mas herdeiros da promessa.

Essa transformação interior rompe com  o antigo “ espírito de es­
cravidão” , que aprisionava nossa mente e coração em m edo e culpa. 
Agora, em Cristo, vivemos com o filhos amados, chamados à liberdade 
e à confiança. A  identidade cristã não é construída sobre conquistas 
humanas, mas sobre a graça da adoção. Psicologicamente, é com o 
receber um novo eixo de referência para a vida: já  não precisamos 
buscar aprovação em aplausos externos ou em padrões de sucesso 
efêmeros, porque nossa essência encontra-se enraizada no am or do 
Pai. Ora, o ser humano tem uma necessidade de uma base segura para 
a constituição da identidade; para além de nossas vivências familiares, 
e até mesmo externas, o Espírito Santo é essa base, pois é Ele quem 
nos garante que somos aceitos e amados incondicionalmente.

A  doutrina da adoção pedagogicamente nos ensina que a fé não é 
apenas um assentimento intelectual, mas também uma experiência for- 
mativa. O  Espírito Santo constantemente nos educa em cada etapa da 
jornada, moldando nosso caráter à semelhança de Cristo, corrigindo-nos 
com  amor e fortalecendo-nos na esperança. A  nova identidade não se 
restringe a um título espiritual, mas envolve prática de vida: vivemos 
com o quem pertence à família de Deus, refletindo o caráter do Pai em 
nossas escolhas diárias. Dessa forma, nossa identidade já  não está mais 
no mundo, mas firmada em Cristo. Adoção espiritual carrega consigo o 
sentido de viver com  a dignidade de filho, com  a segurança de herdeiro 
e com  a missão de refletir o amor do Pai nesta terra. E uma identidade 
que traz paz à mente, cura ao coração e propósito à existência. E por 
isso que podemos clamar com  confiança e ternura: ‘Aba, Pai!” .

III - ADOÇÃO COMO REALIDADE PRESENTE E FUTURA
1. A realidade presente da adoção
A  salvação em Cristo não é apenas uma promessa distante que aguarda 
cumprimento na eternidade, mas uma realidade viva, que pode e deve 
ser experimentada aqui e agora. A  Bíblia convida-nos a assumir essa 
verdade com  fé e a viver nossa identidade de filhos de Deus com o

1 3 1



PLANO PERFEITO

presente. N ão se trata apenas de esperar a herança futura, mas de 
desfrutar hoje da dignidade e da segurança de quem já  foi recebido na 
família divina. Paulo afirma que “ Deus nos predestinou para a adoção 
de filhos por Jesus Cristo, para si mesmo, segundo o beneplácito de 
sua vontade”  (Ef 1.5). Isso significa que nossa filiação não depende 
de circunstâncias humanas, mas da decisão amorosa de Deus.

Essa nova condição foi concedida a nós com o a mais elevada expres­
são do amor divino. O  apóstolo João, admirado diante dessa verdade, 
exclamou: “Vede quão grande am or nos tem concedido o Pai: que 
fôssemos chamados filhos de Deus”  (1 Jo 3.1). Esse chamado não é 
apenas um título simbólico, mas uma transformação de identidade. 
Passamos de estrangeiros e órfãos espirituais a filhos amados, herdeiros 
da promessa. Por isso, assumir a identidade de filhos de Deus é viver 
com  fé, confiança e coerência diante do mundo.

Esse ensino também é profundamente consolador. Muitos carregam 
marcas de abandono, rejeição ou de relacionamentos conturbados com  
os seus pais terrenos ou cônjuges, e a experiência da adoção espiritual 
traz consolo e cura para essas feridas. Aquele que foi abandonado 
encontra acolhimento no Pai celestial. O  injustiçado encontra justiça 
no amor divino. Quem cresceu em meio a conflitos familiares descobre 
na filiação espiritual uma nova referência de segurança, afeto e per- 
tencimento. Assim, a doutrina da adoção não é apenas um conceito 
teológico, mas também uma fonte de restauração emocional e espiritual.

Hoje, portanto, não precisamos viver mais com o escravos do medo, 
nem com o órfãos da esperança. E o tempo de afirmar pela fé: “ Somos 
filhos de Deus!” . Essa confissão traz sentido, dignidade e direção para 
a vida cristã. E a certeza que aquece o coração e sustenta a caminha­
da. Ser filho do Pai celestial é viver cada dia envolto na sua graça, 
guardado pelo seu am or e transformado pela sua presença.

2. A esperança futura da adoção
A  doutrina da adoção não se limita apenas à sua dimensão presente, 
mas também aponta para uma esperança gloriosa que se manifestará 
plenamente no futuro. H oje já  desfrutamos da realidade de sermos 
filhos de Deus, só que ainda aguardamos a consumação dessa filiação, 
quando todo o nosso ser —  espírito, alma e corpo —  será totalmente

1 3 2



II ADOÇÃO— ENTRANDO NA FAMÍLIA DE DEUS

redimido. Paulo afirma que “ gememos em nós mesmos, esperando a 
adoção, a saber, a redenção do nosso corp o” (Rm 8.23). A  plenitude 
da adoção será concretizada quando recebermos um corpo glorificado, 
livre da corrupção, do pecado e da morte. Nesse dia, não haverá mais 
lágrimas, dores ou limitações, mas viveremos em perfeita com unhão 
com  o Pai, com o filhos plenamente manifestos diante da criação.

Essa esperança futura é um dos pilares que sustentam a fé cristã. 
Ela funciona com o uma âncora para a alma (Hb 6.19), dando firme­
za em meio às tempestades da vida. Essa esperança é força vital que 
permite ao salvo enfrentar sofrimentos sem sucumbir ao desespero. 
D o  mesmo m odo, a esperança da adoção futura fortalece nosso co ­
ração e impulsiona-nos a perseverar, mesmo quando os infortúnios 
da vida tentam abater-nos. Saber que nosso destino é a glória com  
Cristo ajuda-nos a ressignificar as dores do presente e a manter viva 
a capacidade de alegrarmo-nos em Deus.

Não nos esqueçamos de que a vida cristã é vivida na tensão entre o 
já  e o  ainda não” . Já somos filhos, mas ainda aguardamos a plena 

manifestação dessa filiação. Já fomos adotados, mas ainda esperamos 
a revelação completa desse privilégio no dia da redenção. Essa tensão 
não nos rouba a alegria, mas intensifica-a. Caminhamos na certeza 
de que cada passo, mesmo em meio às dificuldades, gradualmente 
nos aproxima do grande dia da revelação dos filhos de Deus (Rm  
8.19). Assim, não vivemos com o quem não tem futuro. A  esperança 
da adoção futura é nossa garantia de que uma nova realidade ainda 
está por vir. A  fé cristã não é uma ilusão, mas uma certeza firmada 
na promessa de Deus. Em breve, seremos plenamente revelados com o 
filhos do Pai, com  um corp o  glorificado e imortal, para vivermos 
eternamente na sua presença. Esta é a esperança cristã: um futuro 
de glória, segurança e com unhão perfeita com  Deus.

3. Coerdeiros com Cristo: sofrimento presente e 
glória futura
A  adoção em Cristo amorosamente nos conduz a uma das mais subli­
mes verdades da fé: somos feitos coerdeiros com  o Filho unigênito de 
Deus (Rm 8.17). Essa herança espiritual não nasce de mérito humano, 
mas da graça que nos recebeu na família divina. Ser coerdeiro com  
Cristo significa partilhar não apenas da sua glória futura, com o tam­

1 3 3



bém  do seu caminho de dor e entrega. O  discipulado cristão, longe 
de ser um percurso sempre confortável, é marcado por renúncias e 
provações. Paulo lembra a Tim óteo que “ nos últimos dias sobrevirão 
tempos trabalhosos”  (2 Tm 3.1), e o próprio Jesus afirmou que o servo 
não é “ maior do que o seu senhor” : se Ele foi rejeitado, nós também 
experimentaremos oposição (Jo 15.20).

Esse sofrimento presente não deve, no entanto, ser visto com o sinal 
de derrota, mas com o participação no caminho do próprio Cristo. 
Esse sofrimento adquire novo sentido quando com preendido com o 
parte de uma história maior. N ão é dor sem propósito, mas dor que 
gera amadurecimento, perseverança e esperança (Rm  5.3-5). Esse 
entendimento traz consolo, pois, ao partilharmos os sofrimentos de 
Cristo, também somos fortalecidos por Ele. O  Espírito Santo é quem 
nos assegura de que cada lágrima será transformada em alegria, cada 
ferida em testemunho, e cada perda em aprendizado.

O  texto bíblico também nos aponta para a herança futura. Assim 
com o Cristo foi glorificado após a cruz, também seremos glorificados 
com  Ele. A  co-herança não se limita à cruz; ela estende-se até a coroa. 
O  mesmo Jesus que sofreu é o Jesus ressuscitado, e nós, com o filhos 
adotados, compartilharemos da sua vitória final. Essa esperança cer­
tamente nos leva a orar com o o próprio Senhor Jesus orou: “Venha o 
teu Reino” (Mt 6.10). Essa súplica não é apenas uma expectativa por 
um futuro distante, mas também uma expressão de fé em um Reino 
que já  com eçou a transformar nossa vida no presente.

A  herança cristã envolve tanto o peso da cruz quanto a alegria da 
ressurreição. Esse equilíbrio protege a fé de ilusões triunfalistas, que 
negam  o sofrimento, e de pessimismo, que ignora a glória futura. 
Assim, aprendemos a viver a tensão entre o “já ”  e o “ ainda não” : 
já  experimentamos a adoção e a com unhão com  Cristo, mas ainda 
aguardamos a plenitude da glória que há de vir. Ser coerdeiros com  
Cristo é, portanto, um chamado à maturidade espiritual: assumir as 
dores do discipulado com  coragem e sem perder de vista a promessa de 
que, assim com o Ele venceu, também herdaremos a sua glória eterna.

CONCLUSÃO
Chegamos ao fim deste capítulo com  o coração aquecido pela certeza 
de que a salvação em Cristo não nos deixou apenas livres da con ­

PLANO PERFEITO

1 3 4



J  ADOÇÃO— ENTRANDO NA FAMÍLIA DE DEUS

denação, mas também nos acolheu com o filhos amados na família 
de Deus. A  doutrina da adoção faz com  que recordemos que a vida 
cristã não se resume a conceitos jurídicos ou a definições teológicas; 
ela expressa-se no vínculo vivo, caloroso e transformador entre o Pai 
e os seus filhos. A o longo de nossa reflexão, vimos que fomos recebi­
dos em graça, restaurados em nossa identidade e chamados a viver 
essa filiação com o realidade presente. Não somos órfãos espirituais; 
podem os orar “ Pai nosso” com  confiança e ternura, sabendo que 
somos ouvidos e guardados por Ele.

Aprendemos também que a adoção possui uma dimensão futura e 
ainda mais gloriosa. H oje já  somos filhos, mas aguardamos o dia em 
que essa filiação será plenamente revelada, quando nosso corpo for 
redimido e, assim, passarmos a viver em com unhão perfeita com  o 
Pai. Essa esperança sustenta a fé em meio às lutas, consola o coração 
nas dores e renova a coragem  em cada passo da jornada. A  certeza 
de que somos coerdeiros com  Cristo é o que nos ensina a carregar a 
cruz com  perseverança, fazendo-nos crer que o que nos aguarda é a 
coroa de glória.

A doção é, portanto, uma palavra que reúne graça, identidade e 
esperança. Ela consola os que foram rejeitados, fortalece os que enfren­
tam tribulações e inspira todos os que aguardam o Reino vindouro. Ao 
proclamar “Aba, Pai” , ecoamos a oração de Jesus, experimentamos o 
testemunho do Espírito e afirmamos nossa condição de filhos amados. 
Q ue essa verdade nos acompanhe em cada oração, em cada decisão 
e em cada desafio da vida cristã. Som os filhos de Deus, herdeiros 
com  Cristo e participantes da promessa eterna. Viver essa realidade 
é nossa maior dignidade e nossa maior alegria.

1 3 5



CAPÍTUL012

PERSEVERANDO 
NR SALVAÇÃO

Hebreus 10.26-39
26 - Porque, se pecarmos voluntariamente, depois de termos recebido 
o conhecimento da verdade, já  não resta mais sacrifício pelos pecados,
27 - mas uma certa expectação horrível de juízo e ardor de fogo, que 
há de devorar os adversários.
28 - Quebrantando alguém a lei de Moisés, morre sem misericór­
dia, só pela palavra de duas ou três testemunhas.
29 - De quanto maior castigo cuidais vós será julgado merecedor aquele 
que pisar o Filho de Deus, e tiver por profano o sangue do testamento, 
com  que foi santificado, e fizer agravo ao Espírito da graça?
30 - Porque bem  conhecem os aquele que disse: Minha é a vingança, 
eu darei a recompensa, diz o Senhor. E outra vez: O  Senhor julgará 
o seu povo.
31 - Eíorrenda coisa é cair nas mãos do Deus vivo.
32 - Lembrai-vos, porém, dos dias passados, em que, depois de serdes 
iluminados, suportastes grande combate de aflições.
33 - Em parte, fostes feitos espetáculo com  vitupérios e tribulações 
e, em parte, fostes participantes com  os que assim foram tratados.
34 - Porque também vos compadecestes dos que estavam nas prisões 
e com  gozo permitistes a espoliação dos vossos bens, sabendo que, em 
vós mesmos, tendes nos céus uma possessão melhor e permanente.
35 - Não rejeiteis, pois, a vossa confiança, que tem grande e avultado 
galardão.
36 - Porque necessitais de paciência, para que, depois de haverdes 
feito a vontade de Deus, possais alcançar a promessa.



PERSEVERANDO NA SALVAÇÃO

37 - Porque ainda um poucochinho de tempo, e o que há de vir virá 
e não tardará.
38 - Mas o justo viverá da fé; e, se ele recuar, a minha alma não tem 
prazer nele.

39 - Nós, porém, não somos daqueles que se retiram para a perdição, 
mas daqueles que creem para a conservação da alma.

INTRODUÇÃO

A vida cristã não é apenas sobre com eçar bem, mas, sobretudo, so­
bre permanecer até o fim. O  risco da apostasia é real, e Hebreus 
adverte com  clareza: “ [...]  se ele recuar, a minha alma não tem 
prazer nele (Hb 10.38). Mas a Palavra de Deus também anuncia o 

caminho da esperança. O  mesmo texto que alerta sobre o perigo do 
recuo também proclama a identidade dos que creem: “ Nós, porém, 
não somos daqueles que se retiram para a perdição, mas daqueles 
C|ue creem para, a conservação da alma” (Hb 10.39). A  perseverança 
é o antídoto contra a face perdida no espelho. É ela que nos mantém 
firmes, reacende a chama, fortalece as mãos enfraquecidas e restitui 
ao coração a confiança em Cristo.

Este capítulo é um convite para refletirmos sobre o valor da per­
severança, a gravidade da apostasia e a certeza de que é possível 
perm anecer firmes até o fim. Q ue cada um de nós, ao olhar no es­
pelho da vida ou melhor, no “ espelho em enigma” , mencionado 
pelo apóstolo Paulo , não veja um semblante vazio e distante, mas 
o reflexo de quem permanece em Cristo, sustentado pela sua graça 
e cheio de esperança (1 C o 13.12).

I - PERSEVERANÇA PARA ALCANÇAR A PROMESSA
1. Uma esperança que produz coragem
Na jornada cristã, perseverar não é simplesmente resistir às dificul­
dades, mas perm anecer firme porque temos uma esperança segura 
que sustenta a fé. A  exortação bíblica declara: “N ão rejeiteis, pois, a 
vossa confiança, que tem grande e avultado galardão”  (Hb 10.35). 
Essa confiança no Senhor alimentou os primeiros crentes, que, mes­

1 3 7



PLAND PERFEITO

m o diante de prisões, perdas e perseguições cruéis, não recuaram; ao 
contrário, suportaram tudo com  alegria, certos de que possuíam nos 
céus um tesouro melhor e permanente (Hb 10.34). Richard Taylor 
explica m elhor essa esperança e confiança interior que moviam os 
primeiros crentes:

Sua segurança interior pelas realidades espirituais era forte o 
suficiente para desfazer-se destes vínculos mundanos. Quando 
nosso último tesouro está no “ aqui e agora” , e nossa fé no 
futuro é insegura, não conseguimos nos alegrar quando a 
perseguição se apodera de nós. Eles não se regozijavam por­
que seus bens haviam sido tomados, mas porque seus bens 
materiais não constituíam sua verdadeira riqueza; isto apenas 
revelava que estavam em perfeita segurança, imaculados pelo 
tempo e intocados pelos opressores (TAYLOR, 2014 p. 100).

Tal esperança não é ilusória e nem ingênua, mas fundamentada 
na imutabilidade do caráter de Deus e na fidelidade da sua Palavra. 
É por isso que não se trata de um otimismo humano, mas, sim, de 
uma convicção espiritual que nos leva a olhar além das circunstâncias 
momentâneas. C om o afirmou Paulo, “ a nossa leve e momentânea 
tribulação produz para nós um peso eterno de glória mui excelente 
(2 C o 4.17). Assim, perseverar significa manter os olhos voltados para 
o que está por vir, confiando que o Senhor cumpre as suas promessas. 
Essa esperança gera coragem para continuar na estrada da fé, mesmo 
quando tudo parece contrário, pois sabemos que não caminhamos 
sozinhos: aquEle que prometeu é fiel.

2. Perseverando com firmeza
O  autor de Hebreus declara: “ Porque necessitais de paciência, para 
que, depois de haverdes feito a vontade de Deus, possais alcançar 
a promessa”  (Hb 10.36). O  termo traduzido com o “paciência” em 
algumas versões e “ perseverança” em outras vem do grego hypomonê, 
palavra que expressa a ideia de firmeza, estabilidade e constância 
(PALAVRAS-CHAVE, 2011, p. 2441). Não se trata de esperar passiva­
mente, mas, sim, de permanecer hei e leal a Deus em meio às maiores

1 3 8



PERSEVERANDD NA SALVAÇÃO

provações. Essa virtude descreve a atitude daquele que não abandona 
o seu propósito nem a sua fé mesmo quando tudo parece contrário. 
Por isso, perseverar é mais do que resistir; é avançar, sustentado pela 
confiança de que o  Senhor cumpre as suas promessas.

Os destinatários da carta sabiam bem o peso dessa palavra, pois 
enfrentavam humilhações públicas, espoliação dos seus bens e perse­
guições severas por causa da fé (Hb 10.32-34). Ainda assim, o autor 
encoraja-os a não desistir, lembrando que Deus agrada-se daqueles que 
permanecem firmes e fiéis. O  mesmo chamado ecoa hoje para cada 
cristão: não retroceder diante das pressões, mas seguir obedecendo à 
vontade de Deus. Perseverar é continuar servindo, crendo e obedecendo 
mesmo quando o caminho torna-se árduo. Essa firmeza não nasce 
da força humana, mas da ação do Espírito Santo, que nos fortalece 
interiormente. Quando permanecemos com  firmeza, aprendemos que 
a perseverança não é apenas suportar o peso das provas, mas também 
transformar cada dificuldade em oportunidade de crescimento espiritual, 
mantendo o coração fiel até que a promessa seja cumprida.

3. A vontade de Deus como estilo de vida
Perseverar na fé não significa apenas suportar as pressões externas, mas 
também adotar um estilo de vida em plena sintonia com  a vontade de 
Deus. O  autor de Efebreus deixa claro que, enquanto aguardamos o 
cumprimento da promessa, devemos viver em obediência constante, 
buscando agradar ao Senhor em todas as áreas (Efb 10.36). Essa per­
severança não é estática, mas ativa, pois envolve crer, obedecer, servir 
e testemunhar diariamente. Paulo reforça essa ideia quando exorta 
os cristãos a apresentarem os seus corpos com o sacrifício vivo, santo 
e agradável a Deus (Rm  12.1,2) e quando ensina que nosso andar 
deve ser digno do Senhor, frutificando em boas obras e crescendo no 
conhecimento divino (Cl 1.10).

Viver na perseverança, portanto, é mais do que resistir às adversida- 
des; é escolher de maneira consciente e cultivar a fidelidade prática em 
cada detalhe da vida. Essa dimensão ativa da perseverança demonstra 
que a fé não se resume a sentimentos, mas, sim, a um compromisso 
diário que m olda pensamentos, decisões e atitudes. E assim que o 
cristão revela ao mundo a transformação operada pelo Espírito Santo.

1 3 9



PLAND PERFEITO

O  autor de Hebreus, no entanto, também acende um alerta ao 
destacar a necessidade de perm anecer obediente e perseverante: o 
risco real de afastar-se da fé. A  vida cristã não é imune às tentações, e 
aqueles que deixam de viver em comunhão com  Deus podem caminhar 
gradualmente para o abandono consciente da verdade. E justamente 
nesse ponto que a carta apresenta o contraste entre perseverança e 
apostasia, mostrando que quem não permanece na vontade de Deus 
corre o perigo de retroceder e perder-se.

II - A POSSIBILIDADE DA APOSTASIA
1. Apostasia: um abandono consciente
O  autor da Carta aos Hebreus inicia esse ponto com  um alerta solene: 
“ Porque, se pecarmos voluntariamente, depois de termos recebido o 
conhecimento da verdade, já  não resta mais sacrifício pelos pecados” 
(Hb 10.26). Esse texto não se refere a pecados ocasionais, frutos da 
fraqueza humana, mas a um abandono consciente e deliberado da 
fé. O  term o grego apostasia traduz-se por resistência, deserção ou 
retirar-se (PALAVRAS-CHAVE, 2011, p. 2104). Trata-se, portanto, 
de alguém que conheceu a verdade do evangelho, experimentou da 
graça e, ainda assim, decidiu rejeitá-la. Essa escolha não é resultado 
de ignorância, mas de rebeldia espiritual.

A o  destacar isso, o  autor de Hebreus revela que a vida cristã exi­
ge vigilância constante. Se perseverar é manter-se no cam inho da 
obediência, apostatar é trilhar o oposto: é renunciar à fé que salva, 
afastando-se de Cristo e desprezando o sacrifício que nos purifica. 
Diante dessa verdade, aprendemos que a perseverança não se mede 
apenas p or grandes feitos, mas tam bém  p or escolhas diárias que 
m antêm  nosso coração  voltado para Cristo. Q uando cultivamos 
oração constante, vida devocional sincera e com unhão com  a igreja, 
fortalecemos nossas raízes espirituais e resistimos às pressões que p o ­
deríam afastar-nos da presença de Deus. A o contrário, quando nos 
descuidamos desses elementos, tornamo-nos vulneráveis às tentações 
e ao engano do pecado. A  lição prática é clara: perm anecer firme 
na fé requer disciplina espiritual, dependência do Espírito Santo e 
compromisso diário com  a Palavra de Deus.

1 4 0



PERSEVERANOONASALVAOÃO

O  perigo da apostasia é, portanto, real e presente, e cada crente 
precisa estar atento contra isso. A  advertência é clara! viver sem per- 
severança pode levar ao esfriamento espiritual e, em última instância, 
ao abandono da fé. E é justamente sobre a gravidade desse abandono 
que somos conduzidos pelo texto ao passo seguinte.

2. A gravidade da apostasia
O  autor não suaviza a sua mensagem. Ele declara: “ Horrenda coisa 
é cair nas mãos do Deus vivo (Hb 10.31). Essa frase resume a serie­
dade com  que a Escritura trata a apostasia. Rejeitar deliberadamente 
a Cnsto não é apenas negar uma doutrina, mas também desprezar o 
p ióp iio  Deus, que se revelou em amor. Diferente daquele que nunca 
conheceu a verdade, o apóstata é alguém que já  experimentou a graça 
e, ainda assim, decide voltar-se contra ela. Por isso, o ju ízo é mais se­
vero. Aquele que foi iluminado um dia pela Palavra e sentiu o toque 
do Espírito Santo, porém  recusa permanecer na fé, está trilhando um 
caminho de condenação consciente.

Essa advertência claramente nos faz lembrar de que a graça de Deus 
é abundante, mas não deve ser tratada com  leviandade. A  apostasia 
não ocorre de forma repentina; ela é construída aos poucos, quando 
a vida espiritual é negligenciada, quando o coração fica endurecido e 
quando se prefere o pecado em lugar da obediência. Hebreus, ao falar 
disso, convida-nos à reflexão profunda: com o temos tratado a fé que 
lecebem os? C om  zelo e reverência, ou com  descuido e indiferença? 
Essa pergunta abre espaço para percebermos que, mesmo diante da 
gravidade, existe uma boa notícia: a apostasia pode ser evitada.

3. Evitando a apostasia
Se, poi um lado, Hebreus traz um alerta severo, por outro transmite 
esperança. O  autor relembra que os primeiros cristãos suportaram tri- 
bulações e privações por causa da fé, mas permaneceram firmes porque 
sabiam que havia nos céus uma recompensa melhor (Hb 10.32-34); logo, 
a sua exortação não visa condenar, mas encorajar. A  apostasia é real, mas 
nao inevitável. É possível evitá-la pela vigilância, pela comunhão com  
Deus e pelo auxílio do Espírito Santo. Há, a seguir, uma ponderação 
bem equilibrada do pastor e teólogo Eurico Bergstén:

1 4 1



PLANO PERFEITO

Se houver ênfase somente no poder de Deus com o a força 
que guarda o crente, om itindo a própria responsabilidade 
pessoal de guardar-se do mal, abre-se a porta para uma vida 
espiritual de descuido. Se, p or outro lado, houver ênfase 
somente no esforço do crente de guardar-se, omitindo-se a 
gloriosa manifestação do poder de Deus com o o principal fator 
da proteção, abre-se caminho para um verdadeiro fracasso 
espiritual. A  Bíblia fala e a experiência confirma: “ N ão por 
força, nem por violência, mas pelo meu Espírito, diz o Senhor 
dos Exércitos” (Zc 4.6). O  cam inho certo para preservar o 
crente na salvação é mediante a fé, guardada na virtude de 
Deus para a salvação já  a se revelar no último tempo (cf. 1 
Pe 1.5). Assim chegaremos lá! (BERGSTÉN, 2016, p. 208).

Esse equilíbrio torna-se ainda mais evidente quando observamos 
que ninguém abandona a fé de um dia para o outro. O  processo de 
afastamento acontece de forma lenta e quase imperceptível: com eça 
com  a negligência da oração, o abandono da Palavra, a frieza no culto 
e, por fim, a recusa aberta ao Senhor. Esse processo, todavia, pode ser 
interrompido quando o coração está voltado humildemente para Deus. 
Somos fortalecidos pelo Espírito Santo para resistir ao pecado; guiados 
por Ele em toda a verdade (Jo 16.13); e capacitados a viver não segundo 
a carne, mas pelo Espírito (Rm 8.13,14). A  promessa bíblica permanece 
firme: “Aquele que com eçou a boa obra em vós há de completá-la até o 
dia de Cristo Jesus” (Fp 1.6). Essa palavra de esperança prepara o coração 
para o contraste que vem a seguir: se a apostasia é possível e perigosa, a 
perseverança continua sendo o caminho do verdadeiro cristão. E nessa 
tensão que entramos no próxim o ponto, em que o autor mostra que 
a vida de fé é marcada por uma escolha constante: avançar ou recuar.

III - PERSEVERANÇA X APOSTASIA
1. O justo viverá da fé
O  autor de Hebreus encerra a sua exortação com  uma afirmação 
contundente: “ Mas o justo viverá da fé; e, se ele recuar, a minha alma 
não tem prazer nele” (Elb 10.38). Aqui somos lembrados de que a vida 
cristã não pode ser conduzida por sentimentos passageiros ou pressões

1 4 2



PERSEVERAUIDO NA SALVAÇÃO

externas, mas pela fé viva no Deus que prometeu. Viver da fé significa 
caminhar confiando na Palavra de Deus, ainda que as circunstâncias 
gritem o contrário. Significa manter a integridade quando a cultura 
ao redor insiste em negociar valores. É, com o ensina Paulo, andar 
“ por fé e não por vista”  (2 C o 5.7).

Isso nos desafia a colocar a fé em ação nas pequenas e grandes 
situações da vida. Quando tomamos decisões pautadas pela Palavra, 
e não por conveniências, estamos demonstrando que vivemos pela fé. 
Quando mantemos a integridade no trabalho, na escola ou na univer­
sidade, mesmo sob pressão para agir de m odo contrário, revelamos a 
firmeza que agrada a Deus. Viver da fé não é um ideal abstrato, mas 
uma experiência diária de confiança que se traduz em escolhas concre­
tas, em testemunho corajoso e em perseverança diante das provações.

Viver por fé e não por vista revela que, diante da jornada espiritual, 
só existem dois caminhos: o da perseverança ou o do recuo. Não há neu­
tralidade. A  fé que nos justifica é a mesma que nos sustenta diariamente, 
orientando decisões, fortalecendo o coração e iluminando o caminho. 
E por meio dela que permanecemos firmes, sabendo que não estamos 
sozinhos, mas, sim, guardados pelo poder de Deus. Assim, se a apostasia 
é real, a perseverança também é possível e necessária. É nessa tensão 
que a vida cristã é construída, com o veremos na advertência seguinte.

2. Recuar é sinal de apostasia
A  segunda parte do versículo 38 traz um alerta solene: “ Se ele recuar, a 
minha alma não tem prazer nele” . O  termo “recuar” , ou “retroceder” 
(gr. hupostelló), carrega consigo o sentido de “manter-se afastado, retirar-se” 
(PALAVRAS-CHAVE, 2011, p. 2442). N o contexto de Hebreus, além da 
ameaça de apostasia religiosa, recuar aqui significa aquele que “deixa de 
confiar em Deus e abandona a sua fé, pecando deliberadamente e conti­
nuamente contra Deus” (STAMPS, 2022, p. 2319). Esse processo é, quase 
sempre, giadual. começa pela perda do prazer na oração, pela negligência 
das Escrituras, pelo distanciamento da comunhão cristã e pela substituição 
dos valores do evangelho por conveniências passageiras. Quando o coração 
não reage, o recuo pode transformar-se em abandono da fé.

Na vida prática, essa verdade ensina-nos a não subestimar os pe­
quenos sinais de afastamento espiritual. O  desânimo não tratado pode 
virar indiferença; a indiferença pode tornar-se frieza; e a frieza pode

1 4 3



PLANO PERFEITO

culminar no abandono da fé. Por isso, precisamos cultivar diariamente 
a vigilância e a intimidade com  Deus, reagindo rapidamente quando 
percebemos que nossa chama espiritual está enfraquecendo. A  perse­
verança não acontece por acaso, mas é fruto de escolhas conscientes 
e do apoio constante do Espírito Santo. Permanecer em Cristo é, por 
conseguinte, uma decisão renovada todos os dias.

A  apostasia, portanto, não se limita a uma declaração verbal contra 
Cristo, mas manifesta-se nas escolhas cotidianas que negam a sua so­
berania. Crentes que deixam de testemunhar por vergonha, famílias 
que renunciam à devoção por causa da pressa, crentes que relativizam 
o pecado para adequar-se ao ambiente: todos esses exemplos m os­
tram com o o recuo pode instalar-se sorrateiramente. Por isso, somos 
chamados à vigilância pelo autor de Hebreus: é preciso identificar 
os sinais de fraqueza e resistir antes que seja tarde. Essa advertência 
prepara a declaração final que reafirma a identidade daqueles que 
não retrocedem, mas perm anecem  firmes em Cristo.

3. Somos dos que permanecem
O  capítulo é concluído com  uma das declarações mais encoraj adoras 
da Carta: “ Nós, porém , não somos daqueles que se retiram para a 
perdição, mas daqueles que creem para a conservação da alma” (Hb 
10.39). Aqui o autor afirma a identidade da comunidade cristã: não 
somos do grupo que abandona, mas do grupo que persevera. Esta é a 
marca dos verdadeiros discípulos: mesmo diante de lutas, continuam 
crendo; mesmo sob zombarias, seguem testemunhando; mesmo cansados, 
permanecem firmes porque sabem que a sua esperança está em Cristo.

O  texto claramente nos chama a assumir com  convicção nossa 
identidade em Cristo. Perseverar não é um fardo pesado, mas uma 
escolha diária de permanecer ligados à videira verdadeira (Jo 15.5), 
confiando que somos sustentados pelo Senhor. E na rotina comum, nos 
relacionamentos e nas pressões cotidianas que mostramos a diferença 
entre recuar e permanecer. Quando dizemos não ao pecado, quando 
mantemos viva nossa vida devocional, quando sustentamos o teste­
munho diante das críticas, estamos reafirmando que pertencemos ao 
grupo dos que permanecem. Essa perseverança não é fruto da força 
humana, mas da graça que nos capacita a seguir adiante.

O  capítulo conclui com  uma das declarações mais encorajadoras 
da Carta: “ Nós, porém , não somos daqueles que se retiram para a

1 4 4



P E R S E V E R A N D O N A S A L V A C f l D

perdição, mas daqueles que creem para a conservação da alma” (Hb 
10.39). Aqui o autor afirma a identidade da comunidade cristã: não 
somos do grupo que abandona, mas do grupo que persevera. Esta é a 
marca dos verdadeiros discípulos: mesmo diante de lutas, continuam 
crendo; mesmo sob zombarias, seguem testemunhando; mesmo cansados, 
permanecem firmes porque sabem que a sua esperança está em Cristo.

CONCLUSÃO
A  perseverança cristã é com o uma poesia que não se completa em um 
único verso, mas revela-se estrofe após estrofe, na cadência da confiança 
e da esperança. Cada escolha fiel é uma palavra bem colocada; cada 
ato de obediência é uma rima que dá sentido ao todo. M esm o quando 
os versos da vida cristã parecem sombrios, a esperança em Cristo ilu­
mina a página e garante que o fim não será de derrota, mas de vitória. 
Perseverar é, portanto, permitir que Deus seja o Autor de nossa poesia, 
conduzindo-nos até o desfecho glorioso que Ele mesmo preparou.

A partir dessa metáfora, o ensino de Hebreus torna-se ainda mais claro: 
perseverar é essencial para alcançar a promessa da salvação. Não se trata 
de um caminho fácil, mas de uma jornada diária que exige vigilância, 
fé e dependência do Espírito Santo. O  perigo da apostasia é real; por 
isso, o cristão não pode viver de maneira displicente. A  vida no Espírito 
requer disciplina, constância e comunhão para que a chama da fé não 
se apague diante das pressões do mundo ou das tentações do pecado.

Os que desejam perm anecer firmes precisam com preender que 
a salvação não é apenas um ponto de partida, mas tam bém  uma 
caminhada contínua de confiança e entrega. Perseverar é resistir ao 
desânimo; é recusar-se a negociar a fé; é escolher todos os dias andar 
com  Cristo m esm o quando o cam inho parece estreito. O  Senhor, 
porém, promete que não estamos sozinhos, pois aquEle que com eçou 
a boa obra em nós é fiel para completá-la até o dia de Jesus Cristo.

O  último versículo de Hebreus 10 ecoa, portanto, com o exortação 
e encorajamento: “ Nós, porém , não somos daqueles que se retiram 
para a perdição, mas daqueles que creem  para a conservação da 
alma” (Hb 10.39). Que a cada dia renovemos nossa decisão de seguir 
a Cristo com  coragem, esperança e fidelidade e que nos lembremos 
de que perseverar é viver de maneira que a jornada de fé sempre 
glorifique o Autor da vida.

1 4 5



CAPITUL013

A CONSUMAÇÃO 
DA SALVAÇAO

1 Coríntios 15
42 - Assim também a ressurreição dos mortos. Semeia-se o corpo em 
corrupção, ressuscitará em incorrupção.
43 - Semeia-se em ignomínia, ressuscitará em glória. Semeia-se em 
fraqueza, ressuscitará com  vigor.
44 - Semeia-se corp o  animal, ressuscitará corp o  espiritual. Se há 
corpo animal, há também corpo espiritual.
45 - Assim está também escrito: O  primeiro homem, Adão, foi feito 
em alma vivente; o último Adão, em espírito vivificante.
46 - Mas não é primeiro o espiritual, senão o animal; depois, o espiritual. 
4 7 - 0  primeiro hom em , da terra, é terreno; o segundo hom em , o 
Senhor, é do céu.
48 - Qual o terreno, tais são também os terrenos; e, qual o celestial, 
tais também os celestiais.
49 - E, assim com o trouxemos a imagem do terreno, assim traremos 
também a imagem do celestial.

Apocalipse 22
1 - E mostrou-me o rio puro da água da vida, claro com o cristal, que 
procedia do trono de Deus e do Cordeiro.
2 - N o meio da sua praça e de uma e da outra banda do rio, estava a 
árvore da vida, que produz doze frutos, dando seu fruto de mês em 
mês, e as folhas da árvore são para a saúde das nações.
3 - E ali nunca mais haverá maldição contra alguém; e nela estará o 
trono de Deus e do Cordeiro, e os seus servos o servirão.



A CONSUMAÇÃD DA SALVAÇÃD

4 - E verão o seu rosto, e na sua testa estará o seu nome.
5 - E ali não haverá mais noite, e não necessitarão de lâmpada nem de luz 
do sol, porque o Senhor Deus os alumia, e reinarão para todo o sempre.

INTRODUÇÃO

Desde o início desta jornada, contemplamos a salvação com o quem 
caminha por uma estrada marcada por luz e sombra, esperança e 
inquietação. Reconhecemos que, ao longo do caminho, o coração 

humano muitas vezes resiste à graça, por estar preso às próprias dú­
vidas, às memórias de fracassos e ao peso das escolhas mal resolvidas. 
Quantas vezes a mente busca respostas e fica perdida em labirintos 
de incertezas, tentando com preender o insondável mistério de um 
Deus que salva pela graça? Entre as fragilidades do existir e as ten­
tações do orgulho, o ser humano luta para aceitar que não é senhor 
de si, mas dependente da misericórdia divina. Foi nesse cam po de 
contradições que percorremos a doutrina da salvação: da justificação 
ao novo nascimento, da santificação ao cham ado à perseverança. 
Chegamos, agora, ao cume desta jornada: a consumação, quando o 
que é promessa passará a ser realidade, e o que hoje é esperança será 
transformada em plena visão da glória de Deus.

Se fomos alcançados pela salvação no passado com  a experiência 
da conversão e somos acompanhados no presente com  a santificação, 
ela é projetada para o futuro com o o prêmio que sempre sonhamos 
desde o m om ento em que entregamos nossa vida ao Senhor. Não 
se trata apenas de escapar da morte ou do sofrimento, mas de viver 
na expectativa de contemplar a face daquEle que nos amou primei­
ro. Desde os primeiros passos da fé, o coração do salvo guarda este 
anseio: estar diante do Senhor sem véus, sem culpas e sem dores. A  
consum ação é, portanto, a realização do m aior desejo do cristão; 
aquilo que dá sentido à caminhada e fortalece a esperança em meio 
às provações. Viver com  os olhos voltados para esse futuro glorioso é 
experimentar agora uma alegria que o mundo não pode oferecer. E 
saber que toda lágrima terá fim, que toda luta será recompensada e 
que a com unhão com  Deus será plena, eterna e indestrutível.

A o  longo deste capítulo, contemplaremos o grande arco da consu­
mação da salvação em três dimensões. Primeiro, veremos a transição

1 4 7



do terreno ao celestial, quando a fragilidade de nossa condição presente 
dará lugar à incorruptibilidade do corpo glorificado. Em seguida, er­
gueremos os olhos para uma nova ordem do cosmos, onde o rio da vida 
e a árvore da vida simbolizam a restauração total da criação, já  sem 
maldição e em plena comunhão com  o Criador. Por fim, refletiremos 
sobre com o é possível viver o futuro glorioso no presente trabalhoso, 
trazendo para hoje os valores do Reino, que há de ser manifestado 
em plenitude. Esses três movimentos não são meras idéias teológicas 
distantes, mas realidades que m oldam  nossa vida agora e acendem 
em nós a esperança de um porvir glorioso. Assim, seguimos com o 
peregrinos que, mesmo cansados, continuam a trilhar a estrada com  
os olhos fixos no horizonte. Sabemos que o caminho não termina no 
pó da terra, mas abre-se para a eternidade. A  consumação é o ponto 
final da história do pecado e o ponto inaugural da história definitiva 
da vida; é a comunhão perfeita com  o Senhor; o dia em que veremos 
o seu rosto e refletiremos a sua glória para sempre.

PLANO PERFEITD

I - DO TERRENO AO CELESTIAL
1. A corrupção dará lugar à incorrupção
A  glorificação é a última e mais sublime etapa da salvação. E o coroa- 
mento de todo o processo redentor, quando aquilo que com eçou com  
a conversão e foi sendo m oldado pela santificação alcançará a sua 
plenitude. Os salvos em Cristo terão os seus corpos completamente 
transformados no m om ento da glorificação. H oje vivemos presos às 
limitações da finitude: o corpo envelhece, adoece, desgasta-se com  o 
tempo e, por fim, morre. Essa é a corrupção de que o apóstolo Paulo 
fala em 1 Coríntios 15 —  a condição física limitada e vulnerável que 
herdamos desde o Éden, quando o pecado entrou no mundo. Cada 
ruga que surge, cada dor que sentimos e cada despedida diante da 
morte são lembretes de que a existência terrena está marcada pela 
fragilidade. Paulo, no entanto, anuncia uma realidade maior: “ Semeia- 
-se o corpo em corrupção, ressuscitará em incorrupção; semeia-se em 
ignomínia, ressuscitará em glória; semeia-se em fraqueza, ressuscitará 
com  vigor”  (1 C o 15.42,43).

Essa condição será revertida de maneira absoluta na consumação. Os 
corpos dos salvos não envelhecerão, não adoecerão e não conhecerão

1 4 8



A C O N S U M A Ç Ã O  D A  S A lV flÇ Ã O

mais a morte. Não se trata apenas de um prolongamento da vida, mas 
de uma transformação radical da natureza da existência. O  que hoje 
é marcado pela limitação dará lugar ao ilimitado; o que é temporal 
será revestido de eternidade. Paulo descreve isso com o o “ revestir-se 
da incorruptibilidade” e o “ revestir-se da imortalidade”  (1 C o 15.53). 
Isso é um contraste com  a dimensão terrena, que é feita de privações, 
fadiga, ansiedade e luta contra o pecado, em que o corpo é “ corpo 
animal”  (1 C o 15.44), sujeito às necessidades e fraquezas da carne. É 
o espaço da instabilidade, onde a saúde pode falhar de um dia para o 
outro, e onde o espírito muitas vezes clama junto com  a criação pela 
redenção (Rm 8.22,23). A  dimensão celestial, por outro lado, é o espaço 
da plenitude: não haverá mais lágrimas, não haverá maldição, e “ não 
haverá mais morte, nem pranto, nem clamor, nem dor, porque já  as 
primeiras coisas são passadas” (Ap 21.4). A  vida ali será marcada pela 
glória, pela força e pela comunhão perfeita com o Senhor, pois “seremos 
semelhantes a ele; porque assim com o é o veremos”  (1 Jo 3.2). Aqui, 
vale muito recordar um texto belíssimo de Agostinho, que, ao meditar 
sobre o futuro repouso final com  Deus, assim expressa:

Tam bém  então repousarás em nós, da maneira que agora 
ages em nós. Este repouso será teu por nós, com o são tuas 
essas ações por nós. Tu, porém , Senhor, estás sempre ativo e 
estás sempre em repouso. Não vês no tempo, não te moves no 
tempo, não repousas no tempo, e todavia crias a nossa visão 
no tempo, o próprio tempo, e o repouso depois do tem po 
(A G O STIN H O , 201 1 , p. 445).

Viveremos, então, numa nova dimensão de existência, onde a fra­
gilidade dará lugar à força, e a decadência será substituída por vigor 
eterno. Na terra, os limites diariamente nos lembram de que somos 
pó, no Céu, a transformação fará com  que reflitamos plenamente a 
imagem do Cristo ressurreto. Enquanto aqui os dias são contados em 
perdas e vitórias parciais, ali o tempo já  não será m edido pela morte, 
mas pela eternidade da vida. Essa é a esperança que sustenta o crente: 
saber que a dimensão terrena é apenas uma preparação para a glória 
vindoura e que o último capítulo da salvação será escrito não pela 
morte, mas pela vitória da ressurreição.

1 4 9



2. Alma vivente e espírito vivificante
Para aprofundar ainda mais essa transição, o apóstolo Paulo apresenta 
outro contraste essencial: o que existe entre Adão e Cristo. O  primeiro, 
com o “ alma vivente” , foi aquele que recebeu o sopro divino no Éden 
e passou a existir com o criatura (Gn 2.7; 1 C o 15.45). Ele representa 
a humanidade na sua origem natural, marcada pela dependência do 
pó da terra e, depois da Queda, inclinada ao pecado (Rm 5.12). Por 
meio dele herdamos a condição frágil, vulnerável e mortal. O  segundo, 
porém, é Cristo, o “ espírito vivificante”  (1 C o 15.45), aquEle que não 
apenas recebeu vida, com o também possui em si mesmo o poder de 
concedê-la em abundância (Jo 10.10;Jo 11.25). Ele é o último Adão, 
que reverte a história da Queda e inaugura uma nova humanidade 
(PALMA in A R R IN G T O N ; STRO N STAD , 2014, p. 252-53).

Assim com o todos morrem em Adão, todos serão vivificados em 
Cristo (1 C o 15.22). A  natureza adâmica é o que nos liga à finitude e à 
corrupção, mas a natureza redentora que herdamos do Senhor é a que 
nos conduz à infinitude e à glória. Se fomos feitos do pó da terra em 
Adão (Gn 3.19), seremos revestidos da imagem do celestial em Cristo (1 
C o 15.49). Se a morte reinou em Adão (Rm 5.17), a vida eterna reina 
em Cristo (Rm 6.23). Dessa forma, o que era ruína torna-se restauração, 
o que era perda transforma-se em herança, e o que era morte dá lugar 
à vida plena e indestrutível. Na consumação, a fragilidade do primeiro 
Adão será substituída pela vitória definitiva do último Adão, que, ao 
ressuscitar, abriu para nós a porta da incorruptibilidade.

3. O homem terreno e o homem celestial
Ainda carregamos nesta era a imagem do hom em  terreno, marcado 
pela fragilidade do pó e pela inclinação da carne (Gn 3.19; Rm  7.18). 
M esm o após termos sido alcançados pela graça, convivemos com  a 
tensão de uma natureza que, embora regenerada, ainda é vulnerável 
às tentações e contradições da vida. Lutamos contra o pecado, que 
insiste em apresentar-se diante de nós, e buscamos andar ao mesmo 
tempo em novidade de vida pelo Espírito (Rm 8.5,6). Essa luta é diária: 
enfrentamos as complexidades de nossas próprias limitações e os conflitos 
que surgem nos relacionamentos humanos. A  Palavra de Deus recorda-nos 
que o Senhor Jesus, ao encarnar-se, experimentou as contradições dos

PLAND PERFEITO

1 5 0



A  G D N S U M A G À D  D A S A LV A Ç Ã O

pecadores, mas sem jamais ceder ao pecado; Ele suportou a oposição e, 
pela cruz, venceu o mal (Hb 12.1-3; 1 Pe 2.22,23). A  promessa que nos 
sustenta é a de que não permaneceremos para sempre presos a esse estado.

Fomos predestinados para sermos conformes à imagem de Cristo (Rm 
8.29), e o próprio apóstolo João declara que, “ quando Ele se manifestar, 
seremos semelhantes a Ele, porque assim com o é o veremos”  (1 Jo 3.2). 
Na consumação, as contradições humanas desaparecerão, o pecado não 
terá mais domínio, e a morte será tragada pela vitória (1 C o 15.54,55); 
viveremos, portanto, em plena com unhão com  Deus, refletindo de 
maneira perfeita a imagem do celestial. Assim, aquilo que com eçou no 
coração do Pai desde a eternidade —  formar para si um povo santo e 
irrepreensível (Ef 1.4) —  encontrará a sua plena realização. A  batalha 
interior de hoje se transformará em descanso eterno, e a luta contra 
a carne de hoje se tornará perfeita harmonia no Espírito. Viveremos, 
enfim, aquilo que Deus planejou para nós desde o princípio: ser a sua 
imagem e semelhança em estado glorificado.

A  glorificação é o que nos garante a transformação do corpo e a con­
formação à imagem de Cristo, não se limitando apenas ao ser humano. A  
consumação da salvação estende-se a toda a ordem criada, pois o pecado 
não corrompeu apenas o homem, mas também a criação, que geme como 
em dores de parto, aguardando a sua redenção (Rm 8.20-22). Assim como 
o crente anseia pelo corpo glorificado, o cosmos também aguarda pela 
restauração definitiva. E nessa perspectiva que somos conduzidos à visão 
de Apocalipse: rios de águas vivas fluindo do trono de Deus; a Árvore da 
Vida novamente acessível; a maldição abolida; e a presença do Senhor 
reinando sobre tudo e todos (Ap 22.1-5). O  que começou no Éden e foi 
perdido pela Queda será plenamente restaurado na eternidade.

II - UMA NOVA ORDEM DO COSMOS (AP 22.1-5)
1. O rio puro de água viva
A  visão de Apocalipse gloriosamente nos transporta para uma reali­
dade de plenitude: João contempla “ o rio puro da água da vida, claro 
com o cristal, que procedia do trono de Deus e do C ordeiro” (Ap 
22.1). Essa imagem carrega um simbolismo profundo. Desde o Antigo 
Testamento, o rio é figura da presença vivificadora de Deus, com o em 
Ezequiel 47, onde águas fluem do Templo e tornam férteis até mesmo

1 5 1



as regiões desérticas (TAYLOR; H ARPER, 2014, p. 499). Em Salmos 
46.4, encontramos: “ Há um rio cujas correntes alegram a cidade de 
Deus” . O  rio que brota do trono aponta para a vida abundante que 
procede do próprio Deus, sustentando e restaurando toda a criação. 
N o N ovo Testamento, Jesus retoma essa linguagem ao prometer que, 
do interior do que crê, fluirão rios de água viva, “ e isso disse ele do 
Espírito, que haviam de receber os que nele cressem” (Jo 7.39).

Esse rio, portanto, é mais do que um símbolo poético; ele representa 
a ação contínua do Espírito Santo, que, na eternidade, inundará todas 
as coisas com  a vida de Deus. O  contraste com  a experiência terrena 
é evidente: neste mundo, as águas da história muitas vezes são turvas, 
amargas e instáveis. Há rios de violência, de corrupção e de lágrimas 
que encharcam a existência humana. Mas o rio da eternidade é puro, 
cristalino, sem mistura e brota da fonte que jamais se esgota: o trono 
de Deus e do Cordeiro. Ele garante que não haverá espaço para a 
morte, para a corrupção ou para a escassez na consumação.

Somos, portanto, convidados por essa esperança a beber desde 
já  das águas do Espírito. Q uem  tem sede pode ouvir hoje o convite: 
“Vinde às águas”  (Is 55.1), e “ quem tem sede venha, e quem quiser 
tome de graça da água da vida” (Ap 22.17). Viver sob essa promessa 
é experimentar antecipadamente a realidade futura. Mesmo em meio 
ao deserto deste mundo, há uma fonte de refrigério que sacia a alma. 
O  rio do Espírito corre na vida do salvo para transformar a aridez em 
jardim, o vazio em plenitude, a sequidão em vida abundante. Assim, 
quando João contempla o rio que procede do trono, ele não apenas 
vê uma promessa distante, mas também a antecipação do que já  é 
realidade no coração dos que pertencem a Cristo.

2. Produção de vida verdadeira
João contem pla ao lado do rio “ a árvore da vida, que produz doze 
frutos, dando seu fruto de mês em mês, e as folhas da árvore são para a 
saúde das nações” (Ap 22.2). Essa imagem remete-nos imediatamente 
ao Éden, onde a Árvore da Vida estava no centro do jardim (Gn 2.9). 
Contudo, após a Queda, o acesso a ela foi interditado (Gn 3.22,24), 
símbolo de que o  hom em , já  separado de Deus, não podia mais par­
ticipar da plenitude da vida eterna. Agora, na visão de Apocalipse,

PLANO PERFEITO

1 5 2



fl C O N S U M A Ç Ã O  Qfl S A LV A Ç Ã O

a cena inverte-se: a árvore volta a estar no meio da cidade de Deus, 
acessível a todos os que foram redimidos pelo sangue do Cordeiro. 
O  que fora perdido em Gênesis é restaurado em Apocalipse; o que 
foi interditado pela espada flamejante dos querubins é reaberto pela 
cruz de Cristo (TAYLOR; H AR PER , 2014, p. 499).

Essa árvore não é apenas um detalhe da paisagem celestial: ela 
simboliza a vida verdadeira e completa que procede de Deus. A  sua 
produção de frutos “ de mês em mês” indica a abundância contínua, 
sem períodos de escassez. Diferentemente das colheitas da terra, 
sujeitas às estações e às intempéries, a árvore da vida produz em per­
manente plenitude. Além disso, as suas folhas “ são para a saúde das 
nações”  —  um sinal de cura integral não apenas física, mas também 
espiritual, social e cósm ica. O  pecado que gerou divisão entre os 
povos e maldição sobre a criação já  não existirá; no seu lugar haverá 
reconciliação e plenitude (Rm 8.21).

Essa imagem aponta para aquilo que o coração humano mais deseja: 
vida em abundância (Jo 10.10), liberdade da dor e comunhão plena com 
Deus. Eloje, experimentamos apenas lampejos dessa realidade, com o 
quando o Espírito consola, cura feridas interiores ou restaura relaciona­
mentos quebrados. Essa experiência, contudo, será total e definitiva na 
consumação. Não haverá mais enfermidades, nem luto, nem barreiras 
que nos separem uns dos outros ou do Criador (Ap 21.4). A  Árvore da 
Vida é, portanto, mais do que uma promessa futura; é a confirmação 
de que o plano redentor de Deus sempre visou à restauração com ple­
ta. Assim com o somos saciados pelo rio da vida, somos alimentados e 
curados pela árvore da vida. Ambos apontam para a mesma verdade: a 
eternidade não será marcada por ausência, mas por plenitude; não por 
perdas, mas por abundância; não por doença, mas por saúde perfeita. 
Essa é a herança dos que perseveram até o fim.

3. Deus como centro para sempre
Na consumação, João contempla que

o trono de Deus e do Cordeiro estará nela, e os seus servos 
o servirão. E verão o  seu rosto, e na sua testa estará o seu 
nom e. E ali não haverá mais noite, e não necessitarão de

1 5 3



P U N O  PERFEITO

lâmpada nem de luz do sol, porque o Senhor Deus os alumia; 
e remarão para todo o sempre (Ap 22.3-5).

Aqui temos o coração da eternidade: Deus no centro. Ele não é 
apenas o  Criador distante, mas o Rei presente, cuja luz dissipa toda 
escuridão. A  maldição inaugurada no Éden é definitivamente retirada, e 
a comunhão interrompida pela Queda é plenamente restaurada. Ver a 
face de Deus —  aquilo que nenhum homem podería contemplar nesta 
vida sem morrer (Êx 33.20) —  será a realidade eterna dos redimidos. O  
que era proibido no Antigo Testamento por causa do pecado torna-se 
possível na eternidade por causa da cruz de Cristo (2 C o 4.6).

A  presença de Deus não apenas ilumina, mas também redefine toda 
a existência. Não haverá mais noite, símbolo de medo, de insegurança 
e de pecado. A  eternidade será marcada pela claridade ininterrupta 
da glória divina. Não precisaremos mais de intermediários, pois o pró­
prio Senhor será nossa luz, nossa alegria e nosso sustento (TAYLOR; 
H A R PE R , 2014, p. 499). Tudo estará orientado para Ele: valores, 
desejos, decisões e afetos. Deus será o centro incontestável da vida, e 
seremos, enfim, plenamente dEle (Rm  14.8).

Essa promessa mostra-nos que a esperança cristã não é apenas rece­
ber um corpo glorificado ou habitar uma nova criação, mas também 
é viver eternamente diante do Senhor, servindo-o com  alegria e con­
templando a sua glória. A  consumação da salvação é, em essência, a 
restauração da comunhão perfeita: Deus e o homem habitando juntos, 
com o no princípio, mas agora numa dimensão incorruptível e eterna.

Contem plar o rio da vida, a árvore da vida e o trono de Deus é 
perceber que a consumação da salvação não se restringe ao “ depois” , 
mas lança reflexos de esperança sobre o “ agora” . O  futuro glorioso 
que aguardamos já  ilumina o presente e convida-nos a viver de ma­
neira diferente. Se tudo será centrado em Deus na eternidade, então 
já  somos chamados a viver hoje com  Ele no centro. Se o rio da vida 
fluirá para sempre, já  podem os experimentar as águas do Espírito 
que renovam e restauram. E, se a árvore da vida produzirá fruto sem 
cessar, já  somos desafiados a frutificar mesmo em meio às limitações 
da terra. A  esperança da consumação, portanto, não nos aliena do 
mundo, mas impulsiona-nos a transformar o presente. É por isso que, 
após contemplarmos a nova ordem  do cosmos, somos conduzidos a

1 5 4



A CONSUMAÇÃO DA 8ALVAÇÃD

refletir sobre o chamado prático de Deus: viver o  futuro glorioso no 
presente trabalhoso.

III - VIVENDO 0 FUTURO GLORIOSO NO PRESENTE TRARALHOSO
1. Vivendo como glorificados
A  esperança da glorificação não é apenas uma prom essa futura; 
também é um chamado presente. Somos lembrados por Paulo que já  
morremos com  Cristo, que já  ressuscitamos com  Ele e que já  fomos 
assentados em regiões celestiais (Cl 3.1-3; E f 2.6). Isso significa que a 
vida eterna não com eça apenas depois da morte, mas já  irrompe no 
coração do crente que vive pela fé. Viver com o glorificados é adotar, 
desde agora, um estilo de vida que reflete os valores do Reino vindou­
ro: santidade, fidelidade e esperança. Não se trata de alienar-se das 
realidades deste mundo, mas de enfrentá-las com  uma consciência 
nova: a de que já  pertencemos ao Céu.

Essa postura também transforma a maneira com o enfrentamos os 
desafios do cotidiano. A  dor não é mais vista com o derrota, mas com o 
parte de um processo que aponta para a vitória final (Rm 8.18). Na 
escola ou na universidade, onde a pressão por desempenho e a sedução 
de valores contrários ao evangelho são constantes, viver com o glorifica­
dos significa manter a identidade em Cristo, mesmo quando isso gera 
oposição ou incompreensão. N o trabalho, é recusar atalhos desonestos 
e testemunhar com  integridade, ainda que isso pareça mais difícil. Nos 
relacionamentos, é escolher pureza, fidelidade e respeito, em contraste 
com  uma cultura que normaliza a superficialidade e o descarte. Viver 
com o glorificados é, portanto, deixar que a realidade futura molde o 
presente, lembrando que já  somos cidadãos celestiais. E erguer os olhos 
para o alto, onde Cristo está, e caminhar na terra com o quem carrega 
dentro de si os sinais do Reino que já  com eçou a operar.

2. Sendo canais da água da vida
O  mundo em que vivemos está marcado pela sede: sede de sentido, de 
propósito, de amor verdadeiro. Muitos experimentam isso de forma 
intensa nos ambientes em que circulam —  a solidão silenciosa no meio 
da multidão da escola, a pressão por resultados na universidade, a 
competitividade e o esgotamento no trabalho ou, ainda, as decepções

1 5 5



PLANO PERFEITO

e vazios nos relacionamentos. É nesse cenário de deserto que Jesus 
promete: “ Q uem  crê em mim, com o diz a Escritura, do seu interior 
fluirão rios de água viva”  (Jo 7.38). O  salvo, portanto, não apenas 
mata a sua sede, com o também se torna um canal para que outros 
sejam alcançados pelo Espírito.

Ser canal da água da vida é estar disponível para sermos usados 
por Deus com o instrumento de refrigério em um mundo árido. Isso 
se manifesta em gestos simples, porém poderosos: uma palavra de en­
corajamento a um colega que pensa em desistir, um testemunho firme 
diante das pressões de comprometer a fé, ou até mesmo a capacidade 
de ouvir alguém que sofre em silêncio. O  crente cheio do Espírito leva 
consigo a presença de Cristo onde quer que esteja, permitindo que 
rios de vida fluam no ambiente acadêmico, profissional ou familiar. 
Assim, no presente trabalhoso, já  antecipamos a realidade gloriosa, 
sendo fontes vivas que apontam para a fonte eterna.

3. Uma mentalidade teocêntrica em um mundo antro- 
pocêntrico
Vivem os em uma geração que coloca  o “ eu” no centro de tudo: a 
carreira com o fonte de identidade, a imagem com o medida de valor, 
os relacionamentos com o meios de satisfação imediata. Essa mentali­
dade antropocêntrica manifesta-se nos corredores da escola, nas salas 
de aula da universidade, nas redes sociais e até mesmo nos ambientes 
de trabalho, onde a lógica do sucesso pessoal sobrepõe-se a qualquer 
outro princípio. Em contraste, o chamado do evangelho é viver com  
uma mentalidade teocêntrica, em que Deus ocupa o centro da vida. 
O  apóstolo Paulo exorta-nos: “ N ão vos conformeis com  este mundo, 
mas transformai-vos pela renovação da vossa mente” (Rm  12.2).

Para nós, isso significa alinhar valores, escolhas e prioridades com  
Cristo. É decidir pela honestidade mesmo quando a mentira parece 
mais vantajosa; é manter a pureza em relacionamentos quando o 
mundo incentiva a banalização do corpo; e, por fim, é buscar servir 
em vez de apenas ser senado. Viver com  Deus no centro é permitir 
que Ele guie não apenas os grandes planos, mas também as pequenas 
decisões diárias: o que estudar, com o falar, onde trabalhar, de que 
maneira relacionar-se. Em um mundo em que tudo gira em torno do

1 5 6



A CONSUMAÇÃO DA SALVAÇÃO

ego, o crente caminha na contram ão, mostrando que a verdadeira 
liberdade não está em seguir o próprio coração, mas, sim, em render-se 
à vontade de Deus.

CONCLUSÃO
A  consum ação da salvação é o coroam ento de toda a obra reden­
tora de Deus em Cristo. N o primeiro tópico, vimos a promessa da 
glorificação individual: aquilo que é hoje marcado pela corrupção, 
fraqueza e mortalidade será transformado em incorrupção, poder e 
vida eterna. Se herdamos a imagem do terreno em Adão, herdaremos 
a imagem do celestial em Cristo (1 C o 15.42-49). Essa transição é a 
vitória da vida sobre a morte, da imortalidade sobre a hnitude e da 
graça sobre o pecado.

Em seguida, fomos conduzidos à visão de Apocalipse, que amplia 
a esperança para além do ser humano e alcança toda a criação. O  
rio da vida, que flui do trono de Deus (Ap 22.1), a árvore da vida, 
que cura as nações (Ap 22.2), e a promessa de que “já  não haverá 
maldição”  (Ap 22.3) revelam a restauração completa: não só o cren­
te será glorificado, mas também o cosmos será renovado. A  luz de 
Deus iluminará tudo, com o o profeta Isaías já  havia anunciado: “ O  
sol nunca mais te servirá de luz de dia, nem com  o seu resplendor a 
lua te iluminará, mas o Senhor será a tua luz perpétua”  (Is 60.19). 
O  próprio Senhor estará no centro da eternidade, e os seus servos 
irão vê-lo face a face (Ap 22.4). A  consumação da salvação também 
é a consum ação da história da criação: tudo retornando ao estado 
de com unhão plena com  o Criador, mas agora em um nível mais 
elevado, eterno e incorruptível.

Por fim, refletimos que essa esperança futura não nos afasta do 
presente, mas ilumina-o. Viver com o glorificados é deixar que a rea­
lidade da eternidade molde nossas escolhas de agora (Cl 3.1-3). É no 
cotidiano —  na escola, na universidade, no trabalho, nos relaciona­
mentos —  que a fé manifesta-se com o antecipação do que virá. Ser 
canal da água da vida é testemunhar Cristo em ambientes marcados 
pela sede espiritual, respondendo ao chamado: “ Se alguém tem sede, 
que venha a mim e beba”  (Jo 7.37); e viver com  uma mentalidade 
teocêntrica é obedecer à exortação: “ Não ameis o mundo, nem o que

1 5 7



PLAND PERFEITO

no m undo há” (1 Jo 2.15), escolhendo colocar Deus no centro das 
decisões, valores e sonhos. Somos chamados para um futuro glorioso, 
onde poderemos viver o presente com  fidelidade, porque “ a nossa leve 
e momentânea tribulação produz para nós um peso eterno de glória 
muito excelente” (2 C o  4.17).

Para o cristão, essa conclusão tem um peso especial. A  vida pode 
parecer longa, repleta de escolhas, oportunidades e desafios. A  espe­
rança da consum ação, contudo, lembra que cada decisão deve ser 
tomada à luz da eternidade. Não basta apenas buscar sucesso, prazer 
ou reconhecimento; é preciso viver com o cidadão celestial em meio ao 
presente trabalhoso (Fp 3.20). Essa perspectiva dá sentido às renún­
cias, força diante das tentações e coragem para enfrentar as pressões 
de um mundo que não com preende a fé. A  consumação da salvação 
ensina que vale a pena permanecer firmes, porque o prêmio é certo: 
veremos a face do Senhor (Ap 22.4) e viveremos para sempre na sua 
presença. Essa é a herança prometida (1 Pe 1.4), e essa é a esperança 
que deve aquecer o coração da Igreja até o dia em que a fé der lugar 
à plena realidade celestial.

1 5 8



REFERENCIAS
A G O S T IN H O , Santo. Confissões. 23. ed. São Paulo: Editora 

Paulus, 2011.
A Q U IN O , Tomás. Suma Teológica. Vol. 2. São Paulo: Editora 

Paulus, 2002.
Bíblia de Estudo Palavras-Chave: Hebraico - Grego. 2. ed.

R io de Janeiro: CPAD, 2011, 2020.
A R R IN G T O N , Franch L.; STR O N STA D , Roger. Comentário  

Bíblico Pentecostal Novo Testamento: Romanos —  Apo­
calipse. Vol. 2. R io dejaneiro: Editora CPAD, 2017. 

BERGSTÉN, Eurico. Teologia Sistemática. R io dejaneiro: Edi­
tora CPAD, 2016.

Bíblia Sagrada: Alm eida Revista e Corrigida. São Paulo: 
Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2009.

BLECH, Benjamin. Se Deus é bom, por que o mundo é tão ruim?
Vol. 1. São Paulo: Editora Sêfer, 2006. Recurso eletrônico. Disponí­
vel em: https://b log .sefer.com .br/w p-content/uploads/2020/04 / 
ebook_se-deus-e-bom _l_l.pdf. Acesso em: 20 ago. 2025. 

CO LLIN S, Kenneth. Teologia de John Wesley: O  A m or Santo e 
a Forma da Graça. l.ed. R io  dejaneiro: 2010.

DANIEL, Silas. Arminianismo a Mecânica da Salvação: Uma 
exposição histórica, doutrinária e exegética sobre a graça de Deus 
e a responsabilidade humana, l.ed. R io dejaneiro: CPAD, 2017. 

Declaração de Fé das Assem bléias de Deus. l.ed . R io  de 
Janeiro: CPAD, 2017.

FEINBERG, John S. (Ed. Org.). Continuidade e Descontinuida-
de: Perspectivas sobre o relacionamento entre o Antigo e o Novo 
Testamento. São Paulo: Hagnos, 2013.

GILBERTO, Antonio. O Fruto do Espírito: Plenitude de Cristo 
na Vida do Crente. R io dejaneiro: CPAD, 2019.

GON ÇALVES, A Glossolalia e a Formação das Assembléias 
de Deus: Um Resgate Histórico da Soteriologia e Pneumatologia do 
Início do Movimento Pentecostal. Rio dejaneiro: Editora CPAD, 2022.

https://blog.sefer.com.br/wp-content/uploads/2020/04/


PLAND PERFEITO

H O R T O N , Stanley M . (Ed.). Teologia Sistemática: U m a Pers­
pectiva Pentecostal. R io de Janeiro: CPAD, 2019.

LIV IN G ST O N , George Herbert; C O X , Leo G. Comentário Bí­
blico Beacon: Gênesis a Deuteronômio. Vol. 1. R io de Janeiro: 

Editora CPAD, 2014.
L O N G M A N III, Tremper (Ed.). Dicionário Bíblico Baker. l.ed. 

R io de Janeiro: Editora CPAD, 2023.
M AYFIELD, Joseph H .; E A RLE, Ralph. Comentário Bíblico 

Beacon: João a Atos. Vol. 7. R io de Janeiro: Editora CPAD, 2014.
OLSON, Roger E. Olson. T eo log ia  Arminiana: Mitos e Realidades, 

l.ed. São Paulo: Editora Reflexão, 2013.
PEARLM AN , Myer. Conhecendo as Doutrinas da Bíblia. São 

Paulo: Editora Vida, 2009.
PEARLMAN, Myer. Atos: E a Igreja Fez Missões. Rio de Janeiro: 

Editora CPAD, 1995.
SCHAEFFER, Francis A. Verdadeira Espiritualidade. São Paulo: 

Cultura Cristã, 2021.
STAM PS, D onald. C . Bíblia de Estudo Pentecostal: Edição 

Global. R io de Janeiro: Editora CPAD, 2022.
S T O T T J oh n . A Cruz de Cristo. São Paulo: Editora Vida, 2006.
SUASSUNA, Ariano. Ariano Suassuna discorre sobre Deus 

e o sentido da vida. [Entrevista]. Publicado por. Canal Brasil. 
YouTube, 24 jul. 2014. 1 vídeo (4:12 min). Disponível em: h ttp s:// 
www.youtube.com/watch?! =Beq961fusnk. Acesso em: 8 ago. 2025.

TA YLO R , Richard; H AR PER , A. F. (et all). Comentário Bíblico 
Beacon. Vol. 10. R io de Janeiro: editora CPAD, 2014.

TILLIC H , Paul. A Coragem de Ser. 5.ed. São Paulo: Editora Paz 

e Terra, 1976.
T O Z E R , A. W. O cristão surpreendente: C om o os verdadeiros 

filhos de Deus vivem na terra. São Paulo: Editora Fíagnos, 2020.
VIN E, W. E.; U N G E R , Merril F. (et all). Dicionário Vine: O  sig­

nificado exegético e expositivo das palavras do Antigo e do Novo 
Testamento. R io de Janeiro: Editora CPAD, 2013.

1 6 0

http://www.youtube.com/watch


PLANO PERFEITO
"Com o posso ser sa lvo?" (Atos 16.30) —  essa é a pergunta central da 
vida humana.

Com  base na Palavra de Deus, esta obra apresenta a salvação como 
um dom divino, revelado em Jesus Cristo e aplicado pelo Espírito Santo.

De form a clara e d idática, o autor conduz o leitor por tem as essen­
ciais como pecado, justificação , graça, fé , arrependim ento , adoção e 
perseverança.

Mais do que informação, este livro é um convite a experimentar a graça 
de Deus em sua plenitude, recebendo o perdão, vivendo a transform a­
ção e desfrutando da esperança que som ente Cristo  pode oferecer.

A  salvação é o presente mais precioso que o ser humano pode receber. 
Q ue, ao ler estas páginas, você se aproxim e mais de Deus, fo rtaleça 
sua fé  e descubra a beleza do plano divino de redenção.

Q ue aprenda a compreender, valorizar e v iver essa doutrina preciosa, 
de modo que a sua vida se torne um testem unho vivo da graça trans-


