
DOUGLAS BABiLISTA



A Santíssima
TRINDADE

/

O Deus Unico Revelado 
em Três Pessoas Eternas



Douglas Baptista

A Santíssima
TRINDADE

/

O Deus Unico Revelado 
em Três Pessoas Eternas

1a edição

CB4D
Rio de Janeiro  

2025



Todos os direitos reservados. Copyright © 2026 para a língua portuguesa 
da Casa Publicadora das Assembléias de Deus. Aprovado pelo Conselho de 
Doutrina.

E proibida a duplicação ou reprodução deste volume, no todo ou em parte, 
sob quaisquer formas ou meios (eletrônico, mecânico, gravação, fotocópia, 
distribuição na web e outros), sem permissão expressa da Editora.

Preparação dos Originais: Daniele Pereira
Revisão: Cristiane Alves
Capa: Elisangela Santos
Projeto gráfico e Editoração: Anderson Lopes

CDD: 220 -  Bíblia 
ISBN: 978-65-5968-580-6

As citações bíblicas foram extraídas da versão Almeida Revista e Corrigida, 
edição de 2009, da Sociedade Bíblica do Brasil, salvo indicação em contrário.

Para maiores informações sobre livros, revistas, periódicos e os últimos lança­
mentos da CPAD, visite nosso site: https://www.cpad.com.br.

SAC — Serviço de Atendimento ao Cliente: 0800-021-7373

Casa Publicadora das Assembléias de Deus 
Av. Brasil, 34.401, Bangu, Rio de Janeiro -  RJ 
CEP 21.852-002

Ia edição: 2025 
Impresso no Brasil 
Tiragem: 45.000

https://www.cpad.com.br


Apresentação

A doutrina da Santíssima Trindade é um dos pilares centrais da fé 
cristã, revelando que há um único Deus em três pessoas distintas: Pai, 
Filho e Espírito Santo, coiguais e coeternos, que atuam em perfeita 
unidade na criação, redenção e santificação do ser humano. Essa ver­
dade, ainda que não completamente compreendida pela razão huma­
na, é claramente revelada nas Escrituras.

Historicamente, a doutrina trinitária enfrentou diversos ataques, 
desde os arianos, que negavam a divindade do Filho, até as distorções 
modernas que confundem o papel do Espírito Santo ou reduzem a 
Trindade a uma simples metáfora ética. Tais heresias exigiram apro­
fundamento teológico e concílios ecumênicos, como o Concilio de 
Niceia (325 d.C.) e o Concilio de Constantinopla (381 d.C.), que afir­
maram a coigualdade e consubstancialidade das três pessoas divinas, 
consolidando a ortodoxia cristã.

O desenvolvimento histórico da doutrina trinitária revela não ape­
nas um esforço teológico, mas a busca de manter fielmente a revelação 
bíblica, que apresenta cada pessoa da Trindade desempenhando pa­
péis distintos, porém inseparáveis. O Pai é revelado como a fonte e o 
originador da salvação, o Filho como o Verbo encarnado que redime e 
reconcilia, e o Espírito Santo como regenerador, capacitador e santifi- 
cador. Cada uma dessas funções evidencia a cooperação intratrinitária 
no plano da salvação e na edificação da Igreja.

A relevância contemporânea da abordagem trinitária não se li­
mita a debates teológicos abstratos, mas tem implicaçõek práticas e 
pastorais. Compreender a Trindade fortalece a identidade da Igreja, 
sustenta a vida devocional e orienta a missão cristã: a Igreja é enviada 
pelo Pai, comissionada pelo Filho e capacitada pelo Espírito Santo (Mt 
28.19-20; At 1.8). Ignorar essa dimensão trinitária compromete tanto



6 | A Santíssima Trindade

a teologia quanto a prática cristã, levando a uma visão fragmentada 
de Deus, centrada na razão humana, em vez de na realidade plena e 
sobrenatural do Deus triúno.

Portanto, essa obra busca conduzir os crentes a uma compreensão 
sólida e bíblica da Santíssima Trindade, explorando cada pessoa divi­
na em suas relações, funções e comunhão, destacando a importância 
de permanecer fiéis à revelação bíblica diante das distorções históricas 
e contemporâneas, e aplicando essa compreensão à vida espiritual, à 
adoração e à missão da Igreja.

Desejo-lhe uma proveitosa leitura!
“Gloria Patri, et Filio, et Spiritui Sancto”

“Não são, portanto, três deuses, mas um só Deus [...] o Pai ê Deus, o Filho é 
Deus e o Espírito Santo é Deus, os três juntos, apenas um só Deus”

Agostinho, De Trinitate

Pastor Douglas Roberto de A lm eida Baptista  

Presidente do Conselho de Educação e Cultura da CGADB 
Comentarista de Lições Bíblicas de Adultos da CPAD



SUMARIO

Apresentação..............................................................................................5

1. O Mistério da Santíssima Trindade ................................................ 9

2. O Deus Pai...........................................................................................20

3. O  Pai Enviou o Filho........................................................................ 31

4. A Paternidade Divina.........................................................................42

5. O Deus Filho....................................................................................... 54

6. O Filho como o Verbo de D eus......................................................66

7. A Obra do Filho..................................................................................77

8. O Deus Espírito Santo .................................................................... 89

9. Espírito Santo — O Regenerador................................................ 101

10. Espírito Santo —  O Capacitador..............................................  113

1 1 . 0  Pai e o Espírito S an to .............................................................. 124

12. O Filho e o Espírito......................................................................  135

13. A Trindade Santa e a Igreja de Cristo......................................  147

Referências . 158





C apítu lo  1

O Mistério da Santíssima 
Trindade

A doutrina da Trindade é uma das verdades centrais e mais su­
blimes da fé cristã. Ela expressa a unicidade de Deus em três Pessoas 
distintas: o Pai, o Filho e o Espírito Santo. Essa doutrina é plenamen­
te fundamentada nas Escrituras Sagradas, sendo essencial para com­
preender a natureza de Deus e sua obra na redenção da humanidade. 
O batismo de Jesus, por exemplo, retrata um dos momentos especiais 
da revelação divina sobre a natureza trinitária de Deus.

Esse evento está detalhadamente registrado nos Evangelhos Sinó- 
ticos (Mt 3.13-17; Mc 1.9-11; Lc 3.21-22). Nele, de maneira simultâ­
nea, as três Pessoas da Trindade se manifestam: o Filho é batizado, o 
Espírito Santo desce como pomba e o Pai fala dos céus. O episódio 
fornece uma base sólida para a doutrina da Trindade. Neste capítulo, 
vamos abordar o mistério da Trindade sob três aspectos: a revelação 
no batismo de Jesus, a distinção e unidade das Pessoas divinas, e a rele­
vância da Trindade para a fé cristã.

I -  A REVELAÇÃO TRINITÁRIA NO 
BATISMO DE JESUS

1. O Batism o do Filho: A O bediência de Cristo
Jesus, o Deus encarnado Jo 1.14), veio até o Jordão para ser batiza­

do nas águas (Mt 3.13). João Batista inicialmente recusou, reconhecen­
do a superioridade moral e espiritual do Messias (Mt 3.14). No entanto, 
Jesus insiste: “Deixa por agora, porque assim nos convém cumprir toda



10 | A Santíssima Trindade

a justiça” (Mt 3.15). A frase “cum prir toda a ju s tiça ” aponta para a 
obediência de Cristo a cada exigência da Lei, tanto moral quanto ceri­
monial (Rm 10.4). Implica afirmar que, quando Cristo assumiu a forma 
humana, Ele se colocou debaixo das regras da antiga aliança. E isso foi 
assim para cumprir tudo que é justo. Apesar de ser autoexistente e eter­
no, Ele voluntariamente se sujeitou ao Pai.1 Dessa forma, o batismo nas 
águas representa o início público de seu ministério terreno e sua identifi­
cação com a humanidade. Refere-se a um gesto de solidariedade com o 
ser humano caído antecipando o caráter substitutivo de sua missão.

Ele se submeteu à lei cerimonial para cumprir os preceitos divinos, 
associando-se à condição dos pecadores que veio salvar (Mt 5.17). Seu 
batismo não foi por necessidade de expressar arrependimento, já  que 
Ele não era um pecador (2 Co 5.21; Hb 4.15). Aponta para a sua missão 
como Servo Sofredor (Is 53.11) entre os transgressores, não porque fosse 
um deles, mas porque veio tomar o lugar deles diante de Deus. Segundo 
Campos, “Ele não tropeçou num só mandamento da lei. Ele obedeceu a 
todos eles plenamente. Por isso é chamado de Justo aquele que deu a sua 
vida pelos injustos”.2

O batismo de Jesus, também é uma atitude de obediência ao plano 
redentor do Pai. Essa obediência é parte da justiça imputada aos crentes, 
pois Cristo viveu perfeitamente o que a Lei exigia Jo  1.17). Nesse senti­
do, é uma proclamação antecipada da cruz, quando começa sua jorna­
da de humilhação, que culminará em sua morte expiatória (Fp 2.8). Ele 
é o “Cordeiro de Deus, que tira o pecado do mundo” Jo 1.29).

Portanto, o batismo de Jesus nos ensina o caminho da obediência, 
da humildade e do serviço. Ele nos mostra que o ministério verdadeiro 
começa com submissão à vontade do Pai. Assim como Jesus, nós tam­
bém precisamos ser guiados pela soberana vontade de Deus para rea­
lizar qualquer obra em seu nome. Que possamos, como Igreja, seguir 
o exemplo do Senhor, viver em obediência e em comunhão constante 
com a Trindade.

!CGADB. Declaração de Fé das Assem bléias de Deus. 2. ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, 
p. 52.

2 CAMPOS, Heber Carlos de. A H um ilhação do Redentor: encarnação e sofrimento. São 
Paulo: Cultura Cristã, 2008, p. 588.



O Mistério da Santíssima Trindade | 11

2. A D escida do Espírito: A Unção para o M inistério
Logo após sair das águas, Jesus viu os céus se abrir e o Espíri­

to Santo descer sobre Ele em forma corpórea como uma pomba (Mt 
3.16; Mc 1.10; Lc 3.22; Jo 1.32). Essa manifestação visível do Espíri­
to não representa uma adoção ou escolha messiânica tardia, como se 
Jesus passasse a ser o Messias naquele instante. Trata-se de uma con­
firmação pública de que Ele já  era o Ungido, conforme anunciado 
desde o seu nascimento: “Este será grande e será chamado Filho do 
Altíssimo” (Lc 1.32).

O título “Cristo” (gr. Christós) equivale à palavra “Messias” (hb. 
M ashiach), e ambos significam “Ungido”.3 Assim, a unção do Espí­
rito no batismo revela que Jesus é o verdadeiro Messias Jo  1.32-33). 
Na descida do Espírito, os textos messiânicos se cumprem na pessoa 
de Cristo: “repousará sobre ele o Espírito do S e n h o r ” (Is 11.2); “eis 
aqui [...] o meu eleito, [...] pus o meu Espírito sobre ele” (Is 42.1). Na 
sinagoga em Nazaré, Ele mesmo declarou: “O Espírito do Senhor é 
sobre mim” (Lc 4.18).

Pearlman destaca que “assim como o Espírito desceu sobre Maria 
na concepção, assim também no batismo o Espírito desceu sobre o 
Filho, ungindo-o como Profeta, Sacerdote e Rei. A primeira opera­
ção santificou sua humanidade; a segunda consagrou sua vida oficial”.4 
Isso demonstra que a cinda do Espírito não se refere à regeneração de 
Cristo (Ele era sem pecado), mas à capacitação para o exercício de sua 
missão pública. Acerca disso, Pedro declarou a Cornélio: “Deus ungiu 
ajesus de Nazaré com o Espírito Santo [...]; o qual andou [...] curan­
do a todos os oprimidos do diabo” (At 10.38a).

Horton assevera que “o Espírito Santo veio sobre Jesus no seu 
batismo (Lc 3.21,22). Nessa ocasião, o relacionamento entre ambos 
assume um novo aspecto” .5 Não apenas uma habilitação, mas uma 
confirmação da missão redentora. A obra do Espírito, portanto, não

3 VTNE, W. E. et al. Dicionário Vine: O significado exegético e expositivo das palavras do Anti­
go e do Novo Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2002, p. 522.

4 PEARLMAN, Myer. Conhecendo as Doutrinas da Bíblia. São Paulo: Vida, 2006, p. 243.
5 HORTON, Stanley (Ed.). Teologia Sistemática: uma perspectiva pentecostal. Rio de Janeiro: 

CPAD, 1996, p. 333.



12 | A Santíssima Trindade

foi algo temporário, mas uma capacitação divina perm anente para 
cumprir o propósito salvífico do Pai: “pois não lhe dá Deus o Espírito 
por medida” (Jo 3.34).

A descida do Espírito sobre Jesus nos ensina que toda obra minis­
terial autêntica deve ter como ponto de partida a capacitação que vem 
do alto (Lc 24.49). A Igreja como Corpo de Cristo também depende 
do Espírito para cumprir sua missão (At 1.8). Que possamos, à seme­
lhança do Mestre, viver e servir sob a unção e direção do Espírito. Não 
basta iniciar bem a corrida; é necessário o “fôlego” do Espírito para 
alcançar a linha de chegada (1 Co 9.24).

3. A Voz do Pai: A Aprovação C elestial
A cena culminante do batismo de Jesus é autenticada pela voz do 

Pai que declara dos céus: “Este é o meu Filho amado, em quem me 
comprazo” (Mt 3.17; Lc 3.22; Mc 1.11). Essa é uma das poucas oca­
siões na Nova Aliança em que a voz de Deus Pai é ouvida de forma 
audível (Mt 17. 5;Jo 12.28; At 9.4). Ela marca um momento histórico 
e decisivo: a aprovação divina e pública do ministério do Filho. Essa 
declaração remete à profecia messiânica: “Tu és meu Filho; eu hoje te 
gerei” (SI 2.7). O Pai confirma quejesus não é apenas um profeta ou 
mestre, mas o Filho Eterno: o Messias prometido, o ungido pelo Espí­
rito Santo, o Servo em quem Ele tem pleno prazer (Is 42.1).

A voz do céu não inaugura a filiação de Jesus, mas a proclama 
diante da mulddão. A filiação divina é eterna, conforme João afirma: 
“e o Verbo se fez carne e habitou entre nós, e vimos a sua glória, como 
a glória do Unigênito do Pai” Jo  1.14). Essa voz é o eco do decre­
to eterno, revelando a união hipostática: Jesus é plenamente Deus e 
plenamente homem. Como explica Pearlman “Cristo é a Palavra de 
Deus, demonstrando-o em pessoa. Ele não somente traz a mensagem 
de Deus —  ele é a mensagem de Deus”.6

A doutrina da Trindade se manifesta de forma plena nesse mo­
mento: o Pai fala do céu, o Filho está nas águas, e o Espírito desce 
como pomba (Mt 3.16-17). Tal episódio confirma a cooperação das

6 PEARLMAN, 2006, p. 122.



O Mistério da Santíssima Trindade | 13

três Pessoas da Trindade na obra redentora. A voz do Pai é, portanto, 
a chancela divina sobre o ministério do Filho, e nos inspira a buscar 
essa mesma aprovação em nossa caminhada cristã. Em Cristo Jesus, o 
Filho Amado do Pai, nós também somos recebidos como filhos adoti­
vos: “Vede quão grande amor nos tem concedido o Pai: que fôssemos 
chamados filhos de Deus” (1 Jo 3.1).

II -  A DISTINÇÃO E UNIDADE DAS PESSOAS DIVINAS

1. Unidade e D istinção Pessoal
A doutrina da Trindade afirma que Deus é uma só essência, mas 

subsiste em três Pessoas distintas. A palavra “essência” tem origem no 
termo grego “ousia” que também pode ser traduzido como “substân­
cia” ou “ser”.' Quando dizemos que Deus é uma só essência, estamos 
afirmando que existe apenas um único Deus verdadeiro, indivisível 
em sua natureza. Isso confirma a confissão monoteísta das Escrituras: 
“Ouve, Israel, o Senhor, nosso Deus, é o único Senhor” (Dt 6.4). Essa 
ousia  divina é eterna, infinita, imutável, santa, amorosa, justa e onis­
ciente. Não há três essências ou três deuses, mas uma única natureza 
divina, compartilhada plenamente pelas três Pessoas.

Portanto, na Trindade Deus é uma só “ousia”, mas “subsiste” em 
três Pessoas. A expressão “subsiste” do grego “h ypóstases” refere-se 
a uma “subsistência” ou “Pessoa”.7 8 Ela é empregada para expressar 
que o Pai, o Filho e o Espírito Santo são pessoas realmente distintas, 
mas não separadas na divindade. Cada Pessoa possui a plenitude da 
divindade, contudo, enfatizamos que não são três deuses, pois compar­
tilham da mesma ousia. Essa formulação foi consolidada no Concilio 
de Niceia (325 d.C.) e ratificada no Concilio de Constantinopla (381 
d.C.), reconhecendo que o Pai, o Filho e o Espírito Santo são coiguais 
e coeternos, compartilhando da mesma natureza divina.

Desse modo, radficamos que “a divindade é o Pai, o Filho e o Es­
pírito Santo ou que o Pai, o Filho e o Espírito Santo, embora distintos

7 ROBINSON, Edward. Léxico Grego do Novo Testamento. Rio dc Janeiro: CPAD, 2012, 
p. 669.

8 ERICKSON, MillardJ. Teologia Sistemática. São Paulo: Vida Nova, 2015, p. 217.



14 | A Santíssima Trindade

em pessoas, são o mesmo e o único Deus, em essência revelado nas 
Escrituras”.9 Essa distinção não implica em desigualdade, pois todas as 
três Pessoas são coeternas, coiguais e consubstanciais. Não existe uma 
essência do Pai, e outra do Filho e uma outra parte do Espírito. Deus 
é indivisível e sua essência não está dividida em três partes. A mesma e 
indivisível essência é a essência do Pai, do Filho e do Espírito.10

A obra da redenção, por exemplo, é trinitária em sua essência: o 
Pai planeja e elege (Ef 1.4); o Filho executa a obra expiatória (Jo 3.16; 
Hb 9.12); e o Espírito aplica os benefícios da salvação (Tt 3.5; Rm 
8.16). Assim, a unidade divina, longe de ser contradita pela Trinda­
de, é enriquecida por ela, revelando um Deus que é, ao mesmo tem­
po, uno em essência e triúno em Pessoa. Ratificamos, portanto, que o 
Deus bíblico não é uma unidade absoluta, monolítica ou impessoal, 
mas sim uma unidade composta e dinâmica, eternamente subsistente 
em três Pessoas distintas: Pai, Filho e Espírito Santo.11 12

2. A Pluralidade na Unidade no Antigo Testam ento
A doutrina da Trindade, embora plenamente revelada no Novo 

Testamento, encontra fundamentos preparatórios no Antigo Testa­
mento, especialmente em expressões que apontam para uma plurali­
dade na unidade divina. Um dos principais exemplos é o nome hebrai­
co Elohim, utilizado para referir-se ao Deus de Israel: “No princípio, 
criou Deus [Elohim ] os céus e a terra” (Gn 1.1). O  termo Elohim é 
um plural morfológico de “Eloah”, mas aparece nesse versículo com o 
verbo “criar” no singular (bara)}1 Segundo Berkhof, essa combinação

9 PAIXÃO, Marcus. O Ser de D eus e a Trindade. São Paulo: O Estandarte de Cristo, 2021,
p. 116.

10 PAIXÃO, 2021, p. 118.
11 CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. 2. ed. Rio de Janeiro: CPAD, 

2025, p. 38.
12Eloah (Hihx) aparece cerca de 57 vezes no Antigo Testamento, especialmente em jó, Salmos e 

Habacuque. É um termo menos comum do que Elohim, mas também é usado para se referir ao 
Deus de Israel, especialmente em contextos de solenidade. Por exemplo: aquele dia torne-se 
em trevas; Deus (Eloah) lá de cima não se importe com ele, nem sobre ele resplandeça a luz” (Jó 
3.4); “Deus (Eloah) veio de Temã, e o Santo, do monte Parâ” (Hc 3.3). Teologicamente, Eloah 
reafirma o monoteísmo do Antigo Testamento, mesmo dentro de uma linguagem que compor­
ta pluralidade em Elohim — a forma plural intensiva usada mais frequentemente.



O Mistério da Santíssima Trindade | 15

gramatical de um sujeito plural com um verbo no singular “contêm 
uma indicação de distinções pessoais em Deus, conquanto não sugi­
ram uma triplicidade, mas apenas uma pluralidade de pessoas”.13

Essa estrutura gramatical incomum reaparece em outros textos bíbli­
cos. No ato da criação do ser humano, por exemplo, Deus decide: “Faça­
mos o homem à nossa imagem, conforme a nossa semelhança” (Gn 1.26). 
Aqui, o uso do plural deliberado (“façamos” e “nossa”) não pode ser visto 
como mera indicação do plural maj estático, mas como uma interpretação 
trinitária retrospectiva.14 O mesmo padrão se repete noutras passagens 
em que Deus fala consigo mesmo em pluralidade: “Então disse o S e n h o r  

Deus: Eis que o homem é como um de nós” (Gn 3.22); “Eia, desçamos e 
confundamos ali a sua língua” (Gn 11.7); ‘A quem enviarei, e quem há de 
ir por nós?” (Is 6.8). Gmdem observa que nesses textos “temos uma indica­
ção da pluralidade de pessoas no próprio Deus”.15

Nesse aspecto, o profeta Isaías fornece uma ação trinitária mais ex­
plícita: “Agora, o S e n h o r  Deus me enviou a mim e ao seu Espírito” (Is 
48.16, ARA). No versículo, o Servo de Deus, interpretado como sendo 
o Messias, distingue a si mesmo, ao Senhor Deus e ao Espírito, demons­
trando três Pessoas divinas distintas atuando em unidade redentora. 
Conforme afirma Erickson, a revelação progressiva da Trindade começa 
a ser percebida na interação das Pessoas divinas em textos como esses, 
mesmo que ainda de forma velada: “em todo o AT pressupõe-se somen­
te um Deus de Abraão, Isaque ejacó [...] e o testemunho bíblico adicio­
nal atestando o aspecto que as três pessoas são D eus16. Dessa forma, a 
doutrina da Trindade não se opõe à unidade divina conforme revelado 
nas Escrituras; ao contrário, a complementa e a elucida.

3. A Trindade Explicitada no Novo Testam ento
A doutrina da Trindade, revelada progressivamente nas Escritu­

ras, atinge sua clareza plena no Novo Testamento. A unidade compos­

13BERKHOF. Louis. Teologia Sistem ática. 4. ed. Sâo Paulo: Cultura Cristã, 2012, p. 82.
14 GILBERTO, Antônio et al. Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 

2008, p. 79.
15 GRUDEM, Wayne. Teologia Sistem ática. São Paulo: Vida Nova, 1999, p. 166.
16 ERICKSON, 2015, p. 318-319.



16 | A Santíssima Trindade

ta de Deus, apresentada de forma sutil no Antigo Testamento, torna-se 
explícita na Nova Aliança. Deus é uno em essência (ousia) e trino em 
Pessoas (hypóstases). Segundo Grudem, “além do fato de serem três 
pessoas distintas, as Escrituras também dão farto testemunho de que 
cada pessoa é plenamente Deus”.1,

Por exemplo, na fórmula batismal, Jesus comissiona discípulos 
a batizarem “em nome do Pai, e do Filho, e do Espírito Santo” (Mt 
28.19). O termo “nome” (gr. ónom a) é um substantivo que está no 
singular, indicando uma única essência.17 18 O batismo cristão, portan­
to, é uma confissão trinitária, expressando a fé em um só Deus reve­
lado em três Pessoas. O mesmo ocorre com a bênção apostólica: “A 
graça do Senhoi\/esM^ C risto , e o amor de Deus, e a comunhão 
do E spírito  Santo sejam com vós todos” (2 Co 13.13, grifo nosso). 
Aqui, Paulo menciona as três Pessoas divinas com igualdade, como 
agentes de bênçãos na vida da igreja.

Pedro descreve a salvação como obra conjunta da Trindade: “elei­
tos segundo a presciência de Deus Pai, em santificação do Espírito, 
para a obediência e aspersão do sangue de Jesus Cristo” (1 Pe 1.2). No 
texto, cada Pessoa da Trindade atua em uma dimensão específica: o 
Pai elege; o Espírito santifica; e o Filho redime. Essa atuação demons­
tra a harmonia trinitária no plano da salvação. E, Paulo acrescenta 
“há um só corpo e um só Espírito [...] um só Senhor [...] um só Deus 
e Pai de todos” (Ef 4.4-6); essa tríade (Espírito, Senhor e Deus Pai) 
reflete obviamente a estrutura trinitária da divindade. Essa sequência 
não é acidental, mas intencional, refletindo a verdade do Deus Triúno.

III. A RELEVÂNCIA DA TRINDADE 
PARA A FÉ CRISTÃ

1. D esenvolvim ento Doutrinário da Trindade
A doutrina da Trindade não surgiu como uma elaboração tardia 

da Igreja. Ela emerge das Escrituras Sagradas, como resultado de uma

17 GRUDEM, 1999, p. 171.
18 FRIBERG, Barbara & Timothy. O Novo Testam ento Grego Analítico. São Paulo: Vida 

Nova, 1987, p. 105.



O Mistério da Santíssima Trindade | 17

revelação progressiva de Deus, desde o Antigo até o Novo Testamento. 
O monoteísmo israelita, expresso em textos como “Ouve, Israel, o S e ­

n h o r , nosso Deus, é o único S e n h o r ” (Dt 6.4) é reafirmado por Jesus: 
“O primeiro de todos os mandamentos é: Ouve, Israel, o Senhor, nos­
so Deus, é o único” (Mc 12.29). No entanto, esse monoteísmo é rela­
cionai, permitindo que a revelação trinitária se desdobre na história da 
salvação (Rm 1.3-4;Jo 16.3,13; 2 Co 3.17).

A plena articulação teológica da Trindade se consolidou nos pri­
meiros séculos da Igreja em resposta a heresias cristológicas e pneuma- 
tológicas. O Concilio de Niceia (325 d.C.) foi convocado para enfren­
tar o arianismo —  doutrina que negava a plena divindade do Filho. O 
resultado foi a declaração de que o Filho é “da mesma substância” (gr. 
hom oousios) do Pai, reafirmando sua plena divindade:

Após esse Concilio, novas controvérsias surgiram na Igreja, dessa 
vez a respeito da pessoa do Espírito Santo. Um dos movimentos foi o 
dos pneum atórnacos  gr. pneum a, “espírito”, e m achom ai, “com­
bater”) que significa “os que combatem o Espírito”. Eles negavam que 
o Espírito Santo fosse plenamente Deus. Para eles, o Espírito não com­
partilhava da mesma substância ionsia) do Pai e do Filho. Diante dessa 
disputa, o Concüio de Constantinopla (381 d.C.) reafirmou e ampliou a 
confissão de Niceia, especialmcnte quanto à doutrina do Espírito.

Nesse contexto, Agostinho de Hipona (354-430 d.C.), no trata­
do De Trinitate, sistematizou a doutrina trinitária. Ele desenvolveu 
conceitos para ilustrar a unidade e distinção das Pessoas divinas e 
ratificou a doutrina: “o Pai é Deus —  o que todos, mesmo os here- 
ges aceitam — , mas também o Filho, o qual assim devem confessar, 
queiram ou não, pois diz o Apóstolo: o Cristo que acima de tudo é 
Deus bendito pelos séculos (Rm 9,5); e também o Espírito Santo [...] 
E os três são um só Deus”.19

Tomás de Aquino (1225-1274 d.C.), por sua vez, na Sum m a  
Theologica, defendeu que o Pai é não gerado, o Filho é gerado eter­
namente do Pai, e o Espírito Santo procede do Pai e do Filho: “porque 
o Filho procede como Palavra, a cuja essência pertence à semelhança 
de espécie com o ser donde procede: mas isto não pertence à essên­

19 AGOSTINHO. Patrística: Santo Agostinho: A Trindade. São Paulo: Paulus, 1995, p. 97.



18 | A Santíssima Trindade

cia do amor, embora convenha ao Amor chamado Espírito Santo, en­
quanto amor divino”.20

Aos Efésios, Paulo, ensina que a experiência cristã é trinitária: “por­
que, por ele [Cristo], ambos temos acesso ao Pai em um mesmo Espí­
rito” (Ef 2.18). Sinaliza que cristão ora ao Pai, por meio do Filho, no 
poder do Espírito Santo. Portanto, a doutrina da Trindade é central à fé 
cristã porque expressa a realidade última de quem Deus é: um só Deus 
em três Pessoas eternamente distintas, mas consubstanciais e coeternas. 
Ela é a moldura da revelação bíblica, a estrutura da adoração e a base 
da comunhão cristã.

2. Im plicações Doutrinárias e Soteriológicas
A doutrina da Trindade está no cerne da fé cristã e da própria sal­

vação. Em vista disso, a compreensão correta de Deus como uno em 
essência (gr. ousia) e trino em pessoas (gr. hypóstasis) fundamenta 
não apenas a adoração cristã, mas toda a estrutura da redenção. No de­
curso da história da Igreja, a negação dessa doutrina gerou heresias com 
profundas consequências teológicas e soteriológicas.

O trite ísm o , por exemplo, entendido como a crença em três 
deuses separados, representa uma violação do monoteísmo bíblico: 
“todavia, para nós há um só Ç)eus, o Pai, de quem é tudo e para 
quem nós vivemos; e um só Senhor, Jesus Cristo, pelo qual são todas 
as coisas” (1 Co 8.6). A doutrina trinitária, ao contrário, não ensina 
três deuses, mas um só Deus, que subsiste eternamente em três pessoas 
coiguais e coeternas.

O unitarism o, por sua vez, nega a divindade do Filho e do Espí­
rito Santo, restringindo a divindade apenas ao Pai. Essa ideia contradiz 
a Escritura: “No princípio, era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o 
Verbo era Deus” (Jo 1.1). Negar a divindade do Verbo (Cristo) é negar 
o próprio Deus que salva. De igual forma, Pedro declara que mentir ao 
Espírito é mentir a Deus: “ [...] por que encheu Satanás teu coração, 
para que mentisses ao Espírito Santo? [...] Não mentiste aos homens, 
mas a Deus” (At 5.3-4).

20 AQUINO, Tomás de. Suma Teológica, v. 1. São Paulo: Loyola, 2003, p. 593.



O Mistério da Santíssima Trindade | 19

O unicism o  ou m odalism o  ensina que Deus é um só, que se 
manifesta em três modos ou formas distintas ao longo da história: Pai 
na criação, Filho na redenção e Espírito na santificação. Esse ensino 
foi rejeitado pela Igreja Primitiva no século III, especialmente contra 
Sabélio (200—250 d.C.), por confundir as pessoas da Trindade e negar 
sua distinção simultânea. Essa heresia é refutada no batismo de Jesus 
(Mt 3.16-17). Nesse evento, as três Pessoas são distintas e se manifestam 
simultaneamente.

Assim sendo, a doutrina da Trindade é inseparável do evangelho, 
pois o Deus que salva é o mesmo Deus que se revela.

Dessa forma, as implicações soteriológicas da Trindade são extre­
mamente cruciais. Conforme as Escrituras, a salvação envolve conhecer 
pessoalmente cada uma das Pessoas da Trindade e viver em comunhão 
com elas: “E a vida eterna é esta: que conheçam a ti só por único Deus 
verdadeiro e a Jesus Cristo, a quem enviaste” Jo  17.3). O Pai é quem 
envia, o Filho é quem redime, e o Espírito é quem aplica a salvação.

CONCLUSÃO
Compreender a Trindade é fundamental para manter a fideli­

dade doutrinária. Ela não apenas protege a integridade da revelação 
de Deus, mas também sustenta toda a estrutura da salvação. Crer na 
Trindade é crer no Deus que salva e que se manifesta plenamente 
como Pai, Filho e Espírito Santo. Por conseguinte, a doutrina da Trin­
dade deve ser confessada, celebrada e ensinada como fundamento ine­
gociável da fé cristã.



C apítu lo  2

O Deus Pai

A doutrina da Trindade é um mistério revelado e central à fé cris­
tã: um só Deus em três Pessoas coeternas, consubstanciais e distintas, o 
Pai, o Filho e o Espírito Santo. Não se trata de três deuses, mas de um 
único Deus em essência (gr. ousia), que se manifesta pessoalmente (gr. 
hypóstases) em unidade perfeita e indivisível. O Pai é a fonte eterna da 
divindade, o princípio sem princípio, de quem o Filho é gerado e de 
quem procede o Espírito (Jo 15.26; Ffb 1.3).

0  Pai é o autor do plano redentor, revelado plenamente em Jesus 
Cristo e aplicado pelo Espírito Santo. A revelação do Pai é progressiva 
nas Escrituras, culminando em Cristo, o perfeito revelador do Deus in­
visível Jo  1.18). Portanto, conhecer a identidade do Pai é mais do que 
um ponto doutrinário e teológico, mas, sobretudo, é entrar em comu­
nhão com o Criador e Redentor, como ensina Agostinho: “inquieto está 
o nosso coração, enquanto não repousar em ti”.1

1 -  A IDENTIDADE DE DEUS, O PAI

1. O Pai E o Único Deus Verdadeiro
A identidade de Deus como Pai é de suma importância na teologia 

cristã. Sua unicidade é afirmada com clareza tanto no Antigo quanto 
no Novo Testamento. A confissão de fé de Israel, conhecida como She- 
mar declara: “Ouve, Israel, o S e n h o r , nosso Deus, é o único S e n h o r ” * 2

‘AGOSTINHO. Patrística: Santo Agostinho: Confissões. São Paulo: Paulus, 1997, p. 13.
2 Shema Ç3ÜSÍ) é uma palavra hebraica que significa “ouve” ou “escuta”, e é a primeira palavra da 

declaração central de fé do judaísmo (Dt 6.4). Declara que o Senhor (YHWH) é “um” (echad). 
(HAMILTON, Victor P Manual do Pentateuco. Rio de Janeiro: CPAD, 2006, p. 454).



O Deus Pai | 21

(Dt 6.4). Esse versículo é uma proclamação enfática do monoteísmo bí­
blico, destacando que o Deus de Israel é único, incomparável, absoluto 
e singular. Entretanto, o Deus único também é pessoal e relacionai, re­
velando-se progressivamente como Pai, especialmente na Nova Alian­
ça. Deus, no Antigo Testamento, é um só Deus, que se revela pelos seus 
nomes, pelos seus atributos e pelos seus atos.3 Ele é apresentado como 
Criador (Gn 1.1), Juiz (Gn 18.25), Libertador (Êx 20.2) e Pai do povo de 
Israel (Is 63.16). No Novo Testamento, essa revelação ganha profundi­
dade e clareza. O Pai é apresentado como a Primeira Pessoa da Trinda­
de e sua paternidade é reconhecida explicitamente em várias passagens 
(Jo 6.27; 1 Co 15.24; G1 1.1,3; Ef 6.23; 1 Pe 1.2).

O termo “Deus Pai” não é apenas um título, mas expressa a uni­
versalidade do senhorio do Pai, reafirmando a unidade do Corpo de 
Cristo: “um só Deus e Pai de todos, o qual é sobre todos, e por todos, 
e em todos” (Ef 4.6). Quer dizer que Deus é transcendente (“sobre to­
dos”), ativo (“por todos”) e imanente (“em todos vós”). Cristo reforçou 
essa identidade ao chamar Deus de “meu Pai” e ensinar os discípulos 
a orarem “Pai nosso, que estás nos céus” (Mt 6.9). Essa oração aponta 
para a transcendência divina e convida os crentes à intimidade filial 
com Deus. O Pai é aquEle que está nos céus, mas que está próximo dos 
que o invocam com fé e reverência (SI 145.18).

A paternidade de Deus, portanto, revela um relacionamento ín­
timo, real, pessoal e transformador. O crente não se aproxima de um 
Deus distante, mas de um Pai amoroso que deseja comunhão com seus 
filhos: “ [...] recebestes o espírito de adoção de filhos, pelo qual clama­
mos: Aba, Pai” (Rm 8.15). Desse modo, devemos conhecer a Deus como 
Pai não como um exercício intelectual, mas como uma fonte de consolo, 
identidade e segurança espiritual para os filhos de Deus em Cristo.

2. O Pai E a Fonte da Divindade
A doutrina cristã reconhece o Pai como a fonte eterna e absoluta 

da divindade, sendo a Primeira Pessoa da Trindade, não por ordem de

3HORTON, Stanley. Teologia Sistemática: uma perspectiva pentecostal. Rio Janeiro: CPAD, 
1997, p. 159.



22 | A Santíssima Trindade

hierarquia, mas por prioridade de relação ontológica.4 Ele é o Deus 
eterno, que existe por si mesmo, sem princípio ou fim (Dt 33.27). Essa 
verdade é reafirmada por Jesus ao declarar: “Porque, como o Pai tem 
a vida em si mesmo, assim deu também ao Filho ter a vida em si mes­
mo” (Jo 5.26). Significa que a vida divina não foi recebida nem deriva­
da de algo exterior, mas é inerente e autoexistente, atributo exclusivo 
da divindade. Acerca da imutabilidade do Pai, a Bíblia declara: “de 
eternidade a eternidade, tu és Deus” (SI 90.2). Esse atributo é ratifica­
do em diversos outros textos: “Porque eu, o S e n h o r , não mudo” (Ml 
3.6); “em quem não há mudança, nem sombra de variação” (Tg 1.17). 
Essas passagens são essenciais à compreensão de Deus como funda­
mento absoluto de toda a realidade. Deus não sofre alteração, sendo 
sempre perfeito, constante e confiável. Em sua natureza espiritual, o 
Pai é descrito como aquEle que concede e sustenta a vida (Jó 33.4). 
Em vista disso, o Pai é a fonte não causada da Trindade: Ele gera eter­
namente o Filho e é o princípio de onde procede o Espírito (Flb 1.1-3). 
Agostinho, ensina que “o Pai é o princípio da divindade”.5 Assim sen­
do, a ortodoxia cristã rejeita qualquer subordinação ontológica entre 
as Pessoas divinas. Como afirma Berkhof, “embora o Pai esteja em pri­
meiro plano na obra da criação [...] a segunda e a terceira Pessoa não 
são poderes dependentes ou meros intermediários, mas, sim, Autores 
independentes, juntamente com o Pai”.6 Portanto, reconhecer o Pai 
como fonte de toda divindade é submeter-se com reverência àquEle 
que não só criou o universo, mas que em amor gerou o Filho para nos­
sa salvação e enviou o Espírito para nossa regeneração.

3. O Pai Age por m eio do Filho e do Espírito
A paternidade divina é uma das principais chaves hermenêuticas 

para se compreender a teologia trinitária bíblica. Ao designar Deus

4 A palavra ontologia vem do grego ontos (ser) + logia (estudo), significando o estudo do ser ou 
da natureza da existência. A relação ontológica, no contexto da doutrina da Trindade, não 
implica em diferença dc natureza, mas refere-se à maneira como as Pessoas divinas se relacio­
nam (ANDRADE, Claudionor Corrêa de. Dicionário Teológico. Rio de Janeiro: CPAD, 
1998, p. 51).

5 AGOSTINHO. Patristica: Santo Agosdnho: A Trindade. São Paulo: Paulus, 1995, p. 184.
6 BERKHOF, Louis. Teologia Sistemática. 4. ed. São Paulo: Cultura Cristã, 2012, p. 122.



O Deus Pai | 23

como “Pai”, a Escritura não apenas identifica sua função dentro da 
Trindade, mas expressa a maneira como as três Pessoas operam insepa- 
ravelmente. Essa ação conjunta não sugere qualquer subordinação ou 
inferioridade, mas, sim, uma distinção funcional no plano da revelação 
e da salvação. A ação do Pai, portanto, é inseparável da do Filho e do 
Espírito. Como explica o apóstolo Paulo, “há diversidade de dons, mas 
o Espírito é o mesmo [...] diversidade de ministérios, mas o Senhor é o 
mesmo [...] diversidade de operações, mas é o mesmo Deus que opera 
tudo em todos” (1 Co 12.4-6). Nessa tripla estrutura trinitária que se 
repete em Efésios 4.4-6, Paulo expõe a unidade do Espírito, do Senhor 
(Cristo) e de Deus Pai. A atividade de Deus é única, mas mediada distin­
tamente por cada Pessoa da Trindade.

A criação é um exemplo clássico dessa cooperação trinitária. O Pai 
proclamou as palavras criadoras (SI 33.9), o Filho as executou (Jo 1.3) e o 
Espírito pairava sobre a face das águas, participando ativamente da cria­
ção (Gn 1.2). O Pai planejou a redenção (Tt 1.2), e o Filho as realizou (Jo 
17.4). Após a ascensão do Filho, o Espírito Santo é enviado, conforme 
prometido (Jo 14.26). O envio do Espírito por parte do Pai e do Filho 
expressa a comunhão e a missão conjunta da Trindade na história da 
salvação. E importante salientar que, conforme o Credo de Atanásio, 
“nessa trindade, não existe primeiro nem último; maior nem menor. 
Mas as três Pessoas são coeternas, são iguais entre si mesmas”.7 Esse 
princípio impede qualquer interpretação subordinacionista que com­
prometa a unidade e igualdade das Pessoas divinas. Portanto, afirmar 
que o Pai age por meio do Filho e do Espírito é reconhecer a perfeita 
harmonia da Trindade.

II -  O PAI REVELADO EM CRISTO

1. O Pai se Revela aos H um ildes
A revelação de Deus, em especial a do Pai, é uma iniciativa graciosa 

e soberana, que não se submete aos critérios humanos de sabedoria ou 
mérito. Jesus exalta ao Pai acerca dessa profunda verdade ao afirmar:

7CGADB. Declaração de Fé das Assem bléias de Deus. 2. ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, 
p. 214.



24 | A Santíssima Trindade

“ocultaste estas coisas aos sábios e instruídos e as revelaste aos pequeni­
nos” (Mt 11.25). Esse versículo revela um princípio espiritual fundamen­
tal: Deus se oculta dos altivos e se manifesta aos humildes.

O termo traduzido por “sábios” (gr. sophós) refere-se àqueles que se 
consideram intelectualmente superiores ou que possuem uma formação 
elevada segundo os padrões humanos.8 Já  os “entendidos” (gr. synetós) de­
signam os que se julgam capazes de discernir por si mesmos as verdades 
espirituais.9 Esses termos caracterizam os fariseus e escribas da época de 
Jesus, cujo orgulho teológico os impedia de reconhecer a verdade reve­
lada em Cristo Jo 5.39-40). Eles se tornaram exemplos clássicos de ce­
gueira espiritual: detinham as Escrituras, mas desconheciam o Deus das 
Escrituras. Isso demonstra que os mistérios do Reino de Deus não são 
desvelados aos soberbos, aos que se consideram sábios aos próprios olhos 
(Pv 3.7). O Pai se revela aos “pequeninos” (gr. népios), vocábulo que reme­
te a simplicidade e dependência, àqueles que possuem a humildade das 
crianças (Mt 11.25).10 A humildade, portanto, não é apenas uma virtude 
moral, mas uma condição espiritual necessária para se conhecer a Deus. 
Stott escreve que os humildes, e tão somente esses, recebem o Reino de 
Deus.11 Teologicamente, essa verdade está associada à doutrina da revela­
ção especial. Deus não é apreendido por especulação filosófica ou esforço 
humano, mas se dá a conhecer por meio de Cristo e do Espírito. Desta- 
ca-se que “por meio da revelação especial de Deus, a Bíblia Sagrada, que 
foi divinamente inspirada e nos foi transmitida de forma legível e sem 
erros, conhecemos a realidade de Deus como um Ser vivo”.12

2. O Pai se Faz Conhecer pelo Filho
Cristo afirma que o conhecimento do Pai é mediado exclusiva­

mente por Ele: “ninguém conhece o Pai, senão o Filho e aquele a

8ROBINSON, Edward. Léxico Grego do Novo Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2012, 
p. 843.

9ROBINSON, 2012, p. 843.
10 RIBAS, Degmar (Trad.). Comentário Bíblico do Novo Testamento -  Aplicação Pessoal.

Rio de Janeiro: CPAD, 2009, vol. 1, p. 78.

11 STOTT, John. A M ensagem  do Sermão do Monte. São Paulo: AJBU Editora, 1981, p. 29.
12BAPTISTA, Douglas. Teologia Sistem ática 1. Livro didático. Curitiba: FCC, 2021, p. 40.



O Deus Pai | 25

quem o Filho o quiser revelar” (Mt 11.27). Nesse versículo, eviden- 
cia-se a exclusividade do Filho como revelador do Pai. A revelação de 
Deus Pai não é acessível à razão humana natural, mas é mediada ex­
clusivamente por Jesus Cristo, o Filho eterno.

Essa afirmação denota duas verdades fundamentais: (i) o Pai é 
uma Pessoa divina plenamente consciente e relacionai (SI 46.10; Is 
46.9); (ii) o conhecimento verdadeiro de Deus é necessariamente cris- 
tocêntrico (Jo 14.6). O  Deus Pai é um ser pessoal que se dá a conhecer 
no tempo e na história, por meio da encarnação do Verbo Jo 1.14,18). 
E, conforme Campos, “ninguém pode vir ao conhecimento de Cristo 
sem que seja por revelação divina, e sem que essa revelação seja o pro­
duto da vontade graciosa de Deus para com um pecador.13

Enfatizamos que o Pai deseja ser conhecido, e esse conhecimen­
to é oferecido por meio do Filho: “E a vida eterna é esta: que co­
nheçam a ti só por único Deus verdadeiro e a Jesus Cristo, a quem 
enviaste” Jo  17.3). O Filho é o intérprete supremo do Pai, o único 
capaz de revelar sua natureza, vontade e amor (Hb 1.1). Esse princí­
pio encontra fundamento na própria estrutura da Trindade. O Filho 
é gerado do Pai: “ [Ele] é o resplendor da glória de Deus e a expres­
são exata do seu Ser” (Hb 1.3, NAA). Essa declaração significa que 
o Filho é idêntico ao Pai, possuindo a mesma natureza e atributos, 
sendo, por isso, o único plenamente qualificado para revelar Deus. A 
revelação que o Filho oferece do Pai é, portanto, fiel, pessoal e defini­
tiva. Dessa forma, sem Cristo, qualquer tentativa de conhecer o Pai 
será incompleta ou distorcida e fadada ao erro e à idolatria Jo  10.30; 
Cl 1.15; 2.8-9).

Por isso, Cristo é também o único mediador entre Deus e os ho­
mens (1 Tm 2.5). Não há outra ponte entre o humano e o divino. Todo 
conhecimento verdadeiro de Deus, bem como toda comunhão com 
Ele, acontece por meio do Filho Jo  1.18). A exclusividade do Filho 
como mediador não apenas enfatiza sua divindade, mas evidencia a 
insuficiência de qualquer dogma que despreze a cristologia bíblica.

13 CAMPOS, Heber Carlos de. A Pessoa de Cristo: as duas naturezas do Redentor. São Paulo: 
Cultura Cristã, 2014, p. 520.



26 | A Santíssima Trindade

3. Q uem  Vê o Filho Vê o Pai
A afirmação que Jesus fez a Filipe, “Quem me vê a mim vê o 

Pai” (Jo 14.9), expressa uma das mais profundas verdades teológicas: a 
revelação perfeita de Deus Pai por meio do Filho. Essa declaração está 
inserida no contexto da última Páscoa, momento de ensino íntimo entre 
Cristo e seus discípulos, e reafirma a unidade entre o Pai e o Filho, sem, 
contudo, confundir suas Pessoas. Trata-se de um claro testemunho da 
Trindade. Como já  observado, essa verdade é amplamente confirmada 
em Hebreus, quando o escritor declara que o Filho é “a expressão exata 
do seu Ser” (FIb 1.3, NAA). A frase “expressão exata” (gr. charakér) é usa­
da para descrever a marca impressa de um selo, uma metáfora poderosa 
para indicar que o Filho manifesta com perfeição o caráter, os atribu­
tos e a essência do Pai.14 O Comentário Bíblico Beacon afirma que “não é 
nada menos do que a revelação de forma concreta e visível do próprio 
Deus”.15 A frase de Cristo “Eu e o Pai somos um” Jo  10.30) também 
deve ser entendida em termos de unidade. O  Filho não é apenas um 
representante do Pai, mas o Deus eterno encarnado, compartilhando 
a mesma natureza divina (Cl 2.9). Como observa o Credo de Atanásio, 
“a deidade do Pai, do Filho e do Espírito Santo é toda uma só: a glória 
é igual e a majestade é coeterna. Tal como é o Pai, tal é o Filho e tal é 
o Espírito Santo”.16 Assim, ver Jesus, em sua obra, palavras e caráter, é 
experimentar a revelação definitiva do Pai.

Além disso, Jesus ensina que suas palavras e obras não são indepen­
dentes do Pai, mas procedem dEle Jo  14.10-11). Isso expressa o prin­
cípio teológico de que o Pai está no Filho, e o Filho no Pai. Por conse­
guinte, qualquer tentativa de conhecer a Deus sem recorrer à pessoa de 
Cristo está condenada ao fracasso. A fé cristã, portanto, está centrada na 
revelação do Pai no Filho, sem a qual permaneceriamos em trevas Jo 
8.12). Assim, conhecer Jesus é desfrutar da presença e do amor do Pai. 
Jesus afirma que aquele que o ama será amado pelo Pai e que Ele e o

14 KISTEMAKER, Simon. Comentário do Novo Testamento. Hebreus. São Paulo: Cultura 
Cristã, 2003, p. 48.

15 HARPER, A. F. (Ed.). Comentário Biblico Beacon. vol. 10. Rio de Janeiro: CPAD, 2006, p. 26.
16CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. 2. ed. Rio de Janeiro: CPAD,

2025, p. 213.



O Deus Pai | 27

Pai farào morada nesse crente (Jo 14.21,23). Essa promessa não se limita 
ao futuro, mas já  se cumpre na vida de todo aquele que recebe a Cristo 
como Senhor e Salvador.

III -  A PESSOA DE DEUS PAI

1. Atributos Incom unicáveis do Pai
Os atributos incomunicáveis de Deus são aqueles que pertencem 

exclusivamente à sua natureza divina e não podem ser compartilhados 
com as criaturas. Eles afirmam que Deus está acima de toda a criação 
em seu modo de ser, existência e atuação:

(a) Autoexistência. Deus existe por si mesmo, sem depender de 
qualquer ser ou causa externa [Jo 5.26). Tal atributo contrasta com a na­
tureza contingente de toda a criação, que depende de Deus para existir. 
O nome “Eu Sou” revelado a Moisés na sarça ardente denota a plenitu­
de do ser e a eternidade autossuhciente de Deus (Êx 3.14).

(b) Eternidade. Deus está fora das limitações do tempo. Ele não 
apenas existe desde a eternidade passada, mas transcende o tempo, Ele é 
atemporal (SI 90.2). Ele não tem origem e nem fim (Is 57.15).

(c) Im utabilidade. Deus não muda em sua essência, natureza, 
vontade ou caráter. Ele é perfeitamente constante e confiável (Ml 3.6; Tg 
1.17). Deus age no tempo, mas sem sofrer alteração em seu ser. Porém, 
Berkhof ensina que “imutabilidade divina não deve ser entendida no 
sentido de imobilidade”.17

(d) Onipotência. Deus tem poder ilimitado para realizar tudo o 
que quiser, de acordo com sua vontade e natureza. Ninguém pode im­
pedir a realização dos seus desígnios (Jó 42.2; Lc 1.37). Porém, a onipo­
tência divina nunca é exercida em oposição ao seu próprio caráter, mas 
é governada por sua própria perfeição moral (Hb 6.18).

(e) Onisciência. Deus conhece todas as coisas desde a eternidade. 
Seu conhecimento não é progressivo, mas eterno e imediato (SI 139.1-2; 
Hb 4.13). Segundo Horton, “o conhecimento divino não se acha limita­

17 BERKHOF, 2012, p. 52.



28 | A Santíssima Trindade

do por nosso modo de entender o futuro, pois Ele conhece o fim de um 
determinado acontecimento antes mesmo de ter início”.18

(f) Onipresença. Deus está presente em toda parte, ao mesmo 
tempo, com a totalidade do seu ser. Isso não significa que Deus está 
misturado à criação (panteísmo), mas que Ele a transcende e simul­
taneamente a permeia (SI 139.7-8; J r  23.24). Essa verdade consola o 
crente, pois Deus está presente em todo lugar e circunstância (Cl 1.17).

2. Atributos C om unicáveis do Pai
São aqueles que, embora pertençam de forma plena e perfeita à 

essência divina, são refletidos de maneira limitada no ser humano, cria­
do à imagem e semelhança de Deus (Gn 1.26-27). Tais atributos estão 
relacionados com o caráter moral, espiritual e relacionai de Deus, sendo 
fundamentais para a ética e a santificação do crente. Erickson os define 
como “as qualidades de Deus, que, refletidos nos seres humanos, per­
mitem a interação pessoal, adoração e trabalho”.19 São chamados “co­
municáveis” porque Deus os comunica ao homem por meio da criação, 
regeneração e da ação santificadora do Espírito (2 Co 3.18; G15.22-23).

(a) Santidade. E tanto um atributo essencial quanto moral. Sig­
nifica separação absoluta de tudo o que é impuro, corrupto ou peca­
minoso. Deus é santo em sua essência e exige santidade de seu povo 
em resposta à sua natureza (Lv 19.2; 1 Pe 1.15-16). Implica sermos 
separados do pecado, refletindo seu caráter no mundo.

(b) Amor. E o atributo central do relacionamento de Deus com as 
criaturas. Não se trata apenas de um sentimento, mas de uma caracte­
rística essencial do ser de Deus. O amor de Deus é eterno, incondicio­
nal e sacrificial (Mt 22.37-38; 1 Jo 4.8). Expressa-se no mandamento 
de amar a Deus e ao próximo, sendo o modelo para a vida cristã.

(c) Fidelidade. A fidelidade de Deus é a sua constância em cum­
prir tudo o que prometeu. Deus não falha nem mente. Sua fidelidade 
não depende da fidelidade humana: ela é expressão da sua imutabilida-

18 HORTON, 1996, p. 133.
19 ERICKSON, 2015, p. 323.



28 | A Santíssima Trindade

do por nosso modo de entender o futuro, pois Ele conhece o fim de um 
determinado acontecimento antes mesmo de ter início”.18

(f) Onipresença. Deus está presente em toda parte, ao mesmo 
tempo, com a totalidade do seu ser. Isso não significa que Deus está 
misturado à criação (panteísmo), mas que Ele a transcende e simul­
taneamente a permeia (SI 139.7-8; J r  23.24). Essa verdade consola o 
crente, pois Deus está presente em todo lugar e circunstância (Cl 1.17).

2. Atributos C om unicáveis do Pai
São aqueles que, embora pertençam de forma plena e perfeita à 

essência divina, são refletidos de maneira limitada no ser humano, cria­
do à imagem e semelhança de Deus (Gn 1.26-27). Tais atributos estão 
relacionados com o caráter moral, espiritual e relacionai de Deus, sendo 
fundamentais para a ética e a santificação do crente. Erickson os define 
como “as qualidades de Deus, que, refletidos nos seres humanos, per­
mitem a interação pessoal, adoração e trabalho”.19 São chamados “co­
municáveis” porque Deus os comunica ao homem por meio da criação, 
regeneração e da ação santificadora do Espírito (2 Co 3.18; G1 5.22-23).

(a) Santidade. E tanto um atributo essencial quanto moral. Sig­
nifica separação absoluta de tudo o que é impuro, corrupto ou peca­
minoso. Deus é santo em sua essência e exige santidade de seu povo 
em resposta à sua natureza (Lv 19.2; 1 Pe 1.15-16). Implica sermos 
separados do pecado, refletindo seu caráter no mundo.

(b) Amor. E o atributo central do relacionamento de Deus com as 
criaturas. Não se trata apenas de um sentimento, mas de uma caracte­
rística essencial do ser de Deus. O amor de Deus é eterno, incondicio­
nal e sacrificial (Mt 22.37-38; 1 Jo 4.8). Expressa-se no mandamento 
de amar a Deus e ao próximo, sendo o modelo para a vida cristã.

(c) Fidelidade. A fidelidade de Deus é a sua constância em cum­
prir tudo o que prometeu. Deus não falha nem mente. Sua fidelidade 
não depende da fidelidade humana: ela é expressão da sua imutabilida- 18 19

18 HORTON, 1996, p. 133.
19 ERICKSON, 2015, p. 323.



O Deus Pai | 29

de (2 Tm 2.13). Esse atributo é comunicável porque o crente também é 
chamado a ser fiel a Deus e aos princípios espirituais e éticos da fé.

(d) Bondade. Refere-se à sua disposição constante de agir com 
benevolência, generosidade e misericórdia. Deus é bom por natureza, 
e tudo o que Ele faz é para o bem, seja a criação, seja a redenção ou o 
juízo (SI 100.5; G1 5.22). Esse atributo é comunicável porque os salvos 
são chamados a praticar a bondade como fruto do Espírito.

3. Os N om es que Revelam  o Pai
Os nomes de Deus não servem apenas como formas de identifi­

cação, mas são expressões que revelam seu caráter, atributos e relação 
com o mundo e com o seu povo. Cada nome de Deus nas Escrituras 
transmite uma dimensão específica da sua natureza, e o uso de múlti­
plos nomes reflete a riqueza e complexidade do Ser divino. No Antigo 
Testamento, o nome é inseparável da identidade e da missão de quem 
o porta (Ex 33.19). Aplicado a Deus, seu nome não é uma construção 
humana, mas uma autorrevelação divina. Para Ferguson, “os nomes 
divinos constituem a linguagem que Deus utiliza para se dar a conhe­
cer àqueles a quem Ele se revela”.20

(a) Elohim  (Cii^X). O primeiro nome de Deus utilizado na Bíblia 
(Gn 1.1). Trata-se de um termo plural com significado singular, que ex­
pressa a grandeza, a soberania e o poder de Deus como Criador (Gn 
1.1,26). Embora a fé israelita fosse monoteísta (Dt 6.4), o uso da forma plu­
ral é base conceituai para o desenvolvimento da doutrina da Trindade.21

(h) El Shadday ("Hü Sx). Traduzido como “Deus Todo-Podero- 
so”, aparece nos contextos patriarcais e em momentos de confirmação 
da aliança divina. O  termo “Shadday” denota força e suficiência e é 
associado à sustentação, provisão e poder absoluto de Deus (Gn 17.1; 
28.3). E sob esse nome que Deus estabelece o pacto com Abraão e 
reafirma sua fidelidade.22

20FERGUSON, Sinclair B. Deus Triúno. São Paulo: Cultura Cristã, 2013. p. 70.
21 GILBERTO, Antônio, et al. Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 

2008, p. 79.
22 Ibid., p. 81.



30 | A Santíssima Trindade

c) Adonai ('HK) e (Kyrios). Adonai, em hebraico, significa “Se­
nhor” ou “Mestre”, utilizado para expressar a autoridade suprema e 
domínio absoluto de Deus sobre todas as coisas. Com frequência, na 
leitura judaica, é usado como substituto do Tetragrama YHWH. Na 
Septuaginta, sua tradução grega é Kyrios, também empregado na Nova 
Aliança para designar a soberania de Deus e de Cristo (SI 8; At 2.36).23

(d) YHWH  (mrr) “Eu Sou”. O Tetragrama transliterado como 
“Yahweh” é o nome pessoal de Deus, revelado no episódio da sarça ar­
dente (Êx 3.14). Esse nome comunica a autoexistência, imutabilidade e 
presença eterna de Deus. Yahweh não é apenas “aquele que existe”, mas 
“aquele que é por si mesmo”. Em sua forma verbal, está relacionado ao 
verbo hqyah (“ser”), e indica um Deus que é, foi e sempre será.24

CONCLUSÃO
A doutrina da Trindade é a revelação concreta da vida divina 

compartilhada entre o Pai, o Filho e o Espírito Santo. Neste capítulo, 
vimos que Deus, o Pai, é o Deus verdadeiro, eterno e soberano, reve­
lado plenamente em Cristo. Ele é o autor da criação, o planejador da 
redenção e o sustentador da vida. Conhecer o Pai por meio do Filho é 
a essência da vida eterna (Jo 17.3). Que essa verdade desperte em todo 
cristão um desejo ardente de conhecer, amar e obedecer ao Pai, que 
em Cristo os salvou como filhos (Jo 1.12; Rm 8.15).

23Ibid., p. 82.
24Ibid.,p. 83.



C apítu lo  3

O Pai Enviou o Filho

0  envio do Filho pelo Pai representa o ponto culminante do plano 
eterno da redenção, elaborado na eternidade e revelado nas Escrituras 
como expressão máxima do amor de Deus e da unidade da Trindade. 
Este capítulo destaca que a salvação não é fruto de um evento circuns­
tancial, mas resultado do desígnio soberano do Pai, da obediência sacri- 
ficial do Filho Unigênito de Deus e da aplicação eficaz do Espírito.

Ao contemplarmos essa verdade, ratifica-se que o envio do Filho 
revela a suprema expressão do amor divino para com os pecadores 
mortos em delitos; a exatidão do cumprimento da encarnação do Fi­
lho na plenitude dos tempos; e a perfeita cooperação da Santíssima 
Trindade na história da salvação projetada de forma harmoniosa, des­
de antes da criação do mundo e de tudo que nele existe.

1 -  O ENVIO DO FILHO E O AMOR DO PAI

1. O Am or Incondicional do Pai
O envio de Jesus Cristo constitui a mais elevada e gloriosa expres­

são do amor divino por um mundo perdido (Jo 3.16). O termo grego 
nesse versículo é egápêsen, forma conjugada do aoristo, que significa “ele 
amou”. Indica o ato histórico e consumado do amor de Deus expresso 
no envio do Filho. Traduz o amor sacrificial e incondicional. Trata-se de 
um amor não motivado por mérito humano, mas que procede exclusi­
vamente da iniciativa divina: “Deus prova o seu amor para conosco em 
que Cristo morreu por nós, sendo nós ainda pecadores” (Rm 5.8).

Na teologia cristã, essa verdade é essencial: Deus é amor, não apenas 
em suas ações, mas em sua própria natureza (1 Jo 4.8). O amor do Pai não 
é reativo, mas ativo; não é circunstancial, mas eterno. Ao se referir a Deus,



32 | A Santíssima Trindade

o amor agápê manifesta “um interesse profundo e constante de um Ser 
perfeito em prol do bem-estar de criaturas completamente indignas”.1 
Essa definição ressalta a imensidão do amor divino: Deus ama apesar de 
nós, não por causa de nós. Ele amou “o mundo”, expressão que, nas pa­
lavras de João, inclui a humanidade rebelde, caída, hostil à sua santidade 
e, em razão desse amor, enviou o seu Filho não para punir, mas para 
redimir: “porque Deus enviou o seu Filho ao mundo não para que con­
denasse o mundo, mas para que o mundo fosse salvo por ele” (Jo 3.17). 
Esse amor se reflete na entrega sacrificial de Jesus. Tal entrega voluntária 
revela a dimensão trinitária do amor divino para com os pecadores. Esse 
amor não é seletivo, mas universal em sua oferta; não é frágil, mas ab­
soluto em seu propósito (Ef 2.4-5). O sacrifício de Cristo, portanto, é a 
epifania desse amor incondicional: o Filho se entrega por amor, e o Espí­
rito Santo, enviado posteriormente, testemunha essa verdade ao coração 
dos crentes (Rm 5.5). Nesse mistério sublime, contemplamos o agir da 
Trindade: o Pai amando, o Filho se oferecendo, o Espírito aplicando, 
três Pessoas em um só propósito: revelar o amor eterno do Deus Triúno.

2. A Iniciativa Soberana de Deus
A doutrina da redenção não tem suas raízes no tempo, mas na 

eternidade. Antes da criação do mundo, antes mesmo da Queda, Deus, 
em sua soberania absoluta e em perfeita comunhão trinitária, decretou 
um plano redentor centrado em Cristo. A Escritura revela: “ [...] nos 
elegeu nele antes da fundação do mundo, para que fôssemos santos e 
irrepreensíveis diante dele em amor” (Ef 1.4). Essa eleição graciosa evi­
dencia que o envio do Filho não foi uma resposta emergencial ao peca­
do humano, mas parte de um desígnio eterno fundamentado no amor e 
na presciência de Deus Pai.

Deus, como Ser infinito, perfeito e imutável, age de maneira prévia 
e deliberada. Sua decisão de enviar o Filho é um ato do seu eterno con­
selho, expressão da vontade divina estabelecida na comunhão trinitária. 
O apóstolo Pedro reforça que a obra de Cristo como Redentor não foi

1VINE, W. E. Dicionário Vine: o significado exegético e expositivo das palavras do Antigo e do 
Novo Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2002, p. 395.



O Pai Enviou o Filho | 33

determinada por acontecimentos históricos, mas por um propósito eter­
no (1 Pe 1.19-20). Como observa Grudem, “a redenção em Cristo é 
parte do plano eterno de Deus e revela a sua soberania absoluta e a sua 
graça imerecida”.2

Assim, em sua soberania e em seu imensurável amor, Deus tomou 
a iniciativa de enviar o Salvador, cumprindo seu eterno propósito de 
redenção (Ef 1.9). Essa iniciativa é a expressão suprema do amor divi­
no. Joào escreve: “Nisto está o amor: não em que nós tenhamos amado 
a Deus, mas em que ele nos amou e enviou seu Filho para propiciação 
pelos nossos pecados” (1 Jo 4.10). Esse versículo declara que amor que 
motiva o emio do Filho é totalmente livre e incondicional (1 Jo 4.8). Tal 
amor encontra sua expressão histórica e redentora na encarnação e no 
sacrifício de Jesus Cristo. A palavra propiciação utilizada por João implica 
o desvio da ira justa de Deus por meio de um sacrifício substitutivo e 
perfeito. Conforme destaca a Declaração de Fé, essa ação apazigua a ira 
divina e satisfaz a santidade e a justiça de Deus —  resultando no perdão 
dos pecados.3 Cristo, sendo plenamente Deus e plenamente homem, é 
o único capaz de oferecer essa propiciação eficaz.

Ele foi enviado não apenas como exemplo moral, mas como o 
Cordeiro de Deus Jo 1.29). A salvação não é fruto da iniciativa huma­
na, mas da graça soberana de Deus: "Porque pela graça sois salvos, por 
meio da fé; e isto não vem de vós, é dom de Deus” (Ef 2.8). Essa verda­
de deve produzir profunda adoração e confiança na fidelidade de Deus, 
que age por amor e segundo o beneplácito da sua vontade (Ef 1.5).

3. O Envio do Filho e a Trindade
O envio do Filho pelo Pai constitui uma das mais sublimes ma­

nifestações da unidade entre as Pessoas da Trindade. A Escritura de­
clara: "Deus enviou o seu Filho ao mundo não para que condenasse 
o mundo, mas para que o mundo fosse salvo por ele” Jo  3.17). Esse 
envio não é um ato isolado; antes, enfatizamos, faz parte de um de­

2 GRUDEM, Wayne. Teologia Sistemática. São Paulo: Vida Nova, 1999, p. 313.

3CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2025 
2.ed., p. 82.



34 I A Santíssima Trindade

sígnio eterno em que o Pai toma a iniciativa, o Filho cumpre a missão 
redentora, e o Espírito Santo efetua a salvação no coração humano.

João aprofunda essa verdade ao afirmar que “Deus enviou seu Fi­
lho unigênito ao mundo, para que por ele vivamos” (1 Jo 4.9). Aqui ve­
mos que a Trindade está envolvida de forma cooperativa no ato reden­
tor. Não se. trata de três deuses distintos com ações desconexas, mas de 
um único Deus em três Pessoas coeternas e consubstanciais, agindo com 
perfeita unidade de propósito. O Pai é o autor da salvação, o Filho é o 
agente redentor, e o Espírito é o aplicador dessa obra nos eleitos.

Destaca-se que o envio do Filho não implica inferioridade de na­
tureza ou essência. Ao contrário, conforme Jesus declara: “Eu e o Pai 
somos um” Jo  10.30). Isso significa que, embora haja distinção pessoal 
entre o Pai e o Filho, há plena unidade de essência na Divindade. Se­
gundo Campos, “Não há diferença essencial alguma entre o Pai e o 
Filho”.4 Essa distinção é evidenciada no plano da redenção, em que 
o Pai envia, e o Filho é enviado, mas ambos compartilham da mesma 
vontade e glória eterna.

Além disso, o Espírito Santo está plenamente ativo nesse plano tri- 
nitário. Paulo ensina que o Pai nos elegeu e nos predestinou “para filhos 
de adoção por Jesus Cristo”, e essa salvação é confirmada pelo Espírito 
Santo (Ef 1.4-5). É o Espírito quem convence do pecado Jo 16.8), rege­
nera o pecador (Tt 3.5), sela os redimidos (Ef 1.13) e os guia em santifi­
cação (2 Ts 2.13). Sua atuação é inseparável da obra do Filho, pois Ele 
foi enviado para testificar e glorificar a Cristo Jo 15.26; 16.14).

Conforme a Teologia Sistemática Pentecostal, “cada uma das Pessoas 
da Trindade é autora do novo nascimento: o Pai Jo 1.13), o Filho (1 Jo 
2.29) e o Espírito Santo Jo 3.5,6)”.5 Cada Pessoa divina age em perfei­
ta unidade e com propósito comum: reconciliar o pecador com Deus 
e restaurá-lo à comunhão eterna com seu Criador. O envio do Filho 
é, portanto, a expressão máxima do amor triúno, que resplandece em 
toda a história da salvação (Ef 1.3-14).

4 CAMPOS, Hebcr Carlos dc. A Pessoa de Cristo: As duas naturezas do Redentor. 2.ed. Sào 
Paulo: Cultura Cristã, 2014, p. 31.

5 GILBERTO, Antônio et al. Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 2008, 
p. 107.



O Pai Enviou o Filho I 35

II -  O FILHO E A PLENITUDE DOS TEMPOS

1. A Preparação H istórica e R eligiosa
Reitera-se que, o envio de Jesus Cristo, não foi um evento alea­

tório, mas o cumprimento preciso de um desígnio estabelecido pela 
Trindade, e, realizado “na plenitude dos tempos” (G1 4.4). A expressão 
“plenitude dos tempos” comunica que Deus Pai, em perfeita harmonia 
com o Filho e o Espírito, determinou soberanamente o momento exa­
to para a encarnação do Verbo (Rm 5.6).

Nesse aspecto, o Comentário Bíblico do Novo Testamento — Aplicação 
Pessoal enfatiza que “guiados por um Deus soberano, os eventos his­
tóricos trabalharam  em harm onia em preparação para o momento 
pré-definido da chegada de Jesus à terra”.6 Assim, a cultura e a re­
ligião foram providencialmente coordenadas pelo Deus Triúno. O 
Império Romano, com suas estradas rápidas e seguras, facilitou a 
propagação do Evangelho. A língua grega, difundida pelo helenismo, 
permitiu uma comunicação clara da mensagem salvífica. O grego 
koiné, com o qual o Novo Testamento foi escrito, era compreendido 
em todo o Império.

O ambiente judaico da Palestina do primeiro século, embora espiri­
tualmente deteriorado por práticas legalistas e por uma tradição farisai- 
ca excessivamente ritualista, ainda preservava um núcleo de esperança 
escatológica centrada na vinda do Messias prometido. Mesmo em meio 
à formalidade religiosa e à rigidez das interpretações da Torá, havia co­
rações sinceros que aguardavam com expectativa o cumprimento das 
promessas messiânicas (Lc 2.25; 37-38).

Nesse processo cuidadosamente conduzido pela providência di­
vina, destaca-se o princípio bíblico de que Deus é Senhor da histó­
ria e soberanamente dirige os acontecimentos humanos (At 17.26). 
Conforme descreve Ferguson: “Deus tem um plano para a história 
do universo e, em sua execução, governa e controla todas as reali­
dades criadas por ele. Sem violar a natureza das coisas e a livre ação

6 RIBAS, Degmar (Trad. . Comentário Bíblico do Novo Testamento: aplicação pessoal. Vol. 
2. Rio de Janeiro: CPAD, 2009, p. 284.



36 | A Santíssima Trindade

hum ana” .7 Portanto, a preparação do ambiente para a encarnação 
de Cristo é uma clara demonstração do governo soberano de Deus 
sobre os movimentos da humanidade.

2. O Filho Nascido sob a Lei
A encarnação do Verbo é fundamental para a redenção. Paulo 

afirma que o Filho de Deus é “nascido de mulher, nascido sob a lei” 
(G1 4.4b). A frase “nascido de mulher” destaca a plena humanidade de 
Cristo (Hb 2.14). O mistério da encarnação é revelado no cumprimen­
to profético: “eis que uma virgem conceberá, e dará à luz um filho, e 
será o seu nome Emanuel” (Is 7.14; M t 1.23). A Escritura diz que Ele 
“aniquilou-se a si mesmo, tomando a forma de servo, fazendo-se seme­
lhante aos homens” (Fp 2.7).

Ao nascer “sob a lei”, Jesus sujeitou-se voluntariamente ao regime 
legal do Antigo Testamento (Mt 5.17). Cristo viveu em perfeita obe­
diência, sem jamais transgredir qualquer mandamento: “o qual não 
cometeu pecado, nem na sua boca se achou engano” (1 Pe 2.22). Essa 
vida sem pecado qualifica Jesus para ser o Cordeiro perfeito: “santo, 
inocente, imaculado, separado dos pecadores e feito mais sublime do 
que os céus” (FIb 7.26). Sua obediência ativa e passiva é essencial para 
a expiação dos pecadores.

Dessa forma, reitera-se que Cristo não se fez homem apenas em 
aparência, mas tornou-se verdadeiramente humano. Essa realidade 
aponta para a plena identificação de Cristo com a condição humana, 
sem, contudo, participar da natureza pecaminosa (Hb 4.15). O  pro­
pósito final visava à redenção dos pecadores. Ele assumiu a carne hu­
m ana não apenas para se solidarizar com os homens, mas para ser o 
substituto perfeito em lugar dos pecadores (Rm 5.18-19). A redenção 
exigia um Mediador que fosse plenamente Deus e plenamente homem 
(1 Tm 2.5-6; Hb 2.17). Como homem, Ele submeteu-se às ordenanças 
da Antiga Aliança. Cumpriu todos os preceitos legais que os homens 
jamais conseguiram obedecer (Mt 5.17). Assim, Ele se qualificou como

7FERGUSON, Sinclair B. Novo Dicionário de Teologia. São Paulo: Hagnos, 2009, p. 293.



O Pai Enviou o Filho | 37

o único homem sem culpa, apto a oferecer-se como sacrifício substitu­
to por aqueles que estavam condenados pela mesma Lei (Rm 8.3-4).

3. A Adoção de Filhos
Como já  observado, o propósito da encarnação do Filho é cla­

ramente revelado: “para remir os que estavam debaixo da lei, a fim 
de recebermos a adoção de filhos” (G1 4.5). Conforme as Escrituras, 
Jesus é o único Filho de Deus por natureza (Jo 1.18). Entretanto, os 
que creem nEle, ainda que por adoção, também se tornam  filhos: 
“Mas a todos quantos o receberam deu-lhes o poder de serem feitos 
filhos de Deus” Jo  1.12).

Paulo ratifica que Deus “nos predestinou para filhos de adoção 
por Jesus Cristo” (Ef 1.5). E enfatiza que foi do querer do Pai predes­
tinar os eleitos a serem adotados, isto é, foi “segundo o beneplácito de 
sua vontade” (Ef 1,5b). A adoção era um conceito mais difundido no 
mundo greco-romano do que entre os judeus, e indicava plenos direi­
tos, inclusive de herança. Assim, os crentes são feitos coerdeiros com 
Cristo (Rm 8.17).

Enfatizamos que a adoção civil era um ato voluntário que abran­
gia os privilégios da herança e obediência ao pai adotivo, por exemplo, 
“quando uma criança era adotada, o pai natural perdia toda a auto­
ridade sobre ela, enquanto o pai adotivo adquiria controle total sobre 
o seu novo filho”.8 No sentido espiritual, Paulo faz analogia ao filho 
adotado (cristão), que, sob a autoridade do pai adotivo (Deus Pai), re­
cebe o direito de pertencer à família de Deus, bem como as “riquezas 
da glória da sua herança” (Ef 1.18).9

A evidência dessa filiação espiritual é o clamor íntimo do qual o 
crente desfruta ao rogar ao Pai: “e, porque sois filhos, Deus enviou aos 
nossos corações o Espírito de seu Filho, que clama: Aba, Pai” (G1 4.6). 
A palavra aramaica “Aba” revela intimidade, confiança e reverência, 
sendo a mesma usada por Jesus na oração do Getsêmani (Mc 14.36). É 
o Espírito quem testemunha que agora o salvo é um filho de Deus (Rm

8PFEIFFER, Charles. Dicionário Bíblico Wycliffe. Rio de Janeiro: CPAD, 2006, p. 29.
9BAPTISTA, Douglas. A Igreja Eleita. Rio de Janeiro: CPAD, 2020, p. 47.



38 | A Santíssima Trindade

8.16), consolidando a ação conjunta do Pai, do Filho e do Espírito na 
concessão da salvação.

III -  A TRINDADE NO PLANO DA SALVAÇÃO

1. A Vontade do Pai Realizada pelo Filho
A obra redentora de Cristo insere-se de forma harmoniosa no pla­

no eterno da Trindade. Reiteramos que a salvação da humanidade não 
foi uma reação tardia à Queda, mas o desdobramento de um propósito 
eterno elaborado antes da fundação do mundo (Ef 1.4). Por conseguinte, 
a missão de Jesus é, antes de tudo, a execução da vontade eterna do Pai. 
Ele mesmo declara: “Porque eu desci do céu não para fazer a minha 
vontade, mas a vontade daquele que me enviou” (Jo 6.38).

Cristo revela que sua missão transcende qualquer interesse pró­
prio. A vontade soberana do Pai é executada perfeitamente pelo Filho: 
“o Pai não me tem deixado só, porque eu faço sempre o que lhe agra­
da” Jo  8.29). Esse versículo confirma que a obediência é plena e amo­
rosa, expressando unidade entre Pai e Filho. No entanto, a obediência 
de Cristo não significa inferioridade. Essa submissão não diminui sua 
eternidade ou divindade, mas revela um relacionamento funcional 
dentro da Trindade.

Outrossim, a vontade soberana do Pai, executada pelo Filho, é 
preservar os que lhe foram entregues e garantir sua ressurreição final, 
para “que nenhum de todos aqueles que me deu se perca, mas que o 
ressuscite no último dia” Jo 6.39). Essa declaração reforça o caráter in­
tencional da obra salvífica, mostrando que Deus elegeu a Igreja desde 
a eternidade, segundo a sua presciência, e o Filho veio para garantir a 
consumação desse plano (Ef 1.4; 2 Ts 2.13; 1 Pe 1.2).

A submissão de Cristo culmina no Calvário: “sendo obediente até 
à morte, e morte de cruz” (Fp 2.8). Por meio dessa obediência, a justi­
ça de Deus é plenamente satisfeita (Rm 3.24-25). Assim, a humilhação 
de Cristo se dá em três níveis: encarnação —  o Verbo eterno assumindo 
forma humana Jo  1.14); obediência extrema —  cumprindo a vontade do 
Pai durante todo o ministério terreno (Mt 26.39); e morte vicária —  mor­
rendo em lugar dos pecadores (Is 53.5).



O Pai Enviou o Filho | 39

Em vista disso, a cruz não foi apenas um gesto de amor, mas um ato 
de justiça. Por meio da morte de Cristo, a justiça de Deus foi satisfeita e 
a redenção se tornou eficaz (Rm 3.24-25). Cristo é o sacrifício expiatório 
que desvia a ira de Deus para si, cumprindo o plano eterno de salvação. 
Em Jesus vemos a expressão sublime da obediência do Filho ao cumprir 
o propósito eterno do Pai. Essa obra não é individual, mas fruto da coo­
peração da Santíssima Trindade.

2. A M ediação Exclusiva do Filho
Destaca-se que a salvação é cristocêntrica. Jesus é o único caminho 

de acesso ao Pai: “Eu sou o caminho, e a verdade, e a vida. Ninguém 
vem ao Pai senão por mim” Jo  14.6). Esse texto elimina qualquer pos­
sibilidade de múltiplas vias para a salvação. Cristo não apenas mostra o 
caminho; Ele é o caminho. A expressão “ninguém vem ao Pai” reforça 
a exclusividade de Cristo para a reconciliação entre Deus e os homens. 
Logo, não existe outro acesso ao Pai senão por meio do Filho, pois so­
mente Ele tem a capacidade de revelar plenamente o Pai Jo 1.18).

A eficácia da mediação de Cristo reside em sua dupla natureza. So­
mente o Filho eterno, sendo plenamente Deus e plenamente homem, 
pode mediar eficazmente entre o Deus santo e a humanidade pecado- 
ra. Como homem, Ele representa a humanidade caída; como Deus, Ele 
tem o poder de salvar. Significa que, unicamente o Filho pode reconci­
liar o homem com Deus. Essa verdade reflete a centralidade de Cristo 
no plano da salvação e a absoluta suficiência de sua obra redentora. Essa 
mediação é final e suficiente: "Porque há um só Deus, e um só mediador 
entre Deus e os homens, Jesus Cristo, homem” (1 Tm 2.5).

Em vista disso, a exclusividade da mediação de Cristo é inego­
ciável. Não há múltiplos mediadores ou intercessores salvíficos entre 
Deus e o ser humano. Essa verdade refuta qualquer prática religiosa 
que acrescente intermediários à obra redentora de Cristo, tais como a 
mediação de santos, anjos ou líderes humanos. Acrescentar outros me­
diadores é uma afronta à suficiência da obra de Cristo. Essa mediação 
única também significa que a salvação não pode ser obtida por méritos 
humanos. Ela é concedida exclusivamente pela graça, mediante a fé 
em Jesus Cristo (Ef 2.8-9).



40 | A Santíssima Trindade

A exclusividade da mediação de Cristo está profundamente enrai­
zada na estrutura trinitária. O Pai enviou o Filho (Jo 3.16), e o Espírito 
Santo testifica do Filho (Jo 15.26). Assim, o caminho para o Pai passa ne­
cessariamente pela aceitação do Filho. Essa verdade deve gerar nos cren­
tes profunda gratidão, adoração e compromisso com o evangelho puro 
e verdadeiro. A confiança plena na obra suficiente de Cristo deve levar 
todo cristão a proclamar que “em nenhum outro há salvação” (At 4.12).

3. A Aplicação da Salvação pelo Espírito
A obra redentora de Cristo é uma realidade presente e continua, 

aplicada eficazmente pelo Espírito Santo, enviado pelo Pai e pelo Filho 
(Jo 14.26). O  Espírito atua de maneira ativa na regeneração, santifica­
ção e preservação dos crentes (Jo 14.16-17; T t 3.5). Reiteramos que o 
Espírito Santo convence o mundo “do pecado, e da justiça, e do juízo 
(Jo 16.8). O  Espírito ilumina o entendimento para crer na verdade (Jo 
14.26; 2 Co 4.6). O Espírito age em cooperação plena com o Pai e o 
Filho (Jo 16.13-14).

Assim sendo, o Espírito Santo atua como o agente divino desde 
a experiência pessoal da conversão até a glorificação final do crente. 
Dentre as dimensões mais consoladoras da obra do Espírito Santo está 
a perseverança dos santos. Paulo escreve: Tendo por certo isto mes­
mo: que aquele que em vós começou a boa obra a aperfeiçoará até ao 
Dia de Jesus Cristo” (Fp 1.6). Revela a ação contínua do Espírito Santo 
na vida do crente, garantindo que a salvação iniciada seja levada a 
bom termo. O  Espírito não apenas inicia a regeneração, mas também 
sustenta e fortalece o crente na jornada espiritual.

Horton leciona que a perseverança não é fruto da força huma­
na, mas resultado da obra constante do Espírito: “o Espírito Santo é 
o penhor que garante nossa futura herança em Cristo , fortalecendo 
o crente para resistir à tentação do pecado e perseverar na fé. O após­
tolo Paulo, esclarece que a garantia da salvação não é apenas uma pro­
messa futura, mas uma experiência presente, sustentada pela presença 
interior do Espírito (Ef 1.13-14). Outro aspecto fundamental na apli-

10 HORTON, 1996, p. 215.



O Pai Enviou o Filho | 41

cação da salvação é o papel do Espírito Santo em testificar e glorificar 
o Filho (Jo 15.26; 16.13-14).

A missão do Espírito, portanto, é a de revelar Cristo ao coração 
humano, conduzindo os pecadores ao arrependimento e os crentes ao 
crescimento espiritual. O Espírito atua como o principal intérprete da 
revelação cristológica. Assim, toda verdadeira obra do Espírito resultará 
em exaltação de Cristo. Dessa forma, a missão do Espírito é intrinse- 
camente trinitária, refletindo a perfeita harmonia entre as três Pessoas 
divinas. Essa unidade significa que o crente deve viver em constante de­
pendência do Espírito, reconhecendo que a salvação é uma experiência 
contínua, operada com poder pelo Espírito (Rm 8.14).

CONCLUSÃO
O envio do Filho pelo Pai revela o amor eterno e soberano de Deus 

e destaca a perfeita unidade da Trindade na obra da salvação. Deus 
não apenas amou o mundo, mas agiu em favor dele, enviando Jesus no 
tempo certo, para redimir os pecadores. O Filho, em obediência plena, 
realizou a redenção; e o Espírito Santo, em sua atuação eficaz, aplica a 
salvação no coração dos crentes. Conhecer essa verdade fortalece nossa 
fé e nos convida a adorar com gratidão o Deus Triúno que nos salvou.



C ap ítu lo  4

A Paternidade Divina

A doutrina da paternidade de Deus revela que Ele é a fonte eter­
na de toda vida. Deus não é apenas um Ser transcendente e soberano; 
Ele também é Pai em sua essência. Essa paternidade é revelada ple­
namente na história da salvação, manifestada no envio do Filho e na 
concessão do Espírito Santo, formando conosco uma relação íntima e 
transformadora. No presente capítulo, estudaremos como Ele revela 
sua paternidade por meio da Trindade, na redenção e na nossa identi­
dade como filhos de Deus.

Veremos que essa paternidade é reconhecida na confissão de Cristo 
e aperfeiçoada em nós pelo amor, garantindo nossa comunhão com 
Ele, capacitando-nos a viver com fidelidade e expressão visível da nos­
sa filiação diante do mundo. A luz das Escrituras, somos convidados 
a refletir sobre a obra de Deus Pai, que gera e ama seus filhos. Essa 
reflexão abordará três aspectos fundamentais: a revelação da pater­
nidade, o reconhecimento de nossa filiação e a experiência do amor 
transformador do Pai.

I -  A REVELAÇÃO DA PATERNIDADE DO PAI

1. D efinição da Paternidade do Pai
A paternidade é atributo da primeira Pessoa da Trindade: “um 

só Deus e Pai de todos, o qual é sobre todos, e por todos, e em todos” 
(Ef 4.6). Acerca desse versículo, Beacon destaca que “Deus é sobre 
todos —  é soberano e supremo. Ele é por todos —  seu poder impreg­
na a igreja inteira. Ele é em todos —  seu Espírito habita na adora­
ção diante do próprio trono eterno e, em Cristo, todos somos filhos



A Paternidade Divina | 43

do mesmo Pai celestial” .1 O Pai é a fonte eterna e absoluta de tudo 
quanto existe. Ele é o soberano Criador, o princípio sem princípio, a 
origem da vida, da ordem e da redenção: “todavia, para nós há um 
só Deus, o Pai, de quem é tudo e para quem nós vivemos; e um só 
Senhor, Jesus Cristo, pelo qual são todas as coisas, e nós por ele” (1 
Co 8.6). O texto ressalta não apenas a unidade monoteísta, mas a 
distinção funcional entre as Pessoas da Trindade. O Pai não é gera­
do, Ele não procede de ninguém: “Deus nunca foi visto por alguém. 
O Filho unigênito, que está no seio do Pai, esse o fez conhecer” (Jo 
1.18). Essa passagem não apenas destaca a mediação do Filho na 
revelação do Pai, mas indica que o Pai está em eterna relação com o 
Filho. O Pai é quem gera o Filho: “Tu és meu Filho; eu hoje te gerei” 
(SI 2.7). A declaração não se refere a um nascimento temporal ou 
carnal, mas a uma geração eterna (Hb 1.5).

Portanto, ratifica-se que a geração do Filho pelo Pai é eterna, neces­
sária e espiritual, não ocorrendo no tempo, mas na eternidade.2 Quanto 
ao Espírito, Ele procede do Pai e do Filho Jo 15.26). Stanley Florton ob­
serva que “as propriedades pessoais atribuídas a cada um dos membros 
da Trindade são assim entendidas: o Pai é ingênito; o Filho é gerado; e o 
Espírito Santo procede dEles”.3Assim, a doutrina da paternidade do Pai 
inalterável e amorosa sustenta a nossa fé em tempos sombrios. O Pai é o 
Deus soberano que gera o Filho eternamente e concede o Espírito como 
testemunho e guia. Essa verdade oferece consolo e firmeza doutrinária 
para a vida cristã. Assim, podemos descansar na fidelidade do Pai das 
luzes, de quem procede toda boa dádiva e cuja paternidade é revelada 
plenamente na Trindade (Tg 1.17).

2. A Paternidade Eterna do Pai
Deus é Pai por toda a eternidade. Sua paternidade não teve início 

no tempo, mas é inerente ao seu ser. Deus Pai não se tornou Pai em 
um ponto da história, mas sempre foi Pai. Essa verdade rejeita qual-

1HARPER, A. E Comentário Bíblico Beacon. Rio de Janeiro: CPAD, 2005, vol. 9, p. 159.
2BERKHOF, Louis. Teologia Sistemática. 4. ed. São Paulo: Cultura Cristã, 2012, p. 85, 123.
3 HORTON, Stanley M. Teologia Sistemática: uma perspectiva pentecostal. Rio de Janeiro: 

CPAD, 1997, p. 177.



44 | A Santíssima Trindade

quer concepção temporal ou subordinacionista4 da relação trinitária, 
afirmando que a relação entre o Pai, o Filho e o Espírito Santo é eter­
na, essencial e ontológica.5 Como afirma Agostinho, “o Pai é o princí­
pio da divindade, melhor dizendo, da deidade”.6 7

Na oração sacerdotal Jesus disse: “E, agora, glorifica-me tu, ó Pai, 
junto de ti mesmo, com aquela glória que tinha contigo antes que o 
mundo existisse” (Jo 17.5). Arrington anota que “este pedido alude à 
preexistência de Jesus [...] implica que a pessoa de Jesus (as naturezas 
divina e humana) e a obra expiatória eram uma conclusão passada na 
mente de Deus antes da criação”.' O texto ensina que o relacionamen­
to entre o Pai e o Filho é anterior à criação, revelando que a identida­
de de Deus como Pai é eterna. Antes que o mundo existisse, já  havia 
uma comunhão gloriosa entre o Pai e o Filho.

Essa verdade é ratificada no texto bíblico, que diz: “Ele, que é o 
resplendor da glória e a expressão exata do seu Ser” (Hb 1.3, ARA). 
O Comentário Bíblico Beacon explica que o Cristo como o esplendor da 
glória do Pai “revela de forma perfeita a majestade de Deus. Ele é a 
expressa imagem da sua pessoa ou, como a NVI traduz: a expressão 
exata do seu ser”.8 Implica dizer que o Filho possui a mesma essência 
do Pai. Logo, a Paternidade do Pai é anterior e independente da cria­
ção e da encarnação. O  Pai sempre foi Pai, o Filho sempre foi Filho e o 
Espírito sempre foi Espírito (Ef 1.3-4; Hb 1.2-3; 9.14).

4 O subordinacionismo (ou subordicionismo) é um conceito teológico herético que afirma que, 
dentro da Trindade, o Filho e/ou o Espírito Santo sâo inferiores em essência ao Deus Pai. Essa 
ideia foi combatida e condenada nos primeiros séculos da Igreja, especialmente nos Concílios 
de Niceia (325) e Constantinopla (381), por negar a plena divindade das Pessoas da Trindade. 
(BRAY, G. L. Trindade. In: NASCIMENTO, A. R. (org.). Novo Dicionário de Teologia. São 
Paulo: Hagnos, 2011, p. 1170).

5 Na teologia crista, especialmente na doutrina da Trindade, o termo “relação ontológica” refe- 
re-se à relação essencial e eterna entre as Pessoas divinas — Pai, Filho e Espírito Santo — no 
próprio ser de Deus. Em outras palavras, é a maneira como cada Pessoa da Trindade se relacio­
na com as outras dentro da única essência divina, independentemente da criação ou da história 
da salvação. (RYRIE, Charles Caldwell. Teologia Básica: um guia sistemático popular para 
entender a verdade bíblica. Edição atualizada. São Paulo: Mundo Cristão, 2012, p. 33).

6 AGOSTINHO. A Trindade. São Paulo: Paulus, 1995, p. 184.
7 ARRINGTON, French; STRONSTAD, Roger. C om entário Biblico Pentecostal: Novo 

Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2003, p. 593.
8HARPER, A. F. Comentário Bíblico Beacon. Rio de Janeiro: CPAD, 2005, vol. 10, p. 27.



A Paternidade Divina | 45

3. O Pai Gerou o Filho
A geração do Filho não implica criação; Ele sempre existiu com o 

Pai, com a mesma essência: “Porque, como o Pai tem a vida em si mes­
mo, assim deu também ao Filho ter vida em si mesmo” (Jo 5.26). Henry, 
leciona que “E como Deus, que dá vida a todas as coisas, é o dono de 
sua própria existência, da mesma forma Cristo, que dá vida, ressuscitou 
a si mesmo para a vida através do seu próprio poder” (Jo 10.18).9 Isso 
significa que o Deus Pai é autoexistente. O  Filho gerado pelo Pai tam­
bém é autoexistente.

Implica dizer que o Filho não foi criado, mas eternamente gerado: 
"O S e n h o r  me disse: Tu és meu Filho; eu hoje te gerei” (SI 2.7). A expres­
são “hoje te gerei” não se refere a um tempo cronológico, a um ato tempo­
ral ou criacional, mas a uma realidade eterna. Paulo aplica esse versículo a 
Cristo, referindo-se à sua filiação eterna e ontológica do Ser divino, e sua 
manifestação como Filho ressuscitado e entronizado (At 13.33).

Assim, o Filho e o Pai possuem vida em si mesmo, isto é, compar­
tilham da mesma natureza divina Jo 10.30). Como declarou o Concilio 
de Niceia (325 d.C.), o Filho de Deus é “gerado, não feito, de uma só 
substância (homooúsios) com o Pai”.10 Significa que o Filho é igual ao Pai, 
igualmente eterno e igualmente Deus. A geração eterna é a forma como 
o Filho se distingue do Pai sem deixar de ser Deus. Trata-se de uma re­
lação ontológica e não implica tempo, origem ou inferioridade Jo 1.1).

O arianismo, defendido no século IV) afirmava que o Filho foi cria­
do no tempo e, portanto, inferior ao Pai. O Credo Niceno rejeitou essa 
ideia e declarou: “Mas aqueles que dizem; ‘houve um tempo quando Ele 
não era’; e ‘Ele não era antes de ter nascido’ [...] ‘Ele é de outra substân­
cia’ ou ‘essência’, ou ‘O Filho de Deus é criado’ [...] eles são condenados 
pela igreja cristã e apostólica”.11

4. O Pai nos Concede o Espírito
Acerca da procedência do Espírito, Jesus declarou: “Mas, quando 

vier o Consolador, que eu da parte do Pai vos hei de enviar, aquele

9HENRX Matthew Comentário Bíblico: Novo Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2008, vol. 1, p. 814.
“ CGADB. Declaração de Fé das Assembléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, p. 210.
“ Ibid.,p. 210.



46 | A Santíssima Trindade

Espírito da verdade, que procede do Pai, testificará de mim” (Jo 15.26). 
Aqui o Espírito é “mencionado como uma Pessoa distinta, não uma 
qualidade ou propriedade”.12 O texto estabelece duas verdades: O Es­
pírito procede do Pai (gr. ekporeuetai, verbo usado para indicar origem); 
e Ele é enviado pelo Filho (pempsd, do verbo pempõ, que indica missão).13

Cristo também explicou: “[...] se eu não for, o Consolador não virá 
avós; mas, se eu for, enviar-vo-lo-ei” (Jo 16.7). Essa declaração está ex­
pressa de maneira negativa: “se eu não for; o Consolador não virá”. E 
de maneira positiva: “Se eu for, enviar-vo-lo-ei”. Cristo parte aos céus 
com o propósito de enviar o Espírito Santo. Assim, a vinda do Paracleto 
depende da partida dejesus.140  Credo Constantinopolitano (381 d.C.) 
professa crer “no Espírito Santo, o Senhor e Vivificador, o que procede 
do Pai e do Filho”.15

Agostinho, também reitera “pelo testemunho das santas Escrituras, 
que o Espírito Santo procede do Pai e do Filho”.16 Saber que o Espírito 
Santo procede do Pai e do Filho é muito mais do que um detalhe teoló­
gico; é uma fonte poderosa de segurança para nossa vida cristã. O Espí­
rito Santo é o próprio Deus (At 5.3-4), enviado para estar conosco para 
sempre Jo  14.16-17). Ele nos aproxima do Pai (Ef 2.18), testemunha ao 
nosso espírito que somos filhos de Deus (Rm 8.16) e nos guia em toda a 
verdade Jo 16.13).

II -  RECONHECENDO A PATERNIDADE DO PAI

1. C onfessar a Cristo com o Filho
A confissão de que Jesus Cristo é o Filho de Deus não é apenas 

uma fórmula litúrgica ou declaração devocional. Trata-se de um ato 
espiritual com profunda implicação salvífica e trinitária: “Qualquer

12 HENRY, Matthew. Com entário Bíblico: Novo Testamento. Rio de Janeiro: ( TA D, 2008, 
vol. l ,p . 997.

13 LUKASZEWSKI, Albert L.; DUBIS. Mark; BLAKLEY, J. Ted. The Lexham Syntactic 
Greek New Testament, SBL Edition: expansions and annotations. Bellingham, WA: Lexham 
Press, 2011.

14 HENRY, 2008, vol. 1, p. 1000.
15 CGADB, 2025, p. 211.
16 AGOSTINHO. A Trindade. São Paulo: Paulus, 1995, p. 551.



A Paternidade Divina | 47

que confessar que Jesus é o Filho de Deus, Deus está nele e ele em 
Deus” (1 Jo 4.15). Em vista disso, reconhecer a filiação divina de Cristo 
é mais do que uma afirmação privada. E uma declaração pública de fé 
e sinaliza que Deus habita no coração do crente (Rm 10.9-10).

Essa confissão é uma ação do Espírito, não nasce da carne, nem 
da persuasão humana. Paulo assegura que “ninguém pode dizer que 
Jesus é o Senhor, senão pelo Espírito Santo” (1 Co 12.3). Essa confissão 
de fé em Jesus é, portanto, fruto da iluminação operada pelo Espírito 
Santo, e não apenas de convencimento intelectual ou tradição religiosa. 
Pearlman leciona que “que ninguém pode expressar a sincera convic­
ção sobre a divindade de Jesus sem a iluminação do Espírito Santo”.17

Por conseguinte, a confissão de Cristo como Filho de Deus é con­
dição para a salvação, essencial ao novo nascimento e à reconciliação 
com o Pai. Reconhecer a filiação divina de Jesus é a única forma legí­
tima de acesso ao Pai Jo  14.6). A filiação eterna de Jesus revela a pa­
ternidade divina. Somente em Cristo o Pai é plenamente revelado. Ver 
o Filho é ver o Pai, pois Ele é a expressão exata do seu Ser (FTb 1.3). O 
próprio Jesus disse: “Quem me vê a mim vê o Pai; [...] estou no Pai, e 
o Pai, em mim” Jo 14.9-11).

Assim, reconhecer Jesus como Filho é reconhecer o Pai como 
Fonte da salvação. Não há comunhão com Deus fora da mediação do 
Filho (1 Tm 2.5). Essa dimensão pública da fé indica lealdade e per- 
tencimento ao Reino de Deus. Negar essa confissão é negar o próprio 
Pai: “Qualquer que nega o Filho também não tem o Pai; e aquele que 
confessa o Filho tem também o Pai” (1 Jo 2.23). Que cada crente possa, 
com o coração cheio de fé e gratidão, proclamar com ousadia: “Senhor 
meu, e Deus meu!” Jo 20.28). A partir dessa verdade, confessar a Cris­
to é viver em comunhão com o Pai. A presença de Deus se manifesta 
continuamente na vida do crente que confessa o Filho, pois “Deus está 
nele e ele em Deus” (1 Jo 4.15). Essa confissão não se limita à fala, mas 
é acompanhada de uma vida coerente, marcada por obediência, santi­
dade e amor. O cristão é chamado a testemunhar publicamente sua fé,

17 PEARLMAN, Myer. Conhecendo as Doutrinas da Bíblia. São Paulo: Editora Vida, 2006, 
p. 249.



48 | A Santíssima Trindade

não apenas nos cultos, mas no dia a dia (Mt 10.32). O Espírito lhe foi 
dado para confessar que Jesus é o Filho de Deus (At 1.8).

2. A Perfeição do Am or do Pai
O amor faz parte da natureza do Pai: “E nós conhecemos e cre­

mos no amor que Deus nos tem. Deus é amor e quem está em amor 
está em Deus, e Deus, nele” (1 Jo 4.16). O amor é um atributo divino 
eterno. E a essência do Pai revelada em sua ação redentora. Deus não 
apenas ama, “Deus é amor”. Esse amor é entendido como vivência 
relacionai, poder transformador e motivação essencial do plano da sal­
vação. Como afirma Horton “por definição, o amor é necessariamente 
compartilhado com outro, e o amor de Deus é um amor que fez que 
com Ele doasse a si mesmo”.18

Nesse aspecto, a maior demonstração do amor do Pai foi a en­
trega de seu Filho unigênito Jo  3.16). Esse amor é sacrificial e reden­
tor. Não é uma abstração sentimental, mas um ato histórico que cul­
mina na cruz. Como destaca Pearlman, “o Espírito manteve diante 
dele [Cristo] as exigências inflexíveis de Deus e o inflamou de amor 
para com o homem e zelo para com Deus, para prosseguir, apesar dos 
impedimentos, da dor e das dificuldades, para efetuar a redenção do 
mundo”.19 Essa entrega é o coração do evangelho, alimentando a ex­
periência do novo nascimento e o batismo com o Espírito Santo, como 
resposta ao amor derramado (Rm 5.5).

O amor de Deus não espera ser merecido. Ele se manifesta de 
forma soberana, oferecendo salvação ao pecador. O amor do Pai tam­
bém se revela na adoção de filhos: “Vede quão grande amor nos tem 
concedido o Pai: que fôssemos chamados filhos de Deus” (1 Jo 3.1). O 
salvo é acolhido não como servo, mas como filho legítimo com todos os 
direitos espirituais. Essa adoção é mais que jurídica, ela é relacionai e 
afetiva. Como explica o pastor Antonio Gilberto, “fomos predestinados 
por Deus para adoção de filhos, antes da fundação do mundo; portanto,

18 HORTON, Stanley M. Teologia Sistemática: uma perspectiva pentecostal. Rio de janeiro: 
CPAD, 1997, p. 96.

19 PEARLMAN, Myer. Conhecendo as Doutrinas da Bíblia. São Paulo: Editora Vida, 2006, 
p. 242.



A Paternidade Divina | 49

antes da existência do homem. Isso exclui qualquer mérito humano e 
somente revela a graça infinita de Deus”.20

O amor do Pai é inquebrável; nenhum poder ou circunstância pode 
separar o crente desse amor (Rm 8.38-39). Mesmo em meio às lutas, o 
salvo é guardado na certeza do amor que não falha. O amor do Pai não 
é apenas geral, mas é individual, pessoal e íntimo, voltado para cada fi­
lho que crê (Jo 16.27). Essa realidade se expressa em comunhão constan­
te com Deus em oração, jejum, adoração e experiências espirituais. O 
amor do Pai é a fonte da nova vida; a salvação brota da abundância do 
seu amor (Ef 2.4-5). A redenção é fruto desse amor que busca, alcança, 
regenera, sela e sustenta até o fim.

3. As Bênçãos da Filiação Divina
As Escrituras afirmam que o amor de Deus, lança fora todo o te­

mor, especialmente o medo do juízo: “Nisto é perfeito o amor para co­
nosco, para que no Dia do Juízo tenhamos confiança” (1 Jo 4.17). Essa 
declaração não apenas revela a natureza do amor de Deus, mas destaca 
sua função libertadora da condição do crente escravo para filho adota­
do. O  medo punitivo que antes o dominava é substituído pela confiança 
filial, gerada pela presença do Espírito, que testifica a adoção: “Porque 
não recebestes o espírito de escravidão, para, outra vez, estardes em te­
mor, mas recebestes o espírito de adoção” (Rm 8.15).

Ratifica-se que o texto bíblico esclarece que o Espírito Santo intro­
duz o crente em uma relação de adoção, não de servidão.

Essa confiança estabelece a segurança da condição do salvo como 
filho de Deus. O crente não é mais um escravo ameaçado pelo castigo 
eterno, mas um filho livre e amado por Deus. Assim, o crente regenerado, 
embora consciente da realidade do juízo final (Hb 9.27), não vive sob ter­
ror, pois o amor aperfeiçoado pelo Espírito lança fora esse medo. Isso não 
significa que o crente não possa perder a salvação. Essa confiança, não 
anula a vigilância. O risco da apostasia é real (Ez 18.24; 1 Co 10.12).

Portanto, a segurança do crente não é licença para pecar, mas in­
centivo para permanecer no amor e na obediência Jo  15.9-10). Paulo

20 GILBERTO, Antonio (Ed.). Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 
2008, p. 362.



50 | A Santíssima Trindade

ensina que o selo do Espírito aponta para propriedade e segurança. O 
selo testemunha a filiação do crente e extingue o medo da condenação. 
Ele é a garantia de que a herança prometida será recebida (Ef 1.13,14). 
Assim, o verdadeiro amor, aperfeiçoado pelo Espírito, remove o medo 
punitivo, pois “no amor, não há temor; antes, o perfeito amor lança fora 
o temor” ( ljo  4.18).

III -  A EXPERIÊNCIA DO AMOR DO PAI

1. O Amor É Aperfeiçoado no Crente
O aperfeiçoamento do amor na vida do crente é obra do Espírito 

Santo. Guardar a Palavra é o meio pelo qual o amor divino é amadu­
recido: “Aquele, entretanto, que guarda a sua palavra, nele, verdadei­
ramente, tem sido aperfeiçoado o amor de Deus” (1 Jo 2.5, ARA). A 
obediência às Escrituras revela um amor genuíno e em maturação. Jesus 
afirma que o amor verdadeiro é demonstrado por obediência prática 
aos seus mandamentos: o crente que ama é amado pelo Pai e pelo Filho, 
cresce em obediência e guarda a Palavra Jo 14.21).

A obediência, portanto, é a evidência externa de um amor interno 
e verdadeiro por Deus. Não há amor genuíno a Deus sem compromisso 
concreto com sua vontade revelada (1 Jo 2.3-4). A cada ato de obediên­
cia, o amor de Deus é fortalecido na vida do crente: “Quem é fiel no 
pouco também é fiel no muito; e quem é injusto no pouco também é 
injusto no muito” (Lc 16.10, ARA). Esse versículo aponta que a obediên­
cia revela o caráter de um cristão; além disso, mostra a condição moral 
e espiritual do homem interior, bem como é um indicador do grau de 
confiabilidade de alguém.21

João declara que “os seus mandamentos não são penosos” (1 Jo 
5.3, ARA). Significa que o Espírito transforma o coração do salvo, de 
modo que a obediência se torna algo natural, e não um fardo (G1 5.16- 
25). Em vista disso, o crescimento espiritual ocorre na medida que o 
crente amadurece. E a partir dos pequenos atos que acontece a grande 
consolidação do amor. Assim, reitera-se que o amor divino é amadure­

21HARPER, A. F. Comentário bíblico Beacon. Rio dc Janeiro: CPAD, 2005, vol. 6, p. 458.



A Paternidade Divina | 51

cido e solidificado pela presença ativa e contínua do Espírito Santo na 
vida do crente (Rm 5.5). Assim sendo, o cristão deve viver de manei­
ra tal que a prática aprofunde a realidade do amor de Deus: “E sede 
cumpridores da palavra e não somente ouvintes, enganando-vos com 
falsos discursos” (Tg 1.22). Esse versículo trata da fé diante das prova­
ções, das tentações e do ouvir da Palavra. Descreve a importância da 
obediência ativa e não apenas da escuta passiva da mensagem cristã. 
Refere-se a uma fé não aparente, mas autêntica.

Moody enfatiza que “o Cristianismo é uma religião de ação. Por 
mais importante que seja o ouvir, não se deve parar por aí. O fazer deve 
seguir-se ao ouvir. Ser apenas ouvinte é uma forma de engano pró­
prio”.22 Portanto, refletir Deus no mundo por meio da obediência da 
Palavra é ser aperfeiçoado no amor (Mt 22.37-40). Amar o mundo é 
incompatível com amar a Deus. Rejeitar o sistema mundano é evidência 
de amor aperfeiçoado e crescente compromisso com o Pai (1 Jo 2.15-17).

2. O Am or E a M arca dos Filhos de D eus
O amor é a identidade dos salvos. O mundo conhece a Deus por 

meio da manifestação do amor de seus filhos: “Ninguém jamais viu a 
Deus; se amarmos uns aos outros, Deus permanece em nós, e o seu 
amor é, em nós, aperfeiçoado” (1 Jo 4.12, ARA). Nesse texto, o amor é 
evidência da presença de Deus. Deus é Espírito Jo  4.24). Deus é invi­
sível, mas seu amor é tornado visível à humanidade quando os cristãos 
vivem em amor mútuo. Jesus ensinou que os cristãos deveriam amar 
uns aos outros, e fazendo assim seriam conhecidos como seus discí­
pulos Jo  13.35). Esse mandamento do amor não era “novo” porque 
algo parecido já  fora dito antes (Dt 6.5; Lv 19.18). Sua novidade está 
relacionada com o novo padrão de amar o próximo. Jesus ordenou 
que os cristãos amassem uns aos outros “como eu vos amei” Jo  13.34). 
O padrão de amor foi redefinido. O  amor de Cristo se torna a nova 
medida. Carson, leciona que “não somente o padrão é Cristo e seu 
amor; mais que isso, ele é um mandamento designado para refletir 
o relacionamento de amor que existe entre o Pai e o Filho Jo  8.29;

22PFEIFFER, Charles F. Comentário Bíblico Moody. São Paulo: Mundo Cristão, 1999, p.
3.403.



52 | A Santíssima Trindade

10.18; 12.49,50; 14.31; 15.10)”.23 Quem ama de fato revela que conhe­
ce a Deus. Logo, o amor torna real a presença de Deus àqueles que 
ainda não o conhecem. João apresenta um contraste moral e espiritual 
que divide a raça humana em dois grupos: “Nisto são manifestos os 
filhos de Deus e os filhos do diabo: qualquer que não pratica a justiça e 
não ama a seu irmão não é de Deus” (1 Jo 3.10). Biblicamente, o exer­
cício do amor é o critério visível de quem realmente conhece a Deus. 
O amor entre irmãos é prova pública de filiação divina. O amor é a 
essência da regeneração de um pecador (1 Jo 4.7-8).

A unidade e o amor entre os discípulos cooperam como sinal para 
os incrédulos: “para que todos sejam um, como tu, ó Pai, o és em mim, 
e eu, em ti; que também eles sejam um em nós” Jo 17.21). E acrescenta: 
“para que o mundo conheça que tu me enviaste a mim e que tens ama­
do a eles como me tens amado a mim” Jo  17.23). Essa oração de Jesus 
pela unidade dos discípulos serve como testemunho eficaz de que Ele foi 
emiado por Deus por amar os pecadores. A comunhão entre os irmãos 
prepara o coração do mundo para receber o evangelho.

Mercê disso tudo, os cristãos como filhos regenerados são cha­
mados a refletir, por meio de suas atitudes, palavras e ações, o amor 
santo e redentor de Deus diante do mundo. A conduta visível do 
crente deve tornar realidade o Deus invisível. O  amor de Deus se 
manifesta no mundo por meio do comportamento de seus filhos (1 Jo 
4.12). Viver em amor, portanto, não é apenas um imperativo ético, 
mas uma evidência clara de que fomos transformados por Deus (1 
Jo  3.14). Além disso, o amor fraterno é uma testemunha silenciosa e 
poderosa ao mundo (Mt 5.16).

3. Fomos Am ados Primeiro
A essência da vida cristã está fundamentada no amor de Deus: 

“Nós o amamos porque Ele nos amou primeiro” (1 Jo 4.19). Significa 
que a vida cristã tem como alicerce o fato de que Deus amou os pecado­
res independentemente de qualquer obra humana. Revela que a salva­
ção, a fé e a capacidade de amar são respostas à iniciativa incondicional

23CARSON, D. A. O Comentário de João. São Paulo: Shedd Publicações, 2007, p. 485.



A Paternidade Divina | 53

do amor divino (1 Jo 4.10). Não é uma recompensa meritória, mas um 
sacrifício motivado por amor.

Pecadores são amados por Deus antes de qualquer movimento 
pessoal em direção a Ele (Ef 2.4-5). O ser humano foi amado no pior 
estado possível — em pecado: “Deus prova o seu amor para conosco 
em que Cristo morreu por nós, sendo nós ainda pecadores” (Rm 5.8). 
Refere-se à substituição vicária: Cristo morreu em lugar de pecadores, 
assumindo o juízo que era devido aos transgressores (Is 53.5; 2 Co 5.21).

A morte de Cristo é tanto sacrifício redentor como prova do amor 
de Deus. Não obstante, somente pelo Espírito o crente consegue amar 
a Deus, ao próximo e ao Inimigo (Rm 5.5). Antes da redenção, houve 
uma cruz sangrenta preparada por amor Jo 15.13). Desse modo, es­
pera-se que a postura cristã seja uma resposta agradecida a esse amor 
imerecido (2 Co 5.14-15).

CONCLUSÃO
A paternidade de Deus é revelada de forma plena na ação con­

junta da Trindade. O Pai envia o Filho, concede o Espírito e estabe­
lece conosco uma relação de amor inquebrantável. Confessamos a 
Cristo, amamos porque fomos amados primeiro e somos conduzidos 
pelo Espírito a viver em obediência e comunhão. A nossa identidade 
como filhos de Deus é firmada em sua iniciativa soberana e amorosa, 
garantindo-nos plena confiança para o dia da eternidade, e ajudan­
do-nos a refletir o amor do Pai ao mundo.



C apítu lo  5

O Deus Filho

Ratificamos que a Trindade nos revela um só Deus em três pes­
soas, Pai, Filho e Espírito Santo. A concepção virginal de Jesus é fun­
damento essencial da cristologia e da Trindade, pois revela a encar­
nação do Filho gerado pelo Pai na eternidade, assumindo também a 
natureza humana sem pecado (Mt 1.18-23; Lc 1.34-35). Esse evento 
confirma que Jesus é o Filho de Deus, preserva sua santidade desde a 
concepção, afirma a intervenção sobrenatural de Deus na história da 
salvação e cumpre as profecias messiânicas (e.g., Is 7.14).

0  episódio da transfiguração de Cristo (Mt 17.1-8) igualmente é 
um dos momentos marcantes da revelação da glória do Deus Filho. 
Nele, Jesus —  a segunda Pessoa da Trindade —  é exaltado diante de 
testemunhas oculares, com a aprovação explícita do Deus Pai. Ele não 
é apenas mais um líder espiritual, um profeta, um sábio ou um exem­
plo moral entre tantos da história. Embora tenha sido plenamente hu­
mano, Jesus transcende a humanidade, pois é Ele plenamente divino, o 
próprio Deus que se fez carne. Este capítulo nos conduz a contemplar 
sua divindade, centralidade e missão redentora.

1 -  A DIVINDADE DO FILHO

1. A Concepção Virginal de Jesus
A concepção virginal é um fato histórico, um ato divino e um 

princípio teológico que revela a encarnação única do Filho de Deus: 
“Descerá sobre ti o Espírito Santo, e a virtude do Altíssimo te cobrirá 
com a sua sombra” (Lc 1.35a). O texto afirma que Jesus seria conce­
bido pela ação do Espírito Santo e pela sombra do poder de Deus. A



O Deus Filho | 55

expressão “cobrir com sombra” (gr. episkiázo) é metáfora tomada a par­
tir de uma nuvem que lança uma sombra.1 Remete ao símbolo visível da 
presença de Deus com seu povo, principalmente ao Tabernáculo e ao 
Templo (Êx 13.21; 34.5; 40.34-38; 1 Rs 8.10).

Assim, o Espírito Santo está vinculado à sombra da “virtude” (gr. 
dynamis),2 ou seja, ao poder de Deus. Isso indica que a presença pode­
rosa de Deus repousou sobre Maria, de modo que a criança concebida 
seria chamada “Filho de Deus” (Lc 1.35b). Dessa maneira, observa-se 
a manifestação da Trindade: o Altíssimo, o Filho de Deus e o Espírito 
Santo. O Pai apresenta-se como “Altíssimo”, autor do plano de salva­
ção. O Espírito Santo atua como agente gerador, sua ação confirma 
a encarnação sem intervenção humana. O  Filho, embora nascido de 
mulher, mantém sua filiação divina.

A concepção virginal ressalta a união hipostática: Jesus é plena­
mente Deus e plenamente homem, sem confusão de naturezas. Por sua 
geração única, Ele é o Filho “Unigênito” do Pai (Jo 1.14,18; 3.16,18). 
A expressão unigênito (gr. monogenes) é composta por dois vocábulos: 
monos (único, sozinho) e genos (tipo, espécie, classe). A junção desses ter­
mos significa “único em sua espécie”; “sem igual”; “singular” ou “ex­
clusivo”.3 Desse modo, Jesus é único do seu tipo, o Filho singular em 
sua espécie, não criado, mas eterno, de natureza divina e com uma 
relação exclusiva com o Deus Pai.

A concepção de Jesus inaugura uma nova criação. Paulo compara 
Adão com Jesus Cristo, chamando Adão de “o primeiro homem” e 
Jesus de “o último Adão” (1 Co 15.45). O texto se refere a Adão como 
sendo a origem da criação física, da humanidade caída, e da mortali­
dade. Cristo, porém, é a origem da nova criação, da humanidade redi­
mida, e da vida eterna. Diferente de “segundo Adão” (que implicaria 
possibilidade de outro), “último Adão” (gr. eschatos) indica finalidade e

1VINCENT, Marvin Richardson. Estudo no Vocabulário Grego do Novo Testamento.
Rio de Janeiro: CPAD, 2012, v. 1, p. 214.

2 LUKASZEWSKI, Albert L.; DUBIS, Mark; BLAKLEY, J. Ted. The Lexham Syntactic 
Greek New Testam ent, SBL Edition: expansions and annotations. Bellingham, WA: Lex­
ham Press, 2011. Lc 1.35

3VINE, W. E. et al. Dicionário Vine: o significado exegétíco e expositivo das palavras do Antigo 
e do Novo Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2002, p. 1.045.



56 | A Santíssima Trindade

perfeição.4 Enquanto o primeiro trouxe a morte, o último venceu a mor­
te, Cristo é o doador da vida eterna. Ele não apenas reviveu, mas se tor­
nou a fonte de vida para todos que creem (2 Co 5.17; Cl 3.10; Hb 2.14).

Em suma, a concepção virginal significa que Jesus Cristo foi conce­
bido no ventre de Maria por obra do Espírito Santo, sem participação 
de um pai humano, ou seja, Maria era virgem quando ficou grávida de 
Jesus. Esse ato miraculoso convida o crente, por meio da fé, à adoração 
ao Deus Triúno, reconhecendo a ação sobrenatural da Trindade na his­
tória; a refletir sobre a novidade de vida e a esperança escatológica (Rm 
6.4); e, ainda, a imitar a submissão de Maria, que diante do inexplicável 
respondeu “Eis aqui a serva do Senhor” (Lc 1.38), tornando-se modelo 
de obediência, fé e humildade.

2. A Deidade Absoluta do Filho
O Senhor Jesus é desde a eternidade, o único Filho de Deus e pos­

sui a mesma essência e substância (gr. homooúsios) do Pai. Ele é Deus 
encarnado, coessencial com o Pai. Jesus respondeu aos judeus que que­
riam saber se Ele era o Cristo, afirmando: “Eu e o Pai somos um” (Jo 
10.30). No texto grego, o adjetivo “um” (hen) não é masculino (heis), que 
indicaria “uma pessoa”, mas neutro, indicando unidade de natureza. O 
plural do verbo “ser” (esmen) traduzido como “somos” indica que Jesus 
e o Pai são pessoas distintas, mas estão unidos em essência e propósito. 
Essa é uma afirmação clara da divindade de Jesus, tanto que os judeus 
imediatamente tentaram apedrejá-lo por blasfêmia, reconhecendo que 
Ele estava se fazendo igual a Deus Jo 10.33).

Quando interpelado por Filipe, que dizia “Senhor, mostra-nos o 
Pai” Jo  14.8), Jesus lhe respondeu: “Quem me vê a mim vê o Pai; e 
como dizes tu: Mostra-nos o Pai?” Jo  14.9). Filipe pediu uma manifes­
tação visível do Pai, e Jesus lhe disse que essa manifestação já  tinha sido 
dada na pessoa dEle. Nessa declaração, a construção verbal é enfática: o 
verbo grego “ver” (horaõ) aqui indica percepção espiritual, e não apenas 
visual. Mostra a unidade entre o Pai e o Filho, e a plena revelação de

4 LUKASZEVVSKl, Albert L.; DUBIS, Mark; BLAKLEYJ. Ted. The Lexham Syntactic Greek 
New Testament, SBL Edition: cxpansions and annotations. Bellingham, WA: Lexham Press, 
2011. 1 Co 15.45



O Deus Filho | 57

Deus em Jesus. Ele não é apenas um reflexo de Deus, Ele é Deus visí­
vel. Ele possui a mesma natureza divina do Pai. Ele é Deus encarnado, 
não apenas portador da presença divina. Os textos bíblicos sustentam 
essa afirmação, que tem impacto profundo para a cristologia (Hb 1.3; Cl 
1.15). Antes de nascer em Belém, o Filho já  existia eternamente com o 
Pai: “No princípio, era o Verbo, e o Verbo estava com Deus, e o Verbo 
era Deus” (Jo 1.1). Ele é a segunda pessoa da Trindade e foi enviado pelo 
Pai ao mundo (1 Jo 4.9). Ele se fez carne, sem deixar de ser Deus. A en­
carnação do Verbo de Deus não o esvaziou da divindade, mas assumiu a 
condição humana, possuindo duas naturezas unidas numa única pessoa 
Jo 1.14; Fp 2.6-11). Ratifica-se, portanto, que essa união hipostática é 
sem confusão, sem mudança, sem divisão e sem separação (Calcedônia, 
451 d.C.).5 Ele é verdadeiro Deus e verdadeiro homem (Rm 1.3-4; 9.5). 
Sendo Deus e homem, Jesus é o único mediador entre Deus e a huma­
nidade (1 Tm 2.5).

3. Os Atributos Divinos de Jesus
Como Segunda Pessoa da Trindade, Jesus manifesta todos os atri­

butos essenciais de Deus. Reconhecer esses atributos assegura a plena 
dirindade do Filho. Entre eles, citamos:

Eternidade: Jesus não teve começo, pois é eterno como o Pai. No 
Antigo Testamento, a profecia messiânica anuncia: “Porque um menino 
nos nasceu [...] e o seu nome será [...] Deus Forte, Pai da Eternidade” 
(Is 9.6). No Novo Testamento, Jesus declara: “antes que Abraão existis­
se, Eu Sou” Jo 8.58); “Eu sou o Alfa e o Omega, o Princípio e o Fim” 
(Ap 1.8). Esses textos confirmam sua existência sem início e sem fim.

Im utabilidade: Cristo, sendo Deus, não muda em seu ser ou ca­
ráter. ‘Jesus Cristo é o mesmo ontem, e hoje, e eternamente” (Hb 13.8). 
Tiago reforça essa consistência: “ [...] não há mudança, nem sombra de

5 Convocado para, entre outros temas, tratar das heresias do Nestorianismo, que ensinava que Jesus 
era duas pessoas separadas -— uma humana e uma divina —, e o Monofisismo, que ensinava que 
Jesus tinha apenas uma natureza, a divina, absorvendo a humana. William A.; KARKKAINEN, 
Veli-Matti; MARTINEZ, Juan Carlos (orgs.). Um a Obra de Referência para a Igreja em  
todo o Mundo: dicionário global de teologia. São Paulo: Hagnos, 2017, p. 545.



58 | A Santíssima Trindade

variação” (Tg 1.17). Jesus é imutável, Ele não muda com as circunstân­
cias, mas garante fidelidade e confiança (Hb 1.12).

Onipresença: Jesus declarou sua presença universal, sem limi­
tação espacial: “onde estiverem dois ou três reunidos em meu nome, 
aí estou eu no meio deles” (Mt 18.20). Aqui, o verbo no presente do 
indicativo (“estou”) denota a presença contínua e real de Cristo entre 
seus discípulos.

Onisciência: Jesus conhece todas as coisas, inclusive nossos pen­
samentos Jo  21.17). No contexto da cura do paralítico em Cafarnaum, 
Jesus, conhecendo os pensamentos de desaprovação dos escribas, disse: 
“Por que pensais mal em vosso coração?” (Mt 9.4). Significa que Ele 
sabe o que está no coração e na mente das pessoas (cf. Jo 2.25).

Onipotência: nada é impossível para Ele (Ap 1.8). Como Deus To- 
do-poderoso, Jesus opera milagres e declara sua autoridade: “E-me dado 
todo o poder .no céu e na terra” (Mt 28.18). Tudo é possível para aquEle 
que sustenta a criação (Hb 1.3).

Em suma, Jesus Cristo manifesta em si mesmo todos os atributos 
que são incomunicáveis, isto é, que pertencem exclusivamente a Deus. 
A aplicação desses atributos à pessoa de Cristo lhe confere a identidade 
de Deus verdadeiro, promovendo uma cristologia ortodoxa e sólida. A 
Trindade é confirmada, pois o mesmo conjunto de atributos pertence ao 
Pai, ao Filho e ao Espírito Santo. Crer em Jesus como Deus é vital para 
a fé cristã. Negar qualquer um desses atributos é negar a própria essên­
cia do evangelho Jo 20.31).

II -  A CENTRALIDADE DO DEUS FILHO

1. A Glória Sobrenatural de Jesus
A narrativa da transfiguração de Jesus (Mt 17.1-2; Mc 9.2-3; Lc 

9.28-29) é um dos eventos mais significativos na revelação da identi­
dade e da glória do Filho de Deus. Pedro, Tiago e João, testemunhas 
oculares desse acontecimento, são conduzidos por Jesus até um “alto 
monte” . O Comentário Bíblico Pentecostal aponta que esse local é tradi­



O Deus Filho | 59

cionalmente identificado como sendo o monte Tabor, porém o mais 
provável é um local ao sul de Cesareia de Filipe, talvez um dos picos 
do Hermom.6 Não obstante, o “alto monte” simboliza um espaço de 
revelação divina e rememora Moisés recebendo a Lei (cf., Êx 19-20); 
nos Evangelhos, lembra as revelações e teofanias que ocorreram em 
montanhas (cf. Mt 5.1; 15.29).7

Nesse local, Jesus “transfigurou-se diante deles; e o seu rosto res­
plandeceu como o sol, e as suas vestes se tornaram brancas como a luz” 
(Mt 17.2). O  verbo “transfigurar” é tradução do grego metemorphotkê,,8 do 
qual se originou o vocábulo metamorfose (transformação). Indica uma 
mudança profunda essencial e visível. Diferente de uma mera mudança 
externa, trata-se da revelação momentânea da glória inerente à nature­
za divina de Cristo. Não houve aquisição de uma glória alheia, mas a 
manifestação da glória que Ele sempre possuiu como o Verbo eterno (Jo 
1.1,14). Trata-se de uma teofania cristológica, uma epifania da glória 
divina no Deus Filho encarnado.

Significa que, na ocasião, Jesus revelou temporariamente a glória 
da sua natureza divina, com aparência resplandecente. Um prólogo es- 
catológico, um vislumbre do Cristo pós-ressurreto e glorificado (Ap 1.6). 
A transfiguração, portanto, é uma revelação antecipada da glória esca- 
tológica e um testemunho da identidade messiânica e divina de Jesus. 
Teologicamente, esse evento é também uma confirmação da união hi- 
postática: homem e divino, duas naturezas em uma só pessoa Jo 1.14; 
Cl 2.9). A glória manifestada não anula sua humanidade, mas revela a 
plenitude da divindade que habita corporalmente nEle. Uma confirma­
ção da união hipostática: aqui, a divindade de Jesus foi revelada. Uma 
manifestação visível da glória de Deus no Filho encarnado (Fp 2.6-9).

Do ponto de vista doutrinário, a transfiguração reforça a cristo- 
logia elevada do Novo Testamento. Ela é um testemunho trinitário,

6STRONSTAD, Roger; ARRINGTON, L. French (Ed.). Com entário Bíblico Pentecostal:
Novo Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2003, p. 103, 104.

7 Ibid., p. 103.

“LLKASZEW SKI, Albert L.; DUBIS, Mark; BLAKLEY.J. Ted. The Lexham Syntactic Greek
New Testament, SBL Edition: expansions and annotations. Bellingham, WA: Lexham Press 
2011. Mt 17.2



60 | A Santíssima Trindade

pois o Pai fala do céu (Mt 17.5), o Filho é gloriíicado e o Espírito está 
implícito na nuvem de glória (Êx 40.34; Lc 9.34). A glória de Jesus é a 
própria glória de Deus revelada ao mundo (Jo 17.5; Hb 1.3). Assim, a 
transfiguração não é apenas uma experiência para os três discípulos; 
é um ponto de inflexão teológico na revelação do Messias. Ela chama 
a Igreja a contemplar a glória do Deus Filho, a centralidade de Cristo 
na redenção e a esperança escatológica de sermos transformados à sua 
imagem (2 Co 3.18; 1 Jo 3.2).

2. O Testem unho da Lei e dos Profetas
Estando no monte, “eis que lhes apareceram Moisés e Elias, fa­

lando com Ele” (Mt 17.3). Moisés aparece como representante da 
Lei (Torá), sendo o legislador por excelência (Êx 20; D t 5). Sua pre­
sença é uma confirmação visível de que a Lei mosaica apontava para 
o Cristo. Jesus mesmo declara que não veio para revogar a Lei ou os 
Profetas; mas para cumprir (M 5.17). Esse cumprimento se dá em 
dois níveis: Tipológico (Moisés é um tipo de Cristo como mediador. Dt 
18.15; Hb 3.1-6); e Legal Jesus é o único que cumpriu perfeitamente 
a Lei. G1 4.4-5; Rm 8.3-4). Moisés representa também a mediação 
da Antiga Aliança, selada com sangue (Êx 24.8), mas temporária e 
inferior à Nova Aliança, cuja mediação e sangue são de Cristo (Hb 
8.6; Hb 9.13-14).

Elias representa os Profetas, como porta-voz por excelência da 
aliança e defensor do monoteísmo contra a apostasia de Israel (1 Rs 
18). E também considerado o símbolo escatológico da restauração que 
precede o Messias: “Eis que eu vos enviarei o profeta Elias, antes que 
venha o grande e terrível Dia do Senhor” (Ml 4.5, ARA).9 João Batista 
cumpre essa profecia espiritualmente (Mt 11.14), mas a aparição literal 
de Elias na transfiguração aponta para a continuidade profética e o 
testemunho de que o tempo messiânico chegou. Assim, a presença de 
Elias confirma que todos os Profetas anunciavam a vinda, os sofrimen­
tos e a glória de Cristo (Is 9.6; 53; Zc 12.10; Lc 24.26-27).

9 “Jesus reinterpreta o papel escatológico de Elias em termos de precursor, a quem Ele identifica 
explicitamente por João Batista” (cf. Mt 17.7-13 e Mt 11.12-14 com Mc 1.2; 9.13; Lc 7.24-35). 
STRONSTAD, 2003, p. 104-105.



O Deus Filho | 61

Dessa forma, a aparição de Moisés e Elias não é uma consulta aos 
mortos (Dt 18.10-12; Mc 12.27; Lc 16.26), mas uma ação extraordiná­
ria de Deus para autenticar Jesus como o cumprimento da Lei e dos 
Profetas e a revelação final e plena de Deus (Jo 1.14; Hb 1.1-2; 12.24; 
Cl 1.15-20). Esses dois personagens testemunham que Jesus é o tema 
central e o cumprimento definitivo das Escrituras (Lc 24.27,44). Em 
contraste com a antiga mediação da Lei e dos Profetas, Deus declara 
que Jesus é o seu Filho amado, a quem os discípulos devem ouvir (Mt 
17.5). A presença deles é uma prova visível da superioridade de Jesus 
(Hb 1.1-2). Ele é o Verbo encarnado, o Mediador da Nova Aliança, o 
cumprimento de toda a Escritura.

3. A Aprovação Divina do Pai
A transfiguração atinge seu clímax com a voz audível do próprio 

Pai: “ [...] eis que uma nuvem luminosa os cobriu. E da nuvem saiu 
uma voz” (Mt 17.5a). A “nuvem luminosa” é um elemento teofâni- 
co, o símbolo recorrente da presença de Deus na revelação bíblica.10 
Por exemplo, o Senhor ia adiante de Israel numa nuvem (Êx 13.21), a 
nuvem e a glória do Senhor cobriu o Tabernáculo (Êx 40.34-35); no 
Templo, a nuvem representa a glória de Deus (1 Rs 8.10-11). No con­
texto da transfiguração, essa nuvem envolve Jesus, Moisés e Elias dian­
te dos discípulos, indicando que o próprio Deus está presente e prestes 
a falar. A nuvem não é apenas um sinal simbólico, mas o ambiente da 
revelação que autentica a glória e a autoridade do Filho.

A voz vinda da nuvem ecoa as palavras já  proferidas no batismo 
de Jesus: “Este é o meu Filho amado, em quem me comprazo” (Mt 
3.17; 17.5b). Essa repetição é significativa. A expressão “Este é o meu 
Filho amado” confirma filiação divina indicando singularidade e ex­
clusividade. Essa mensagem reflete duas passagens do Antigo Testa­
mento: “Tu és meu Filho; eu hoje te gerei” (SI 2.7), e “o meu Eleito, 
em quem se compraz a minha alma” (Is 42.1). Assim, o Pai ratifica que

10 Uma teofania é uma manifestação perceptível de sua presença, muitas vezes com propósitos 
revelacionais, redentores ou pedagógicos. Tais manifestações podem incluir fogo, nuvens, voz 
audível, terremotos ou outras formas sobrenaturais. Exemplo: a Nuvem e o Fogo no deserto 
(Êx 13.21-22). NASCIMENTO, Alderi Souza do (org.). Novo Dicionário de Teologia. São 
Paulo: Hagnos, 2011, p. 960.



62 | A Santíssima Trindade

Jesus é o seu Filho eterno, não apenas em missão redentora, mas em 
natureza divina. Essa filiação não é apenas funcional (como Messias), 
mas ontológica: o Filho é da mesma substância do Pai, consubstanciai 
(gr. homoousios), conforme ensina o Concilio de Niceia em 325 d.C.

A expressão “em quem me compraz»" (gr. eudokêsa) revela que o 
Filho é aquEle em quem o Pai se deleita e ao mesmo tempo evo­
ca uma profecia messiânica (Is 42.1). A citação remete à figura do 
Servo Sofredor, unindo a glória da transfiguração ao caminho da 
cruz. Jesus é o Filho em quem o Pai tem prazer eterno, por sua 
obediência, humildade, e fidelidade ao plano redentor (Fp 2.6-11). 
A voz do Pai expressa aprovação e autoridade sobre o Filho, confir­
ma a missão e a identidade de Cristo Jo  12.28). Essa manifestação 
audível do Pai atesta publicamente que Jesus é o enviado legítimo. 
E uma afirmação da centralidade de Cristo Jo  14.6). Sustenta a 
doutrina da Trindade, em que o Filho é Deus, gerado pelo Pai e 
consubstanciai com Ele Jo  14.9-10).

III -  A MISSÃO REDENTORA DO DEUS FILHO

1. O Filho com o Revelação Suprem a
A Transfiguração é marcada, também, por uma ordem direta do 

Pai acerca do Filho: “a ele ouvi" (Mt 17.5c, ARA). Essa frase no im­
perativo (gr. akouete autou) direciona a atenção exclusiva a Cristo como 
o supremo revelador da vontade de Deus. Sugere uma ação contínua, 
ouvir e seguir constantemente a palavra de Cristo. A declaração reflete 
a profecia de Moisés: “ O  S e n h o r , teu Deus, te despertará um profe­
ta do meio de ti, de teus irmãos, como eu; a ele ouvireis” (Dt 18.15). 
O Pai, ao dizer “a Ele ouvi”, faz eco direto dessa profecia, confirman­
do que Jesus é o Profeta definitivo, cujo ensino é a autoridade final (Mt 
7.28-29; Jo 6.14; At 3.20-23; Hb 3.3-6). Assim, a lei foi dada por Moisés; 
a graça e a verdade foram por meio de Cristo Jo  1.17).

Portanto, a instrução divina, “a Ele ouvi”, coloca o Filho em po­
sição de supremacia sobre as revelações anteriores (Lc 16.16; Jo 1.17- 
18). Cristo substitui os antigos mediadores, Moisés e Elias não tinham



O Deus Filho | 63

nada de novo para transmitir.11 Ele é o intérprete da vontade divina, 
superior aos profetas e legisladores. Cristo é o Logos eterno (Jo 1.1), 
o único mediador entre Deus e os homens (1 Tm 2.5), o Senhor da 
revelação e da história (Cl 1.15-20). Desse modo, não é Moisés (a Ui) 
e nem Elias (os Profetas) que devem ser ouvidos, mas o Cristo (Hb 1.1- 
2). Sinaliza a transição entre a Antiga e a Nova Aliança, centrada na 
pessoa do Filho (Cl 2.17; Hb 10.1). Logo, negar a Cristo, ignorá-lo ou 
relativizar sua voz é rejeitar a autoridade de Deus (1 Jo 5.12).

Ouvir a Cristo vai além de estudar seus ensinos; é render-se a Ele 
como Senhor. Em meio a tantas vozes que tentam moldar a mente 
cristã, religiosas, ideológicas e filosóficas, o crente salvo é chamado a 
dar ornados, acima de tudo, à voz do Filho. A palavra de Cristo é o pa­
drão absoluto da verdade, da ética e da moral cristã (Mt 5-7). A Igre­
ja  deve centrar sua pregação, liturgia, discipulado e missão em Cristo 
como revelação final de Deus. A fé, o serviço, a adoração e a missão da 
Igreja devem estar enraizados na certeza de que Cristo é a revelação 
perfeita de Deus. NEle, e somente nEle, a alma encontra direção segu­
ra e verdadeira paz.

2. A Exclusividade de Cristo na Redenção
Após a visão do Cristo transfigurado e a ordem recebida (“Le- 

vantai-vos e não tenhais medo”, M t 17.7), os discípulos, erguendo os 
olhos, “ninguém riram, senão a Jesus” (Mt 17.8). A frase traz o advér­
bio grego monon, traduzido por “somente” e que significa “único e /  
ou sozinho”, denotando ênfase absoluta à exclusividade de Jesus. Essa 
expressão não é apenas narrativa, mas é teológica. Ela encerra uma 
verdade fundamental e resume a cristologia do evangelho: Cristo é 
absolutamente único e exclusivo na obra da redenção. A presença de 
Moisés e Elias cessou; restou apenas Cristo. Ele é o cumprimento da 
Lei e dos Profetas (Mt 5.17).

Jesus não apenas sucede a Moisés e Elias —  Ele cumpre tudo o 
que ambos anunciaram. Toda a história da redenção, desde o Gênesis 
até Malaquias, converge para Ele. O próprio Cristo esclareceu aos dis­

PFEIFFER, Charles F. Comentário Bíblico Moody. São Paulo: Mundo Cristão, 1999, p. 85.



64 | A Santíssima Trindade

cípulos no caminho de Emaús: “começando por Moisés e por todos os 
profetas, explicou-lhes o que dele se achava em todas as Escrituras” (Lc 
24.27). Por isso, Cristo não é meramente um Profeta; Ele é o Deus reve­
lado (Jo 14.9) e o único Mediador da humanidade (At 4.12; 1 Tm 2.5). A 
presença gloriosa de Moisés e Elias era derivada e temporária. A glória 
de Cristo é própria da Trindade e é eterna. Ele é a revelação plena de 
Deus, o resplendor da sua glória e a expressão exata do seu Ser (Hb 1.3).

Desse modo, a obra redentora de Cristo dispensa complementos. 
Nenhuma cerimônia levítica, nenhum símbolo do passado pode so­
mar-se ao seu sacrifício.12 Seu sacrifício é plenamente suficiente para 
reconciliar o pecador com Deus (Cl 1.20-22). Diante de sua majestade, 
toda figura da Antiga aliança se desfaz —  somente Jesus permanece. 
Ele é tudo em todos (Cl 3.11). Portanto, a exclusividade de Cristo pode 
ser assim resumida: (i) Unicidade da mediação. Cristo é o único caminho 
para Deus Jo  14.6); (ii) Suficiência da expiação. Seu sangue é suficiente 
para redimir plenamente (1 Jo 1.7); (iii) Revelação definitiva. NEle Deus 
falou de forma final e conclusiva (Hb 1.1-2). Negar a exclusividade de 
Cristo é comprometer a própria base do evangelho. A fé cristã não é 
pluralista, mas é centrada na singularidade absoluta do Filho de Deus.

3. O Aprendizado pela Experiência
A transfiguração como revelação da glória do Cristo ressurreto 

foi também um evento pedagógico para os discípulos. A experiência 
os fortaleceu para o futuro sofrimento de Jesus. O evento sobrenatu­
ral serviu como experiência formativa, por meio da qual os discípulos 
aprenderam — não por palavras, mas por visão —  sobre a identidade 
real de Cristo e sobre o destino que o aguardava. O  monte da transfi­
guração os fez entender que a glória precede a cruz, e que a visão da 
majestade divina fortalece a fé para o sofrimento. Mais tarde, Pedro 
reconheceu o episódio como evidência incontestável dessa verdade: 
“ [...] fomos testemunhas oculares da sua majestade [...] quando da

12 O sacrifício de Jesus é a expressão suprema do amor de Deus Jo  3.16; Rm 5.8). Ele é o funda­
mento da justificação, o centro da reconciliação e a garantia da salvação eterna. Ao oferecer-se 
como oferta perfeita, Jesus aboliu o sistema sacrificial levítico e inaugurou a Nova Aliança no 
seu sangue (Hb 9.11-14). CAMPOS, Heber Carlos de. A Humilhação do Redentor: Encar­
nação e Sofrimento. São Paulo: Cultura Cristã, 2008, p. 596.



O Deus Filho | 65

suprema glória lhe foi dirigida a voz que disse: “Este é o meu filho 
amado” (2 Pe 1.16-17, NVI).

Essa experiência se tornou uma fundação doutrinária para afirmar 
a veracidade do evangelho e a autoridade apostólica. A respeito disso, 
o apóstolo afirmava não ensinar “fábulas engenhosamente inventadas” 
(2 Pe 1.16a, NVI). Eles presenciaram uma prova sensível e ocular do 
triunfo escatológico do Filho. A visão antecipava a ressurreição de Jesus 
e o Reino vindouro —  um vislumbre do Cristo exaltado antes da hu­
milhação da cruz (Hb 2.9). Assim, a Transfiguração é um prólogo do 
Reino de Deus. Jesus havia dito: “alguns dos que aqui se acham não ex­
perimentarão a morte antes de verem o Filho do homem vindo em seu 
Reino” (Mt 16.28, NVI). Essa experiência foi o cumprimento imediato 
dessa declaração, um prenúncio da glória futura (Mt 24.30).

O evento aponta para a entronização definitiva de Jesus, quan­
do todo joelho se dobrará —  uma realidade antecipada na Transfi­
guração (Fp 2.9-11). O Filho é o Rei eterno cujo trono permanece 
para sempre. Sua majestade é inegociável, seu domínio é soberano e 
sua vitória é certa (Hb 1.8-12). Diante dessa glória, somos chamados 
a contemplar e adorar a Cristo com fé e esperança (Hb 12.2). A con­
fiança se fortalece quando o crente olha “firmemente para o Autor e 
Consumador da fé, Jesus” (Hb 12.2, NAA). Assim como os discípulos 
foram preparados para enfrentar a cruz vendo a glória de Cristo, os 
crentes também são capacitados a suportar o presente século manten­
do os olhos fixos no Cristo exaltado.

CONCLUSÃO
A doutrina do Deus Filho nos conduz à centralidade de Cristo na 

fé cristã. Sua divindade, glória e missão redentora revelam o coração 
do Pai e o agir do Espírito. Ele é o Verbo eterno feito carne, o único 
que pode reconciliar o homem com Deus. Por isso, devemos reconhe­
cê-lo como Senhor absoluto, prostrar-nos em adoração, ouvi-lo e se- 
gui-lo em obediência, reverência e gratidão.



C ap ítu lo  6

O Filho como o 
Verbo de Deus

0  prólogo do Evangelho de João apresenta o Verbo eterno como 
Deus, Criador, Revelador e Sustentador Jo  1.1-18). Ele se fez carne e 
revelou de forma plena e completa a glória do Pai. Trata-se de uma re­
velação clara e inconfundível da divindade do Filho. A glória que João 
testemunhou não é uma glória qualquer, mas a glória do Unigênito do 
Pai, cheia de graça e verdade, refletindo a essência de Deus.

Neste capítulo, veremos que essa revelação marca o clímax na en­
carnação do Verbo. Nesse ato, o Deus invisível tornou-se visível Jo 1.18), 
o Eterno irrompeu no tempo (G14.4), o mistério oculto foi revelado em 
Cristo (Cl 1.26-27), e aquele que é transcendente assumiu forma huma­
na Jo 1.14). Na encarnação, o insondável Deus se revelou de maneira 
acessível, pessoal e redentora, ofertando graça sobre graça Jo 1.16).

1 -  O VERBO COMO DEUS ETERNO

1. O Verbo Preexistente
O prólogo de João (dezoito versículos iniciais) é chamado de 

"Hino Logos”. No versículo de abertura, o uso da frase “no princípio, 
era o Verbo” Jo  1.1a) remete diretamente ao livro de Gênesis, “no 
princípio, criou Deus os céus e a terra” (Gn 1.1), identificando o Ver­
bo com o Deus Criador. Aqui, o evangelista apresenta o Verbo como 
preexistente, eterno, coessencial com o Pai. Essa é uma maneira de re­
ferir-se ao atributo da Eternidade que somente Deus possui. O Verbo



O Filho como o Verbo de Deus | 67

não teve um início; Ele sempre existiu. Isso é um atributo exclusivo de 
Deus (SI 90.2; Is 43.10). O vocábulo ‘‘Verbo” (gr. Logos) vem de “lego”, 
uma expressão grega empregada para “palavra”, “fala”, “expressar uma 
opinião”. Para os gnósticos, o Logos é uma emanação intermediária en­
tre o Deus supremo e o mundo material, associado ao Demiurgo, uma 
divindade inferior responsável pela criação imperfeita e corrupta do cos­
mos físico.1 Conforme Richards, no pensamento filosófico grego, logos 
era usado em relação ao princípio racional ou à Mente que regia o uni­
verso. No hebraico, o termo “memrd’ era utilizado nos Targuns como 
referência à manifestação de Deus como o Anjo de Jeová, e a Sabedoria 
de Deus (Pv. 8.23).2

Enquanto os gregos pensavam em um princípio impessoal e os 
gnósticos num ser intermediário, João apresenta o Logos como o pró­
prio Deus Eterno: Jesus Cristo, o Filho Unigênito do Pai Jo 1.14; 3.16). 
A doutrina do Logo?, em João não é dependente dos filósofos especulati­
vos e nem da doutrina do gnosticismo. Em João, o Logos é o Deus encar­
nado, a segunda Pessoa da Trindade Jo 10.30; 20.28). Essa designação e 
identificação do Logos como sendo o Cristo aparece três vezes nos textos 
neotestamentária Jo 1.1, 14; 1 Jo 1.1 e Ap 19.13).

Conforme Hendriksen, “Cristo é o Verbo (ou a Palavra) de Deus: 
Ele expressa ou reflete a mente de Deus e também revela Deus para os 
homens Jo  1.18; Mt 11.27; Hb 1.3).3 Jesus não começou a existir em 
Belém; Ele é coexistente com o Pai desde o princípio. Antes de tudo o 
que existe, o Verbo já  existia: “Ele é antes de todas as coisas. Nele tudo 
subsiste” (Cl 1.17, NAA). Significa que “todas as leis pelas quais todo 
o mundo é uma ordem e não um caos são a expressão da mente do 
Filho [...] o Filho é o princípio e o fim da criação, e o poder que lhe dá 
consistência”.4 Esse texto pauüno reforça a pré-existência e a sustenta­
ção do cosmos pelo Filho.

1 LAMELAS, Isidro. G nosticism o e Dualism o Anticósmico: gênese remota de uma crise 
Ephata, 4, n. 1, 2022, p. 39-78.

2 RICHARDS, Lawrence O. Com entário H istórico-Cultural do Novo Testamento. Rio
de Janeiro: CPAD, 2008, p. 193.

3 HENDRIKSEN, William. O Evangelho de João. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2004, p. 101.
4 BARCLAY, William. Epístola C olossenses. Trad. Carlos Biagini. São Paulo- Vida Nova

1985, p. 41-42.



68 | A Santíssima Trindade

2. O Verbo com o Pessoa D istinta
Como observado, João apresenta o Verbo (.Logos) como pré-existen- 

te, ativo na criação e totalmente divino. E na frase “estava com Deus” 
(Jo 1.1b), do grego “enpros ton Theorí\ destaca tanto a distinção de Pes­
soas quanto a eterna e íntima comunhão dentro da Trindade (Dt 6.4; 1 
Jo 5.7). A preposição “pros” (“com”) expressa face a face — uma convi­
vência pessoal contínua — sustentando a ideia de que o Logos tem iden­
tidade distinta, enquanto permanece em unidade com Deus Pai. Esse 
“com” não é temporal, mas relacionai e eterno. Hendriksen enfatiza que 
o Logos “existe desde toda a eternidade como uma Pessoa distinta e esta­
va gozando da comunhão amorosa com o Pai.5

Barclay ratifica que “sempre existiu a relação mais íntima e mais 
próxima entre o Verbo e Deus [...] Jesus sempre esteve com Deus [...] 
Jesus mantém uma relação tão íntima com Deus que Deus não tem se­
gredos para Ele”.6 Assim, a expressão “o Verbo estava com Deus” Jo 
1.1b) ensina que “o Verbo não é uma parte do mundo que começou a 
existir no tempo; o Verbo é uma parte da eternidade e estava com Deus 
antes do tempo e antes do princípio do mundo”.7 Desse modo, “se o 
Verbo estava com Deus antes de que começasse o tempo, se o Verbo de 
Deus é parte do esquema eterno das coisas, quer dizer que Deus sem­
pre foi como Jesus”.8 Essa doutrina refuta visões heréticas, tais como o 
modalismo, o unicismo sabelianista e moderno que ensina ser o Pai, o 
Filho e o Espírito Santo três modos sucessivos de aparecimento de uma 
mesma pessoa divina. No entanto, a Escritura diz que o Pai, o Filho e o 
Espírito Santo são Pessoas coexistentes desde o princípio Jo  1.2; 17.5). 
Refuta também o triteísmo, que afirma existir três deuses separados, pois 
a Bíblia revela a existência de um único Deus (Mc 12.32); e, ainda, nega 
o unitarismo, que afirma que somente o Pai é Deus, porém as Escrituras 
Sagradas ensinam a divindade do Filho e do Espírito Santo (At 5.3, 4).

5 HENDRIKSEN, William. O Evangelho de João. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2004,
p. 101.

6 BARCLAY, William. O Evangelho de João. Trad. Carlos Biagini. São Paulo: Vida Nova, 
1985, p. 46.

7Ibid., p. 44.
8 Ibid., p. 45.



O Filho como o Verbo de Deus | 69

Portanto, o uso de “en pros ton Theon” sustenta a doutrina trinitária 
clássica: o Verbo é uma Pessoa distinta, não apenas uma manifestação 
transitória. Essa distinção não implica separação, mas reflete a comunhão 
eterna no seio divino. O Verbo não é uma força ou uma mera ideia divi­
na, como pensavam os gregos, Ele é plenamente pessoal (1 Jo 1.1). Apesar 
de ser Deus, o Verbo estava “com Deus” mostrando tanto a distinção de 
pessoas quanto a unidade essencial entre o Pai e o Filho Jo 14.9-11).

3. O Verbo É da m esm a E ssência do Pai
Na sequência do versículo de abertura, João revela “o Verbo era 

Deus” Jo  1.1c). No grego, a ordem normal seria: “ho Lógos ên Theós” (o 
Verbo era Deus). Porém, João usa “Theós ên ho Lógos”9. O escritor faz 
uso dessa construção por razões doutrinárias e teológicas. Ao posicio­
nar “Theós” (Deus) antes do verbo, João dá ênfase à natureza divina do 
Verbo. Esse enunciado ratifica a deidade do Verbo eterno. Assim como 
Deus é eterno, o Verbo também é eterno (Ap. 1.8). Reafirma a ple­
na divindade do Filho, não meramente um ser criado ou intermediá­
rio, mas verdadeiro Deus. Não obstante, como a palavra grega Deus 
(Theós) aparece sem o artigo definido (ho), isso tem gerado discussões 
exegéticas acerca do Logos. No entanto, na estrutura grega, a ausência 
do artigo não implica indefinição ou inferioridade. Essa construção en­
fatiza a qualidade ou a natureza do sujeito. A omissão do artigo não 
significa “um deus”, como sustentam traduções heréticas, mas é um in­
dicativo da natureza do Verbo.10 Esclarece que o Verbo compartilha da 
mesma essência divina Jo  10.30; 14.9). Assim, a interpretação correta 
indica que “o Verbo era Deus” em essência/natureza. Portanto, a ausên­
cia do artigo em Theós não significa que o Logos fosse um “deus” qual­
quer, mas que o Logos possuía a mesma substância divina (gr. homoousios)

9 DEUTSCHE BIBELGESELLSCHAÍT. Novura Testamentum Graece. 28. ed. rev. Stuttgart: 
Deutsche BibelgeseUschaft, 2012, p. 292.

10 A ausência do artigo em “Theós" tem sido mal interpretada pelas Testemunhas de Jeová por 
meio da Tradução do Novo Mundo (TNM): “a Palavra era um deus” Jo 1.1c). No entanto, 
segundo as regras do grego Koiné, um predicativo do sujeito precedendo o verbo muitas vezes 
não leva artigo para evitar confusão com o sujeito (DANA, H.E. & MANTEX Julius R. Manual 
de Gramática dei Nuevo Testam ento Griego. Segundo ano da versión casteilana. Casa 
Bautista de Publicaciones, 1979, p. 148).



70 | A Santíssima Trindade

do Pai, isto é, Deus em sua totalidade (Cl 1.15; 2.9). Em vista disso, 
João apresenta o Logos como: Eterno (Jo 1.1a); Distinto do Pai (Jo 1.1b); 
e Consubstanciai com o Pai Jo  1.1c). Essa tríplice formulação expressa 
de modo conciso as verdades fundamentais da doutrina da Trindade: 
unidade de essência, distinção de pessoas e igualdade de divindade.

II -  O VERBO COMO CRIADOR

1. O Agente da Criação
O Evangelho de João também apresenta Jesus como Criador: 

“Todas as coisas foram feitas por ele, e sem ele nada do que foi feito 
se fez” Jo  1.3). A expressão “todas as coisas” (gr. panta), refere-se ao 
universo em sua totalidade, tanto visível quanto invisível (Cl 1.16). A 
construção verbal “foram feitas” (gr. gínomai) usado no aoristo, indica 
um evento consumado, a criação ex nihilo, um ato divino e não contí­
nuo.11 A frase “por meio dele” (gr. diá autoii), revela a mediação ativa do 
Verbo na criação; Ele é o agente em cooperação com o Pai (Hb 1.2).

O  versículo está dividido em duas cláusulas. João utiliza uma cons­
trução enfática, típica da literatura judaica (antítese afirmativa e nega­
tiva), para excluir qualquer possibilidade de que algo tenha existido in­
dependentemente do Verbo.12 A primeira cláusula é afirmação positiva: 
“todas as coisas foram feitas por ele”, isto é, o Verbo é o agente criador. 
E a segunda afirmação é negativa: “sem Ele nada do que foi feito se fez”, 
que reforça a exclusividade e totalidade da ação criadora do Verbo. As­
sim, o texto ratifica a divindade do Verbo e sua pré-existência absoluta.

Essas afirmações remetem ao livro de Gênesis. A Escritura declara 
que a criação é uma prerrogativa exclusiva de Deus: “no princípio, criou 
Deus os céus e a terra” (Gn 1.1). O vocábulo “criou” traduz o verbo 
hebraico bãrã\  termo reservado à atividade criadora de Deus e nunca 
usado para atividade hum ana13 (Gn 1.21,27; 2.4; 5.1-2; 6.7). Significa 
que o universo foi criado por Deus a partir do nada —  do latim ex nihilo

11CARSON, D. A.; et. al. Comentário Bíblico Vida Nova. Sâo Paulo: Vida Nova, 2009, p. 1249.

12SBB. Dicionário Bíblico Strong: Léxico Hebraico, Aramaico c Grego. Barueri: SBB, 2002, p. 1379.
13 ALIEN, Clifton (Ed.). Comentário Bíblico Broadman. Rio de Janeiro: JUERP, 1987, vol. 

l ,p . 174.



O Filho como o Verbo de Deus I 71

(Hb 11.3). A doutrina de Deus como Criador possui eco no Antigo Tes­
tamento: “Pela palavra do S e n h o r  foram feitos os céus [...] porque falou, 
e tudo se fez” (SI 33.6,9); “Eu fiz a terra e criei nela o homem” (Is 45.12).

O  texto joanino também está em harmonia com outras passagens 
do Novo Testamento que atribuem a obra da criação a Cristo: Ele é o 
originador, sustentador e o fim (gr. telos) da criação; Cristo não é uma 
criatura, mas o Criador eterno (Cl 1.16,17); o Filho é o mediador da re­
velação e da criação (Hb 1.2); a adoração no céu é baseada na obra cria­
dora de Deus — o mesmo atributo que João aplica ao Verbo (Ap 4.11). 
Esses textos, dentre outros, evidenciam que a Palavra de Deus é o meio 
criador, conceito que João associa diretamente à pessoa do Verbo (Logos).

2. A Fonte da Vida
O versículo “Nele, estava a vida” Jo 1.4a) refere-se diretamente ao 

Logos, o Verbo eterno Jo  1.1-3). Percebe-se que o texto não diz “por 
meio dele”, mas “nele” estava a vida. Essa cláusula, “nele estava a vida”, 
aponta para a ‘Aseidade Divina”, uma das doutrinas centrais da teologia 
cristã, isto é, Cristo possui vida em si mesmo —  Ele não depende de nin­
guém ou de nada para viver. Significa que, desde toda a eternidade, e ao 
longo de toda a antiga dispensação, a vida sempre residiu no Verbo.14

Essa declaração indica que a vida não vem de fora; ela está no Ver­
bo por sua natureza, reafirmando a preexistência de Cristo e sua divin­
dade da mesma essência do Pai (Hb 1.1-2). Esse enunciado revela que o 
Verbo é a fonte absoluta e originária de toda forma de vida, tanto física 
quanto espiritual, eterna e imortal Jo 3.36; 1 Jo 5.11-12). O versículo 
confirma a unidade entre o Pai e o Filho, apontando para a doutrina da 
Trindade consubstanciai. Assim sendo, o Verbo é aquEle em quem resi­
de a vida —  a causa de toda a existência. O  Comentário Bíblico Pentecostal 
ratifica que “a Palavra divina, como Deus Pai, tem vida em si mesma, 
vida incriada (ou seja, é a fonte da vida eterna). Essa vida revelou a pes­
soa e natureza de Deus para todas as pessoas”.15 O Gênesis mostra que a

14 HENDRIKSEN, William. Comentário do Novo Testamento: o Evangelho de João. São 
Paulo: Cultura Cristã, 2004, p. 102.

15 STRONSTAD, Roger; ARRINGTON, French L. Comentário Biblico Pentecostal. Rio de 
Janeiro: CPAD, 2003, p. 496.



72 | A Santíssima Trindade

vida humana foi soprada por Deus (Gn 2.7). Essa vida emana do Verbo 
autor da criação (Cl 1.16-17). Paulo confirma que “ele mesmo é quem 
a todos dá vida, a respiração e todas as coisas” (At 17.25 . ratificando a 
autossuficiência do Verbo (At 17.25).

Assim, a curta declaração “Nele, estava a vida” é densa de signifi­
cado teológico. Afirma que Jesus Cristo, o Verbo eterno, é a fonte origi­
nal, autossuficiente e absoluta de toda a vida. Ele compartilha da mesma 
substância divina: “Porque assim como o Pai tem vida em si mesmo, 
também concedeu ao Filho ter vida em si mesmo” Jo 5.26, NAA). Essa 
verdade ensina que a vida eterna e imutável que está no Pai está igual­
mente no Filho, apontando para a mesma essência entre as Pessoas da 
Trindade Jo 10.30; 14.9; 17.5).

3. A Luz dos H om ens
O texto bíblico assevera que “a vida era a luz dos homens; e a luz 

resplandece nas trevas, e as trevas não a compreenderam” Jo 1,4b-5). A 
metáfora da luz é recorrente nas Escrituras, e simboliza o caráter de Deus, 
porque nEle não há trevas alguma (1 Jo 1.5). A luz também representa, 
desde o Antigo Testamento, a presença e a atuação salvífica de Deus. No 
primeiro dia da criação, como símbolo de ordem e vida. Deus disse: “Haja 
luz. E houve luz” (Gn 1.3). O Messias é anunciado como a “grande luz” 
que brilha para os que habitavam na sombra da morte (Is 9.2; Mt 4.16).

Em João, Jesus declara: “Eu sou a luz do mundo; quem me segue 
não andará em trevas, mas terá a luz da vida” Jo  8.12). Nesse contexto, 
Ele não apenas possui luz; Ele é a própria Luz. Desse modo, a expressão 
joanina “a vida era a luz dos homens” não apresenta Jesus como uma 

luz, mas como a L u z  verdadeira que veio ao mundo Jo  1.9). Segundo 
Vicente, “a expressão luz verdadeira denota a realização da ideia divina 
original da Luz, a Luz arquetípica, contrastada com todas as manifesta­
ções imperfeitas”.16 Por conseguinte, Jesus é a fonte de iluminação moral 
e espiritual de toda a humanidade. F. F. Bruce ratifica que “a iluminação 
que o evangelista tem em mente é principalmente espiritual, que dissi­

16 VINCENT, Marvin R. Estudo no Vocabulário Grego do Novo Testamento. Rio de Ja ­
neiro: CPAD, 2013, v. 2, p. 35.



pa as trevas do pecado e da descrença”.17 Nesse sentido, João destaca 
que essa luz não apenas revela o pecado, mas ilumina os perdidos e os 
chama ao arrependimento (Jo 3.19-21). A luz de Cristo não é apenas 
iluminação intelectual, mas um convite à transformação espiritual. As­
sim sendo, Chafer lembra que “o homem, à parte da iluminação divi­
na, é totalmente incapaz de receber ou entender a verdade a respeito 
de Deus”.18 A declaração “as trevas não prevaleceram contra ela” Jo 
1.5, NAA) é traduzida por diferentes formas: “não a compreenderam” 
(ARC); “não a derrotaram” (NVI); “não a apreenderam” (BJ); “não 
a reteve” (HD). Isso porque o verbo grego katalambánõ pode significar 
tanto “compreender” como também “dom inar/apoderar-se” (Mc 
9.18; Jo 12.35). Em vista disso, os estudiosos concordam que a ideia é 
dupla: os homens em trevas não entenderam a luz de Cristo e, ao mes­
mo tempo, as trevas não conseguiram detê-la. Assim, todas as versões 
expressam que as trevas do pecado não podem resistir à luz do Filho 
de Deus (Rm 13.12). A vitória da luz sobre as trevas antecipa a derrota 
final do mal (Ap 21.23-25).

III -  O VERBO COMO REVELAÇÃO DO PAI

1. A Encarnação do Verbo
João apresenta o Verbo como o supremo meio de autorrevelação do 

Pai: “o Verbo se fez carne e habitou entre nós, e vimos a sua glória” Jo 
1.14a). A declaração “o Verbo se fez carne” combate a heresia do doce- 
tismo — uma forma incipiente do gnosticismo — que negava a verda­
deira humanidade de Cristo. Os docetas acreditavam que Jesus apenas 
parecia ser humano, mas não possuía um corpo real. Contra isso, João 
afirma que o Verbo “se fez carne”, não diz apenas que o Verbo se fez 
homem, mas carne, ou seja, tornou-se verdadeiramente humano, com 
um corpo físico, emocional e espiritual.

Essa afirmação ressalta a totalidade da natureza humana assumi­
da pelo Filho e marca o ponto culminante da revelação divina: o Ver­

O Filho como o Verbo de Deus | 73

17BRUCE, F. F. João: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 1987, p. 41.
18CHAFFER, Lewis Sperry. Teologia Sistem ática. São Paulo: Hagnos, 2003, v. 2, p. 65.



74 | A Santíssima Trindade

bo se tornou homem sem deixar de ser Deus (Fp 2.6-8). Na sequên­
cia, João enfatiza que o Verbo “habitou” entre nós. O termo grego 
correspondente é eskênõsen, que tem como raiz a palavra “tenda” (gr. 
skêne), e significa literalmente “armou sua tenda”. A expressão remete 
ao Tabernáculo do Antigo Testamento (Ex 25.8-9), onde a presen­
ça de Deus habitava no meio do povo de Israel. João emprega essa 
imagem para ensinar que, agora, o próprio Deus tabernaculou entre 
nós em Cristo. Henry ressalta que “uma vez que o Verbo eterno se 
fez carne, vestiu-se com um corpo, como nós, e habitou neste mun­
do, como nós”.19 Dessa forma, o corpo de Cristo é comparado a esse 
Tabernáculo, onde Deus se revela e onde a glória de Deus se mani­
festou visível entre os homens: “e vimos a sua glória” Jo  1.14). Essa 
manifestação da glória (gr. dóxa) foi reveladora do caráter de Deus e 
da divindade de Cristo: “Pois em Cristo habita corporalmente toda a 
plenitude da divindade” (Cl 2.9, NVT). A glória vista pelos discípulos 
em Jesus não foi um reflexo da glória mosaica, mas a revelação do 
amor, graça e verdade de Deus na Pessoa do Filho Jo  1.17; Hb 1.3). 
Descreve também a união hipostática das duas naturezas do Filho: 
divina e humana. Ele é o Emmanuel, o Deus conosco (Mt 1.23) —  a 
plena revelação do Pai (Hb 1.1).

2. A Plenitude da Graça e da Verdade
João, testemunha ocular de Cristo (1 Jo 1.1-2), faz uma revelação sin­

gular: o Verbo, que é Deus Jo 1.1), encarnou-se plenamente Jo 1.14), e 
essa encarnação revelou a “glória do Unigênito do Pai, cheio de graça e 
de verdade” Jo 1.14b). Na Septuaginta, o grego “dóxa” (glória) traduz o 
hebraico “kcwôd\ muitas vezes associado à “Shekmah”, a presença visível da 
glória de Deus entre o seu povo (Ex 40.34-35; 2 Cr 5.13-14). Contudo, na 
Antiga Aliança, essa glória era limitada, temporal e mediada por símbo­
los (como o Tabernáculo). Em contraste, João afirma que, na pessoa de 
Jesus, essa glória é plena, pessoal e permanente Jo 2.11; 17.1-5).

A frase empregada por João, “cheio de graça e de verdade”, revela 
o conteúdo dessa glória. Essa expressão remete ao livro do Êxodo, quan­

19 HENRY, Matthew. Comentário Bíblico Novo Testamento: Mateus a João. Rio de Janeiro: 
CPAD, 2008, p. 749.



O Filho como o Verbo de Deus | 7 5

do Deus se revela a Moisés como “Deus compassivo, clemente, longâni- 
mo e grande em misericórdia e fidelidade” (Ex 34.6, ARA). A fórmula 
“graça e verdade”, utilizada por João, ecoa esse momento da autorreve- 
lação divina. Carson sustenta que “a glória revelada a Moisés, quando o 
Senhor passou diante dele e ressoou seu nome, manifestando que a bon­
dade divina se caracteriza por inefável graça e verdade, era exatamente 
a mesma glória que João e seus amigos viram na Palavra que se tornou 
carne”.20 A graça refere-se à benevolência redentora de Deus, e a verda­
de à fidelidade à sua promessa e à realidade eterna que Ele revela. João, 
ao usar essa linguagem, indica que Cristo é o cumprimento pleno da 
autorrevelação de Deus no Sinai. Desse modo, diferente da lei dada por 
Moisés Jo 1.17a), que revelava o pecado e apontava para a necessidade 
de redenção (G1 3.24), Cristo encarnou a própria graça salvadora e a 
verdade eterna. Ele trouxe a realidade daquilo que a Lei prefigurava — 
o favor imerecido de Deus (graça) e a verdade revelada de forma plena.

Cristo não apenas ensina a verdade —  Ele é a verdade Jo  14.6). 
Ele não apenas oferece graça — Ele é a plenitude da graça de Deus, 
uma provisão contínua que se manifestou salvadora a todos os homens 
(Tt 2.11). Assim, Cristo não apenas possui ou transmite esses atributos 
— Ele é a própria personificação deles (Cl 2.3,9). Mercê dessa verdade, 
como receptor da plenitude da graça Jo 1.16), o cristão é convidado a 
contemplar a glória do Verbo encarnado e a viver sob a influência da 
sua graça e verdade (2 Co 3.18; Jo 8.31-32).

3. O Revelador do D eus Invisível
No último versículo de seu prólogo, João afirma: “Ninguém ja ­

mais viu Deus; o Deus unigênito, que está junto do Pai, é quem o re­
velou” Jo  1.18, NAA). Aqui, o apóstolo enfatiza que Deus é invisível e 
inacessível (1 Tm 1.17; 6.16). A primeira afirmação, “ninguém jamais 
viu Deus”, é um eco do Antigo Testamento, onde a santidade e trans­
cendência de Deus tornam impossível à humanidade vê-lo em sua es­
sência (Dt 4.12; Is 6.5). A teologia judaica estabelece que Deus habita 
em luz inacessível e que o ser humano, por si só, não pode contemplar 
sua glória total e viver (Êx 33.20).

20 CARSON, D. A. O Comentário de João. São Paulo: Shedd Publicações, 2007, p. 130.



76 | A Santíssima Trindade

No entanto, o Verbo o revelou de forma plena e perfeita. O Deus 
unigênito “quebrou a barreira que tornava impossível para seres hu­
manos ver a Deus, e o tornou conhecido”.21 Essa expressão, “Deus 
unigênito” (gr. monogenês Thsos), significa literalmente “o Deus único ge­
rado”. Refere-se a Cristo — o Filho da mesma substância (gr. homoou- 
sios) do Pai —  o único em sua categoria. Conforme Boor, “somente 
Ele podia verdadeiramente trazer notícia de Deus, porque Ele era esse 
— único sem igual”.22 Essa leitura reforça a plena divindade e a eter­
nidade de Cristo, enfatizando que o Verbo não apenas veio de Deus, 
mas Ele é Deus (Jo 1.1). Ratifica então que Cristo é a autorrevelação 
completa do Pai. Como disse Paulo, “Ele é a imagem do Deus invisí­
vel” (Cl 1.15, NAA). E também Cristo declarou: “Quem  me vê, vê o 
Pai” (Jo 14.9, NVT). Assim, o Verbo eterno torna o invisível, visível; o 
transcendente, imanente; e o insondável, revelado.

CONCLUSÃO
Jesus Cristo é o Deus unigênito que revela o Pai. NEle, a glória, a 

graça e a verdade de Deus são plenamente manifestas. A encarnação 
do Verbo não é apenas uma doutrina essencial da fé cristã, mas tam­
bém um chamado à adoração e proclamação daquEle que é a imagem 
visível do Deus invisível. O Senhor Jesus é a perfeita revelação do Pai à 
humanidade. Que cada crente reconheça que conhecer a Cristo é co­
nhecer o próprio Deus, e que proclamar essa verdade é tornar a glória 
do Pai conhecida no mundo.

21CARSON, D. A. O Comentário de João. São Paulo: Shedd Publicações, 2007, p. 135.
22 BOOR, Werner de. Evangelho de João. Curitiba: Editora Esperança, 2002, p. 28.



C apítu lo  7

A Obra do Filho

Jesus Cristo é o Filho eterno de Deus, que assumiu a forma huma­
na, viveu uma vida sem pecado, morreu e ressuscitou vitoriosamente. 
Sua missão abrange não apenas o perdão dos pecados, mas a revela­
ção do caráter do Pai e a restauração de toda a criação. A encarnação 
e a vida terrena de Jesus Cristo revelam o mistério profundo da humi­
lhação voluntária do Filho de Deus. Ele renunciou ao exercício pleno 
de seus direitos divinos em favor da salvação dos pecadores.

Sua missão não terminou na manjedoura. O propósito da encar­
nação foi a redenção da humanidade por meio de sua morte substituti­
va na cruz e sua ressurreição gloriosa (Lc 19.10; Hb 9.12). A cruz não 
foi o fim, mas o caminho para a glória. Sua humilhação foi seguida 
por sua exaltação suprema, como resposta do Pai à sua perfeita obe­
diência e sacrifício expiatório (Fp 2.9-11). Sob tais premissas, este capí­
tulo apresenta a obra do Filho em três dimensões: sua humilhação, sua 
redenção e sua exaltação.

I -  A HUMILHAÇÃO VOLUNTÁRIA DO FILHO

1. A Subm issão de Cristo
Aos Filipenses, Paulo exorta a Igreja à unidade e à humildade (Fp 

2.1-4). O apóstolo adverte o cristão a ter a mente de Cristo: “De sorte 
que haja em vós o mesmo sentimento que houve também em Cristo 
Jesus” (Fp 2.5). Aqui, Paulo apresenta Cristo com o exemplo supremo 
de humildade, e modelo máximo de serviço abnegado, contrastando 
com a tendência do ser humano ao orgulho e à autopromoção (Gn 3.5; 
Is 14.13-14). O termo grego para “sentimento” é phroneõ, que significa



78 | A Santíssima Trindade

mais do que uma emoção passageira —  trata-se de um modo de pensar, 
uma disposição humilde que dirige e molda a mente por uma visão ética 
e espiritual.1 Na sequência do texto, Paulo introduz o chamado “hino 
cristológico” (Fp 2.6-11), considerado uma das porções mais sublimes 
acerca da encarnação e da exaltação de Cristo. A perícope apresenta 
dois movimentos: (i) a humilhação voluntária do Filho (Fp 2.6-8); e (ii) 
a exaltação gloriosa de Cristo pelo Pai (Fp 2.9-11). Nessa perspectiva, 
Paulo convida os Filipenses a seguirem o exemplo deixado por Cristo e 
assumirem concretamente sua atitude de humildade e serviço voluntá­
rio. Isso demonstra que o crente deve, em todo tempo e de toda a ma­
neira, imitar o mesmo modo de pensar e viver que foi demonstrado por 
Jesus Cristo (1 Jo 2.6). Essa conduta a ser assumida pelo cristão refere-se 
a uma consciência orientada pela humildade e pelo exercício do amor 
Jo 13.15). Imitar a mente de Cristo significa o abandono de exclusivida­
de e busca por prestígio, trata-se de um convite à cruz diária (Lc 9.23). 
A submissão voluntária de Cristo ao Pai Jo 6.38; M t 26.39) revela o 
caminho da obediência plena, que deve caracterizar todo cristão. Des­
sa forma, o chamado é para pensar e agir como Cristo, o que envolve 
transformação da mente (Rm 12.2), vida de serviço (Mc 10.45) e a re­
núncia do próprio eu (Fp 2.3-4).

Implica, ainda, buscar o bem do próximo, e não se moldar ao espí­
rito do presente século. Reporta-se a um viver diário prático e renovado 
(Rm 12.1-2). Essa renovação é operada pelo Espírito Santo por meio 
da Palavra (2 Co 3.18; Ef 4.23; Cl 3.10). Tal transformação habilita o 
crente a discernir e praticar a vontade de Deus, e essa vontade é sempre 
voltada para a glória do Pai em todas as esferas da existência — traba­
lho, família, relacionamentos e ministério (1 Co 10.31; Mt 5.16). Como 
cristãos, somos chamados não apenas a crer em Cristo, mas a pensar e 
agir como Ele (Mt 11.29).

2. O Esvaziam ento de sua Glória
O apóstolo Paulo escreve que Jesus, “subsistindo em forma de 

Deus, não julgou como usurpação o ser igual a Deus” (Fp 2.6 ARA).

1 STRONG, James. Dicionário Bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego. Barueri: 
SBB, 2002, p. 1905.



A Obra do Filho | 79

Essa construção do texto grego é teologicamente profunda. O  verbo 
“subsistindo” (gr. hyparcho) indica um estado contínuo e permanente, 
ou seja, Cristo sempre foi Deus, mesmo antes de sua encarnação (Jo 
1.1; Cl 1.17). A expressão “forma de Deus” (gr. morphê Theou) aponta 
para a essência divina compartilhada com o Pai, não apenas uma apa­
rência. Conforme leciona Barclay, “Jesus está de maneira inalterável 
na forma de Deus; sua essência e seu ser imutável são divinos”.2

Contudo, Cristo não considerou esse status divino como algo a ser 
usado em benefício próprio. A frase traduzida “como usurpação” (gr. 
harpagmós) pode ser entendida como “algo a ser retido a todo custo” ou 
“algo a ser explorado egoisticamente”. A versão brasileira (TB) traduz 
como “não julgou que o ser igual a Deus fosse coisa de que não deves­
se abrir mão” . Como escreve Hendriksen, “Ele não considerou o fato 
de ser igual a Deus como sendo algo que não devesse escapar de seu 
domínio”.3 Ao contrário do primeiro Adão, que almejou ser “como 
Deus” (Gn 3.5), Cristo, o segundo Adão, sendo Deus, por amor preo- 
cupou-se com bem-estar dos outros (Fp 2.4b).

Sendo Ele igualmente Deus, compartilhando da mesma natureza 
do Pai Jo  1.1), preferiu privar-se de seus direitos —  não da sua divin­
dade. Essa realidade é confirmada quando Jesus “fez a si mesmo de 
nenhuma reputação” (Fp 2.7a, ACF). Essa frase também pode ser tra­
duzida como “a si mesmo se esvaziou” ou “aniquilou-se a si mesmo”. 
O termo “esvaziou-se/aniquilou-se” (gr. ekenõsen, de kénosis) refere-se à 
autoabnegação voluntária, assumindo a natureza humana (Fp 2.7b). 
Isso não significa a perda de sua divindade, mas a renúncia da glória 
que Ele possuía na eternidade com o Pai Jo  17.5).4

Aqui é importante ratificar que, na encarnação, Jesus não perdeu 
seus atributos divinos. Cristo não deixou de ser Deus, mas abriu mão 
da manifestação externa da sua glória e dos privilégios celestiais Jo 
17.5). Stronstad corrobora com essa interpretação ao afirmar que a 
“divindade foi algo que Jesus se recusou a reconhecer como seu direito

2 BARCLAY, William. Filipenses. Trad. Carlos Biagini. São Paulo: Vida Nova, 1985, p. 46.
3 HENDRIKSEN, William. Efésios e Filipenses. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2004, p. 475.
4 CARSON, D. A.; et. al. Comentário Biblico Vida Nova. São Paulo: Vida Nova, 2009, p. 1523.



80 | A Santíssima Trindade

inalienável. Ele colocou de lado os seus direitos (não a sua divindade), 
e não os defendeu”.5 Sim, Ele se humilhou, tornando-se servo (gr. dou- 
los), com total identificação com os homens (Hb 2.14-17; 4.15).

3. O bediência Sacrificial até a Cruz
A obediência de Cristo foi plena, desde a encarnação até o Calvário: 

“na forma de homem, humilhou-se a si mesmo, sendo obediente até à 
morte e morte de cruz” (Fp 2.8). Esse versículo descreve uma progressão 
descendente: da eternidade divina à condição humana, e da humanidade 
até a morte. A expressão “humilhou-se a si mesmo” (gr. etapdrwsen heauton) 
indica um ato voluntário e intencional de submissão. Ele não foi humilha­
do pelos homens apenas — Ele escolheu se humilhar Jo 10.17-18).

Cristo desceu à condição mais humilde e morreu como servo (2 
Co 8.9). Em obediência ao Pai, submeteu-se à humilhação da cruz (Hb 
12.2). Beacon descreve que “a morte de cruz fala do clímax da humilha­
ção própria de Cristo, pois era a maneira mais infame de morte conheci­
da nos dias de Paulo [...] associada à cruz estava a vergonha mais inten­
sa”,6 A frase “morte de cruz” era uma expressão carregada de horror e 
escândalo para os judeus (Dt 21.23; G1 3.13) e vergonha para os gentios 
(1 Co 1.23). Mas Cristo, o Santo de Deus, submeteu-se a essa ignomínia 
por amor aos pecadores (Hb 12.2).

O  termo “obediente” (gr. hypekoos) carrega a ideia de submissão 
completa à autoridade. A obediência de Jesus não foi parcial, nem con­
dicional, mas plena, ativa e contínua, desde a manjedoura até o Cal­
vário. As Escrituras ensinam que pela desobediência, o primeiro Adão 
trouxe condenação pelo pecado; e Cristo, o segundo Adão, trouxe jus­
tiça por meio de sua perfeita obediência (Rm 5.19). Essa verdade rati­
fica que a obra redentora do Filho está fundamentada na obediência 
completa de Cristo ao Pai Jo  6.38). Por sua obediência, Cristo “não só 
destruiu a morte, como trouxe à luz a vida e a imortalidade, mediante 
o evangelho” (2 Tm 1.10, ARA). A salvação dos pecadores é resultado 
dessa obediência, e não de méritos humanos (Ef 2.8-9).

5STRONSTAD, Rogcr; ARRINGTON, French L. Comentário Bíblico Pentecostal. Rio de 
Janeiro: CPAD, 2003, p. 1492.

6HARPER, A. F. (Ed.). Comentário Bíblico Beacon. Rio de Janeiro: CPAD, 2006, vol. 9, p. 257.



A Obra do Filho | 81

Portanto, a morte de cruz não foi um acidente de percurso, mas o 
culminar do propósito redentor de Deus (At 2.23). Cristo obedeceu até o 
fim, por amor ao Pai e à humanidade. A obediência ativa de Cristo inclui 
toda a sua vida de conformidade com a vontade do Pai (Jo 4.34; Jo 6.38), 
e sua obediência passiva culmina na cruz Jo 10.17-18). Ajustificação do 
salvo se fundamenta nessa perfeita obediência de Cristo, imputada por 
meio da fé (2 Co 5.21; Ef 2.8-9). A obediência de Cristo não é apenas 
substitutiva, mas serve de exemplo ao crente para obedecer à vontade do 
Pai (Rm 12.1; Mt 16.24).

II -  A OBRA REDENTORA DO FILHO

1. A Ineficácia do Sacerdócio Levítico
O sacerdócio levítico da Antiga Aliança tinha por função mediar 

entre Deus e os homens por meio de rituais prescritos na Lei (Êx 28-29). 
O ponto culminante desse ministério era o Dia da Expiação (Tom Kippur), 
quando o sumo sacerdote adentrava ao Santo dos Santos, uma vez ao 
ano, com o sangue de animais, para fazer expiação tanto por seus pró­
prios pecados quanto pelos do povo (Lv 16.11-15). O autor aos Hebreus 
explica a limitação desse sistema levítico, cuja eficácia era temporária e 
simbólica, apontando para algo maior (Hb 9.7,25; 10.1-4). A repetição 
anual demonstrava sua incapacidade de purificar a consciência ou de 
oferecer redenção plena.'

Esse sacerdócio estava marcado pela transitoriedade. Seus ministros 
eram homens pecadores (Hb 7.27-28), o sumo sacerdote terreno era uma 
figura (tipo) de Cristo, que é o real e eterno Sumo Sacerdote (Hb 2.17). 
Seu santuário era terreno e provisório (Hb 8.5; 9.1). Seus sacrifícios eram 
apenas tipológicos, incapazes de remover definitivamente o pecado (Hb 
10.4). A Lei levítica não conduziu à perfeição, pois foi dada como “sombra 
dos bens futuros” (Hb 10.1). Por ser imperfeito, o sacerdócio levítico foi 
substituído por um superior, o sacerdócio de Cristo (Hb 7.23-24).

A doutrina cristã entende que Cristo é o antítipo perfeito, o cum­
primento do que o sistema levítico apenas prenunciava. Enquanto o 7

7 STRONSTAD, Rogcr; ARRINGTON, French L. Comentário Bíblico Pentecostal. Rio de
Janeiro: CPAD, 2003, p. 1592.



82 | A Santíssima Trindade

sacerdote levítico oferecia sangue alheio (animal), Cristo ofereceu o seu 
próprio sangue (Hb 9.12). Enquanto o sumo sacerdote terreno voltava 
ano após ano, Jesus entrou no céu mesmo e de uma vez por todas, para 
interceder pelos pecadores diante do Pai (Hb 8.1-2). A entrada única de 
Cristo no santuário assegura uma eterna redenção (Hb 9.25-26).

Por conseguinte, no plano redentor de Deus, o sacerdócio levítico 
era pedagógico (G1 3.24), revelando tanto a santidade de Deus quanto 
a gravidade do pecado. O sacerdócio levítico foi substituído por um 
sacerdócio superior —  segundo a ordem de Melquisedeque (Hb 7.11- 
17) —  cuja perfeição se encontra em Cristo. Ele é o sumo sacerdote 
eternamente (Hb 7.24-28), sem pecado (Hb 4.15; e capaz de salvar 
perfeitamente os que por Ele se chegam a Deus (Hb 7.25). Assim, o 
crente em Cristo já  não precisa mais viver sob o peso de sacrifícios 
repetitivos ou de uma culpa não resolvida. Cristo ofereceu um único 
e definitivo sacrifício. O perdão não depende de esforço humano, mas 
da obra perfeita do Redentor.

2. O Sacrifício Único e Suficiente
Como já  observado, na Antiga Aliança, ofereciam-se sacrifícios con­

tinuamente pelo pecado por causa da ineficácia dessas ofertas. O sumo 
sacerdote repetia o mesmo rito muitas vezes (Hb 9.25 . O advérbio multi- 
plicativo “muitas vezes” (gr. pollákis) significa (‘frequentemente”.8 Transmite a 
ideia de algo feito repetidamente, enfatizando a reiterada necessidade de 
sacrifícios no sistema levítico. Essa repetição constante evidencia a insu­
ficiência dos sacrifícios antigos para tratar o pecado de forma definitiva, 
porque “nunca, pelos mesmos sacrifícios que continuamente se ofere­
cem cada ano, pode aperfeiçoar os que a eles se chegam” (Hb 10.1). 
Diferente do sistema levítico, Cristo não se ofereceu sistematicamente, 
como o sumo sacerdote terreno fazia. A Escritura revela que Jesus “ao se 
cumprirem os tempos, se manifestou uma vez por todas, para aniquilar, 
pelo sacrifício de si mesmo, o pecado” (Hb 9.26b, ARA). O termo “ani­
quilar” (gr. athetésis) também pode ser traduzido como abolir, remover

8 STRONG, James. Dicionário Bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego. Barueri: 
SBB, 2002, p. 1750.



A Obra do Filho | 83

ou anular completamente. O texto enfatiza que o pecado foi tratado de 
forma decisiva pela entrega voluntária de Cristo.9

Assim sendo, a morte de Jesus foi definitiva, completa e eficaz. Ele 
se ofereceu “uma vez para levar os pecados de muitos” (Hb 9.28a, ACF). 
A expressão “uma vez” (gr. hápax) significa literalmente “uma única vez 
para sempre”, e indica que não há necessidade de repetição, o que Ele 
fez é perfeito e eterno (Eíb 10.10). Conforme anota Guthrie, “a frase ex­
pressa a completa suficiência do sacrifício de Cristo”.10 A salvação não é 
progressiva por méritos ou rituais humanos, mas plena e gratuita, alcan­
çada pela fé na obra consumada de Cristo (Jo 19.30). Cristo, ao morrer, 
rasgou o véu que separava o homem da presença de Deus (Mt 27.51). 
Não há outro meio de salvação, nenhuma outra oferta, nenhum outro 
nome (At 4.12). O Calvário é suficiente. Jesus é tudo!

3. A Substituição Vicária
A expressão “substituição vicária” é central para a compreensão 

do sacrifício de Cristo. A palavra “vicária” deriva do latim vicarius, que 
significa “aquele que age em lugar de outro” —  conceito claramente 
expresso em textos bíblicos tanto na Antiga como na Nova Aliança (Is 
53.4-6; Rm 8.32). A substituição vicária é inseparável da justiça divina 
(Rm 3.26). Conforme interpreta Pohl, “na morte de Jesus o Deus todo 
se revelou totalmente — inteiramente como juiz, inteiramente como re­
dentor. Ele julgou com o máximo rigor, porém amou seus inimigos com 
amor supremo”.11 No entanto, o pecado não podia ser ignorado, o peca­
do precisava ser punido (Rm 5.21).

Em virtude disso, Deus não poupou seu próprio Filho, mas o entre­
gou para morrer em lugar dos pecadores, assumindo sobre si a penali­
dade destinada aos transgressores (Rm 8.32). A expressão “não poupou” 
(gr. ephásato) indica a recusa de evitar um sofrimento —  evidenciando a 
determinação divina em punir o pecado não no pecador, mas no Substi­
tuto Perfeito. No sistema sacrificial da Lei, os animais oferecidos tipifica­

9 STRONG, 2002, p. 1.266.

10 GUTHRIE, Donald. A Carta aos Hebreus: introdução e comentário. São Paulo: Vida 
Nova, 1984, p. 187.

11 POHL, Adolf. Carta aos Romanos. Curitiba: Esperança, 1999, p. 43.



84 | A Santíssima Trindade

vam essa substituição, mas não removiam o pecado (Hb 10.4). Somente 
Cristo, o Cordeiro de Deus sem mácula, podería cumprir cabalmente 
essa função substitutiva (Jo 1.29). Ele não apenas cobriu o pecado, como 
nos ritos do Antigo Testamento, mas o removeu definitivamente, assu­
mindo sobre si a culpa da humanidade caída. Dessa forma, a substitui­
ção vicária é o cerne da doutrina da expiação, ela integra o plano eterno 
de redenção, revelado progressivamente nas Escrituras desde o Éden 
(Gn 3.21). Ratifica-se que a doutrina afirma que Cristo morreu em lugar 
do pecador, suportando a ira justa de Deus contra o pecado (Rm 3.25- 
26). A justiça divina exige punição, e o amor divino proveu um substi­
tuto: Jesus Cristo. Nesse entendimento, Horton ratifica que “Cristo su­
portou em nosso lugar a total penalidade que deveriamos pagar [...] Ele 
sofreu, não meramente para nosso beneficio ou vantagem, mas em nos­
so lugar”.12 Essa verdade da substituição vicária de Cristo deve produzir 
em todo crente salvo sentimento de gratidão reverente, adoração sincera 
e uma vida consagrada. Como diz Paulo: “Ele morreu por todos, para 
que os que vivem não vivam mais para si, mas para aquele que por eles 
morreu e ressuscitou” (2 Co 5.15). Cristo morreu pelos pecadores, e isso 
muda tudo. A cruz não é apenas um símbolo religioso, mas o local onde 
a dívida da culpa foi paga, o pecado foi julgado e a salvação foi selada.

III -  A EXALTAÇÃO GLORIOSA DO FILHO

1. Recebido à Destra do Pai
Após sua humilhação voluntária, o Filho foi entronizado nos céus 

com glória eterna: “Pelo que também Deus o exaltou soberanamente” 
(Fp 2.9a). O  termo grego hyperypsõsen, traduzido como “exaltou sobera­
namente” ou “exaltou sobremaneira”, é um composto intensificado de 
hypsóõ (elevar, exaltar), mais o prefixo hyper, que comunica que Deus o 
elevou de forma suprema, incomparável e singular, exaltando-o acima 
de toda criatura,13 em virtude de sua obediência perfeita até a morte

12 HORTON, Stanley. Teologia Sistemática: uma perspectiva pentecostal. Rio Janeiro: CPAD, 
1997, p. 187.

13 STRONG, James. Dicionário Bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego. Barueri: 
SBB, 2002, p. 1883.



A Obra do Filho | 85

(Fp 2.8). Henry corrobora com esse entendimento ao afirmar que a 
exaltação de Cristo “foi a recompensa da sua humilhação. Pelo fato 
de Ele se humilhar, Deus o exaltou; e o exaltou soberanamente a uma 
posição extraordinariamente elevada”.14

Cristo não apenas venceu a morte, mas foi exaltado à posição 
suprema no Universo: “depois de ter feito a purificação dos pecados, 
assentou-se à direita da Majestade, nas alturas” (Hb 1.3). Estar “à des­
tra do Pai” não é apenas uma referência espacial, mas uma metáfora 
rica em significados. Simboliza autoridade suprema, honra, glória e 
domínio (SI 110.1; Mt 26.64). A destra é o lugar de honra reservado ao 
herdeiro real (1 Rs 2.19). Estar assentado expressa descanso depois do 
conflito (Ef 4.10; Hb 8.1). Deus exaltou a Jesus crucificado, não ape­
nas o ressuscitando dos mortos, mas também o entronizando no céu.15 
Assim, o fato de Cristo estar assentado demonstra o reconhecimento 
divino da obra completa realizada pelo Filho (Jo 17.4-5).16

Nesse aspecto, a exaltação de Cristo é uma das fases da Cristolo- 
gia, que contempla os estados de humilhação e exaltação de Jesus. A 
humilhação inclui sua encarnação, sofrimento, morte e sepultamento. 
A exaltação compreende sua ressurreição, ascensão, assentamento à 
destra de Deus e ainda o seu retorno glorioso. Essa doutrina da exal­
tação de Cristo é confessada universalmente na fé cristã ortodoxa. O 
Credo dos Apóstolos afirma: “subiu ao céu, e está sentado à mão di­
reita de Deus, o Pai Todo-Poderoso”.17Ele não apenas retornou para 
o céu; Ele assentou-se no trono (Ap 3.21). O Cristo exaltado é a nossa 
esperança viva, pois está entronizado e intercede por nós (Rm 8.34; 
Hb 7.25). João confirma essa esperança em sua visão apocalíptica: “Ao 
que vencer, lhe concederei que se assente comigo no meu trono, assim 
como eu venci e me assentei com meu Pai no seu trono” (Ap 3.21). Ele

14 HENRY, Matthew. Novo Testamento: Atos a Apocalipse. Rio de Janeiro: CPAD, 2008, p. 618.
15 STRONSTAD, Roger; ARRINGTON, French L. Comentário Bíblico Pentecostal. Rio de

Janeiro: CPAD, 2003, p. 655.
16 GUTHRIE, Donald. A Carta aos Hebreus: introdução e comentário. São Paulo: Vida 

Nova, 1984, p. 46.
17CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, 2. 

Ed., p. 209.



86 | A Santíssima Trindade

não está ausente ou inativo, mas reina soberanamente, dirige a histó­
ria, cuida de sua Igreja e prepara a consumação de todas as coisas.

2. Um  N om e acim a de todo N om e
Cristo recebeu de Deus Pai “um nome que é sobre todo o nome” 

(Fp 2.9b). A expressão grega para “nome” (gr. ónoma) vai muito além 
de um título ou identificação. No Antigo e Novo Testamentos, o 
“nome” representa a essência, o caráter, a autoridade e a reputação 
da pessoa (SI 8.1; Pv 18.10; Mt 1.21). Ao dizer que Cristo recebeu um 
nome sobre-excelente, a Escritura afirma que nenhuma autoridade, vi­
sível ou invisível, se compara ao seu poder e posição (Ef 1.21a). Henry 
anota que se trata de “um título de dignidade acima de todas as criatu­
ras, homens e anjos”.18

Isso significa que Cristo foi exaltado acima de toda eminência do 
bem e do mal e de todo título que se possa conferir nesta era e tam­
bém no porvir (Ef 1.21b). Implica dizer que nenhuma força —  seja 
humana, seja demoníaca, política ou espiritual — pode se comparar 
ou rivalizar com Cristo. Ele não apenas reina sobre todos; Ele é o Rei 
dos reis e Senhor dos senhores (Ap 19.16). Desse modo, a frase “nome 
acima de todo nome” reflete a soberania universal e messiânica de Jesus, 
como anunciado pelos profetas (Is 9.6-7; Dn 7.13-14) e confirmado 
pela ressurreição (Rm 1.4).

Conforme leciona Stronstad, Cristo foi entronizado como Senhor 
“acima de todo principado, e poder, e potestade, e domínio” (Ef 1.21); 
e nomeado como a autoridade suprema para a Igreja (Ef 1.22,23).19 
Essa declaração faz analogia com o texto messiânico em que todos os 
inimigos estariam sob o estrado dos pés de Cristo (SI 110.1b). Nesse 
sentido, Stronstad ratifica que Cristo foi “nomeado como o soberano 
acima de todas as coisas, isto é, o chefe supremo da criação, a manifes­
tação final do que nos espera no futuro (Ef. 1.10)”.20

18 HENRY, Matthew. Novo Testamento: Atos a Apocalipse. Rio de Janeiro: CPAD, 2008, p. 618.
19 STRONSTAD, Roger; ARRINGTON, French I.. Comentário Bíblico Pentecostal. Rio de

Janeiro: CPAD, 2003, p. 1.211
20Ibid., p. 1.212.



A Obra do Filho | 87

Portanto, não existe poder algum que seja maior e nem mesmo 
igual ao poder de Cristo (1 Pe 3.22).21 22 O nome de Jesus não é apenas 
um símbolo de fé, mas uma fonte real de autoridade. O Senhor dele­
gou à Igreja o uso de seu nome, para curar, libertar, pregar e vencer 
as forças do mal \  1 c 16.17-18). Contudo, o nome de Jesus não e uma 
fórmula mágica, mas representa sua presença e poder concedidos à 
Igreja. A expressão “nome de Jesus”; não se refere ao som da palavra, 
mas à autoridade de Jesus. Usar o nome de Jesus significa agir em sua 
missão, segundo sua vontade, sob seu senhorio e para sua glória.

3. Soberania Universal e Retorno Triunfal
A exaltação de Cristo culmina não apenas na sua entronização, 

mas também na plena manifestação de sua soberania sobre todo o uni­
verso, no presente e no futuro escatológico. A Bíblia declara que todo 
joelho se dobrará e toda língua confessará que Jesus Cristo é o Senhor 
(Fp 2.10-11). A expressão “todo joelho se dobre” (NVT) ecoa a profecia, 
onde o próprio Deus declara que toda criatura se curvará diante dEle 
(Is 45.23). Ao aplicar esse texto ao Filho, Paulo ratifica a divindade e o 
senhorio de Cristo. A estrutura tripartida “nos céus, na terra e debaixo 
da terra” (Fp 2.10b, NVT) indica o alcance universal e cósmico do do­
mínio de Cristo. Hendriksen chama atenção para as três classes de seres: 
(i) no céu: os humanos redimidos e os seres celestiais; (ii) na terra: os seres 
humanos vivos; e (iii) debaixo da terra: os condenados no inferno, tanto 
humanos quanto anjos maus ou demônios." Não haverá criatura que 
escape ao reconhecimento do senhorio de Jesus.

A confissão universal de que ‘Jesus Cristo é o Senhor se dará de 
duas maneiras: voluntária, por aqueles que hoje confessam Jesus como 
Senhor e vivem sob seu senhorio (Rm 10.9-10); e compulsória, por 
aqueles que, mesmo tendo rejeitado a Cristo, um dia o reconhecerão, 
não para salvação, mas para condenação (Rm 14.11; Fp 2.11). Hen­
driksen explica que “os anjos e os seres humanos redimidos farão isso

21BAPTISTA, Douglas. A Igreja Eleita: redimida pelo sangue de Cristo e selada com o Espírito 
Santo da promessa. Rio de Janeiro: CPAD, 2020, p. 64.

22 HENDRIKSEN, William. Efésios e Filipenses. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2004, 
p. 487.



88 | A Santíssima Trindade

com intenso regozijo; os condenados farão isso com profunda tristeza 
e profundo remorso”.23

Hebreus afirma que Ele voltará para levar para si os que o espe­
ram (Hb 9.28). Esse retorno será em glória e majestade, poder e juízo 
(Mt 24.30). Sua glória será reconhecida por todos —  para salvação ou 
para condenação. Ele voltará triunfante para buscar sua Noiva e para 
reinar eternamente Jo 14.2-3; Ap 11.15). Diante da soberania de Jesus 
e da certeza do seu retorno triunfal, o cristão é convocado a dobrar 
seus joelhos em adoração e proclamar com ousadia: Maranata! Jesus 
Cristo é o Senhor!

CONCLUSÃO
A obra do Filho é completa, suficiente e gloriosa —  da humilhação 

à exaltação. Ele se humilhou para nos salvar, ofereceu-se em sacrifício vi- 
cário para nos redimir e foi exaltado para governar eternamente. Como 
Igreja, somos chamados a viver em comunhão com essa verdade, aguar­
dando o retorno do nosso Senhor e Salvador. Vivamos como servos da- 
quEle que nos serviu com sua vida e nos salvou com seu sangue.

23 Ibid., p. 487.



C apítu lo  8

O Deus Espírito Santo

0  Espírito Santo é Deus, a terceira Pessoa da Trindade. Não se trata 
de um mero símbolo da presença divina ou uma força impessoal. Ele é 
Pessoa, com intelecto, vontade e emoções, capaz de falar (At 13.2), ensinar 
(Jo 14.26), interceder (Rm 8.26) e entristecer-se (Ef 4.30). Jesus o chama de 
“outro Consolador”, indicando que Ele possui a mesma natureza divina 
do Filho, sendo distinto em Pessoa, mas idêntico em essência. O presente 
capítulo tratará da Pneumatologia bíblica e teológica sob três eixos princi­
pais: (i) a Pessoa do Espírito Santo — evidências bíblicas de sua personali­
dade e relação trinitária e igualdade com o Pai e o Filho; (ii) a eterna divin­
dade do Espírito — seus atributos divinos e símbolos representativos; e (iii) 
as obras do Espírito Santo —  passando pela encarnação e ressureição até 
a santificação e glorificação final dos santos.

1 -  A PESSOA DO ESPÍRITO SANTO

1. O Espírito Santo E um a Pessoa
Na teologia cristã, a Pessoa é compreendida como um sujeito com 

vontade, inteligência, emoção e ação própria. O Espírito Santo, como 
revelado nas Escrituras, age de modo consciente, relacionai e autôno­
mo, características que evidenciam sua personalidade. Ele age com au­
tonomia, exercendo funções próprias de uma Pessoa.

Paulo ensina que o Espírito tem propósito, mente e consciência: “E 
aquele que examina os corações sabe qual é a intenção do Espírito; e é 
ele que segundo Deus intercede pelos santos” (Rm 8.27). O termo grego 
para “intenção” aqui é phronêma, que se refere a mentalidade, disposição,



90 I A Santíssima Trindade

pensamento.' O apóstolo atribui ao Espírito uma mente ativa e cons­
ciente, que intercede de forma compatível com a vontade de Deus. Isso 
confirma sua racionalidade e intenção volitiva, própria de uma Pessoa.

O  Espírito Santo pode ser entristecido (Ef 4.30). Implica dizer que 
o Espírito tem emoções, mas não como emoções humanas voláteis, e 
sim sensibilidade moral e relacionai, ou seja, Ele responde com pesar ao 
pecado e à quebra de comunhão. Ele ensina e faz lembrar (Jo 14.26), o 
que demonstra inteligência e comunicação consciente com propósito pe­
dagógico. O Espírito Santo apresenta na memória do crente tudo o que 
Cristo falou, palavras que jamais podem ser esquecidas.1 2

Ele guia e orienta os crentes, função que exige entendimento e rela­
cionamento, como de um mestre para o discípulo Jo  16.13). Ele distri­
bui os dons “como quer”, demonstrando vontade deliberada, pessoal e 
ativa (1 Co 12.11). Ele fala diretamente e com clareza, e designa tarefas 
missionárias, o que comprova seu papel ativo no plano divino (At 13.2). 
Negar a pessoalidade do Espírito Santo é reduzir o próprio Deus a uma 
força impessoal, algo completamente alheio à revelação bíblica.

2. Pessoa D istinta na Trindade
A doutrina da Trindade afirma que Deus é um só em essência, mas 

subsiste eternamente em três Pessoas. Pedro distingue as três Pessoas di­
vinas, cada uma agindo em uma etapa do processo da salvação: “eleitos 
segundo a presciência de Deus Pai, em santificação do Espírito, para 
obediência e aspersão do sangue de Jesus Cristo” (1 Pe 1.2). Nesse ver­
sículo, em três orações separadas, o apóstolo descreve três atos do Deus 
Triúno: o Pai elege, o Espírito santifica e o Filho redime.3 Contudo, essa 
distinção funcional não implica inferioridade, mas ordem trinitária. Em­
bora o Espírito Santo compartilhe da mesma natureza divina do Pai e 
do Filho, sendo plenamente Deus, Ele é uma Pessoa distinta dentro da 
unidade da Trindade: “fomos salvos pelo poder regenerador e renova­
dor do Espírito Santo” (Tt 3.5, BJ). O  texto demonstra que o Espírito

1SBB. Dicionário Bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego. Barueri: SBB, 2002, p. 1905.
2 BARCLAY, William. O Evangelho de João. Trad. Carlos Biagini. São Paulo: Vida Nova,

1985, p. 460.

3 KISTEMAKER, SimonJ. Epístolas de Pedro e Judas. São Paulo: Cultura Cristã, 2006, p. 50.



O Deus Espírito Santo | 91

tem um papel distinto de dar vida, dentro da função trinitária (Gn 2.7; 
> 6  .63; Rm 8.11). Hendriksen leciona que “na Escritura é especialmen­
te a terceira pessoa da Trindade a que é representada como quem outor­
ga a vida; daí, ela também outorga a vida espiritual”.4

Essa distinção do Espírito Santo é essencial para refutar here­
sias, como o modalismo que ensina que Pai, Filho e Espírito são apenas 
“modos” sucessivos de uma única Pessoa divina. Sabélio (séc. III) foi o 
maior defensor desse pensamento. Ele argumentava que a natureza do 
Filho era apenas semelhante à do Pai; não era, portanto, idêntica à do 
Pai. Essa heresia foi condenada no Concilio de Antioquia (268 d.C.).5 
A distinção do Espírito também combate o arianismo, que negava a di­
vindade do Filho. Ário ensinava que Deus Pai é o único Eterno, e que 
Cristo tinha sido criado, portanto, não Eterno. Ele foi excomungado 
por heresia no Concilio de Niceia (325 d.C.).6

Nessa esteira, a ortodoxia ratifica o papel distinto e a missão espe­
cífica do Espírito Santo. Em João, essa distinção é facilmente percebi­
da: “aquele Consolador, o Espírito Santo, que o Pai enviará em meu 
nome, vos ensinará todas as coisas” (Jo 14.26). A construção grega des­
se versículo é clara: cada sujeito tem ações próprias, o que descarta a 
ideia de que são apenas manifestações ou modos de uma única Pessoa. 
O texto destaca três sujeitos distintos atuando simultaneamente: o Pai 
envia; o Filho é a referência do envio (“em meu nome”); e o Espírito é 
o enviado com missão específica. Em suma, o Espírito Santo é distinto 
do Pai e do Filho, mas plenamente Deus (1 Co 2.10-11).

3. O Consolador Prom etido
Jesus fez uma promessa aos discípulos: “ [...] eu rogarei ao Pai, e 

ele vos dará outro Consolador, para que fique convosco para sempre” 
Jo  14.16). O termo grego jbaráklêtos, formado pela preposição “para” 
(ao lado de) e o verbo “kaléõ” (chamar), significa “aquele chamado para

4HENDRIKSEN, William. 1 Tim óteo, 2 Tim óteo e Tito. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 
2001, p. 477.

5 HORTON, Stanley. Teologia Sistemática: uma perspectiva pentecostal. In: MCROBERTS, 
Kerry. A Santíssim a Trindade. Rio de Janeiro: CPAD, 1996, p. 172.

6 Ibid., p. 173-174.



92 | A Santíssima Trindade

estar ao lado”. Os campos semânticos do vocábulo permitem a tradu­
ção como “Consolador” —  que ampara, encoraja e traz conforto em 
meio à dor (2 Co 1.3-4); “Ajudador” — que assiste, presta auxílio ativo 
e prático nas necessidades (Rm 8.26-27); e “Advogado” —- defensor le­
gal ou intercessor que pleiteia a causa de outro diante de um juiz (1 Jo 
2.1).7 Em João, a expressão parákletos aparece cinco vezes, referindo-se 
ao Espírito Santo e também a Cristo. Observa a tabela abaixo:

P a rá k le to s no  Evangelho de João

R eferência  S inopse  do  tex to Função  
do  Parákletos

P essoa
R eferida

João
14.16

João
14.26

João
15.26

João
16.7

1 João 
2.1

“E eu rogarei ao Pai, 
e ele vos dará outro 
Consolador.”

“O Espírito Santo, vos 
ensinará todas as coisas 
e vos fará lembrar”.

“O Consolador, que eu 
da parte do Pai vos hei 
de enviar, o Espírito da 
verdade, que procede 
do Pai, Ele testificará 
acerca de mim”.

“Se eu não for, o 
Consolador não virá 
para vós; mas, se eu for, 
o enviarei”.

Consolador. Ajudador. 
Presença contínua de 
Cristo com discípulos.

Mestre. Instrutor. 
Ensinador e 
Recordador das 
palavras de Jesus.

Testemunha. Revelador 
da verdade sobre 
Cristo. Confirmador do 
testemunho apostólico.

A vinda do Espírito 
depende da obra 
redentora e da 
exaltação do Filho.

Espírito Santo como 
“outro” da mesma 
natureza.

Espírito Santo

Espírito Santo

Espírito Santo 
(enviado pelo Filho)

Jesus Cristo“Se alguém pecar, temos Advogado. Intercessor 
um advogado junto legal perante o Pai,
ao Pai: Jesus Cristo, o com função judicial e
justo”. remidora do pecado.

“Outro Consolador” (gr. állos parákletos) significa alguém da mesma 
natureza que Jesus. O uso do adjetivo állos (outro), e não heteros (dife­

7SBB. Dicionário Bíblico Strong: Léxico Hebraico, Aramaico e Grego. Barueri: SBB, 2002, 
p. 1708.



O Deus Espírito Santo | 93

rente), sinaliza que o Espírito Santo é divino, pessoal e eterno.8 Esse 
versículo sustenta a Personalidade do Espírito Santo, que não é inferior 
ao Filho, mas assume o papel da presença permanente de Deus na 
vida dos crentes (Mt 28.19-20).

II -  A DIVINDADE DO ESPÍRITO SANTO

1. O Debate “Filioque”
Fundamentada nas Escrituras, a fé cristã ratificou a doutrina tri- 

nitária nos concílios ecumênicos. Em Niceia (325 d.C.), estabeleceu a 
divindade do Filho: “Cremos [...] em um só Senhor Jesus Cristo, Fi­
lho de Deus, o Unigênito do Pai, que é da substância do Pai, Deus de 
Deus, Luz de Luz, verdadeiro Deus de verdadeiro Deus, gerado, não 
feito, de uma só substância [homooúsios\ com o Pai”.9

Em Constantinopla (381 d.C.), no Credo niceno-constantinopoli- 
tano, após confirmar que o Pai, o Filho e o Espírito Santo possuem a 
mesma natureza, o concilio ratificou a divindade do Espírito: “Cremos 
[...] no Espírito Santo, o Senhor e Vivificador, o que procede do Pai e 
do Filho, o que juntamente com o Pai e o Filho é adorado e glorifica- 
do, que falou por meio dos profetas”.10

O debate da divindade de Jesus e do Espírito ocorreu durante o 
século I\( em virtude do arianismo negar a igualdade e eternidade do 
Filho com o Pai, e de forma indireta também do Espírito. Nesse perío­
do o grupo dos “pneumatómacos” de tendências semiarianas apesar 
de aceitarem que o Filho era divino, negavam que o Espírito Santo fosse 
Deus. Os primeiros concílios ecumênicos foram realizados para dirimir 
essas controvérsias.

A respeito do Espírito, em Constantinopla (381 d.C.) o credo grego 
declarou “to ek tou Patros ekporeuommorP (que procede do Pai). Em Toledo 
(589 d.C.) a frase correspondente do credo latino acrescentou “qui ex Pa­
ire FilioqueprocediF (que procede do Pai e do Filho). O termo “filioque”

8Ibid.,p. 1280, 1498.
9CGADB. Declaração de Fé das Assem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, 2. ed.,

p. 210.
10Ibid.,p. 211.



94 | A Santíssima Trindade

(e do Filho) foi inserido para salvaguardar a fé bíblica que o Espírito 
procede tanto do Pai como do Filho Jo 15.26; 16.7).

Os textos-chaves são: “E eu rogarei ao Pai, e ele vos dará outro 
Consolador” (Jo 14.16); e, “quando vier o Consolador, que eu da parte 
do Pai vos hei de enviar, aquele Espírito da verdade, que procede do 
Pai” (Jo 15.26). Os verbos “rogarei” (gr. erõtáo) e “proceder” (gr. ekpo- 
reuetai) são cruciais para esse debate. O verbo erõtáõ significa “pedir em 
termo de igualdade e, por isso, é sempre usado por Cristo em relação 
ao seu próprio pedido para o Pai, no conhecimento de sua igual dig­
nidade”.11

O verbo “proceder” sinaliza que “o Espírito Santo é dado pelo 
Pai, em resposta à solicitação do Filho. Ele procede tanto do Pai como 
do Filho. O Pai o dá; o Filho o envia”.12 O apóstolo Paulo usa preposi­
ções gregas como ek (“de”) para expressar a relação do Espírito com o 
Pai e o Filho compatíveis com a doutrina que o Espírito também pro­
cede do Filho, a saber: “ [...] se alguém não tem o Espírito de Cristo” 
(Rm 8.9); e, “Deus enviou aos nossos corações o Espírito de seu Filho” 
(G1 4.6).

2. O s Atributos Divinos do Espírito
O reconhecimento da divindade do Espírito não se apoia apenas 

nas declarações dos concílios da Igreja, mas, sobretudo, no fato de que a 
Bíblia lhe atribui os mesmos atributos exclusivos dc Deus. Esses atributos 
não são adquiridos ou conferidos, mas são inerentes à sua essência eter­
na, como Pessoa da Trindade. Desse modo, todos os atributos divinos do 
Pai e do Filho são igualmente relacionados com o Espírito Santo:

Onipotência. O  Consolador tem pleno poder sobre todas as coi­
sas. O  nascimento virginal de Jesus é atribuído ao poder do Espírito, re­
velando que sua ação é ilimitada e criadora (Lc 1.35). O vocábulo “po­
der” (gr. dynamis) expressa capacidade absoluta de realizar tudo o que 
está de acordo com a vontade divina. Todos os milagres e obras podero­

11VINCENT, Marvin Richardson. Estudo no Vocabulário Grego do Novo Testamento.
Rio de Janeiro: CPAD, 2013. v. 2, p. 166.

12 HENDRIKSEN, William. O Evangelho de João. Sào Paulo: Cultura Crista, 2004, p. 664.



O Deus Espírito Santo | 95

sas no evangelho são realizados pela operação do Espírito (Rm 15.19). 
Somente Deus é onipotente (SI 115.3), logo, se o Espírito Santo é dotado 
de onipotência, Ele é Deus.

Onisciência. Não existe nada além de seu conhecimento. Pedro 
identifica que o Espírito conhecia o que estava oculto no coração de 
Ananias (At 5.3-4). Paulo ensina que o Espírito possui conhecimento 
completo e direto, sem limitação alguma (1 Co 2.10-11). A onisciência 
pertence unicamente a Deus (SI 147.5). Assim, o conhecimento pleno 
do Espírito é prova de sua divindade.

Onipresença. O Espírito possui conhecimento absoluto. O sal- 
mista reconhece que o Espírito está em todos os lugares (SI 139.7-10). 
A presença simultânea em toda a criação é prerrogativa divina (Jr 
23.24), portanto, o Espírito é plenamente Deus.

Eternidade. Existência sem princípio nem fim. O Espírito já  
atuava no momento da criação, pairando sobre as águas (Gn 1.1 -2). 
O Espírito é eterno, Ele não passou a existir no Pentecostes, mas já  
estava ativo na inspiração profética e na história da salvação (Hb 9.14). 
A eternidade é atributo essencial de Deus (SI 90.2); por conseguinte, o 
Espírito não é criatura, mas divino. Como observado, esses atributos 
absolutos são exclusivos da divindade. Tais virtudes são de modo ine­
quívoco evidências da deidade do Espírito Santo. A terceira Pessoa da 
Trindade possui a mesma essência do Pai e do Filho.

3. O s Sím bolos do Espírito
A expressão “símbolo” é uma combinação de duas palavras gre­

gas “sjn” (com) e “ballein” (lançar), que significa literalmente “compa­
rar uma coisa com outra”. Não é o objeto real, mas serve como ponte 
para compreendê-lo ou expressá-lo. A Declaração de Fé é das Assembléias 
de Deus afirma que “os símbolos do Espírito Santo são reflexos das 
suas múltiplas operações, mas, de maneira alguma, comprometem a 
sua personalidade e divindade”.13 Os principais símbolos representati­
vos do Espírito são:

13CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, 2. 
ed., p. 77.



96 | A Santíssima Trindade

Fogo. No relato do Pentecostes, o fogo aparece como línguas que 
pousam sobre os discípulos, simbolizando o batismo no Espírito San­
to (At 2.3). O fogo é um símbolo bíblico multifacetado, associado à pu­
rificação (Ml 3.2-3), ao poder divino (Ex 3.2), à presença de Deus (Ex 
19.18), à santificação, ao zelo e ao fervor espiritual (Rm 12.11).

Agua. Simboliza o Espírito como fonte de vida, pureza e renova­
ção espiritual. O Espírito flui da Palavra como “água viva” vivificante e 
refrescante que satisfaz a sede espiritual, refrigera o crente e o reveste de 
poder (Jo 7.37-39; Ef 5.26).

Vento. Invisível e imprevisível, ilustra a natureza espiritual e livre 
do Espírito (Jo 3.8). No Pentecostes, o som do vento impetuoso anuncia 
a manifestação do Espírito de forma poderosa e transformadora (At 2.2). 
Simboliza o caráter soberano e ativo do Espírito Santo.

Oleo. Usado como símbolo de unção, consagração e capacitação 
para o ministério. Na antiguidade, o óleo também era usado para ilumi­
nação, indicando o Espírito como fonte de iluminação espiritual e enten­
dimento das Escrituras (2 Co 1.21-22; 1 Jo 2.20,27). O  Espírito capacita 
o crente a viver em santidade e exercer dons espirituais.

Pom ba. Presente no batismo de Jesus, simboliza a mansidão, paz e pu­
reza do Espírito (Mt 3.16). Esse pássaro, conhecido por sua natureza pa­
cífica e inofensiva, expressa o caráter gentil e consolador do Espírito. Re­
presenta a presença serena e pacificadora do Espírito Santo que habita 
no crente. Assim, os símbolos são figuras humanas para compreender 
aspectos invisíveis do Espírito Santo, mas o Espírito não está limitado 
a esses símbolos. Cada figura revela um atributo divino ou uma ação 
específica do Espírito a fim de auxiliar na compreensão do caráter e da 
atuação do Espírito.

III -  AS OBRAS DO ESPÍRITO SANTO

1. O Espírito Santo e a Encarnação
A encarnação do Filho de Deus revela o papel singular do Espí­

rito como o agente divino na concepção de Jesus. Lucas registra que 
o anjo Gabriel declarou a Maria: “Descerá sobre ti o Espírito Santo 
[...] o Santo, que de ti há de nascer, será chamado Filho de Deus” (Lc



O Deus Espírito Santo | 97

1.35). O verbo “descerá” (gr. eperchomai) transmite a ideia de uma vinda 
intencional e eficaz, enfatizando que a ação do Espírito Santo é pes­
soal e direcionada.14 Essa linguagem indica que a concepção de Jesus 
não foi resultado de ação humana, mas o Espírito Santo em união com 
o poder do Pai, atua de modo sobrenatural no ventre de Maria.

Mateus enfatiza a origem divina da concepção, ao revelar que 
Maria “se achou grávida pelo Espírito Santo” (Mt 1.18, NAA). O 
Evangelista reforça a informação: “porque o que nela foi gerado é do 
Espírito Santo” (Mt 1.20, NAA). Aqui o verbo “gerado” (gr. gennáo) 
confirma a obra misteriosa do Espírito Santo e ratifica a ausência de 
qualquer intervenção física. Essa verdade está em consonância com 
o livro dos começos. Barclay destaca que “no princípio o Espírito de 
Deus sobrevoava a face das águas, e o caos se converteu em cosmos 
(Gn 1.2). O  Espírito é o criador do mundo e o doador da vida. De 
maneira que, em Jesus Cristo, ingressa no mundo o poder de Deus que 
dá vida e cria”.15

Embora Jesus tenha sido concebido pelo Espírito Santo, Ele é eter­
namente o Filho do Pai, gerado e não criado Jo 1.1; Mq 5.2). A concep­
ção virginal não cria o Filho, mas introduz a sua natureza humana na 
história. O Espírito Santo atua como agente da nova criação, formando 
no ventre de Maria o corpo santo do Salvador (Efb 10.5), sem a mácula 
do pecado, para que Ele pudesse ser o Cordeiro perfeito (1 Pe 1.19). Essa 
participação direta do Espírito confirma sua divindade, pois a concep­
ção do Verbo encarnado é obra exclusiva de Deus.

A concepção virginal de Jesus é, em essência, uma obra trini- 
tária. O Pai é a fonte e o autor do plano redentor. O Pai é quem 
envia o Filho: “vindo, porém, a plenitude do tempo, Deus enviou 
seu Filho” (G1 4.4, ARA). O Filho voluntariamente assume a natu­
reza humana: “a si mesmo se esvaziou, assumindo a forma de servo, 
tornando-se em semelhança de homens” (Fp 2.7, ARA). O Espírito 
Santo executa o milagre da concepção, unindo a natureza divina do 
Verbo à natureza hum ana recebida de Maria, de forma santa e sem

14SBB. Dicionário Biblico Strong: Léxico Hebraico, Aramaico e Grego. Barucri: SBB, 2002, p. 1475.
13 BARCLAY, William. O Evangelho de Mateus. Trad. Carlos Biagini. São Paulo: Vida Nova, 

1985, p. 25.



98 | A Santíssima Trindade

a transmissão do pecado original (Mt 1.20; Hb 4.15). Essa coopera­
ção revela a participação direta do Espírito na encarnação do Verbo, 
uma obra que somente Deus podería realizar.16

2. O Espírito Santo e a R essurreição
A ressurreição é uma demonstração incontestável da soberania 

divina sobre a morte. As Escrituras afirmam que apenas Deus possui 
o poder de dar vida e restaurá-la: “Pois assim como o Pai ressuscita os 
mortos e os vivifica, assim também o Filho vivifica aqueles que quer” 
(Jo 5.21). Desse modo, a ressurreição de Cristo é um ato conjunto e 
inseparável do Pai, do Filho e do Espírito Santo. O Pai é apresentado 
como aquEle que ressuscitou Jesus dentre os mortos (At 2.24).

O Filho, por sua vez, declarou possuir autoridade para entregar 
a sua vida e retomá-la: “Ninguém a tira de mim; pelo contrário, eu 
espontaneamente a dou. Tenho autoridade para a entregar e também 
para reavê-la” Jo  10.18, ARA). O verbo “reaver” (gr. lambáno) que sig­
nifica “pegar de volta”, aponta para a divindade de Jesus, pois a vida 
e a ressurreição são prerrogativas exclusivas de Deus Jo  5.21; 11.25). 
Além disso, Jesus não apenas afirma que ressuscitará, mas se apresenta 
como a própria ressurreição: “Eu sou a ressurreição e a vida; quem crê 
em mim, ainda que morra, viverá” Jo 11.25, ARA).

Nas Escrituras, também o Espírito Santo é revelado como o agen­
te vivificador dessa obra. Paulo declara: “o Espírito daquele que res­
suscitou a Jesus dos mortos [...] também dará vida aos vossos corpos 
mortais, pelo seu Espírito que habita em vós” (Rm 8.11, TB). Essa afir­
mação possui duas dimensões: (i) aponta para a ação direta do Espírito 
Santo na ressurreição de Cristo; e (ii) garante aos crentes que esse mes­
mo Espírito lhes concederá vida na ressurreição final (1 Co 15.51-54). 
Dessa forma, a ressurreição de Cristo é uma obra trinitária: Esse ato 
revela a unidade e a igualdade do Espírito Santo com o Pai e o Filho, 
afirmando que Ele é plenamente Deus e participante da obra salvífica 
desde a encarnação até a consumação final.

16 HORTON, Stanley. Teologia Sistemática: uma perspectiva pentecostal. In: MCLEAN, 
Mark. O Espirito Santo. Rio de Janeiro: CPAD, 1996, p. 383-402.



O Deus Espírito Santo | 99

3. O Espírito Santo e a Santificação
A santificação é uma das obras essenciais do Espírito Santo na 

vida do crente. O próprio Cristo declarou que o Espírito viria para 
convencer o mundo do pecado, da justiça e do juízo (Jo 16.8). Sinaliza 
que o Espírito não apenas convence o homem do pecado, mas tam ­
bém promove sua transformação (2 Co 3.18). O plano eterno de Deus 
inclui a santidade do seu povo. Desde antes da fundação do mundo, o 
Pai elegeu os salvos em Cristo para serem santos e irrepreensíveis dian­
te dEle (Ef 1.4). Essa escolha soberana é aplicada pelo Espírito, con­
forme Paulo ensina: “Deus vos escolheu desde o princípio para a sal­
vação, pela santificação do Espírito e fé na verdade” (2Ts 2.13, ARA).

A santificação possui duas dimensões complementares: uma po­
sicionai, que ocorre no momento da conversão, quando o pecador é 
separado para Deus e declarado justificado pela obra de Cristo: “Mas 
vocês foram lavados, foram santificados, foram justificados no nome do 
Senhor Jesus Cristo e no Espírito do nosso Deus” (1 Co 6.11, NAA). 
A outra dimensão é progressiva, isto é, um processo contínuo de confor­
midade à imagem de Cristo, que dura por toda a vida do cristão.1' O 
autor de Hebreus exorta: “Segui a paz com todos e a santificação, sem 
a qual ninguém verá o Senhor” (Hb 12.14).

Conforme as Escrituras, o Espírito Santo habita no crente desde 
a regeneração até a glorificação, guiando-o no caminho da santidade. 
Contudo, esse processo envolve responsabilidade humana: “ [...] andai 
no Espírito e jamais satisfareis à concupiscência da carne” (G1 5.16, 
ARA). Ao mesmo tempo, o apóstolo adverte: “Não entristeçais o Espí­
rito Santo de Deus, no qual estais selados para o Dia da redenção” (Ef 
4.30). Essa dinâmica mostra que a santificação não é fruto exclusivo do 
esforço humano, mas resultado de uma ação permanente e soberana 
do Espírito Santo (1 Pe 1.2).

Essa ação atesta a deidade do Espírito, pois somente Deus é capaz 
de transformar o coração humano, como já  havia profetizado Ezequiel: 
“ [...] vos darei um coração novo e porei dentro de vós um espírito

17 GILBERTO, Antonio (Ed.). Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 
2008, 2. ed., p. 364-365.



100 I A Santíssima Trindade

novo; e tirarei o coração de pedra da vossa carne e vos darei um co­
ração de carne” (Ez 36.26). Assim, a santificação é, ao mesmo tempo, 
uma dádiva concedia pela graça e um chamado à cooperação diária 
com o Espírito. Ela comprova a divindade do Espírito Santo, pois ape­
nas Deus pode regenerar e preservar um pecador frutificando por toda 
a vida até o dia de Cristo.

CONCLUSÃO
Compreender a divindade do Espírito Santo fortalece nossa fé na 

Trindade. O Espírito é distinto do Pai e do Filho, mas coigual em essên­
cia, poder e glória. Como Consolador, Ele continua a obra de Cristo 
e habita na vida dos crentes. Sua presença é viva e transformadora, 
indispensável na edificação, ensino, e missão da Igreja. Que todos nós 
vivamos guiados pelo Espírito, até que Cristo volte.



C ap ítu lo  9

Espírito Santo — 
O Regenerador

A regeneração é a obra inicial do Espírito Santo na aplicação 
da salvação, pela qual o pecador espiritualmente morto é vivificado 
e transformado em uma nova criatura. Não se trata de uma mera mu­
dança exterior, mas de uma transformação operada internamente pelo 
Espírito, que purifica dos pecados e concede nova natureza, e que não 
depende de obras meritórias, mas da graça divina Jo  1.12-13; T t 3.5). 
O "nascer de novo” ou “nascer do alto” expressa essa nova criação de 
natureza espiritual (1 Pe 1.23).

A regeneração é obra invisível, mas real, como o vento que não 
se vê, mas que se sente e produz efeitos (Jo 3.8). Essa metáfora desta­
ca tanto a soberania do Espírito, que atua livremente no coração hu­
mano, quanto a profundidade da mudança produzida na vida de um 
convertido. Esse capítulo apresenta o Espírito Santo operando no pla­
no trinitário da salvação, como o agente da regeneração. Sua atuação 
revela o milagre divino que transforma a natureza humana decaída, 
concedendo nova vida em Cristo.

I -  REGENERAÇÃO: UMA OBRA TRINITÁRIA

1. A Doutrina Bíblica da Regeneração
No encontro com o fariseu Nicodemos, Jesus disse ao principal 

dos judeus: “Na verdade, na verdade te digo que aquele que não nas­
cer de novo não pode ver o Reino de Deus” Jo  3.3). A expressão “nas­



102 | A Santíssima Trindade

cer de novo” une dois vocábulos gregos: o verbo gennáõ (“gerar”, “dar 
origem”) e o advérbio anõthen (“do alto”, “de cima”). O uso desse ad­
vérbio, especialmente em João, aponta para uma origem celestial (Jo 
3.31; Tg 1.17), indicando que o novo nascimento não procede da von­
tade humana, nem da vontade da carne, mas de Deus Jo  1.13).

Na conversa com Nicodemos, Jesus faz um contraste entre o nas­
cimento físico “da carne” (gr. ek sárx) e o nascimento espiritual “do Es­
pírito” (gr. ekpneâma), revelando que a regeneração é uma obra sobre­
natural Jo  3.6). Jesus explica que o “nascer de novo” é algo espiritual 
Jo  3.5) —  uma segunda origem, não humana — um renascimento a 
partir do alto, isto é, de Deus. A Teologia Sistemática Pentecostal ensina que 
a expressão “de novo”, de acordo com o texto original, significa “nas­
cer do alto, de cima, das alturas”.1 Isso quer dizer que se trata de uma 
obra realizada pelo Espírito.

Nesse sentido, Paulo ensina que somos salvos “pela lavagem da re­
generação e da renovação do Espírito Santo” (Tt 3.5b). Aqui, “regene­
ração” (gr. palingenesia) significa “novo nascimento” e está intimamente li­
gada à conversão. Ratifica-se que se trata de renovação interior realizada 
pelo Espírito, ocasião em que a pessoa se torna uma nova criatura (2 Co 
5.17). O pastor Antonio Gilberto afirma que “enquanto a regeneração 
enfatiza o nosso interior, a conversão, o nosso exterior. Quem diz ser nas­
cido de novo deve demonstrar isso no seu dia-a-dia”.2 Não é uma mera 
reforma moral, mas uma recriação plena do ser humano.

2. A Regeneração com o Exigência de Jesus
Cristo declarou que “aquele que não nascer de novo não pode ver o 

Reino de Deus” Jo 3.3). F. F. Bruce explica que “nesse Evangelho, bem 
como nos outros, ‘ver o Reino de Deus’ nesse sentido é a mesma coisa 
que a ‘vida eterna’ [...] A ‘regeneração’ é outro sinônimo (Mt 19.28). Po­
rém, Jesus fala de uma regeneração a ser experimentada aqui e agora”. 
A expressão “ver o Reino” é paralelo à frase “entrar no Reino” Jo  3.5),

1 GILBERTO, Antonio (Ed.). Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 
2008, 2. ed., p. 186-187.

2Ibid., p. 186.



Espírito Santo — O Regenerador | 103

evidenciando que não há participação na salvação sem o novo nasci­
mento. Equivale dizer que a regeneração é absolutamente necessária.3

Nos Sinópticos, Jesus reforça essa exigência ao declarar: “se não vos 
converterdes e não vos fizerdes como crianças, de modo algum entrareis 
no Reino dos céus” (Mt 18.3). Nesse sentido, Henry salienta que a con­
versão significa “ter uma outra mentalidade, em uma outra estrutura e 
sentimento; devem ter outros pensamentos, tanto de si mesmos como 
do Reino dos céus, antes de estarem aptos a ocupar um lugar nele”.4 A 
regeneração/conversão é a porta de entrada no Reino, a obra inicial 
da graça que principia a transformação do pecador. A ideia é mudança 
radical de caráter e de total dependência de Deus (1 Co 6.9-11).

No milagre do novo nascimento, há fé e arrependimento (Mt 
4.17). Implica o abandono da velha vida, do egoísmo e do controle da 
carne, pela adoção de um novo comportamento de santidade e obe­
diência a Cristo.5 O ser uma nova criatura é uma exigência absoluta, 
uma condição essencial para a salvação (G1 6.15). Aponta para uma 
nova ordem de existência, criada por Deus, não apenas melhorada. 
Essa “nova criação” é a evidência visível de que houve regeneração. 
Por essa razão, a pregação apostólica priorizava o chamado ao arre­
pendimento e à fé (Mc 6.15; At 20.21), colocando a regeneração no 
centro da proclamação.

3. O Pai com o o Autor da Salvação
A regeneração, ou novo nascimento, tem sua origem no plano 

eterno e soberano de Deus Pai. Paulo faz uso de dois termos que re­
velam a soberana vontade divina: “como também nos elegeu [...] e 
nos predestinou” (Ef 1.4-5). A expressão eleição significa “escolha”, e 
predestinação tem o sentido de “determinar antes”. Esses vocábulos 
ligados entre si explicam que, pela presciência divina, Deus soube de 
antemão quem iria crer e perseverar em Cristo desde a eternidade e 
elegeu-os conforme a sua vontade e, para esses eleitos, determinou pro­

3 HENRY, Matthew. Novo Testamento: Mateus a João. Rio de Janeiro: CPAD, 2008, vol. 1, p. 775.
4Ibid., p. 227.
5 RIBAS, Degmar (Trad.). Comentário do Novo Testamento: Aplicação Pessoal. Rio de Ja ­

neiro: CPAD, 2009, vol. 1, p. 33.



104 | A Santíssima Trindade

pósitos específicos (1 Pe 1.2).6 Elucida que Deus elegeu a Igreja desde 
a eternidade, antes da fundação do mundo, segundo a sua presciência.

Desse modo, a eleição “inclui a previsão de Deus quanto àquilo 
que o homem irá fazer com a sua própria liberdade, mas depende, 
para sua realização, da graça soberana de Deus”.6 7 Nesse sentido, não 
há nenhum conflito entre a soberania de Deus e a liberdade humana. 
A eleição torna-se uma realidade para cada pessoa consoante ao seu 
prévio arrependimento e fé (Ef 2.8; 3.17). Entretanto, esse meio não é 
meritório, e ninguém pode cumpri-lo sem a graça de Deus. Portanto, é 
Deus quem inicia a obra da redenção, movido por seu amor imensurá­
vel e por sua vontade de salvar os pecadores (Jo 3.16). O Pai deu o seu 
melhor, seu único e amado Filho (Rm 8.32).8

Nesse aspecto, ratifica-se que o Pai não responde ao mérito hu­
mano, mas age segundo a sua vontade de amar a humanidade perdida 
(Jo 1.13; Ef 1.5,9). Assim sendo, o amor divino é a fonte primária da 
salvação — não condicionado às obras dos homens, mas oferecido por 
graça divina, mediante a fé em Cristo (Ef 2.8-9). Essa verdade gloriosa 
exalta o Pai como a fonte de toda boa dádiva e o autor da nova vida 
concedida ao crente (Tg 1.17-18). Doutrinariamente, isso preserva o 
sinergismo da salvação. A regeneração é iniciativa de Deus, a fé e o 
arrependimento são frutos da graça preveniente que possibilita ao ho­
mem responder positivamente ao chamado divino (Fp 1.29; At 11.18).

4. O Espírito com o Agente da Regeneração
A Escritura ensina que a regeneração é um ato divino, executado 

“não pelas obras de justiça que houvéssemos feito, mas, segundo a sua 
misericórdia” (Tt 3.5). E Deus o Pai que a decreta: “como também nos 
elegeu nele antes da fundação do mundo” (Ef 1.4). O Filho a torna pos­
sível por sua morte e ressurreição: “Em quem temos a redenção pelo seu 
sangue” (Ef 1.7). E o Espírito a realiza no coração do pecador: “quando 
Ele vier, convencerá o mundo do pecado, e da justiça, e do juízo” (Jo 16.8).

6 BAPTISTA, Douglas. A Igreja Eleita: redimida pelo sangue de Cristo e selada com o Espírito 
Santo da promessa. Rio de Janeiro: CPAD, 2020, p.39.

7SHANK, Robert. Eleitos no Filho: sobre a doutrina da eleição. São Paulo: Reflexão, 2015, p. 47.
8CARSON, D.A. O Comentário de João. São Paulo: Shedd Publicações, 2007, p. 205.



Espírito Santo — O Regenerador | 105

Jesus explicou essa ação do Espírito ao dizer: “O que é nascido 
da carne é carne, e o que é nascido do Espírito é espírito” (Jo 3.6). O 
texto descreve o Espírito Santo como o executante da regeneração. Isso 
indica que, onde o Espírito opera, ocorre transformação interna e es­
piritual. O Espírito não apenas desperta, mas implanta vida Jo  6.63). 
O resultado dessa nova vida é evidenciado pelo fruto do Espírito (G1 
5.22-23), que é o caráter de Cristo formado no crente (Rm 8.29). Essa 
obra é contínua, pois o mesmo Espírito que regenera, também santifica 
e preserva o crente até o final (Fp 1.6; Rm 8.11).

II -  A NATUREZA ESPIRITUAL DA REGENERAÇÃO

1. U m a Transform ação Interior
Nicodemos revelou total incompreensão espiritual ao questionar 

Jesus: “Como pode um homem nascer, sendo velho?” Jo  3.4). A per­
gunta reflete sua visão limitada ao plano natural. Sua interpretação 
naturalista revela que ele entendeu o “nascer de novo” literalmente 
como se fosse algo físico (da carne). Nicodemos, mesmo sendo mes­
tre em Israel Jo  3.10), não foi capaz de discernir a realidade do novo 
pacto prometido pelos profetas. Evidencia que a mente religiosa, espi­
ritualmente morta, e presa à lógica humana é incapaz de compreender 
que a justiça de Deus não advém das obras da carne (Rm 10.3).

Stronstad anota que “o novo nascimento” na compreensão espi­
ritual inepta de Nicodemos significava nascer “de novo” no sentido 
literal, mas Jesus lhe dizia que o sentido era “nascer de cima”, pelo Es­
pírito.9 Significa que a natureza humana não pode ser mudada da for­
ma como pensou Nicodemos. Uma repetição do nascimento natural, 
estava fora de cogitação.10 Jeremias usou uma metáfora para ilustrar que 
o ser humano, por si mesmo, não pode mudar sua natureza pecami­
nosa, sendo necessária a ação transformadora de Deus: “Pode o etíope 
mudar a sua pele ou o leopardo as suas manchas?” J r  13.23).

9 STRONSTAD, Roger; ARRINGTON, French L. Comentário Bíblico Pentecostal. Rio de
Janeiro: CPAD, 2003, p. 1506.

10BRUCE, F. F. João: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2002, p. 81.



106 | A Santíssima Trindade

Paulo ensina que “o homem natural não compreende as coisas do 
Espírito de Deus, porque lhe parecem loucura” (1 Co 2.14). Sinaliza 
que o “homem natural” (gr. ánthrõpos psychikós) não consegue assimilar 
as coisas do Espírito, pois estas se discernem espiritualmente. Implica 
dizer que “qualquer um que vive afastado do Espírito de Deus é inca­
paz de avaliar assuntos que estão no plano do Espírito”.11 Nesse aspec­
to, aos Romanos, o apóstolo apresenta o correlato ético-religioso em 
que se alguém tentar “estabelecer a própria justiça” perderá a justiça 
de Deus (Rm 10.3).

Era dessa forma que pensava Nicodemos; ele estava apegado à 
ideia de mérito para entrar no Reino de Deus, mas Jesus lhe exigiu algo 
totalmente novo. Era imprescindível, não nascer “de novo”, mas nascer 
“do alto” Jo  3.3). Não apenas um aperfeiçoamento de conduta, mas 
um novo nascimento, operado de dentro para fora, como ato do Espí­
rito Jo  3.5). Jesus não propõe aprimoramento da velha natureza, mas 
nova origem “do alto”, isto é, a purificação e vivificação prometida pe­
los profetas, realizada pelo Espírito Santo em virtude da obra do Filho, 
segundo o decreto do Pai. A regeneração, portanto, é interior, soberana, 
eficaz e transformadora —  começa no coração e floresce na vida.

2. U m a Obra Soberana do Espírito
Jesus acrescenta a Nicodemos que, para entrar no Reino de Deus, 

é necessário nascer “da água e do Espírito” Jo  3.5). A construção gra­
matical do texto grego (ek hydõr kai pneüma) forma uma ideia unificada 
— indicando que “água” e “Espírito” não são dois nascimentos distin­
tos, mas aspectos complementares de um mesmo ato regenerador.

Essa metáfora da água é recorrente nas Escrituras e aponta para 
limpeza e purificação do pecado (Ef 5.26; Hb 10.22). Água, sobretudo 
no Evangelho de João, é símbolo do Espírito Jo  7.37-39). Jesus está 
retomando a linguagem profética de Ezequiel, em que Deus promete 
purificar Israel com água limpa e colocar neles um novo espírito (Ez 
36.25-27). O Espírito Santo é o agente que concede essa nova vida, 
capacitando o homem a viver em comunhão com Deus (2 Go 3.6).

STRONSTAD, 2003, p. 944.



Espírito Santo — O Regenerador | 107

Aqui, água e Espírito formam um par inseparável —  purificação e vi- 
vificação —  para descrever a regeneração.

Cristo também compara a ação do Espírito com o vento (gr. pneü- 
ma), termo que no hebraico (ruach) tem o mesmo campo semântico. As­
sim como o vento sopra onde quer (Jo 3.8), o Espírito age livremente, 
sem depender de controle humano ou de rituais externos (1 Co 2.11- 
12). Isso reforça e harmoniza a revelação bíblica: no Antigo Testamen­
to, Deus prometeu tirar o “coração de pedra” e dar um “coração de 
carne” (Ez 36.26), colocando seu Espírito para capacitar à obediência. 
No Novo Testamento, Paulo descreve o mesmo processo como “lava­
gem da regeneração e renovação do Espírito Santo” (Tt 3.5).

Por conseguinte, “nascer da água e do Espírito” significa uma 
transformação espiritual completa: ser purificado dos pecados e re­
ceber renovação interior pelo poder do Espírito (Ef 3.16; 5.26). Essa 
mudança não pode ser produzida pela carne. E um ato soberano do 
Espírito que age de acordo com a vontade eterna do Pai (Ef 1.4-5). 
Somente a ação divina é capaz de renascer o homem espiritualmen­
te. Aquele que nasce do Espírito torna-se nova criatura (2 Co 5.17), 
com uma natureza renovada (Cl 3.10) e um coração transformado (Ez 
36.26-27). Passa a ter uma nova vida e uma nova identidade.

3. Um a Nova Vida e Nova Conduta
Como ensinou Jesus, aquele que nasce apenas da natureza humana 

permanece limitado àquilo que é da carne; mas quem nasce pela ação 
do Espírito Santo recebe uma nova natureza espiritual Jo 3.6). Confor­
me F. F. Bruce, o ensino se refere a uma “antítese entre o campo de ação 
da carne e o do Espírito”.12 A expressão “carne” (gr. sárx) não diz respei­
to apenas ao “corpo”, mas indica a condição humana na sua limitação e 
incapacidade de comunhão com Deus Jo 1.13; 6.63). O vocábulo “Espi­
rito” (gr. pneuma) assinala nova origem e nova ordem de existência.

Essa distinção enfatiza que nada da carne pode produzir vida es­
piritual. As “obras da carne” descrevem a produção natural da velha 
natureza, tais como imoralidades, inimizades e heresias (G15.19-21). A

12 BRUCE, F. F. João: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2002, p. 82.



108 | A Santíssima Trindade

carne gera concupiscência, escravidão e morte (Rm 8.6a). Aquele que 
é nascido da carne permanece dominado pela natureza pecaminosa. A 
Escritura revela que tanto a inclinação como o pensamento da carne são 
inimizade contra Deus (Rm 8.7). A tendência da carne é voltada para 
o pecado. E quem está “na carne” não pode agradar a Deus (Rm 8.8).

Não obstante, todo aquele que vive no Espírito já  está sob novaju- 
risdição (Rm 8.6b). Ratifica-se que não se trata de uma mera reforma 
comportamental; mas de fato uma vida nova (Jo 3.5-8; T t 3.5). A antiga 
identidade “em Adão” dá lugar à identidade “em Cristo” (1 Co 15.22; 
Rm 8.1). O  domínio da carne é vencido pela vida cheia do Espírito (G1 
5.16). O pecado deixa de ser a prática dominante (1 Jo 3.9). O  caráter 
de Cristo emerge em contraste com as obras da carne (G15.22).

O Espírito gera nova vida com fruto espiritual (G1 5.22). Ao 
nascer do Espírito, o crente passa a viver sob uma nova condição 
de ordem espiritual. O salvo passa a viver em novidade de vida 
(Rm 6.4), não uma continuidade melhorada, mas um novo modo 
de existir. Torna-se uma nova criatura, com uma nova mentalidade, 
novos desejos e nova direção de vida (Ef 4.22-24). Essa nova vida 
se evidencia na prática da justiça, no amor fraternal, no desejo pela 
Palavra e na obediência a Cristo —  que são marcas da regeneração 
genuína (1 Jo  3.9).

III -  SINAIS DO NOVO NASCIMENTO EM CRISTO

1. A Justificação pela Fé
A doutrina da justificação pela fé é a grande verdade que a Re­

forma Protestante restituiu à Igreja. Lutero vivia atormentado com o 
seguinte raciocínio: “Se Deus julga o homem de acordo com a sua 
estrita justiça, quem poderá ser salvo?”. Em certa ocasião, ele escreveu: 
“Eu era o homem mais miserável da terra. Dia e noite eram gritos e 
desespero, e ninguém podia ajudar-me”.13 E, foi somente após com­
preender o texto “o justo viverá dá fé” (Rm 1.17) que Lutero encon­
trou alívio para sua alma.

13SAUSSURE, A. de. Lutero: o grande reformador. São Paulo: Vida, 2003. p. 22, 25.



Espírito Santo — O Regenerador | 109

A doutrina da justificação pela fé ensina que o pecador é justi­
ficado (absolvido da condenação do pecado) unicamente pela fé na 
graça divina. Ratifica que as obras humanas não podem salvar, mas 
apenas a fé em Cristo por meio da recepção da graça de Deus (Ef 
2.8-9). Ao descrever a ação divina para justificar pecadores, os ter­
mos usados na Bíblia apontam para o contexto judicial e forense. 
Em outras palavras, Deus torna livres os pecadores condenados e os 
declara plenamente justos e isentos de toda culpa, mediante a fé na 
obra de Cristo na cruz.

Quanto a essa verdade, o Novo Testamento jamais afirma que 
a justificação é “dia pistin” (“em troca da fé”), mas sempre “dia pisteos” 
(mediante a fé). Isso significa que a fé não é meritória, ou seja, a fé é 
o meio de se receber a justificação. Desse modo, a justificação pela fé 
está atrelada à graça divina. Lutero, ao receber a paz que vem me­
diante a fé, escreveu: “Finalmente compreendí que a justiça de que 
fala o evangelho é aquela pela qual Deus, em sua graça, nos justifica. 
Imediatamente senti que renascia para uma nova vida”.14

Em síntese, pela fé em Cristo, o pecador é justificado, e recebe 
uma nova posição diante de Deus, não por mérito pessoal, mas pela 
obra redentora do Calvário (Rm 3.24,28). O crente não é apenas per­
doado, mas é declarado justo diante de Deus, isto é, absolvido da cul­
pa e da condenação do pecado (Rm 4.7-8). Essa dádiva é recebida 
somente por meio da fé, como resposta à graça de Deus revelada em 
Cristo (Rm 3.22). Os efeitos da justificação pela fé incluem a paz com 
Deus (Rm 5.1) e a adoção como filhos amados do Pai Jo  1.12).

2. A Vida de Santificação
O Novo Dicionário de Teologia leciona que “santificação” é um ter­

mo técnico de ritual de culto. Apresenta a ideia tanto de limpeza (Êx 
19.10,14) quanto de consagração e dedicação a Deus (Êx 19.22; Dt 
15.19; 2 Sm 8.11; Is 13.3). A palavra hebraica “qadash”, traduzida por 
“santo”, possui o significado básico de separação do uso comum para

14Ibid.,p. 25.



110 | A Santíssima Trindade

uso exclusivo ao serviço de Deus.15 Contudo, o significado de santifica­
ção e santidade se estende além do ritual para a esfera moral.16

No Novo Testamento, o termo grego mais comum traduzido por 
“santo” é “hagios”. No singular, é usado com o adjetivo para descre­
ver Deus e o seu o Espírito. No plural, é empregado como substanti­
vo para referir-se ao povo de Deus.1' O verbo “hagiazo” é utilizado no 
sentido ritual de separar algo dentre o que é comum para a utilização 
com propósitos sagrados (Mt 6.9; Jo 10.39; 1 Pe 3.15). A expressão 
“hagnos” se refere particularmente a pureza no sentido ético. Em ter­
mos gerais, “a obra da santificação é a separação de tudo que é contrá­
rio à pureza do Espírito”.18

A Teologia Sistemática Pentecostal define que santificar é “pôr à par­
te, separar, consagrar ou dedicar uma coisa ou alguém para uso estri­
tamente pessoal”. Assim, “santo” é todo crente que vive no domínio 
exclusivo de Deus, separado do pecado e das práticas mundanas pe­
caminosas. E exatamente o contrário do crente que se mistura com 
as coisas tenebrosas do pecado.19 Nesse entendimento, na obra da re­
denção, o pecador é imediato e simultaneamente salvo, regenerado, 
justificado e adotado como filho de Deus (At 13.39;Jo 5.24; Rm 8.15).

A partir da regeneração/conversão, inaugura-se o processo contí­
nuo de santificação, isto é, uma vida separada do pecado e consagrada 
à obediência, até a sua glorificação final no Dia de Cristo (2 Co 3.18). 
O crente passa a viver segundo o Espírito, e não mais como escravo da 
carne (1 Ts 4.3-4). Conforme abordado no capítulo anterior, a santi­
ficação apresenta aspectos posicionais e progressivos, à medida que o 
crente avança em maturidade espiritual e se torna mais semelhante a 
Cristo (1 Pe 1.15-16). Essa nova vida recebida na regeneração se ma­

15JENNEY, Timothy P. O Espírito Santo e a santificação. In: HORTON, S. (Ed.). Teologia Sis­
temática: uma perspectiva pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 1996, p. 412.

16FERGUSON, Sinclair; W RIGHT David. Novo Dicionário de Teologia. São Paulo: Hag­
nos, 2009, p. 892.

17JENNEY, 1996, p. 419.
18HENRY, Carl (org.). Dicionário de Ética Cristã. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2007, 

p. 537.

19 GILBERTO, Antonio (Ed.). Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 
2013, p. 227.



Espírito Santo — O Regenerador | 111

nifesta pela renúncia ao pecado e pela prática contínua da justiça e 
santidade (Rm 6.11; Ef 4.24).

3. O Fruto do Espírito
O fruto do Espírito Santo se relaciona com o crescimento espiri­

tual e o desenvolvimento do caráter do cristão. Refere-se à nova vida 
em Cristo, ao modo de andar e proceder daqueles que pertencem a 
Cristo e vivem no Espírito (G1 5.16-18; Ef 5.18). Cristo ensinou que é 
pelo fruto que se conhece a árvore (Mt 12.33). Desse modo, o verda­
deiro cristão é identificado pelo bom fruto que evidencia no seu cami­
nhar diário. E que o contrário, o fruto mau —  a prática das obras da 
carne (Cl 5.19-21) , denuncia que a pessoa ainda não experimentou
a genuína regeneração.

O Comentário de Aplicação Pessoal anota que “os crentes exibem o 
fruto do Espírito, não porque eles trabalham nele, mas simplesmente 
porque o Espírito controla as suas vidas”.20 Paulo observa que “o me­
lhor antídoto contra o veneno do pecado é andar no Espírito, estar em 
íntima sintonia com as coisas espirituais, dedicar-se às coisas da alma, 
que é a parte espiritual do homem”.21 Nesse sentido, a ênfase é assim 
resumida: “Se vivemos no Espírito, andemos também no Espírito” (G1 
5.25). Biblicamente (G1 5.22,23) as características do fruto do Espí­
rito classificam-se em três categorias, a saber: (i) as três primeiras são 
interiores e só podem vir de Deus —  amor, alegria e paz; (ii) as três 
seguintes dizem respeito ao relacionamento de cada crente com os de­
mais —  longanimidade, benignidade e bondade; e (iii) as três últimas 
apresentam traços mais gerais de caráter que devem guiar a vida de 
todo crente —  fé, mansidão e temperança.22

Não se trata de dons espirituais, mas de virtudes que o Espírito 
Santo produz no caráter do regenerado, como expressão de sua nova 
vida (Ef 2.10). Antes, era dominado pelas paixões carnais, mas agora

20 RIBAS, Degmar (Trad.). Comentário do Novo Testamento: aplicação pessoal. Rio de Ja­
neiro: CPAD, 2009, voí. 2, p. 297.

21HENRX Matthew. Novo Testamento: Romanos a Apocalipse. Rio de Janeiro: CPAD, 2008 
vol. 2, p. 568.

22 RIBAS, 2012, vol. 2, p. 297.



112 | A Santíssima Trindade

manifesta a presença do Espírito em suas atitudes diárias (Rm 8.5). 
Portanto, o fruto do Espírito é a evidência prática da regeneração (Mt 
7.16). Quem nasceu de novo passa a refletir, ainda que imperfeitamen­
te, o caráter de Cristo em suas palavras, ações e reações (Lc 6.40). Tal 
postura não pode ser esporádica, e sim uma marca contínua da nova 
vida recebida em Cristo (Mt 5.16).

CONCLUSÃO
A regeneração é uma obra trinitária operada pelo Espírito Santo. 

Não é um esforço humano, mas uma transformação espiritual profun­
da. Como regenerador, o Espírito concede nova vida, uma nova nature­
za e uma nova direção ao ser humano. E necessário nascer do alto para 
ver e entrar no Reino. Que cada crente se deixe conduzir pelo Espírito 
e reflita dia a dia a natureza divina recebida no novo nascimento.



C apítu lo  10

Espírito Santo —  O 
Capacitador

A promessa do derramamento do Espírito Santo teve seu cum­
primento inaugural no Pentecostes. Essa promessa rompe os limites da 
Andga Aliança, em que a unção do Espírito se restringia a líderes e 
executores da missão divina. Na Nova Aliança, a atuação do Espírito 
Santo permanece válida para todos os que creem e vai além da re­
generação. Ele também é o capacitador do crente para o serviço no 
Reino de Deus. Neste capítulo, veremos que o Espírito distribui dons e 
conduz a Igreja com manifestações sobrenaturais, promovendo unida­
de, santidade e testemunho eficaz no mundo.

I -  A PROMESSA DO DERRAMAMENTO  
DO ESPÍRITO

1. U m a P rom essa de Abrangência Universal
Na Antiga Aliança, o Espírito atuava de modo pontual sobre pes­

soas específicas e para tarefas determinadas (1 Sm 19.20; 2 Cr 15.1; Ez 
37.1). Porém, cerca de 800 anos antes de Cristo, Joel profetizou uma 
nova dispensação. O livro de Joel, escrito durante seu ministério pro­
fético em Judá (c. 835-825 a.C.), situa-se num cenário de crise nacional, 
simbolizada pelo juízo divino por meio da invasão de gafanhotos e de 
uma seca terrível que devastaram a nação (J1 1.1-20). Essas calamidades 
levaram os judeus ao arrependimento profundo e ao clamor incessante 
por misericórdia divina (J1 2.12-17).



114 | A Santíssima Trindade

Nesse contexto de conversão nacional, Deus faz o povo enxergar 
além da recuperação das pragas, mostrando que viriam bênçãos ainda 
maiores.1 Surge então uma maravilhosa promessa: “E há de ser que, de­
pois, derramarei o meu Espírito sobre toda a carne” (J1 2.28a). O termo 
hebraico bâsâr, traduzido por “toda carne”, significa “todos os seres viven- 
tes”,2 isto é, extensivo à totalidade da humanidade, sem nenhuma distin­
ção de idade, sexo ou status social. Reitera-se, portanto, que a promessa 
aponta para a abrangência universal do Espírito. Não a todos de modo 
indiscriminado, mas a todo que invocar o nome do Senhor (J12.32).

A profecia de Joel expressa o coração de Deus em derram ar seu 
Espírito sobre todos os que creem — um novo tempo em que a gra­
ça e o poder divinos são acessíveis a homens e mulheres de todas as 
idades e condições. Sinaliza que a promessa democratiza a ação do 
Espírito, quebrando as exclusividades da Antiga Aliança. A promessa 
do Espírito é vigente para todos, e a Igreja hodierna é chamada a 
buscá-la e manifestá-la em dons e santidade. E, conforme o pastor 
Antonio Gilberto, “a plenitude da promessa pentecostal [...] aguar­
da um pleno cumprimento futuro [...]. E esse avivamento atingirá a 
igreja, em geral, e as suas instituições”.3

2. U m a P rom essa com  Ação Sobrenatural
Joel profetizou que o derramamento do Espírito viria acompa­

nhado de manifestações visíveis e sobrenaturais: “vossos filhos e vos­
sas filhas profetizarão, os vossos velhos terão sonhos, os vossos jovens 
terão visões. E também sobre os servos e sobre as servas, naqueles 
dias, derramarei o meu Espírito” J1 2.28b,29). Nessa ação do Es­
pírito ocorre uma mudança de paradigma. Como já  assinalado, a 
promessa de derramamento não exclui e nem discrimina grupos de 
pessoas, expressando a extensão plena da graça sobre todas as gera­
ções e todas as classes de indivíduos. Nas dispensações anteriores, o 
Espírito de Deus esteve restrito a indivíduos específicos, escolhidos

1HUBBARD, David Allan. Joel e Amós: introdução e comentário. Sào Paulo: Vida Nova, 1996, p. 78.
2SBB. Dicionário Bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego. Barueri: SBB, 2002, p. 188.
3 GILBERTO, Antonio (Ed.). Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 

2013, p. 221.



Espírito Santo — O Gapacitador | 115

soberanamente para desempenharem funções determinadas no pla­
no divino. Assim, líderes tais como Gideão (Jz 6.34), os primeiros 
reis, Saul e Davi (1 Sm 10.6; 16.13), e o profeta Miqueias (Mq 3.8) 
receberam o Espírito de modo particular e temporário.4 Entretanto, 
com a promessa escatológica do derramamento, a capacitação do Es­
pírito foi estendida a todo o povo de Deus, de modo que “cada um se 
tornaria profeta”, participante direto da ação e da revelação divina.

Dessa forma, as profecias (1 Co 14.3), sonhos (Mt 1.20) e visões (At 
16.9) revelam a atuação do Deus vivo entre o seu povo. São experiên­
cias extraordinárias que servem de edificação espiritual (1 Co 14.26). 
Elas indicam que a vida cheia do Espírito é ativa, dinâmica e sensível 
à voz de Deus (Rm 8.14). Onde o Espírito Santo é bem-vindo, o agir 
de Deus se manifesta com propósito e poder (2 Co 3.17). Todo crente 
deve cultivar uma vida de comunhão e santidade, a fim de ser um canal 
sensível para as manifestações dos dons do Espírito (1 Co 12.4-7).

3. U m a Prom essa para os Ú ltim os Dias
A palavra profética de Joel direciona-se a um tempo escatológico 

específico: “naqueles dias, derramarei o meu Espírito” (J1 2.29b). No 
vocabulário da Antiga Aliança, a expressão “naqueles dias” (hb. yôme) 
refere-se ao período messiânico e ao desenrolar dos acontecimentos fi­
nais relacionados ao plano redentivo de Deus (Is 2.2; Mq 4.1). O após­
tolo Pedro identifica o Pentecostes como o cumprimento inicial desses 
“últimos dias” do derramamento do Espírito (At 2.17). Esses dias se 
inauguram com a encarnação, morte, ressurreição e exaltação do Mes­
sias, que, junto com o Pai, enviou o Espírito Santo como Consolador 
e capacitador da Igreja (Jo 15.26). Nesse entendimento, a descida do 
Espírito no Pentecostes não foi um evento isolado à experiência histó­
rica do primeiro século; ao contrário, marcou o princípio de uma nova 
dispensação. Segundo a Teologia Pentecostal, “com a ascensão de Cristo, 
inicia-se o processo de inauguração da Igreja, que culminou no dia de 
Pentecostes”.5 Stronstad leciona que “a Igreja teve sua origem ou pelo

4 HUBBARD, 1996, p. 79.
5 GILBERTO, Antonio (Ed.). Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 

2013, p. 425.



116 | A Santíssima Trindade

menos foi publicamente reconhecida pela primeira vez no dia de Pen- 
tecostes”.6 7 Ao citar ekklêsia (Igreja) pela primeira vez (Mt 16.18), Jesus 
falava de algo que iniciaria no futuro “edificarei” (gr. oikodomêso).1

Nesse aspecto, nota-se que Lucas nunca emprega o termo ekklêsia 
em seu Evangelho, enquanto em Atos dos Apóstolos o termo aparece 
24 vezes.8 Essa leitura sugere que o cumprimento da promessa do Es­
pírito (Lc 24.49; At 1.4-8) inaugura a vida da Igreja como realidade es- 
catológica, isto é, Lucas enfatiza a Igreja como fruto da obra do Cristo 
exaltado e da descida do Espírito Santo. O  fato de Lucas reservar o 
uso de ekklêsia para Atos pode ser entendido teologicamente como a 
convicção de que a Igreja só se manifesta plenamente após a ressurrei­
ção e o Pentecostes, quando Cristo envia o Espírito Santo.

Não obstante, o duplo volume de Lucas (Evangelho e Atos) deve 
ser lido como uma obra única. Assim, a ausência do termo ekklêsia no 
Evangelho e sua abundância em Atos funcionam como recurso literá­
rio e teológico: o Evangelho apresenta a obra de Cristo, enquanto Atos 
apresenta a obra do Espírito na Igreja. Em termos gerais, a descida do 
Espírito inaugurou a Igreja, e prossegue sua atuação contínua na vida 
do crente até o arrebatamento dos salvos (Ef 1.13). A profecia dejoel 
não se esgotou no Pentecostes, ela permanece vigente durante toda a 
dispensação da graça. A promessa é válida a todos os que crerem em 
todos os tempos (At 2.39).

II -  O CUMPRIMENTO: PODER  
PARA TESTEMUNHAR

1. O Espírito Santo Veio com  o Poder do Alto
A descida do Espírito Santo no Pentecostes constitui um marco his­

tórico e teológico na revelação progressiva de Deus e na formação da

6 STRONSTAD, Roger; ARRINGTON, French L. Comentário Bíblico Pentecostal. Rio de
Janeiro: CPAD, 2003, p. 291.

7Ibid.,p. 291.
8 Referências bíblicas: At 2.47; 5.11; 8.1, 3; 9.31; 11.22, 26; 12.1, 5; 13.1; 14.23,27; 15.3, 4, 22, 

41; 16.5; 18.22; 19.32, 39, 41; 20.17, 28; 21.20. Ressalte-se que, em três dessas passagens (At 
19.32, 39, 41), o vocábulo ekklesía é empregado no sentido de “assembléia”, e não como refe­
rência à Igreja cristã.



Espírito Santo — O Capacitador | 117

Igreja. Antes de sua ascensão, Jesus assegurou aos discípulos que seriam 
revestidos de poder: “E eis que sobre vós envio a promessa de meu Pai; 
ficai, porém, na cidade de Jerusalém, até que do alto sejais revestidos de 
poder” (Lc 24.49). Essa promessa encontra seu cumprimento inicial no 
Dia do Pentecostes, quando o Espírito é derramado como ato de me­
diação do Cristo exaltado Jo 15.26; At 2.33).

A expressão “revestidos” traduz o verbo grego endyõ, usado para a 
ideia de “vestir-se de algo”, “entrar numa roupa”, “ser envolvido como 
por uma armadura” (cf. Rm 13.12; Cl 3.10; Ef 6.11). Aqui, denota a 
investidura sobrenatural do Espírito sobre os discípulos, preparando-os 
não apenas para resistir ao pecado, mas, sobretudo, ousadia para pro­
clamar o evangelho (At 4.31). O termo grego dynamis (poder) remete a 
uma energia ativa, operante, que procede do próprio Deus. Em Atos, 
esse poder é diretamente associado à missão: “serão minhas testemu­
nhas [...] até os confins da terra” (At 1.8, NAA). Aponta para uma ca­
pacitação sobrenatural e indispensável para testemunhar de Cristo.

Assim sendo, o Espírito Santo veio com “poder do alto” para atuar 
em múltiplas dimensões: (i) na santificação, capacitando o crente a mor- 
tihcar as obras da carne (Rm 8.13); (ii) no testemunho com ousadia, 
preparando os discípulos a pregar com intrepidez (At 4.31); (iii) nos 
dons espirituais, concedendo graça para realizar sinais e prodígios (1 Co 
12.7-11); (iv) na edificação da Igreja, servindo para fortalecer e expan­
dir o corpo de Cristo (Ef 4.11 -13). Em suma, historicamente, inaugura 
a Igreja; doutrinariamente, autentica a promessa do Pai mediada pelo 
Filho; teologicamente, conduz à santificação, ao testemunho ousado, à 
manifestação dos dons e à edificação do povo de Deus.

2. Os Sinais da D escida do Espírito Santo
Atos registra dois sinais sobrenaturais que marcaram o advento do 

Espírito Santo: o “som, como de um vento veemente e impetuoso” (At 
2.2) e as “línguas repartidas, como que de fogo” (At 2.3). O  “vento” e o 
“fogo” enfatizam a grandeza da ocasião e são sinais audíveis e visíveis 
da chegada do Espírito. Richards anota que existe um paralelo fasci­
nante — e um contraste — com a entrega da Lei a Moisés e a descida 
do Espírito no Pentecostes. No Sinai, ressoaram trovões e chamas ar­



118 | A Santíssima Trindade

diam no cume do monte. No Pentecostes, em uma casa em Jerusalém, 
também há som e chamas, mas agora como de um vento que sopra e 
de línguas repartidas.9

Vincent, descreve que a intensidade do som (gr. êchos) era, lite­
ralmente, de um vento forte e contínuo.10 A Bíblia de Jerusalém (BJ) 
traduz por “um ruído como o agitar-se de um vendaval” e a Bíblia 
King James (BKJ) como “uma rajada de vento impetuoso”. A frase 
traduzida “como que de fogo” (gr. hõseí pyr) significa “como se fosse”, 
isto é, “semelhante ao fogo”, mas não consistindo de fogo.11 A Bíblia 
Literal do Texto Tradicional (LTT) traduz adequadamente “línguas 
como que (se fossem) de fogo”. Esses sinais são introdutórios e serviram 
somente para aquele evento. O som como de um vento simboliza a 
presença criadora de Deus (Ez 37.9). As línguas como que de fogo são 
sinal de purificação e consagração (Êx 19.18). O Comentário Bíblico Pen- 
tecostal destaca que “o som do vento poderoso significa que o Espírito 
Santo está com os discípulos, e as chamas de fogo em forma de lín­
gua que posam em cada um deles são manifestação da glória de Deus, 
acrescentando esplendor à ocasião”.12

3. A Evidência do R evestim ento de Poder
O revestimento de poder veio com um sinal específico: “falar em 

outras línguas” (At 2.4). No Pentecostes, os discípulos começaram a 
falar com outras línguas (gr. heterais glõssais). A rigor significa um voca­
bulário diferente das suas línguas nativas.13 “Em todo caso, o contexto 
identifica o termo glõssais como idiomas desconhecidos pelos locutores. 
[...] esta é a primeira ocorrência do termo glossolalia. na história bí­
blica”.14 Portanto, a tradução literal é “outras línguas”, no sentido de 
idiomas diferentes. Contudo, algumas traduções mais antigas utilizam

9RICHARDS, Lawrence O. Comentário Histórico-cultural do Novo Testamento. Rio de
Janeiro: CPAD, 2008, 3. ed., p. 253-254.

10 VINCENT, Marvin Richardson. Estudo no Vocabulário Grego do Novo Testamento.
Rio de Janeiro: CPAD, 2013. v. 1, p. 366.

11 Ibid., p. 367.

12 STRONSTAD, 2003, p. 632.
13 VINCENT, 2013. v. 1, p. 39, 367.
14 STRONSTAD, 2003, p. 1041.



Espírito Santo — O Capacitador | 119

a expressão “línguas estranhas”, como a Almeida Revista e Corrigi­
da (ARC -  1969), ou “línguas desconhecidas”, como a Almeida Corrigida 
Fiel (ACF) e Bíblia King James (BKJ -  1611). Isso ocorreu porque os 
tradutores buscavam ressaltar que as línguas eram desconhecidas para 
quem as falava, algo “estranho” ao falante natural. No entanto, a pa­
lavra “estranha” não existe no grego; é uma adição interpretativa feita 
pelos tradutores. Convém também destacar que no livro de Atos, o 
falar em línguas está explícito em três registros (At 2.1-4; 10.46; 19.6) e 
implícito em outras duas ocasiões (At 8.14-17; 9.17-18).

Dessa forma, biblicamente, o falar em outras línguas é sempre a 
evidência física inicial do batismo no Espírito Santo. Essa evidência 
difere do dom espiritual de “variedades de línguas” . Esse último dom 
requer interpretação para a edificação da Igreja, porém o “falar lín­
guas” como batismo ou renovação é compreendido como edificação 
pessoal, e nesse caso não requer interpretação, nem mesmo repreensão 
(1 Co 14.27-28).15

A Declaração de Fé das Assembléias de Deus é enfática nessa questão: “o 
derramamento do Espírito veio com um sinal específico, o falar em lín­
guas” (At 2.4).16 17 A ortodoxia ensina que “os pentecostais usualmente sus­
tentam que o falar em outras línguas é sempre a evidência física inicial 
dessa experiência especial”.1' Desse modo, na experiência da salvação em 
Cristo, todo crente é “selado” com o Espírito (Ef 1.13-14), porém, no 
batismo no Espírito Santo, todo crente é “revestido” de poder (At 2.2-4).

III -  A CONTINUIDADE DO
DERRAMAMENTO DO ESPÍRITO

1. A Extensão da P rom essa do Espírito
No sermão do Pentecostes, Pedro exorta a multidão a três passos 

fundamentais: arrependimento, batismo em nome de Jesus Cristo para

15 HORTON, Stanley. Teologia Sistemática: uma perspectiva pentecostal. Rio Janeiro: CPAD, 
1997, p. 476.

“ CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2017, 1. 
ed., p. 167.

17 HORTON, 1997, p. 447.



120 | A Santíssima Trindade

remissão dos pecados e, por conseguinte, o recebimento do “dom do 
Espírito Santo” (At 2.38). O Dicionário Vine leciona que o termo grego 
usado para “dom” é dõreá, que denota “presente grátis, acentuando o 
caráter gratuito; e sempre é usado no Novo Testamento acerca de um 
dom espiritual ou sobrenatural”.18 Não se trata de algo conquistado 
por mérito humano, mas de uma concessão divina, resultado da obra 
redentora de Cristo e da ação soberana do Pai.

Esse versículo precisa ser entendido à luz do seu contexto. O 
“dom do Espírito” refere-se à experiência recém-vivida pelos discípu­
los, ou seja, o cumprimento da promessa de Jesus do revestimento de 
poder (Lc 24.24). A cláusula é explicativa, sendo o “dom” o próprio 
Espírito Santo (cf. At 10.45; 11.17).19 O Comentário Bíblico Pentecostal as­
severa que “o trabalho inicial do Espírito segue o arrependimento e 
lança numa nova vida em Cristo. A promessa de Pedro se refere a um 
subsequente dom gratuito do Espírito e cumpre a promessa de Joel 
de poder carismático e pentecostal”.20 Esse dom não ficou restrito ao 
evento histórico do Pentecostes, mas é estendido aos crentes de todas 
as épocas: “a vós, a vossos filhos e a todos os que estão longe: a tantos 
quantos Deus, nosso Senhor, chamar” (At 2.39). O batismo no Espírito 
é uma experiência potencialmente universal. A declaração de Pedro 
faz eco à profecia de Joel, em que o Espírito seria derramado “sobre 
toda a carne” J1 2.28). Não significa universalismo irrestrito, mas in­
clusão de todos os que, mediante a fé, invocarem o nome do Senhor 
J1 2.32; Rm 10.13). Assim, o apóstolo expande a compreensão dos ju ­
deus, mostrando que o batismo no Espírito não se limita a Israel, mas 
abrange todas as nações. Na perspectiva de Atos, esse batismo pos­
sui caráter subsequente à regeneração. O novo nascimento é obra do 
Espírito Jo  3.5-6; T t 3.5), mas o “revestimento de poder” (Lc 24.49; 
At 1.8) é uma experiência distinta. No relato apostólico, percebe-se a 
diversidade de momentos em que o Espírito Santo foi derramado: (i) 
na casa de Cornélio, o Espírito desceu simultaneamente à regeneração

18 VINE, W. E. et al. Dicionário Vine: o significado exegético e expositivo das palavras do Anti­
go e do Novo Testamento. Rio de Janeiro: CPAD, 2002, p. 576.

19 VINE, 2002, p. 576.
20 STRONSTAD, 2003, p. 638.



Espírito Santo — O Capacitador | 121

(At 10.44-46); (ii) Em Samaria e Éfeso, os crentes receberam o Espírito 
mediante a imposição de mãos (At 8.15-17; 19.2,6). O  revestimento de 
poder, portanto, é distinto do novo nascimento, e o falar em línguas é a 
evidência inicial dessa experiência (At 2.4; 10.46; 11.15-17; 19.6).

2. O Espírito Opera com  D iversidade e Unidade
Paulo leciona que “há diversidade de dons, mas o Espírito é o 

mesmo” (1 Co 12.4). O termo “diversidade” (gr. diaíresis) significa “dis­
tribuição” ou “variedade ordenada”.21 Paulo o utiliza para indicar que 
os dons espirituais não são uniformes, mas múltiplos e complementa­
res. A diversidade não aponta para divisão, mas para a variedade de 
dons, operações e ministérios. A unidade do Espírito não anula a va­
riedade, mas a organiza de modo que cada crente seja um instrumento 
singular no serviço do Reino.

O apóstolo descreve a atuação da Trindade: o Espírito Santo é 
quem distribui os dons (gr. charísmata), capacitando os crentes para 
funções específicas (1 Co 12.4,11); o Filho é quem dirige os minis­
térios (gr. diakoníai), estabelecendo funções e serviços na Igreja (1 Co 
12.5); e o Pai é quem opera os resultados (gr. energémata), produzindo 
frutos concretos (1 Co 12.6). Essa dinâmica é profundamente teoló­
gica: a origem, a direção e a eficácia da obra espiritual são frutos da 
ação inseparável do Deus triúno.

A doutrina dos dons espirituais, conforme a fé pentecostal, enfatiza 
três princípios doutrinários centrais: (i) Universalidade dos dons, em que 
todos os crentes, sem distinção, podem receber (At 2.39; 1 Co 12.7); (ii) 
Finalidade coletiva, em que os dons não têm caráter individualista, mas 
visam ao bem comum (1 Co 12.7; Ef 4.12); e, (iii) Harmonia trinitária, 
que ratifica os dons como obra do Espírito, dirigidos pelo Filho e reali­
zados pelo Pai, demonstrando que a vida eclesial é reflexo da comunhão 
da própria Trindade. Assim sendo, essa pluralidade de dons indica a ri­
queza da Igreja. Os salvos recebem dons específicos visando à edificação 
e à união dos crentes (Rm 12.4-18). Desse modo, o falar em línguas é 
apenas a evidência inicial do batismo no Espírito. A evidência contínua

21 STRONG, James. Dicionário Bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego. Barueri: 
SBB, 2002, p. 1397.



122 | A Santíssima Trindade

é vista no “fruto do Espírito” (G1 5.22) e nos dons espirituais (1 Co 12.8- 
10). Resulta em uma Igreja cheia de poder, unida e santa, em que Cristo 
é glorificado como a cabeça do Corpo (Ef 1.22-23).

Ressalta-se, ainda, que os dons e as manifestações do Espírito não 
cessaram no fim da era apostólica, mas são permanentes, válidos para 
toda a dispensação da graça. O pastor Antonio Gilberto afirma que “a 
igreja da atualidade precisa mais e mais conhecer, buscar, receber e exer­
citar a provisão divina imensurável que há nos dons espirituais, para o 
seu contínuo avanço, edificação, consolidação e vitória contra as hostes 
infernais, e, ao mesmo tempo, glorificar muito mais a Cristo”.22

3. O Espírito Distribui D ons com  Propósito
A Declaração de Fé das Assembléias de Deus professa categoricamente 

crer “na atualidade dos dons espirituais distribuídos pelo Espírito San­
to à Igreja para sua edificação, conforme sua soberana vontade para 
o que for útil”.23. Desse modo, de acordo com os textos do Novo Tes­
tamento (Rm 12; 1 Co 12— 13; Ef 4), ratifica-se que os dons espirituais 
estão disponíveis à Igreja hodierna com propósitos peculiares. Nessa 
esteira, destaca-se que os dons não são para ostentação pessoal, mas 
para o serviço do Reino (1 Pe 4.10), edificação da Igreja (1 Co 14.12) 
e glorificação de Cristo (1 Co 12.3). O Espírito os distribui “para o 
que for útil” (1 Co 12.7); e, os reparte “a cada um como quer” (1 Co 
12.11). Nesse sentido, a ortodoxia reconhece e crê que o Espírito Santo 
distribui dons de forma soberana, tendo sempre em vista um propósito 
comum. Paulo combate a tentação do exclusivismo espiritual em Co- 
rinto, onde alguns supervalorizavam determinados dons, como o falar 
em línguas (1 Co 14.1-5). Nesse aspecto, sustenta a teologia pentecostal 
que nenhum dom espiritual ou ministerial pode justificar a elevação de 
uma pessoa acima de outra. Pelo contrário, cada pessoa deve preferir e 
honrar as outras mais que a si mesma (Fp 2.3).24

22 GILBERTO, 2013, p. 195.

23CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2017, 1. 
ed., p. 23.

24 STRONSTAD, 2003, p. 158.



Espírito Santo — O Capacitador | 123

Os dons são “graças espirituais” concedidas e controladas pelo Es­
pírito (Rm 12.6-8). A finalidade específica dos dons protege o salvo de 
dois perigos espirituais: a soberba, que transforma o dom em motivo 
de vangloria (Fp 2.3), e a negligência, que enterra o dom e impede seu 
uso (Mt 25.25). Portanto, cada crente é chamado a exercitar o dom 
que recebeu com humildade e disponibilidade para servir com amor, 
zelo e temor ao Senhor (Rm 12.3; Cl 3.23-24).

CONCLUSÃO
O Espírito Santo é o capacitador divino prometido aos que crerem. 

Ele atua em cada geração com poder, dons espirituais e direção. Desde 
o Pentecostes, sua presença é real na vida de todo salvo, permanente e 
contínua. O crente pentecostal vive não apenas no Espírito, mas pelo 
Espírito, como testemunha viva do poder de Deus no mundo. Portanto, 
cada cristão regenerado é chamado a viver na plenitude do Espírito.



C apítu lo  11

O Pai e o Espírito Santo

A ação do Espírito Santo na vida do crente é um dom do Pai e do 
Filho, refletindo a obra trinitária na redenção. O Espírito Santo não 
apenas liberta o ser humano do pecado, mas também testifica a filiação 
dos eleitos e assegura o acesso à herança eterna. Trata-se de uma trans­
formação integral, pela qual o crente é conduzido do “espírito de escra­
vidão” para o “espírito de adoção”, da condição de condenação para a 
comunhão com Deus e da concupiscência da carne para a participação 
na glória eterna.

No presente capítulo, apresentam-se elementos doutrinários fun­
damentais para compreender a transição do homem da antiga vida sob 
o pecado e sob a lei para a nova vida na condição de filho adotivo em 
Cristo. Serão abordadas, em particular, as formas pelas quais o Pai e 
o Espírito Santo atuam em conjunto para garantir a adoção dos pe­
cadores como filhos e coerdeiros da promessa divina, evidenciando a 
profundidade e a coerência da obra redentora trinitária.

I -  O ESPÍRITO E AS DÁDIVAS DO PAI

1. Da Escravidão à Filiação
A Escritura revela que o salvo em Cristo não vive mais sob o domí­

nio do “espírito de escravidão” (Rm 8.15a). Essa expressão (gr. pneüma 
douleía) indica uma disposição interior marcada pelo medo da punição 
e pelo estado de servidão às obras da carne (G1 3.10; 4.3). Tal situa­
ção se relaciona com a incapacidade da lei em libertar o pecador (Rm 
7.12-14). Embora santa, a lei apenas revela o pecado, mas não conce­
de poder para vencê-lo (Rm 3.20). Tiago apresenta a anatomia dessa



O Pai e o Espírito Santo | 125

escravidão em três etapas: desejo —  pecado —  morte. O  desejo ilíci­
to concebido gera o pecado; e o pecado consumado gera a morte (Tg 
1.15). A escravidão aqui não se refere apenas à prática pecaminosa, mas 
também ao temor da morte (Rm 6.23; Hb 2.15).

Paulo expõe que “o salário do pecado é a morte” (Rm 6.23a). O 
“salário” (gr. opsoniori) era um termo militar que designava o pagamento 
dos serviços de um soldado. O resultado dessa servidão é a morte. Por 
sua vez, o “pecado” (gr. hamartía) não é apenas um ato isolado, mas um 
mal que escraviza (Rm 6.12-14). E a morte (gr. thánatos) tem um sentido 
abrangente: (i) morte espiritual (Ef 2.1); (ii) morte física (Gn 3.19; Hb 
9.27); e (iii) morte eterna (Ap 20.14).

Em contrapartida, o apóstolo apresenta a antítese “mas o dom gra­
tuito de Deus é a vida eterna” (Rm 6.23b). O “dom gratuito” (gr. chá- 
risma) refere-se a um presente imerecido. A “vida eterna” (gr. zõe aionios) 
não é apenas duração sem fim, mas comunhão ininterrupta com Deus 
(Jo 17.3). A dimensão desse ensino mostra que o ser humano, escraviza­
do pela carne, está destinado à morte, não como consequência natural, 
mas como uma retribuição justa. Porém, a salvação não é “pagamento” 
nem “mérito”, mas dom gracioso. Desse modo, sob a graça divina, o 
crente recebe o “espírito de adoção” (Rm 8.15b). Essa frase (gr. pneuma 
huiothesia) aponta para a nova identidade em Cristo, um vínculo de afeto, 
perdão e inclusão na família de Deus (G14.4-5; Ef 2.19). O  termo “ado­
ção” indica o ato jurídico de conceder a alguém o status pleno de filho 
legítimo, com todos os direitos de herança. Assim, o salvo deixa de ser 
escravo, não apenas é aceito como filho, mas também se torna herdeiro 
(Rm 8.17). Essa filiação livra do medo e do poder do pecado e da morte, 
e convida os filhos à comunhão com o Pai (G1 5.1; 1 Jo 5.18).

2. Da Rebeldia à Filho Legítim o
Antes da regeneração, todo pecador era espiritualmente idólatra e 

rebelde (1 Co 12.2). Henry descreve como “impelidos à mais grosseira 
idolatria [...] pela força de uma vã imaginação [...] Desgraça miserável 
da mente [...] Estado sombrio do paganismo”.1 Ferguson discorre que

HENRX Matthew. Novo Testamento: Atos a Apocalipse. Rio de Janeiro: CPAD, 2008, p. 479.



126 | A Santíssima Trindade

o principal agente da rebeldia é o Diabo ou Satanás, “cuja atividade 
começa com ações oponentes, consideradas próprias dele (Zc 3.1; Jd  
9; Ap 12.10), mas logo se estende a atos, mais amplos, de assédio e 
tentação (1 Pe 5.8)”.2

Nessa condição de rebeldia e consequente queda, todas as áreas 
do ser humano foram afetadas. Segundo Armínio, “neste estado [ca­
ído] , o livre-arbítrio do homem para o que é bom não somente está 
ferido, aleijado, enfermo, distorcido e enfraquecido; ele também está 
aprisionado, destruído e perdido”.3 Todavia, por meio da graça, Deus 
capacita o homem para que responda com fé ao chamado do evan­
gelho. Dessa forma, os seres humanos, influenciados pela graça que 
habilita a livre escolha, tornam-se livres para escolher. Deus proveu a 
salvação, mas ela se aplica somente àquele que crer (Rm 3.22).4Assim 
sendo, por meio da graça, o pecador é transformado pelos méritos de 
Cristo, e o Espírito “testifica com o nosso espírito que somos filhos de 
Deus” (Rm 8.16). O verbo “testificar” (gr. symmartyrás) indica um teste­
munho conjunto, não paralelo ou independente. O Espírito corrobora 
a certeza que brota da Palavra crida e da fé viva. Não é mera sugestão 
psicológica; é ato divino de confirmação que se dá no íntimo do crente 
(Rm 5.5). O termo “filhos” (gr. tekna) ressalta a filiação por geração 
espiritual (novo nascimento).

Refere-se a uma nova posição espiritual e jurídica (Jo 1.12; Rm 
8.15). O Espírito opera a adoção, e confirma a nova realidade, ates­
tando essa verdade diretamente ao coração do crente (2 Co 1.22). Os 
privilégios dessa dádiva incluem o direito de chamar a Deus de Pai — 
“pelo qual clamamos: Aba, Pai” (Rm 8.15c), onde o aramaico “Abbâ” 
é a forma carinhosa para “papai”, e indica que em Cristo o crente tem 
íntimo e livre acesso ao Deus Todo-Poderoso (Ef 2.18). Outro beneficio 
do filho tornado legítimo é que ele se torna herdeiro de toda a riqueza 
do seu Pai adotivo (Ef 1.11).

2FERGUSON, Sinclair B. Novo Dicionário de Teologia. São Paulo: Hagnos, 2009, p. 6 6 .
3 ARMÍNIO, Jacó. As Obras de Arminio. Rio de Janeiro: CPAD, 2015, vol. 1, p. 473.
4 CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2017, 1. 

ed., p. 109.



O Pai e o Espírito Santo | 127

3. Das Trevas à Plenitude do Espírito
A Escritura emprega a metáfora das “trevas” para descrever a con­

dição de alienação do homem em relação ao Criador, marcada pelo pe­
cado, ignorância e escravidão. Aos Efésios Paulo recorda: “noutro tempo, 
éreis trevas, mas, agora, sois luz no Senhor; andai como filhos da luz” 
(Ef 5.8). A expressão “éreis trevas” (gr. en skótos) não indica apenas que o 
homem estava em trevas, mas que sua natureza era trevas em si mesma, 
afastado de Deus (2 Co 4.4,6), depravado (At 26.18) e desesperado (Is 
9.1,2).5 Contudo, o apóstolo acrescenta: “agora, sois luz no Senhor” (gr. 
nyn phõs en kyrios). A frase mostra a transformação operada por um ato 
gracioso do Pai (1 Pe 2.9). Essa transição é descrita como uma transferên­
cia “do império das trevas [...] para o reino do Filho do seu amor” (Cl 
1.13, ARA). Contrastando com a escuridão, os filhos do Reino agora são 
luz, eles possuem conhecimento de Deus (SI 36.9), justiça e santidade (Ef 
4.24), e a felicidade (SI 97.11; Is 9.1-7). Além disso, se tornaram também 
refletores dessa luz (Mt 5.14; Jo 8.12).6

O sinal dessa nova vida é a presença do Espírito: “E, porque sois fi­
lhos, Deus enviou aos nossos corações o Espírito de seu Filho, que clama: 
Aba, Pai” (G1 4.6). O envio do Espírito é a prova da adoção do crente 
como filho legítimo (Rm 8.9,14-16). Stronstad afirma que “embora os 
gentios não fossem filhos naturais de Deus (isto é, os judeus), por causa de 
Cristo foram completamente adotados em sua família e lhes foi dado o 
direito de receberem a herança do povo da aliança de Deus”.7

A expressão “Espírito de seu Filho” é singular, indicando a continui­
dade da obra de Cristo por meio do Espírito (Jo 15.26; 16.14; Fp 1.19). 
E, assim como Jesus orava ‘Aba, Pai” (Mc 14.36), o crente é capacitado a 
ter comunhão íntima com Deus. Aquele que andava em trevas e cegueira 
espiritual, agora vive em plena luz, guiado pelo Espírito (Rm 8.14). Por 
meio do Pai e do Filho, o Espírito liberta o pecador da escravidão, con­
firma sua filiação e o retira da escuridão para viver como filho de Deus.

5 HENDRIKSEN, William. Comentário do Novo Testamento: Efésios e Filipenses. São Paulo: 
Cultura Cristã, 2004, p. 275.

6 Ibid.,p. 275.
7 STRONSTAD, Roger; ARRINGTON, French L. Comentário Biblico Pentecostal. Rio de

Janeiro: CPAD, 2003, p. 1165.



128 | A Santíssima Trindade

II -  O ESPÍRITO NOS GUIA NA VONTADE DO PAI

1. Os Filhos São Guiados pelo Espírito
Paulo explica que a marca de um filho de Deus não é a filiação no­

minal, mas a vida conduzida pelo Espírito: “Porque todos os que são 
guiados pelo Espírito de Deus, esses são filhos de Deus” (Rm 8.14). O 
verbo “guiados” (gr. “ágontai'') está no tempo presente passivo, reflete ação 
contínua e não coercitiva, indica que os crentes são ininterruptamente 
orientados pelo Espírito, como alguém que é levado pela mão (1 Jo 2.27). 
Pohl enfatiza que “o Espírito guia, assim como um pastor conduz as suas 
ovelhas, e elas o seguem (Jo 10.3), ou como Deus conduziu o povo pelo 
deserto por meio de Moisés (SI 136.16), ou como Jesus naquele tempo 
ia adiante dos seus discípulos (Mc 10.32)”.8 Portanto, “ser guiado” não é 
primariamente direção para decisões circunstanciais, mas ser conduzido 
pelo Espírito em mortificação do pecado e vida santa, o sinal identitário 
dos adotados (cf. Rm 8.13). Significa que os filhos de Deus são instruídos 
pelo Espírito, no caminho do Pai, em todo o curso da vida Jo 16.13). 
Na Igreja Primitiva, sempre em conformidade com a Palavra, o Espírito 
orientou missões e deu pareceres (At 13.2; 15.28; 16.6-7).

O Espírito também ilumina o entendimento para discernir e com­
preender a vontade do Pai (1 Co 2.12-16; Jo 16.13). O Espírito não con­
tradiz à Escritura que Ele mesmo inspirou (2 Tm 3.16-17). Essa direção 
do Espírito se opõe à inclinação da carne e produz o fruto que forja o 
caráter cristão (G1 5.16-18,22-23). Ele aplica a vontade do Pai na distri­
buição de dons espirituais, ministeriais e de serviço (1 Co 12; Ef 2.10). 
Tal orientação é resultado da “habitação” do Espírito Santo no coração 
regenerado (Rm 8.9). Aqui, o verbo “habitar” (gr. oikeí] aponta para uma 
residência permanente, e não transitória. Diferente da antiga aliança, em 
que o Espírito repousava sobre os servos de Deus para tarefas específicas 
Jz 14.6; 1 Sm 16.13), agora, em Cristo, Ele faz morada constante no 
crente. Não apenas junto, mas habitando dentro de cada crente regene­
rado Jo 14.16-17). Allen enfatiza que “antes era o pecado que habitava, 
mas agora é o Espírito que habita e governa. A posse do Espírito é coi­
sa essencial, e não acessória para o crente. Ninguém pertence a Cristo

8POHL, Adolí. Carta aos Romanos. Curitiba: Editora Esperança, 1999, 1. ed., p. 77.



O Pai e o Espírito Santo | 129

se não tem o Espírito de Cristo (cf. Jd  19)”.9 Essa habitação é a marca 
da regeneração, pois somente aqueles que nasceram de novo (Jo 3.5-6) 
podem experimentar a vida do Espírito. Como filhos, os crentes não 
são deixados órfãos (Jo 14.18); o Espírito aponta a direção e anda com 
os salvos pelo caminho (1 Co 6.19).

2. O Espírito Opera a M ortificação da Carne
A Bíblia apresenta a mortificação da carne como um princípio da 

vida cristã: “se viverdes segundo a carne, morrereis; mas, se pelo espírito 
mortificardes as obras do corpo, vivereis” (Rm 8.13). Nesse versículo, 
Paulo contrapõe dois regimes existenciais: “segundo a carne” (gr. kata 
sarka) e “segundo o espírito” (gr. kata pneuma). O  termo “mortificardes” 
(gr. thanatóo) exprime a ideia de fazer morrer continuamente, sufocar algo 
até que perca sua força; trata-se de um processo, não de um ato isolado. 
Se isso não ocorrer, os que estão vivendo segundo o padrão da carne 
estão condenados à morte.

Dessa forma, a boa notícia está na segunda parte do texto: “se pelo 
espírito mortificardes as obras do corpo, vivereis” (Rm 8.13b). A cons­
trução “pelo espírito” (gr. pneumati) é um dativo de meio, isto é, o Espírito 
é o agente e o instrumento dessa morte contínua do pecado. A expressão 
“obras do corpo” (gr. praxeis tou sõmatos) indica que Paulo não demoniza 
o corpo (que será vivificado, Rm 8.11), mas visa às práticas pecaminosas 
que se servem dele como palco de expressão. A cláusula condicional cul­
mina em uma promessa, “vivereis” (gr. zêsesthe), o que implica vida pre­
sente e escatológica. Por conseguinte, o texto diz respeito à necessidade 
de o crente subjugar os desejos pecaminosos. E ratifica que é “pelo Espí­
rito” que os filhos de Deus devem destruir os desditosos feitos do corpo.10 
Ele é o agente divino que capacita o salvo a vencer a carne. Porém, o 
papel do crente não é ser passivo. A iniciativa e o poder são do Espírito; 
a resposta diligente é do crente (sinergismo). O cristão deve andar em 
Espírito (G1 5.16), despir-se do velho homem (Ef 4.22), crucificar a carne

9ALLEN, CliftonJ. (ed.). Com entário Bíblico Broadman. Rio de Taneiro: TUERP 1994 v. 
10, p. 254.

10 HENDRIKSEN, William. Com entário do Novo Testamento: Romanos. São Paulo: Cul-
tura Cristã, 2001, p. 337.



130 | A Santíssima Trindade

(G15.24) e santificar-se diariamente (Cl 3.5; 1 Ts 4.3). A ação do Espírito 
não apenas mostra o erro, mas transforma a vontade e fortalece o crente 
para que o pecado perca o domínio (Rm 6.14).

3. O Espírito Age conform e o Plano do Pai
O plano da redenção é uma obra essencialmente trinitária: “vindo 

a plenitude dos tempos, Deus enviou seu Filho [...] para remir os que 
estavam debaixo da lei, a fim de recebermos a adoção de filhos. [...] 
Deus enviou aos nossos corações o Espírito de seu Filho” (G1 4.4-6). A 
frase “plenitude dos tempos” (gr. plírõma toü chrónou) marca o fim do pe­
ríodo de tutela da lei. Stronstad ensina que “o plano pré-ordenado de 
Deus era que a lei ditasse o fundamento da moralidade até a vinda de 
Cristo. Jesus é o ponto focal da história mundial; Ele é o sustentáculo 
do qual depende a virada dos tempos”.11

O texto é teologicamente rico, pois evidencia que cada Pessoa da 
Trindade tem uma função específica e harmoniosa no plano eterno 
de Deus. O Pai enviou o Filho: a encarnação de Cristo ocorreu no 
tempo previamente estabelecido pelo Pai, dentro de sua soberania e 
sabedoria eterna (At 17.26). O Pai não apenas idealizou, mas também 
determinou o momento e as circunstâncias para que o plano redentivo 
se realizasse. Ele é o autor da salvação, pois, como declara o apóstolo 
João, “nós temos visto e testemunhamos que o Pai enviou o seu Filho 
como Salvador do mundo” (1 Jo 4.14, ARA).

O Filho executou a redenção: Cristo foi enviado “para remir” os 
pecadores (G1 4.5). O verbo grego exagorázõ (remir, resgatar) significa 
comprar de volta mediante pagamento. Segundo Wycliffe, “na antiga 
nação de Israel, a remissão era um instrumento para controlar a escra­
vidão e a dívida pessoal (Dt 15.1-3,9; 31.10)”.12 O termo aponta para 
a redenção realizada pelo sacrifício de Cristo (Ftb 9.12). Enfatiza que 
o preço foi oferecido a Deus, como satisfação de sua justiça (Ef 5.2). O 
Filho, portanto, é o executor do plano divino. Ele veio ao mundo “bus­
car e salvar o que se havia perdido” (Lc 19.10). O Espírito aplicou a

11 STRONSTAD, 2003, p. 1165.
12 PFEIFFER, 2006. p. 1665.



O Pai e o Espírito Santo | 131

adoção: após a obra redentora do Filho, o Espírito Santo é enviado pelo 
Pai e pelo Filho para tornar eficaz a salvação no coração do crente (Rm 
8.16). O Espírito não apenas confirma a adoção, mas introduz o salvo à 
comunhão filial com o Pai (G1 4.6; Rm 8.15). Essa verdade revela que o 
Espírito não atua de forma autônoma ou independente, mas em perfeita 
harmonia com o plano do Pai e a obra do Filho (Jo 16.7-8). Em vista 
disso, reitera-se que o plano da redenção é obra do Pai que planeja, do 
Filho que executa e do Espírito que aplica. Essa verdade revela que a 
salvação é uma ação soberana do Deus Triúno.

III -  A TRINDADE CONDUZ À HERANÇA ETERNA

1. H erdeiros de D eus por Adoção
A doutrina da herança é inseparável da adoção (gr. huiothesia) que 

tem o sentido de “receber como filho”.13 Reitera-se que a adoção confe­
re ao crente o staius jurídico e espiritual de filho legítimo. Paulo apresenta 
um dos benefícios dessa filiação: “se nós somos filhos, somos, logo, her­
deiros também, herdeiros de Deus” (Rm 8.17a). O termo “herdeiro” (gr. 
klmnómos) é expressão jurídica aplicada no mundo greco-romano para 
designar aquele que, por direito legal, recebe a posse da herança de seu 
pai. Na teologia paulina, ser herdeiro não decorre de mérito humano, 
mas de uma adoção graciosa em Cristo: “segundo o beneplácito de sua 
vontade” (Ef 1.5). Assim, a herança não é um prêmio por esforço huma­
no, mas resultado do imensurável amor de Deus.

A herança do salvo é uma obra trinitária perfeita, tanto em sua ori­
gem como na sua aplicação: (i) o Pai é o arquiteto da herança, que “faz 
todas as coisas, segundo o conselho da sua vontade” (Ef 1.11), e assegura 
aos filhos adotivos sua participação em todas as bênçãos divinas; (ii) o 
Filho conquista a herança mediante sua obra redentora na cruz, por 
meio do “precioso sangue de Cristo, como de um cordeiro imaculado e 
incontaminado” (1 Pe 1.19). Ele é o Primogênito, e os crentes tornam-se 
coerdeiros com Ele; e (iii) o Espírito Santo é a garantia dessa herança, “o 
qual é o penhor da nossa herança, para redenção da possessão de Deus”

13SBB. Dicionário Bíblico Strong: Léxico Hebraico, Aramaico e Grego. Barucri: SBB, 2002, 
p. 1877.



132 | A Santíssima Trindade

(Ef 1.14). Sua presença garante a certeza da posse no presente e no fu­
turo. Essa herança dos filhos de Deus possui dimensões escatológicas do 
“já ” e “ainda não” —  uma referência às promessas desfrutadas no pre­
sente e as que se cumprirão no futuro.14 Dessa forma, o crente salvo vive
0 “já ” no poder do Espírito, mas espera o “ainda não” tendo as primí- 
cias do Espírito.15 No presente, a herança inclui as bênçãos já  recebidas, 
entre elas, a salvação e a justificação (Rm 5.1; Ef 2.8), o batismo no Es­
pírito Santo, os dons, os milagres e a cura divina (Mc 16.17-18; At 2.1 -4;
1 Co 12.4-11). Quanto à herança futura, entre outras, o salvo aguarda 
as promessas de vida eterna e glorificação (Rm 6.23; 8.30). Portanto, a 
herança abrange tanto as bênçãos já  usufruídas no presente quanto as 
promessas escatológicas reservadas aos filhos de Deus.

2. Coerdeiros de Cristo por Filiação
A filiação divina não apenas insere o cristão na família de Deus, 

mas também o associa ao Filho Primogênito (Rm 8.29), estabelecendo 
uma união vital com Ele como “coerdeiros de Cristo” (Rm 8.17b). A ex­
pressão “coerdeiro” (gr. synklêronomoi) significa “alguém que, juntamente 
com outros, obtém uma parte do todo”.16 Paulo utiliza essa linguagem 
jurídica para revelar uma realidade espiritual. Assim como Cristo recebeu 
do Pai toda autoridade, glória e domínio (Mt 28.18; Hb 1.2; Ap 3.21), Ele 
reparte com os seus redimidos essa herança eterna. Logo, ser coerdeiro 
significa compartilhar não de bens terrenos e corruptíveis, mas da heran­
ça incorruptível, incontaminável e imarcescível, reservada nos céus (1 Pe 
1.4), a qual consiste na comunhão plena e eterna com Cristo (Jo 17.24). 
Porém, ser coerdeiro de Cristo não é apenas desfrutar da glória, mas tam­
bém um chamado para participar de seus sofrimentos. Paulo enfatiza que

14 A formulação da expressão “já e ainda não” surgiu no século XX com o teólogo George Eldon 
Ladd (1911-1982), professor no Fuller Theological Seminary (EUA). Ele chamou essa visão de “es- 
catologia inaugurada”. Para Ladd, Jesus inaugurou o Reino em sua primeira vinda (“já”), mas 
o Reino só será consumado em sua segunda vinda (“ainda não”). Foi uma reação ao liberalismo 
teológico, que dizia que o Reino era apenas ético e presente, e ao futurismo extremo, que só via 
o Reino e suas promessas como algo futuro (LADD, George Eldon. Teologia do Novo Testa­
mento. São Paulo: Hagnos, 2003).

15 TEIXEIRA, Ivan. Escatologia Pentecostal: o Espírito, o reino e o porvir. Rio de Janeiro: 
Editora RUJA, 2021, p. 9-11.

,6 SBB. Dicionário Bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego. Barueri: SBB, 2002, p. 1591.



O Pai e o Espírito Santo j 133

somos coerdeiros, e “se é certo que com Ele padecemos, para que tam­
bém com Ele sejamos glorificados” (Rm 8.17c). O Comentário Broadman 
elucida que os “co-herdeiros com Cristo, todavia, precisam participar dos 
seus sofrimentos, se desejam participar de sua glória. Ambas as experiên­
cias pertencem à filiação (cf. Fp 1.29; 3.10; Cl 1,24)”.17 O apóstolo lembra 
que “se sofrermos, também com ele reinaremos” (2 Tm 2.12). Isso con­
firma que a vida cristã não é isenta de dores, mas é marcada pela ten­
são entre aflição presente e esperança futura. Porém, essas aflições não se 
comparam com a glória a ser revelada (Rm 8.18). Em linhas gerais, ser 
coerdeiro de Cristo não se reduz a uma expectativa escatológica; envolve 
um processo formativo no presente. A filiação implica ser conformado à 
imagem do Filho (Rm 8.29). Essa conformidade passa pelo caminho da 
cruz (G1 6.17). Contudo, a cruz não é apenas um símbolo de sofrimento, 
mas de transformação e de identificação com Cristo. O sofrimento, longe 
de ser acidental, é pedagógico. Ele purifica, fortalece e direciona o cristão 
para a esperança eterna (Rm 5.3-5). A glória futura é certa, mas a cruz 
precede a coroa. Assim, ser coerdeiro de Cristo é um chamado sublime 
que une sofrimento e glória, cruz e coroa, presente e futuro.

3. O Pai Adm inistra o Tem po da Herança
Paulo descreve a condição espiritual do homem antes da plena re­

velação de Cristo: “todo o tempo em que o herdeiro é menino [...] está 
debaixo de tutores e curadores até ao tempo determinado pelo pai” 
(G1 4.1-2). Essa metáfora ilustra claramente a experiência de Israel sob 
a Antiga Aliança. Apesar de possuir a promessa divina, o povo ainda 
não usufruía da herança plena, permanecendo sob a tutela da lei e das 
estruturas temporais (G1 4.3). O ponto central é que o acesso e posse 
à herança não é automático; depende da administração soberana do 
Pai (G1 4.4). Guthrie destaca que “o pai está no controle da situação, 
fazendo os melhores arranjos para seu filho, e isto serve de ilustração 
admirável da provisão de Deus para seu povo”.18

17 ALLEN, CliftonJ. (ed.). Com entário Bíblico Broadman. Rio de Janeiro: JUERP, 1994. v.
10, p. 256.

18 GUTHRIE, Donald. Gálatas: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2011, p. 14.



134 | A Santíssima Trindade

O apóstolo enfatiza que o Pai “determina o tempo” (gr. prothésmios) 
para a plena manifestação da herança (G1 4.2). O termo significa “co­
locado de antemão, apontado ou determinado anteriormente”.19 O 
Pai é que tem o controle do tempo oportuno e exato (gr. kairós) não só 
para o advento do Messias, mas também para a outorga das promessas 
e da herança eterna (Ec 3.1). Deus, em sua sabedoria, controla o pe­
ríodo adequado para que cada promessa seja experimentada na vida 
dos herdeiros. Pohl enfatiza que “não foi o tempo que colocou Deus em 
movimento, porque os povos estivessem maduros ou uma lei numérica 
se manifestasse, mas foi Deus quem fez o tempo andar”.20 Por conse­
guinte, o crente não deve ansiar pelo cumprimento das promessas em 
seu próprio ritmo, mas reconhecer que o tempo de Deus é perfeito (Rm 
8.28). A espera não é passiva; mas é um processo de aprendizado em 
que Deus prepara o coração e amadurece o herdeiro. A metáfora da tu­
tela também reforça a natureza progressiva da herança. Antes da matu­
ridade, o herdeiro participa apenas parcialmente das promessas “até que 
todos cheguemos à unidade da fé e ao conhecimento do Filho de Deus, 
a varão perfeito, à medida da estatura completa de C-risto” (Ef 4.13). 
Portanto, o crente deve confiar que sua herança é administrada sobera­
namente pelo Pai. Ele sabe o tempo certo de conceder cada porção da 
sua promessa a cada um de seus filhos.

CONCLUSÃO
O Espírito Santo é a dádiva do Pai celestial e de seu Filho Jesus. O 

Espírito nos torna filhos por adoção, herdeiros com Cristo, habita em 
nós, orienta e santifica o crente. A Igreja deve viver sob essa consciência: 
pertencemos ao Pai, guiados pelo Espírito, glorificando ao Filho.

19SBB. Dicionário Bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego. Barueri: SBB, 2002, p. 
1763.

20POHL, Adolf. Carta aos Gálatas. Curitiba: Editora Esperança, 1999, p. 96.



C apítu lo  12

O Filho e o Espírito

0  plano da salvação não é uma obra isolada, mas uma ação con­
junta, coordenada em perfeita harmonia pelo Pai, pelo Filho e pelo Es­
pírito Santo. A Escritura revela que a Trindade age inseparavelmente 
em favor da redenção da humanidade. Essa verdade bíblica revela não 
apenas a unidade trinitária, mas também a economia da salvação, isto é, 
a forma como cada Pessoa divina age de maneira distinta, mas insepará­
vel, na obra redentora.

A unidade perfeita da Trindade no plano da salvação é um teste­
munho de que Deus é ao mesmo tempo um só em essência e trino em 
pessoa, agindo com propósito eterno e amor redentor (Ef 1.9-10). Esse 
capítulo mostra como o Espírito Santo participa ativamente desde a en­
carnação do Filho, sua obra redentora, sua ressurreição e exaltação (Jo 
3.16; Rm 8.11; Ef 1.4-7), bem como enfatiza a resposta esperada de 
cada crente à obra de redenção.

1 -  O ESPÍRITO E A CONCEPÇÃO DO FILHO

1. O Anúncio do N ascim ento de Jesus
O evangelista Lucas, com rigor histórico e teológico, registra que o 

anjo Gabriel foi enviado por Deus a Nazaré da Galileia para anunciar 
a uma jovem chamada Maria o nascimento do Salvador (Lc 1.26-27). A 
mensagem dirina rompe o silêncio dos séculos e inaugura a plenitude dos 
tempos (G1 4.4). O anjo declara: “E eis que em teu ventre conceberás, e 
darás à luz um filho, e pôr-lhe-ás o nome de Jesus" (Lc 1.31). O anúncio 
contém três elementos fundamentais para a doutrina da encarnação do 
verbo de Deus: a concepção, o nascimento e a identidade da criança.



136 | A Santíssima Trindade

A concepção de Jesus foi um ato miraculoso de Deus. Paulo disse 
que a encarnação de Cristo foi um milagre e a chamou de “mistério da 
piedade” (1 Tm 3.16).' Maria concebeu pelo poder do “Espírito Santo”, 
cuja obra é santificar, e, portanto, santificou a virgem, para esse propó­
sito (Lc 1.35). Henry anota que a criança não seria “concebida da ma­
neira normal, porque ela não deveria compartilhar da corrupção e da 
contaminação comuns da natureza humana [...] A sua natureza huma­
na deveria ser produzida desta maneira, como era adequado que fosse, 
pois se uniria à natureza divina”.1 2

O nascimento de Jesus, embora precedido por uma concepção so­
brenatural (Mt 1.18,20; Lc 1.35), ocorreu de forma natural por meio 
do ventre de Maria, como qualquer outro parto. Lucas registra que 
“cumpriram-se os dias [...] E [Maria] deu à luz o seu filho” (Lc 2.6-7). 
Paulo reforça essa realidade ao afirmar que o Filho eterno foi “nascido 
de mulher” (G14.4), destacando sua plena humanidade. Assim, embora 
concebido milagrosamente, Jesus foi gerado, nasceu e cresceu dentro das 
condições normais da experiência humana (Lc 2.40,52), sendo verda­
deiro Deus e verdadeiro homem. O anjo declara que o nome da criança 
seja Jesus e sua identidade divina é confirmada pelo título messiânico: 
“Este será grande e será chamado Filho do Altíssimo” (Lc 1.32). Essa 
expressão não apenas revela a filiação divina de Jesus, mas o apresenta 
como o herdeiro do trono de Davi (2 Sm 7.12-16; Is 9.6-7). Maria de­
monstra perplexidade, não entende como isso podería acontecer uma 
vez que era virgem (Lc 1.34). A esse respeito o anjo lhe assegura: “para 
Deus nada é impossível” (Lc 1.37). Na sequência o texto afirma que ela 
creu e na mais completa confiança e submissão declarou: “Eis aqui a 
serva do S e n h o r ; cumpra-se em mim segundo a tua palavra” (Lc 1.38).

2. O Espírito com o Agente da Concepção
Diante da mensagem inusitada de sua gravidez, Maria indagou ao 

anjo Gabriel: “Como se fará isso, visto que não conheço varão?” (Lc 
1.34), Essa pergunta não pode ser lida com conotação de dúvidas ou

1 GILBERTO, Antonio (Ed.). Teologia Sistem ática Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 
2013, p. 130.

2 HENRY' Matthew. Novo Testamento: Mateus a João. Rio de Janeiro: CPAD, 2008, vol. 1, p. 517.



O Filho e o Espírito | 137

incredulidade, apenas demonstra a perplexidade da virgem acerca de 
como a concepção iria acontecer sem a intervenção de um homem.3 O 
teólogo da Reforma Filipe Melanchthon endossa o que já  foi afirmado, 
isto é, “Deus desejou que Cristo nascesse sem a união física de um ho­
mem e uma mulher, para que sua concepção se realizasse sem pecado”.4 5 
A explicação que o anjo faz de como seria a concepção é singular e 
miraculosa: “Descerá sobre ti o Espírito Santo” (Lc 1.35a). O  “Espírito 
Santo” está \inculado a “virtude do .Altíssimo que te cobrirá com a sua 
sombra” (Lc 1.35b). A resposta é expressa na forma de paralelismo 
sinonímico, uma figura de linguagem em que a segunda linha repete 
a ideia da primeira.0 A “sombra”, como já  visto nesta obra, diz respei­
to à presença de Deus (Ex 40.35), reporta à nuvem que deu sombra 
como sinal da presença di\ina na transfiguração (Lc 9.34) e sinaliza o 
poder criativo do Espírito de Deus (Gn 1.2; SI 104.30).6

Assim, a sombra do Espírito ao mesmo tempo protege e cria. Des­
se modo, elucida o anjo, a concepção será obra do Espírito Santo, e 
por isso declara: a criança “que de ti há de nascer, será chamado Filho 
de Deus” (Lc 1.35b). Essa linguagem lucana é especialmente trinitária: 
o Altíssimo, o Filho de Deus e o Espírito Santo. No evento da anuncia­
ção, como um incentivo a sua fé, o anjo comunica a Maria da gravidez 
de Isabel: “Isabel, tua prima, concebeu um filho em sua velhice” (Lc 
1.36a). Todas as mulheres estéreis da história bíblica que engravidaram 
de modo sobrenatural prepararam o mundo para crer no milagre da 
concepção, inclusive de uma virgem esperando um filho.7

A perplexa jovem do início da revelação angelical, após a minu­
ciosa explicação, compreendeu o desígnio divino e não desacreditou 
das palavras do anjo. Como observa Horton, a grande lição das narra­

3 MORRIS, Leon L. Lucas: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 2000, p. 71.
4 KREITZER, Beth. Com entário Bíblico da Reforma: Lucas. São Paulo: Cultura Cristã, 

2017, p. 65.

5 HENRIKSEN, William. Com entário do Novo Testamento: Lucas. São Paulo: Cultura
Cristã, 2014, p. 114.

6 STRONSTAD, Roger; ARRINGTON, French L. Comentário Bíblico Pentecostal. Rio de 
Janeiro: CPAD, 2003, p. 322.

7HENRY, 2008, p. 517.



138 | A Santíssima Trindade

tivas da concepção e do nascimento de Jesus é a afirmação de que Ele 
é, ao mesmo tempo, Filho de Deus e filho de Maria. Desde o princípio, 
o Espírito Santo foi o agente da concepção no ventre da virgem, reve­
lando o profundo vínculo de Cristo com a terceira Pessoa da Trindade 
(Lc 1.34-35).8 O exemplo de Maria, assim como o de Abraão, ensina o 
crente a não vacilar diante das promessas de Deus, mas a fortalecer-se 
na fé, dando glória ao Senhor (Rm 4.20-21).

3. A Pureza e a Santidade do Filho
No anúncio do anjo a Maria, uma declaração de caráter cristoló- 

gico se destaca: “o Santo, que de ti há de nascer, será chamado Filho 
de Deus” (Lc 1.35c). A palavra “santo” (gr. hágios) significa “separado, 
consagrado”, e quando aplicado a Cristo, não apenas indica dedicação 
ao serviço divino, mas também exprime um atributo essencial da sua 
natureza (SI 99.9). Diferente da humanidade marcada pelo pecado, Jesus 
foi concebido pelo Espírito Santo e, portanto, nasceu já  em estado de 
perfeita santidade, sem qualquer mancha ou corrupção (Hb 4.15).

Ao atribuir o título de “santo” ao Filho desde o nascimento, o 
anjo não apenas descreve seu estado moral, mas confirma sua divin­
dade intrínseca. Assim sendo, a santidade de Cristo não é adquirida, 
mas inerente à sua missão: (i) Obediência perfeita. Como segundo Adão, 
Cristo permaneceu justo e obediente, garantindo a justificação dos que 
creem (Rm 5.19; 1 Co 15.45); (ii) Cordeiro imaculado. Sua santidade o 
qualificou para ser o sacrifício perfeito e sem defeito (1 Pe 1.19); (iii) 
Redentor eficaz. Por ser santo, pôde oferecer-se de uma vez por todas em 
favor dos pecadores (Hb 10.10); e (iv) Modelo de santificação. Assim como 
foi concebido pelo Espírito, os crentes também nascem espiritualmente 
pelo mesmo Espírito e são conformados à imagem do Filho (Rm 8.29).

Do ponto de vista doutrinário, a santidade de Cristo constitui o 
fundamento da soteriologia cristã. Sem a santidade intrínseca do Filho, 
não havería redenção, justificação nem santificação possíveis. A doutri­
na da impecabilidade de Cristo9 afirma que, embora plenamente hu­

8 HORTON, Stanley. Teologia Sistemática: uma perspectiva pentecostal. Rio Janeiro: CPAD. 
1997, p. 177.

9Também designada como “Inabilidade para pecar”.



O Filho e o Espírito | 139

mano, Ele esteve livre da corrupção do pecado, garantindo a eficácia 
de sua obra expiatória.10 Sua santidade também é escatológica, pois 
garante a glorificação futura dos crentes, chamados a participar da he­
rança incorruptível (1 Pe 1.4).

Em vista disso, a declaração angelical revela que Jesus nasceu 
santo, separado do pecado e consagrado desde a concepção pelo 
Espírito Santo. Essa santidade é atributo divino essencial, confir- 
mando-o como verdadeiro Deus e verdadeiro homem. Teologica­
mente, ela é a base da obra redentora de Cristo, pois somente um 
Salvador santo poderia cumprir a Lei, oferecer-se como sacrifício 
perfeito e conduzir os crentes à santificação. A santidade do Filho é a 
garantia da justificação e glorificação do salvo, bem como o paradig­
ma da vida cristã conduzida pelo Espírito.

II -  O FILHO E SUA RELAÇÃO COM O ESPÍRITO

1. O Filho E o Verbo Feito Carne
Ao assegurar que “o Verbo se fez carne”, a Escritura revela o misté­

rio do Filho Jo 1.14). Porém, João não descreve um início do Logos em 
Maria, mas a entrada do Logos eterno na história humana. O prólogo 
joanino demonstra a pré-existência, a divindade, a mediação criadora e 
a pessoalidade do Verbo, coigual com o Pai e o Espírito Jo 1.1-3), culmi­
nando na sua encarnação e autorrevelação como a glória do Pai “cheio 
de graça e de verdade” Jo 1.14). Em termos salvíficos, a encarnação é o 
modo pelo qual Deus realiza a redenção; em termos trinitários, ela ma­
nifesta a perfeita harmonia entre o Pai, o Filho e o Espírito.

A encarnação ocorre “na plenitude dos tempos” (G1 4.4). O Filho 
eterno, “nascido de mulher”, assume a humanidade sem cessar de ser 
Deus. Aqui se firma a união hipostática: uma Pessoa (o Filho), duas na­
turezas (divina e humana), não dividida ou separada em duas pessoas, 
mas um só e mesmo Filho Unigênito. Assim, a encarnação não implica 
redução da divindade do Filho, mas assunção da natureza humana. 
A distinção de natureza de modo algum é anulada pela união, mas,

10Ibid.,p. 144.



140 | A Santíssima Trindade

pelo contrário, as propriedades de cada natureza permanecem intactas 
(Calcedônia, 451 d.C.).11

Significa que Cristo submeteu-se voluntariamente às limitações hu­
manas, mas manteve a sua essência divina (Jo 5.19). O Filho “esvaziou- 
-se” (Fp 2.6-8) não de seus atributos, mas de suas prerrogativas e do status 
de glória, assumindo forma de servo e limites humanos (fome, cansaço, 
dor, tristeza, alegria), permanecendo plenamente Deus. Horton reitera a 
respeito desse assunto “que Jesus não deixou de ser Deus durante a en­
carnação. Pelo contrário, abriu mão apenas do exercício independente 
dos atributos divinos”.12 O pastor Antonio Gilberto ressalta que, ao hu- 
manizar-se, Cristo não deixou de ser divino, pois atributos exclusivos 
da deidade foram manifestos por Ele entre os homens.13

A doutrina da encarnação explica que, embora possuísse em si 
mesmo todos os atributos divinos, Cristo optou em não usá-los de for­
ma independente, vivendo cheio do Espírito (Lc 4.18-19; Jo 5.19; At 
10.38). Implica dizer que, ao assumir a natureza humana, Ele escolheu 
viver em dependência do Pai, no poder do Espírito. Pearlman afirma 
que “Ele exerceu seu ministério com o conhecimento íntimo de que o 
poder divino habitava nele. Sabia que o Espírito do Senhor Deus es­
tava sobre ele”.14 Dessa forma, a encarnação foi operada pelo Espírito 
Santo (Mt 1.20; Lc 1.35), demonstrando a perfeita harmonia entre o 
Filho e o Espírito na execução do plano redentor do Pai.

2. O Espírito Capacita o Filho
A encarnação do Verbo Jo 1.14) revela não apenas a união das 

naturezas divina e humana em Cristo, mas também a maneira pela 
qual Ele viveu. Embora fosse plenamente Deus, Jesus escolheu agir 
como verdadeiro homem. As Escrituras revelam que o seu ministério 
terreno foi marcado pela ação do Espírito Santo. Stronstad esclare­

11CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, 2. 
ed.,p. 2 1 2 .

12 HORTON, 1997, p. 174.
13 GILBERTO, 2013, p. 123.
14 PEARLMAN, Myer. Conhecendo as Doutrinas da Bíblia. São Paulo: Editora Vida, 2006, 

p. 241.



O Filho e o Espírito | 141

ce que o poder exercido por Ele é atribuído “à capacitação que Jesus 
recebeu do Espírito Santo (Mt 12.28)”.15 O próprio Senhor Jesus re­
conhece ser ungido pelo Espírito de Deus para anunciar boas-novas, 
curar e libertar os cativos e oprimidos (Lc 4.18).

A missão de Jesus, portanto, foi conduzida sob a unção e capacita­
ção do Espírito Santo: (i) A cada palavra proferida. Cristo falava as palavras 
de Deus porque o Espírito lhe fora dado “sem medida” Jo  3.34). Logo, 
cada ensino tinha autoridade divina, mas comunicado por meio da un­
ção do Espírito; (ii) A cada milagre realizado. Sob a mediação do Espírito 
“o poder do Senhor estava com Ele para curar” (Lc 5.17); (iii) A cada 
demônio expulso. Pela ação direta do Espírito, os espíritos malignos eram 
exorcizados “pelo dedo de Deus” (Lc 11.20); e (iw) A cada perdão ministrado. 
Concedido no contexto de sua autoridade ungida pelo Espírito (Lc 5.24).

A capacitação de Jesus pelo Espírito tem profundas implicações 
doutrinárias: (i) Cristológicas. Na encarnação, Cristo assumiu a natureza 
humana e escolheu depender do Espírito, revelando obediência filial 
(Fp 2.8); (ii) Pneumatológicas. O Espírito é o agente central na vida de 
Cristo, desde a concepção (Lc 1.35), batismo (Lc 3.22), tentação (Mt 
4.1), milagres (At 10.38), até a ressurreição (Rm 8.11); (iii) Soteriológicas. 
O  sacrifício vicário de Cristo é realizado em comunhão com o Espírito 
(Tt 3.5-6; Hb 9.14); e (iv) Eclesiológicas. Assim como Jesus viveu e atuou 
no poder do Espírito, a Igreja é chamada a realizar sua missão pela 
capacitação do mesmo Espírito (At 1.8).

Cristo não veio com ostentação, mas como servo, movido por 
compaixão divina (Fp 2.5-7). O  Espírito o capacitava com sabedoria, 
inteligência, poder e direção (Is 11.2). Esse padrão mostra que até o 
Verbo encarnado escolheu depender do Espírito de Deus (Mt 4.1). O 
exemplo do Filho tem implicações diretas para os discípulos. Jesus dei­
xou claro que a obra do Reino só pode avançar mediante a unção do 
Espírito (Lc 24.49; At 1.8). Isso confirma a ênfase pentecostal de que 
o batismo no Espírito Santo não é apenas experiência inicial, mas ca­
pacitação contínua para o testemunho eficaz, para a manifestação dos 
dons espirituais e para uma vida de santidade (1 Co 12.7-11).

15 STRONSTAD, 2003, p. 7.



142 | A Santíssima Trindade

3. O Filho e o Poder do Espírito
Como já  observado, os Evangelhos mostram que, embora sendo 

Deus, o Filho viveu em dependência do Espírito Santo, revelando a 
humildade de sua encarnação e oferecendo um paradigma para a vida 
cristã.16 Tal relação entre Cristo e o Espírito não diminui sua divin­
dade, mas evidencia o mistério da união hipostática, em que o Verbo 
eterno assume a natureza humana e nela realiza a redenção em plena 
obediência ao Pai pelo poder do Espírito Santo (Jo 6.38; Fp 2.6-8).

Seu batismo foi confirmado pelo Espírito e pela voz do Pai como 
a manifestação das três Pessoas da Trindade no plano redentor (Lc 
3.22). Exegeticamente, o verbo grego katabainõ (“descer”) indica o re­
vestimento de poder do Espírito para a missão messiânica, não uma 
outorga de divindade, mas a confirmação de sua consagração messiâ­
nica. No deserto, em contraste com Adão, que sucumbiu à tentação, 
Cristo, o “último Adão”, venceu o Diabo pela obediência à Palavra e 
pelo poder do Espírito (Mt 4.1; 1 Co 15.45).

A unção e o poder do Espírito sustentaram seu ministério terreno 
em todo o tempo (Is 42.1-4; Mt 12.18-21). Seus milagres eram sinais 
que revelavam o Reino de Deus, e eram realizados em cooperação 
com o Espírito (Mt 12.28). Em sua humanidade, submeteu-se ao Pai 
e agiu sempre no poder do Espírito Jo  6.38). Sua obediência encon­
trou o ápice na cruz e sublinhou a dimensão trinitária do sacrifício (Hb 
9.14). Sua vitória sobre a morte é também uma obra operada pelo 
poder do Espírito (Rm 8.11).

Desse modo, todas as etapas da vida de Jesus —  encarnação, ba­
tismo, tentação, pregação, milagres, morte sacrificial e ressurreição — 
são apresentadas como fruto da cooperação entre o Filho e o poder do 
Espírito na execução do propósito do Pai. Essa cooperação enfatiza 
que a salvação é obra do Pai, realizada pelo Filho e sustentada pelo 
Espírito. A conduta do Senhor Jesus mostra que o poder para a missão 
procede do Espírito.17 Assim, o crente é chamado a viver sob a mesma 
dependência, realizando a obra do Reino “não por força, nem por vio­
lência, mas pelo meu Espírito, diz o S e n h o r ”  (Z c 4.6).

16 HORTON, 1997, p. 178-187.
"GILBERTO, 2013,p. 174.



O Filho e o Espírito | 143

III -  A TRINDADE E A MISSÃO REDENTORA

1. O Pai Envia o Filho e o Espírito
Reitera-se que a Escritura apresenta o Pai como a origem e o 

fundamento da salvação. Ele é a fonte de todo propósito redentor (Jo 
3.16). O Pai não apenas idealiza o plano, mas envia o Filho ao mundo, 
não como mero mensageiro, mas como oferta viva para resgatar os 
que estavam debaixo da lei (G1 4.4-5; Hb 9.14). O verbo grego apes- 
teilen (“enviou”, G1 4.4) denota não só um comissionamento, mas uma 
missão com propósito sacrificial. O envio do Filho mostra que a reden­
ção é histórica, concreta e vicária (At 10.38).

Essa perspectiva mostra que a redenção é expressão da graça e 
do amor eterno do Pai (1 Jo 4.9). Esse amor foi a causa do envio do 
Filho para propiciação pelos pecados da humanidade (1 Jo 4.10).18 O 
Filho, o Verbo Eterno, encarnou-se para cumprir perfeitamente a lei e 
assumir a penalidade do pecado Jo  1.14; 2 Co 5.21). O credo Atana- 
siano (séc. IV) ratifica que Cristo “sofreu por nossa salvação: desceu ao 
inferno, ao terceiro dia ressurgiu dos mortos. Ascendeu aos céus: assen­
tando-se à direita de Deus Pai Onipotente, de onde virá para julgar os 
vivos e os mortos”.19

O Espírito, que também procede do Pai Jo  15.26), não é um 
agente passivo.20 Ele não ocupa papel secundário, mas é plenamente 
ativo na salvação. Como já  visto, reitera-se que o Espírito concebe o 
Filho no ventre de Maria (Lc 1.35), unge, capacita e acompanha o 
Filho em cada etapa do ministério (At 10.38). E, finalmente, o Espírito 
aplica os méritos de Cristo na vida dos crentes. Paulo afirma que é 
pelo Espírito que o cristão conhece e experimenta a salvação (1 Co 
2.10-12; Rm 8.16). Dessa forma, a obra do Filho realizada na cruz 
torna-se eficaz em cada crente pela ação do Espírito.

18CGADB. Declaração de Fé das Assem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, 2. 
ed., p. 108.

19Ibid.,p. 215.

20 “O Pai é ingênito; o Filho é gerado; e o Espírito Santo procede dEles. A insistência nessas 
propriedades pessoais não é tentar explicar a Trindade, mas fazer a distinção entre as fórmulas 
ortodoxas trinitarianas e as fórmulas heréticas modalísticas” (HOR.TON, 1997, p. 94).



144 | A Santíssima Trindade

Essa cooperação, ratifica-se, demonstra que a redenção é, em sua 
essência, uma obra trinitária. Sem sobreposição ou confusão, mas em 
perfeita harmonia. Essa estrutura não revela três salvação distintas, 
mas uma só salvação trinitária: o Pai, em amor eterno pelos pecadores, 
envia; o Filho, em total submissão e obediência, executa; e o Espírito, 
em virtude e poder, aplica (1 Pe 1.2). A fé cristã encontra aqui sua base 
para viver na experiência do amor do Pai, na graça do Filho e na co­
munhão do Espírito Santo (2 Co 13.13).

2. O Espírito Revela e Exalta o Filho
João explica que a missão do Espírito não é atrair atenção para 

si, mas revelar e exaltar o Filho. Cristo afirmou: “Ele me glorificará” 
(Jo 16.14a). O verbo “glorificar” (gr. doxasei) significa “louvar, exaltar, 
magnificar, celebrar”, e ainda, “conferir honras, tornar a dignidade e 
o valor de alguém manifesto e conhecido”.21 Stronstad afirma que “o 
Espírito não falará de si mesmo, mas glorificará Jesus fazendo conhe­
cido o que lhe pertence. A natureza e humildade recatada do Espírito 
vem à tona, até a sua atitude submissa é semelhante a servo, da mesma 
maneira que Jesus”.22

Esse versículo completa a missão do Espírito: “porque há de rece­
ber do que é meu e vo-lo há de anunciar” Jo 16.14b). O texto realça 
que a mensagem do Espírito não é autônoma, mas proveniente do Filho. 
Ele transmite aquilo que já  pertence a Cristo, revelando quem é Jesus e 
o que Ele fez. Carson enfatiza que “seu meio é a revelação da pessoa e 
da obra de Jesus [...] não quer dizer simplesmente que o Paracleto passa 
para frente o que Jesus declara, mas também que toda a revelação rela­
cionada à pessoa e missão de Jesus são reforçadas para os discípulos”.23

Nesse aspecto, o ministério do Espírito objetiva formar no crente 
uma vida santificada (1 Ts 4.7-8) e glorificar a Cristo Jo  16.14). Não 
consiste apenas em repetir ou lembrar o que Jesus disse, mas fazer com 
que os discípulos compreendam, internalizem e vivam a revelação de

21SBB. Dicionário Bíblico Strong: léxico hebraico, aramaico e grego. Barueri: SBB, 2002, p. 1416.
22 STRONSTAD, 2003, p. 590.
23 CARSON, D.A. O Comentário de João. São Paulo: Shedd Publicações, 2007, p. 542.



O Filho e o Espírito | 145

Cristo (1 Co 2.12-13). Ele reforça, comunica e aplica aos discípulos a 
verdade e a vida que estão em Jesus (Jo 6.63). Desse modo, no culto e 
na pregação, o Espírito deve elevar Cristo, confirmando sua morte, 
ressurreição e senhorio (1 Co 2.2; 12.3; Rm 10.9), e não trazer foco em 
experiências subjetivas ou no próprio Espírito (Cl 1.18). Assim, toda 
manifestação do Espírito deve glorificar a Cristo (1 Jo 4.2).

Em vista disso, o Espírito não busca glória própria, mas dá teste­
munho do Filho Jo 15.26). A direção do Espírito está, portanto, ligada 
principalmente à revelação do mistério da salvação, do Cristo crucifica­
do e ressuscitado, que um dia voltará para buscar sua Igreja (1 Co 2.10). 
Assim, toda obra genuína do Espírito é profundamente cristocêntrica. 
Portanto, a Igreja hodierna deve discernir as manifestações espirituais à 
luz da Bíblia (1 Jo 4.1-2). Tudo o que não aponta para Cristo, não proce­
de do Espírito. Cristo é o centro da obra do Espírito Jo 16.13).

3. A Fé e a Subm issão do Crente
O plano da redenção é uma obra trinitária, concebida na eter­

nidade e realizada na história por meio do Pai, do Filho e do Espíri­
to Santo. Contudo, embora seja uma iniciativa soberana de Deus, a 
salvação requer uma resposta humana de fé, submissão e obediência. 
Paulo afirma que a salvação é um dom de Deus: “pela graça sois sal­
vos, por meio da fé; e isso não vem de vós; é dom de Deus” (Ef 2.8). 
Esse princípio demonstra que, ainda que o homem não seja agente da 
redenção, ele é seu recipiente e participante, como diz a Escritura: “E 
tudo isso provém de Deus, que nos reconciliou consigo mesmo por Jesus 
Cristo e nos deu o ministério da reconciliação” (2 Co 5.18).

Maria, ao ouvir a mensagem do anjo sobre a concepção milagrosa, 
mesmo sem entender plenamente, submeteu-se com fé (Lc 1.38). A fé é 
mais do que um assentimento intelectual; é confiança e entrega total a 
Deus. Na perspectiva pentecostal, não é possível exercer a fé salvífica à 
parte da capacitação divina. Tudo quanto pertence à salvação é dádiva 
divina: “A fé [...] é a resposta do homem. É Deus quem possibilita a fé, 
mas a fé (o ato de crer) não é de Deus, mas do homem”.24 Nesse diapa-

«HORTON, 1997, p. 198.



146 | A Santíssima Trindade

são, a submissão está intrinsecamente ligada à fé, pois confiar em Deus 
implica abrir mão do controle pessoal e entregar-se à sua vontade: “En­
trega o teu caminho ao S e n h o r ; confia nele, e ele tudo fará” (SI 37.5).

Nesse contexto, um exemplo bíblico de submissão é Maria, mãe 
de Jesus. Sua confiança e acatamento nas palavras do Anjo (Lc 1.38), 
servem como exemplo da postura que todo crente deve assumir diante 
da obra trinitária, isto é, confiar com humildade e entrega total (SI 
37.5). Assim como o Filho se submeteu ao Pai e foi ungido pelo Espíri­
to, também o crente é chamado a se colocar nas mãos de Deus, crendo 
que Ele é poderoso para fazer o impossível (Lc 1.37). A resposta que 
Ele espera de seus discípulos são atitudes que incluem: (i) fé, confiança 
no caráter e nas promessas de Deus (Hb 11.6); (ii) arrependimento, 
mudança de mente e de vida (At 17.30); e (iii) obediência, por meio da 
prática da Palavra (Tg 1.22).

CONCLUSÃO
Reiteramos que a redenção é uma obra trinitária que revela a per­

feita unidade e cooperação entre as Pessoas divinas. O Filho, embora 
sendo Deus, submeteu-se ao Pai e agiu no poder do Espírito. Ao con­
templarmos essa harmonia divina, somos convidados a uma resposta 
de fé genuína em Cristo, submissão voluntária à vontade do Pai e obe­
diência perseverante à direção do Espírito Santo em nosso viver diário.



C ap ítu lo  13

A Trindade Santa 
e a Igreja de Cristo

A Santíssima Trindade é uma doutrina fundamental da fé cristã, 
e, também, a base da existência e da missão da Igreja de Cristo. Ela re­
vela o agir cooperativo do Pai, do Filho e do Espírito Santo, de forma 
harmoniosa na criação, redenção, santificação e na comunhão da Igre­
ja. Esse capítulo visa mostrar como a Trindade sustenta, guia e envia 
a Igreja para o cumprimento do seu papel no mundo. Compreender 
essa verdade fortalece a identidade da Igreja como povo de Deus.

I -  A TRINDADE E O PLANO REDENTOR

1. E leitos segundo a Presciência do Pai
Deus elegeu a Igreja desde a eternidade (Ef 1.4). O plano da sal­

vação precede a existência da raça humana. A Escritura assevera que 
os salvos são “eleitos segundo a presciência de Deus Pai” (1 Pe 1.2a). 
Antes da fundação do mundo, Deus planejou salvar e capacitar para 
uma vida nova o povo que de antemão elegeu. O plano divino de re­
denção da humanidade não surgiu quando Adão e Eva desobedece­
ram às ordenanças do Criador no Jardim  do Éden (Gn 3.6-19). Deus 
não foi e nem nunca será apanhado de surpresa; Ele já  tinha um plano 
de salvação preestabelecido (Ef 1.3-5).

Ele controla as eras, tempos e circunstâncias. Essa verdade ensi­
na que existe um propósito eterno por trás de todo evento da Histó­
ria. Nessa perspectiva, o plano divino não foi o resultado de alguma



148 | A Santíssima Trindade

pressão externa, mas foi ocasionado pelo seu “propósito gracioso” 
pelo muito que amou o mundo (Jo 3.16). Tudo ocorreu conforme o 
beneplácito da sua soberana vontade (Ef 1.5,9; 1 Tm 2.3-4). Assim, a 
eleição dos salvos é "precedida pelo conhecimento prévio de Deus da­
queles que, diante do chamamento do Evangelho, iriam crer, receber a 
Cristo como o seu Salvador pessoal e perseverar até o fim”.1

A expressão “eleição” (gr. ekloge) significa selecionar, escolher (1 Ts 
1.4; Rm 9.11; 11.5,28). A eleição é um “ato soberano de Deus em 
graça”,2 não está baseada nas obras dos eleitos, é um favor imerecido 
condicionado ao arrependimento e a fé em Cristo Jesus (At 2.38). O 
termo “presciência” (gr. proginõsko) significa “conhecer de antemão” (Ef 
1.4; 2 Tm 1.9). Essa palavra não se restringe a um simples ato de pre­
visão, mas indica um conhecimento relacionai, no qual Deus, em sua 
onisciência, conhece de antemão aqueles que hão de responder em fé 
ao chamado do Evangelho (Rm 8.29).

Portanto, a base da doutrina da eleição é Cristo. O Deus Filho é 
identificado corno o Servo do Senhor, o Messias eleito para ser o liber­
tador e o mediador de uma nova aliança (Is 42.1-7; Hb 9.15; 12.24). 
Dessa maneira, nos aspectos gerais, a eleição é um ato do amor divi­
no, cristocêntrico e condicional, isto é, trata-se de um favor imerecido 
condicionado ao arrependimento, à fé em Cristo Jesus e à presciência 
divina (At 2.38; Ef 1.4,5; 1 Pe 1.2). Ressalta-se, nessa compreensão, 
que se arrepender e ter fé não são ações meritórias do homem; elas 
dependem do auxílio e capacitação divina.

2. R edim idos pelo Sangue de Cristo
A Igreja é o resultado da obra redentora do Filho. Os crentes são 

“eleitos segundo a presciência de Deus Pai [...] e aspersão do sangue 
de Jesus Cristo” (1 Pe 1.2). Nesse enunciado, temos a atuação do Pai 
que elege, e do Filho que redime com seu sangue. A frase “aspersão de 
sangue” (gr. rhantismon haimatos) remete ao ritual do Antigo Testamento

1CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, 2. 
ed., p. 109.

2 THIESSEN, H. C. Palestras Introdutórias à Teologia Sistem ática. São Paulo: Batista 
Regular, 1987, p. 261.



A Trindade Santa e a Igreja de Cristo | 149

em que o sangue do sacrifício estabelecia uma aliança e a aspersão 
concedia benefícios aos adoradores (Ex 24.8). Dessa forma, o perdão 
divino está associado ao derramamento de sangue, não como mera 
formalidade ritual, mas como expressão da justiça e da santidade de 
Deus (Lv 17.11).

Essa tipologia alcança sua plenitude em Cristo, que, como Cordeiro 
de Deus, derramou o seu sangue para remissão dos pecados e inaugurou 
uma nova aliança Jo 1.29). Esse sacrifício é único, definitivo e eficaz. Di­
ferente dos sacrifícios repetitivos da antiga aliança, o sangue de Cristo foi 
derramado uma única vez e para sempre (Hb 10.10,14). Por isso, não há 
necessidade de outro mediador, pois sua obra é suficiente para a expia- 
ção do pecado. Expiar é pagar, quitar, perdoar mediante um sacrifício 
reparador, por meio da morte de alguém como substituto do culpado. 
Cristo pagou a dívida com a Lei e com o legislador na cruz (Cl 2.14).3

A Igreja, portanto, não nasce de méritos humanos, mas da ação 
divina que redime e sela um novo povo para Deus, mediante o sangue 
de Cristo (Hb 9.13-15). Ele amou a Igreja e voluntariamente morreu por 
ela e no lugar dela (Ef 5.25). A eficácia da obra redentora de Cristo se 
manifesta de duas formas principais: (i) Reconciliação com Deus. O  sangue 
de Cristo remove a barreira do pecado, restaurando a comunhão entre o 
Criador e a criatura (2 Co 5.18-19); (ii) Purificação do pecador. O sangue de 
Cristo não apenas perdoa pecados, mas mantém o crente em estado de 
purificação, sustentando sua vida de santidade (1 Jo 1.7).

A doutrina da redenção pelo sangue de Cristo tem implicações es­
senciais: (i) Cristocentmmo da fé cristã. A Igreja existe porque Cristo derra­
mou seu sangue (1 Co 2.2); (ii) Exclusividade da sabação em Cristo. Nenhum 
outro sangue, sacrifício ou mediador pode oferecer perdão e reconcilia­
ção com Deus (At 4.12); (iii) Santidade da Igreja. O povo eleito é chamado 
a viver em pureza e separação do pecado, em resposta ao sacrifício de 
Cristo (1 Pe 1.18-19); e (iv) Esperança escatológica. O sangue de Cristo ga­
rante não apenas redenção presente, mas também herança futura, pois 
constituiu um povo de sacerdotes para reinar com Ele (Ap 5.9-10).

3 BAPTISTA, Douglas. A Igreja Eleita: redimida pelo sangue de Cristo e selada com o Espírito 
Santo da promessa. Rio de Janeiro: CPAD, 2020, p. 102.



150 | A Santíssima Trindade

3. Santificados pelo Espírito Santo
A obra do Espírito é igualmente indispensável à identidade da 

Igreja de Cristo: “eleitos segundo a presciência de Deus Pai, em santifi­
cação do Espírito [...] e aspersão do sangue de Jesus Cristo” (1 Pe 1.2). 
O conjunto desse versículo revela a cooperação trinitária na salvação: 
o Pai elege, o Filho redime e o Espírito santifica. Essa tríplice perspec­
tiva ratifica a economia da Trindade na história da redenção e mostra 
que a santificação não é mero esforço humano, mas resultado direto 
da atuação benevolente do Espírito, inseparável da obra redentora de 
Cristo e da habitação do Espírito.

O termo “santificação” (gr. hagiasmós) denota tanto o ato inicial 
de separação do pecado quanto o processo contínuo de consagração 
a Deus. O vocábulo se refere à ação do Espírito que, aplicando a obra 
de Cristo, separa os eleitos do domínio do pecado e os consagra ao 
serviço do Reino de Deus. Como já  visto nessa obra, reitera-se que a 
santificação é tanto instantânea quanto progressiva. Instantânea, por­
que no momento da conversão o crente é separado para Deus (1 Co 
1.2); progressiva, porque envolve uma caminhada diária de renúncia 
ao pecado e crescimento na graça (2 Co 3.18).

Sem essa ação do Espírito, a Igreja não passa de uma instituição 
humana destituída de vida espiritual. Essa compreensão molda a iden­
tidade da Igreja. Não basta professar a fé em Cristo, é preciso mani­
festar uma vida transformada. A santificação é tanto o sinal da eleição 
quanto a evidência do autêntico discipulado, que pela ação do Espíri­
to: (i) vwifica, comunicando a vida de Cristo Jo 6.63; (ii) purifica, lavando 
e regenerando (1 Co 6.11); (iii) conduz, orientando no caminho da obe­
diência (Rm 8.14); e (iv) conforma a Cristo, moldando o caráter segundo 
o modelo do Filho (Ef 4.13).

Assim, a Igreja é continuamente chamada a andar no Espírito (G1 
5.25), em um processo de purificação e transformação que culminará 
na sua apresentação como uma noiva santa, gloriosa e irrepreensível 
diante do Cordeiro (Ef 5.27). Não se trata de perfeição absoluta nesta 
vida, mas de um caminhar constante em novidade de rida. Como en­
sina Erickson, “a santificação é uma continuação do que foi iniciado 
na regeneração, quando uma novidade de rida foi conferida ao crente



A Trindade Santa e a Igreja de Cristo | 151

e sobre ele instilada. Em especial, a santificação é o Espírito Santo apli­
cando na vida do cristão a obra realizada por Jesus Cristo”.4 5 A santifi­
cação é a marca de pertencimento do crente ao povo de Deus.

II -  A IGREJA E A COMUNHÃO COM A TRINDADE

1. Com unhão com  o Pai
A comunhão da Igreja com o Pai tem como fundamento o amor di­

vino revelado em Cristo Jesus Jo 3.16). Esse amor, expresso no envio do 
Filho, constitui o ponto de partida da comunhão entre Deus e os crentes. 
Não se trata de uma iniciativa humana, mas de um movimento compas­
sivo e misericordioso de Deus em direção ao homem (1 Jo 4.10). Acerca 
disso, ensina a Escritura: “conservai a vós mesmos no amor de Deus” Jd  
21a). O verbo “conservar” (gr. têrêsatè) ressalta urgência e significa “man­
ter; preservar, guardar, permanecer, manter-se firme” Jo 8.51-55).

Henry traduz como “cuidado para não se afastarem do amor de 
Deus, ou de suas manifestações deleitáveis, alegres e vigorosas; mante- 
nham-se nos caminhos de Deus e continuem no seu amor”.’ O alerta 
é para que os crentes não se distanciem da experiência, comunhão e 
segurança desse amor, o que acontece quando alguém escolhe viver no 
pecado ou na indiferença espiritual. O amor de Deus recebido deve 
ser cultivado e transmitido. Isso aponta para a perseverança em amar 
a Deus de todo o coração (Dt 6.5) e amar o próximo Jo 13.34-35). E o 
chamado a permanecer firme no amor recebido e no amor praticado 
(1 Jo 4.16,19). O termo enfatiza a responsabilidade constante do fiel 
em perseverar no âmbito do amor divino. Não se refere a conquistar o 
amor de Deus, uma vez que este já foi concedido em Cristo (Rm 5.8), 
mas de permanecer nele Jo  15.9-10). A comunhão com o Pai envolve 
retribuir esse amor por meio da obediência e fidelidade. A permanên­
cia no amor divino abrange um aspecto duplo: (i) reconhecer o amor 
que Deus possui em relação aos pecadores (1 Jo 3.1); e (ii) exercer o 
amor como um reflexo da regeneração (1 Jo 4.11-12). Dessa forma, o

4ERICKSON, MillardJ. Introdução à Teologia Sistem ática. São Paulo: Vida Nova, 1992. 
p. 418.

5 HENRY, Matthew. Novo Testamento: Atos a Apocalipse. Rio de Janeiro: CPAD, 2008, p. 957.



152 | A Santíssima Trindade

fiel deve cuidar do amor que lhe foi concedido por Deus, do amor que 
deve dedicar a Ele e do amor que deve ter para com os irmãos (1 Jo 
4.10-12). A comunhão com o Pai, portanto, manifesta-se não apenas 
em devoção individual, mas também em amor para com o próximo 
(1 J° 4 .20). Estar no amor de Deus implica caminhar na sua vontade 
e guardar os seus mandamentos (Jo 14.21). Não é meramente emocio­
nal, mas denota a verdadeira comunhão que se manifesta em uma vida 
de santidade, temor e dependência divina (Fp 2.12). Paulo afirma que 
nada pode separar o crente do amor de Deus, que está em Cristo Jesus 
(Rm 8.35-39). Esse amor é o sustento da comunhão com o Pai e a ga­
rantia da perseverança do crente. Por isso, a Igreja é chamada a perma­
necer nesse amor, pois nele encontra a vitalidade de sua vida espiritual.

2. Com unhão com  o Filho
A comunhão com o Filho é o centro da vida cristã, pois somente 

em Cristo o crente encontra acesso ao Pai e participa da vida eterna. 
João registra as palavras de Jesus: “Eu sou o caminho, e a verdade, e a 
vida. Ninguém vem ao Pai senão por mim” Jo  14.6). Essa declaração 
estabelece a exclusividade de Cristo como mediador (1 Tm 2.5), mos­
trando que a comunhão com o Pai só é possível por meio do Filho.

Judas exorta os salvos a manter a esperança gerada em “nosso 
Senhor Jesus Cristo, para a vida eterna” J d  21b). Essa expectativa es- 
catológica está fundamentada na misericórdia de Cristo, que garante 
a consumação da salvação.6 A vida eterna não é apenas futura, pois 
“Deus nos deu a vida eterna; e esta vida está em seu Filho” (1 Jo 5.11). 
O verbo “deu” (gr. edõken) está no aoristo, indicando um ato concluído, 
ou seja, a vida eterna já  é uma dádiva concedida em Cristo.

Desse modo, João declara categoricamente: “Quem tem o Filho 
tem a vida; quem não tem o Filho de Deus não tem a vida” (1 Jo 5.12). 
A comunhão com Cristo é condição indispensável para a posse da vida 
eterna. Essa comunhão, porém, é também uma antecipação da pleni­
tude escatológica: “Quando Cristo [...] se manifestar, então, também 
vós vos manifestareis com ele em glória” (Cl 3.4).

6 HENRV; 2008, p. 958.



A Trindade Santa e a Igreja de Cristo | 153

Nesse aspecto, o salvo já  experimenta a realidade da vida eter­
na no presente, mas aguarda sua consumação no futuro. A comunhão 
com Cristo tem início na regeneração, pela fé. Paulo explica que os 
crentes, unidos a Cristo, participam de sua morte, ressurreição e nova 
vida (Rm 6.4). Essa união com Cristo não é apenas simbólica, mas 
espiritual e real, de modo que a Igreja é chamada a morrer para o pe­
cado e viver para Deus até glorificação final (Rm 6.5-6; 8.30).7

Essa comunhão também demanda vida prática em obediência. 
João declara: “aquele que diz que permanece nele, esse deve também 
andar assim como ele andou” (1 Jo 2.6, ARA). Boor expõe ser “impos­
sível permanecer em Cristo e ao mesmo tempo andar caminhos com­
pletamente diferentes daqueles que ele andou”.8 Portanto, permanecer 
em Cristo é viver em conformidade com seu exemplo, refletindo seu ca­
ráter no mundo. Contudo, esse ensino não possui nenhuma conotação 
“legalista .Jesus não “andou” como um escriba e fariseu, mas como o 
Filho cuja alegria era cumprir os mandamentos do Pai Jo  4.34; 15.10).9 
Desse modo, a comunhão com o Filho implica regeneração, transfor­
mação de vida, perseverança, e, ainda, frutificação espiritual Jo 15.4-5).

3. Com unhão com  o Espírito
A comunhão da Igreja com a Trindade não estaria completa sem 

a participação do Espírito Santo. Paulo, ao escrever aos Coríntios, al­
meja que a comunhão do Espírito Santo seja com todos os crentes (2 
Co 13.13c). Esse texto revela que a comunhão com o Espírito é tão 
essencial quanto a graça do Filho e o amor do Pai, sendo parte cons­
titutiva da vida cristã. O termo grego koinonia, traduzido por “comu­
nhão”, indica participação, partilha, união íntima. Assim, a comunhão 
com o Espírito não é apenas relacionamento, mas uma vida de coo­
peração, dependência e submissão à sua direção. O Espírito Santo, 
reafirma-se, é quem aplica no coração do crente a obra da redenção 
realizada pelo Filho e decretada pelo Pai (Ef 1.13-14).

7 HENDRIKSEN, William. Comentário do Novo Testamento: Romanos. São Paulo: Cultura
Cristã, 2001, p. 258-260.

8BOOR, Wemer. Cartas de Tiago, Pedro, João ejudas. Curitiba: Editora Esperança, 2008, p.23.
9 Ibid., p. 23.



154 | A Santíssima Trindade

Nesse sentido, Stronstad avalia que a “bênção final de Paulo ex­
pressa seu desejo de que os coríntios experimentem a plenitude do 
amor e da graça redentora de Deus através da ministração do Espí­
rito Santo”.10 A Escritura mostra que o Espírito habita no interior do 
crente (1 Co 6.19). Sua presença é a marca distintiva da nova aliança, 
tornando a comunhão com Deus algo permanente e real (Ef 1.13-14).

Além disso, a comunhão com o Espírito é marcada por ensino, 
consolo e direção (Jo 14.26; Jo 16.13). Outra dimensão dessa comu­
nhão é a santificação (2 Ts 2.13). E o Espírito quem opera a purifica­
ção do coração, moldando o crente à imagem de Cristo. Além da san­
tificação, o Espírito concede dons e poder para o serviço no Reino de 
Deus (1 Co 12.7). Ele participa das fraquezas do crente, sustentando 
em oração e fortalecendo na esperança da glória futura (Rm 8.16-17).

Em vista disso, Judas adverte os crentes a ser edihcados “sobre 
a vossa santíssima fé, orando no Espírito Santo” J d  20). O versículo 
evidencia que a vida espiritual genuína não é possível sem a ação cons­
tante do Espírito (G1 5.25). A oração no Espírito não se resume a pala­
vras, mas expressa intimidade ativa e dependente da sua direção (Rm 
8.26-27). O Espírito é o que promove a unidade no Corpo de Cristo 
(Ef 4.3). A comunhão com Ele insere o crente na dimensão espiritual 
onde há reconciliação, perdão e cooperação (Ef 4.30-32; Fp 2.1-2). As­
sim, a verdadeira unidade cristã não ocorre por meio de celebrações, 
mas é preservada pelo Espírito, quando os crentes vivem em comunhão 
e amor sacrificial (Ef 4.3; 1 Co 12.12-13). E por meio dessa comunhão 
que a Igreja permanece viva, santa e frutífera, até o dia em que será ple­
namente glorihcada em Cristo.

III -  A IGREJA É ENVIADA PELA TRINDADE

1. A M issão Dada pelo Pai
A missão da Igreja não surge como um conceito posterior, mas é 

uma expressão do plano eterno de Deus, articulado na comunhão da 
Trindade (Ef 1.4,11). A ação divina é cooperativa no envio da Igreja

10 STRONSTAD, Rogcr; ARRINGTON, French L. Comentário Bíblico Pentecostal. Rio de
Janeiro: CPAD, 2003, p. 1120.



A Trindade Santa e a Igreja de Cristo | 155

ao mundo. É uma extensão da comunhão trinitária para alcançar a hu­
manidade com o Evangelho da salvação. O  Pai é a fonte e o originador 
da missão, cujo desejo é que todos os homens sejam salvos e cheguem 
ao pleno conhecimento da verdade (1 Tm 2.4). Essa missão, por conse­
guinte, está enraizada na compaixão divina. Desde o Antigo Testamen­
to, Deus demonstra esse propósito ao chamar seu povo para ser luz e 
instrumento de redenção entre as nações (Is 49.6).

No Novo Testamento, esse chamado é ampliado e universalizado 
por meio da Igreja, que é agora o instrumento do Pai para proclamar 
a graça e a reconciliação oferecidas em Cristo (2 Co 5.18-20). A missão 
da Igreja não é, reitera-se, uma adição tardia à vontade divina, mas uma 
continuação do propósito eterno do Pai (Ef 1.4,11). O envio do Filho ao 
mundo é o ápice desse propósito. Jesus veio cumprir a vontade do Pai, e 
em sua obra redentora Ele estabeleceu os meios pelos quais a Igreja par­
ticipa dessa missão, como agente e corpo de Cristo no mundo Jo 17.18).

Em consequência, a missão da Igreja é inseparável da economia 
trinitária da salvação: é enviada pelo Pai, confirmada pelo Filho e capa­
citada pelo Espírito Santo (At 1.8). O objetivo é de cumprir a vontade 
do Pai, que deseja reconciliar consigo o mundo por meio de Cristo (2 
Co 5.18-20). A missão é ratificada pelo Filho, que comissionou a Igreja 
para anunciar o Evangelho a todas as nações (Mt 28.19-20). Esse envio 
confirma que a Igreja não é um projeto humano, mas uma instituição 
divina, chamada a ser testemunha da graça, do amor e da verdade de 
Deus em todos os tempos e lugares.

2. O Filho C om issiona seus Discípulos
O Filho, enviado pelo Pai, torna-se agora o agente que comissiona 

a sua Igreja. Após sua ressurreição, Jesus cumpre a promessa de enviar 
seus discípulos ao mundo, entregando-lhes a responsabilidade de pro­
clamar o evangelho: “Ide, portanto, fazei discípulos de todas as nações 
[...] ensinando-os a guardar todas as coisas que vos tenho ordenado” 
(Mt 28.19-20, ARA). A Grande Comissão não é uma sugestão, mas um 
mandato. Trata-se de uma ordenança que é simultaneamente procla- 
madora e educacional, exigindo da Igreja duas dimensões essenciais: a 
evangelização e o ensino contínuo da Palavra de Deus (2 Tm 4.2).



156 | A Santíssima Trindade

Essa missão é também uma expressão da graça salvadora de Deus, 
que se manifesta por meio da proclamação da mensagem do Reino. O 
batismo, enquanto ordenança, confirma essa realidade espiritual e tri- 
nitária: “batizando-as em nome do Pai, e do Filho, e do Espírito Santo” 
(Mt 28.19b). A expressão que aparece quatro vezes no Novo Testamento 
-  “em nome de Jesus Cristo” (At 2.38); “em nome do Senhor Jesus” 

(At 8.16; 19.5) e “em nome do Senhor” (At 10.48) —  significa somente 
que o batismo é realizado na autoridade do nome de Jesus.11 Porém, a 
fórmula batismal é trinitária. Não é apenas uma liturgia, mas uma con­
fissão pública da fé na obra redentora da Trindade (Ef 4.4-6). Cristo, 
como o enviado do Pai, deixou claro que a missão da Igreja é a conti­
nuidade de sua própria missão: “Assim como o Pai me enviou, também 
eu vos envio a vós” Jo 20.21). D. A. Carson esclarece que “os apóstolos 
receberam a comissão de continuar a obra de Cristo, e não de começar 
uma outra”.12 Portanto, o envio da Igreja pelo Filho é o seguimento do 
plano trinitário de salvação, e envolve proclamação, ensino, batismo e 
discipulado. A Igreja não atua por iniciativa própria, mas, sim, como 
instrumento comissionado e capacitado pelo Cristo ressuscitado, cha­
mada a ser testemunha da graça, verdade e amor de Deus em todo o 
mundo (Mc 16.15-16).

3. O Espírito Capacita e Envia
A missão da Igreja não pode ser realizada sem a capacitação do 

Espírito. 24.49). Em Lucas 24.49, Jesus deixa claro que a missão confia­
da à Igreja não pode ser cumprida sem a virtude e o poder do Espírito 
Santo. Como já  observado, o envio vem do Pai, a missão é confirmada 
pelo Filho, porém, o cumprimento da missão só é possível pelo poder do 
Espírito (At 1.8).

A missão não depende da eloquência ou capacidade humana (1 Co 
2.2-4), mas da unção sobrenatural do Espírito, que transforma crentes 
comuns em testemunhas eficazes de Cristo. Reafirma-se, que a verdadei­
ra missão é conduzida no poder do Espírito, e não por estratégias huma­

“ CGADB. Declaração de Fé das A ssem bléias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2025, 2. 
ed.,p. 167-168.

12 CARSON, D. A. O Comentário de João. São Paulo: Shedd Publicações, 2007, p. 650.



A Trindade Santa e a Igreja de Cristo | 157

nas (Zc 4.6). Isso contrasta com perspectivas que veem a missão apenas 
como obra social ou proselitismo humano. As Escrituras mostram que 
essa missão é miraculosa e transformadora, porque tem origem e poder 
no Espírito (Fp 2.13).

E o Espírito quem concede dons espirituais para a edificação, e 
para o exercício eficaz do ministério (1 Co 12.4-7). Ele é quem dá poder 
e ousadia para testemunhar de Cristo. Em Atos, o Espírito separa, envia 
e capacita missionários para o serviço cristão (At 13.2). Ele não apenas 
acompanha, mas orienta e dirige a tarefa evangelizadora da Igreja (At 
16.6-7). A bênção apostólica, já  citada nesse capítulo, resume a comu­
nhão e cooperação da Trindade em favor da Igreja e sua missão: “A gra­
ça do Senhor Jesus Cristo, e o amor de Deus, e a comunhão do Espírito 
Santo sejam com vós todos. Amém!” (2 Co 13.13).

CONCLUSÃO
A Trindade está presente em toda a história da Igreja: desde a 

sua eleição, sua formação, santificação e envio. O Pai planeja, o Filho 
realiza e o Espírito aplica e dirige. Como povo trinitário, a Igreja é 
chamada a cumprir seu papel no mundo com poder e fidelidade. A 
verdadeira Igreja vive, persevera e cumpre sua missão pela comunhão 
com o Deus Triúno. Essa doutrina não é abstrata, mas prática, viva e 
transformadora.



Referências
AGOSTINHO. P a tr ís tic a : Santo Agos­

tinho: Confissões. São Paulo: Paulus, 
1997.

ALIEN, Clifton (Ed.). C o m e n tá rio  
B íblico  B ro a d m a n . Rio de Janeiro: 
JUERP, 1987.

ANDRADE. Claudionor Corrêa de. D i­
c io n á r io  T eológico . Rio de Janeiro: 
CPAD, 1998.

AQUINO, Tomás de. S um a Teológica, 
v. 1. São Paulo: Loyola, 2003.

ARMÍNIO, Jacó. As O b ras de Arm ínio.
Rio de Janeiro: CPAD, 2015.

ARRINGTON, French; STRONSTAD, 
Roger. C o m e n tá rio  B íblico  P en te - 
co s ta l: Novo Testamento. Rio de Ja ­
neiro: CPAD, 2003.

BAPTISTA, Douglas. A Ig re ja  E le ita :
redimida pelo sangue de Cristo e selada 
com o Espírito Santo da promessa. Rio 
de Janeiro: CPAD, 2020.

BAPTISTA, Douglas. T eo log ia  S is te ­
m á t ic a  1. L ivro  d id á tico . Curitiba: 
FCC, 2021.

BARCLAY William. E písto la  C olossen- 
ses . Trad. Carlos Biagini. São Paulo: 
Vida Nova, 1985.

BARCLAY, William. F ilip en se s . São 
Paulo: Vida Nova, 1985.

BARCLAY, William. O E vangelho  de
João . Trad. Carlos Biagini. São Paulo: 
Vida Nova, 1985.

BARCLAY, William. O E vangelho  de
M a teu s . Trad. Carlos Biagini. São 
Paulo: Vida Nova, 1985.

BERKHOF, Louis. T eolog ia  S is te m á ­
tica . São Paulo: Cultura Cristã, 4. ed., 
2012.

BOOR, Werner de. E vangelho de  João.
Curitiba: Editora Esperança, 2002.

BOOR, Werner. C a r ta s  de  T iago, P e­
d ro , J o ã o  e Ju d a s . Curitiba: Editora 
Esperança, 2008.

ISRAY G. L. Trindade. In: NASCIMEN­
TO, A. R. (org.). N ovo d ic io n á rio  de  
teo log ia . São Paulo: Hagnos, 2011.

BRUCE, F. F. Jo ão : introdução e comen­
tário. São Paulo: Vida Nova, 1987.

CAMPOS, Heber Carlos de. A H u m i­
lh a ç ã o  do  R e d e n to r: Encarnação e 
Sofrimento. São Paulo: Cultura Cristã, 
2008.

CAMPOS, Heber Carlos de. A Pessoa de 
C ris to : As duas naturezas do redentor. 
São Paulo: Cultura Cristã, 2014.

CARSON, D. A. O C om entário  de João.
São Paulo: Shedd Publicações, 2007.

CARSON, D. A.; et. al. C o m e n tá rio  
B íblico V ida  N ova. São Paulo: Vida
Nova, 2009.

CGADBB. D ecla ração  de Fé d a s  A s­
se m b lé ia s  de  D eus. Rio de Janeiro: 
CPAD, 2. ed., 2025.



Referências | 159

DANA, H.E. & MANTEY, Julius R. 
M an u a l d e  G ra m á tic a  d e i N uevo 
T e s ta m e n to  G riego. Segundo ano 
da versión castellana. Casa Bautista de 
Publicaciones, 1979.

DEUTSCHE BIBELGESELLSCHAFT. 
N ovum  T e s ta m e n tu m  G raece. 28.
ed. rev. Stuttgart: Deutsche Bibelgesells- 
chaft, 2012.

ERICKSON, MillardJ. T eologia S is te­
m á tica . São Paulo: Vida Nova, 2015.

ERICKSON, MillardJ. In tro d u ç ã o  à  
T eo log ia  S is te m á tic a . São Paulo: 
Vida Nova, 1992.

FERGUSON, Sinclair B. D eus T riúno . 
São Paulo: Cultura Cristã, 2013.

FERGUSON, Sinclair B. Novo dicionário
de teologia. São Paulo: Hagnos, 2009.

FRIBERG, Barbara & Timothy. O Novo 
T e s ta m e n to  G rego A nalítico . São
Paulo: Vida Nova, 1987.

GILBERTO, Antônio et al. Teologia Sis­
tem á tica  Pentecostal. Rio de Janeiro: 
CPAD, 2008.

GRUDEM, Wayne. Teologia S is tem áti­
ca. São Paulo: Vida Nova, 1999.

GUTHRIE, Donald. A C a r ta  ao s  H e-
b re u s : Introdução e Comentário. São 
Paulo: Vida Nova, 1984.

HAMILTON, Victor P. M anual do Pen-
ta teu co . Rio de Janeiro: CPAD, 2006.

HARPER, A. F. (Ed.). C om entário  Bíbli­
co Beacon. Rio de Janeiro: CPAD, 2006.

HENDRIKSEN, William. 1 T im ó teo , 2 
T im ó te o  e T ito . São Paulo: Editora 
Cultura Cristã, 2001.

HENDRIKSEN, William. O E vangelho
d e  Toão. São Paulo: Cultura Cristã, 
2004.

HENDRIKSEN, William. E fésio s e Fi-
lip en se s . São Paulo: Editora Cultura 
Cristã, 2004.

HENRIKSEN, William. Lucas. São Pau­
lo: Cultura Cristã, 2014.

HENRY, Carl (org.). D icionário  de  É ti­
c a  C ris tã . São Paulo: Editora Cultura 
Cristã, 2007.

HENRY, Matthew. C o m en tário  Bíblico 
do Novo T estam ento . Rio de Janeiro: 
CPAD, 2008.

HORTON, Stanley M. (Ed.). T eologia  
S is te m á tic a : uma perspectiva pen­
tecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 1996.

MCROBERTS, Keny in: HORTON, Stan­
ley. Teologia Sistemática: uma perspectiva 
pentecostal. A S an tíss im a  T rindade. 
Rio de Janeiro: CPAD, 1996.

HUBBARD, David Allan. Jo e l e A m ós:
introdução e comentário. São Paulo: 
Vida Nova, 1996.

JENNEY, Timothy P O Espírito Santo e 
a santificação. In: HORTON, S. (Ed.). 
T eo log ia  S is te m á tic a : u m a  p e r s ­
p ec tiv a  p en tec o s ta l. Rio de Janeiro: 
CPAD, 1996.

KISTEMAKER, Simon. E p ís to la s  de  
P ed ro  e Ju d a s . São Paulo: Cultura 
Cristã, 2006.

KISTEMAKER, Simon. H eb reu s . São 
Paulo: Cultura Cristã, 2003.

KREITZER, Beth. C om entário  Bíblico 
d a  R e fo rm a : Lucas. São Paulo: Cul­
tura Cristã, 2017.

LADD, George Eldon. Teologia do Novo
T estam ento . São Paulo: Hagnos, 2003.

LAMELAS, Isidro. G nostic ism o e D ua­
lism o  A n ticó sm ico : gênese remota 
de uma crise. Ephata, 4, n. 1, 2022, p. 
39-78.



160 | A Santíssima Trindade

LAUBACH, Frítz. C a r ta  ao s H eb reus:
comentário esperança. Curitiba: Editora 
Esperança, 2000.

LUKASZEWSKI, Albert L.; DUBIS, Mark; 
BLAKLEX J. Ted. T he L exham  syn- 
ta c tic  G reek  N ew  T estam en t, SBL 
E dition: expansions and annotations. 
Bellingham, WA: Lexham Press, 2011.

MORRIS, Leon L. L ucas: Introdução 
e Comentário. São Paulo: Vida Nova, 
2000, p. 71.

NASCIMENTO, Alderi Souza do (org.). 
N ovo D ic io n á rio  de  T eologia. São
Paulo: Hagnos, 2011.

PAIXÃO, Marcus. O S er d e  D eu s  e a
T rindade . São Paulo: O Estandarte de 
Cristo, 2021.

PEARLMAN, Myer. C o n h ecen d o  as 
D o u tr in a s  d a  B íblia. São Paulo: 
Editora Vida, 2006.

PFEIFFER, Charles. C om entário  Bíblico 
Moody. São Paulo: Mundo Cristão, 1999.

PFEIFFER, Charles. D icionário  Bíblico
Wycliffe. Rio de Janeiro: CPAD, 2006.

POHL, Adolf. C a r ta  ao s  R o m an o s .
Curitiba: Esperança, 1999.

RIBAS, Degmar (Trad.). C o m e n tá ­
r io  B íblico  do  N ovo T e s ta m e n to  
A plicação  P esso a l. Rio de Janeiro: 
CPAD, 2009.

RICHARDS, Lawrence O. C o m en tário  
H istó rico -C u ltu ra l do Novo T esta ­
m en to . Rio de Janeiro: CPAD, 2008.

ROBINSON, Edward. L éxico  G rego 
do  N ovo T estam en to . Rio de Janei­
ro: CPAD, 2012.

SAUSSURE, A. de. L u te ro : o grande 
reformador. São Paulo: Vida, 2003.

SBB. D icionário Bíblico Strong: Léxico 
Hebraico, Aramaico e Grego. Barueri: 
SBB, 2002.

STOTT. John. A M e n sa g e m  do  S er­
m ã o  do M on te . São Paulo: ABU 
Editora, 1981.

STRONG, Augustus Hopkins. T eologia 
S istem ática. São Paulo: Hagnos, 2003.

STRONG, James. D ic io n á rio  B íblico 
S trong: Léxico Hebraico, Aramaico e 
Grego. Barueri: SBB, 2002.

STRONSTAD, Roger; ARRINGTON, 
L. French (Ed.). C o m en tá rio  Bíblico 
Pentecostal: Novo Testamento. Rio de 
Janeiro: CPAD, 2003.

TEIXEIRA, Ivan. E sca to lo g ia  P e n te ­
costa l: o Espírito, o Reino e o Porvir. 
Rio de Janeiro: Editora RUJA, 2022.

THIESSEN, H. C. P a le s tra s  In tro d u ­
tó r ia s  à  T eolog ia  S is tem á tica . São
Paulo: Batista Regular, 1987.

VINCENT, Martin Richardson. E studo  
no Vocabulário Grego do Novo Tes­
tam en to . Rio de Janeiro: CPAD, 2013.

VINE, W. E.; UNGER, Merril F.; WHITE 
Jr., William. D icionário Vine: o signifi­
cado exegético e expositivo das palavras 
do Antigo e do Novo Testamento. Rio 
de Janeiro: CPAD, 2002.

KARKKÀINEN, Veli-Matti; MARTI- 
NEZ, Juan Carlos (orgs.). U m a  O b ra  
d e  R e fe rên c ia  p a ra  a  Ig re ja  e m  
to d o  o M u n d o : dicionário global de 
teologia. São Paulo: Hagnos, 2017.



A SANTÍSSIMA trindade


