Interdépendance du concile Vatican II et la crise de I’Eglise.

Pére Congar . « L ’Eglise a fait, pacifiquement, sa révolution d’octobre ».
Cardinal Suenens . « Vatican II, c’est 89 dans I’Eglise ! »

Pére Schillebeeckx  : « Nous avons mis des termes équivoques dans le concile et nous savons
ce que nous en tirerons apres ».

En préambule, ces déclarations des progressistes ayant dominé le concile permettent déja d’appréhender son
esprit.

Ce concile fut donc une révolution, une rupture avec 1’Eglise deux fois millénaires. La présente lettre a pour
vocation d’interroger sur la base d’éléments factuels dont vous trouverez les sources a la fin.

11 faut revenir a minima sur 1’histoire de I'Eglise jusqu’au XIXéme siécle pour comprendre le concile et ses
orientations.

Je propose de rappeler succinctement les philosophies délétéres qui envahissaient 1’Eglise dans le siécle qui
a précédé¢ Vatican 11, la raison de sa convocation, ceux qui I’ont dominé, son déroulement, les sujets évoqués,
et enfin les fruits, qui ne sont autres que la fameuse crise de I’Eglise, doux euphémisme.

Je ne reviendrai quasiment pas sur les textes dont les ambiguités ont été relevées par de nombreux spécialistes,
méme au sein de I’Eglise dite conciliaire.

Les philosophies « modernistes », terme générique, se sont peu a peu développées au XIXeme siccle. Saint
Pie X, (pape de 1903 a 1914) les a combattues et a procédé a plusieurs excommunications. Elles ont
néanmoins continu¢ a se développer au XXeéme siccle, entre autres avec la nouvelle théologie (dénoncée dans
I’encyclique « Humani Generis » de Pie XII en 1950) qui commenca dans les années 1930 et se prolongea au
concile jusqu’a nos jours. Ses défenseurs étaient Hans Urs Von Balthasar, Jean Dani¢lou, Yves Congar, Henri
de Lubac, Joseph Ratzinger, Karl Rahner, Schillebeeckx, Kiing et Chenu. En parall¢le se développa la
nouvelle liturgie des les années 1920.

Les tensions au sein de I’Eglise et les changements du monde moderne ont motivé la convocation du concile.
Pie XII ne I’avait pas souhaité, pensant qu’il serait risqué. L avenir lui a donné raison.

Jean XXIII a annonceé le concile trois mois apres son €lection. Des commissions ont été créées pour le préparer.
Mgr Marcel Lefebvre, archevéque de Dakar et délégué apostolique pour 1’ Afrique frangaise et Madagascar
fut I’'un des membres de la commission centrale préparatoire.

Le mot d’ordre de Jean XXIII pour le concile fut aggiornamento, mise a jour.

Le terme interpelle. L’Eglise de Notre Seigneur deux fois millénaire avait-elle besoin d’une mise & jour ?
Ne s’agit-il pas d’une notion potentiellement dangereuse ?

Le concile fut ouvert le 11 octobre 1962 par Jean XXIII qui précisa que le concile serait pastoral. Lors de
I’ouverture de la seconde session, Paul VI le réaffirma encore plus nettement.

Dés la premiere session, alors qu’ils devaient élire leurs représentants dans les dix commissions, le Cardinal
Liénart affirma qu’ils ne pouvaient voter comme cela, sans se connaitre davantage, il demanda la parole.

Le Cardinal Tisserand lui répondit qu’il ne pouvait pas la lui donner car cela n’était pas prévu. Le cardinal
Liénart s’empara du micro par un coup de force. Les échanges indisciplinés ont suivi.

Le ton était donné. Le pape a suivi les progressistes. L organisation du concile a fini par €tre changée avec
une grande influence sur son déroulement. C’¢était un coup d’état préparés par les progressistes.

Les travaux préparatoires des commissions ont été totalement revus, leurs membres changés.

Parmi les théologiens dominant lors du concile on retrouva :

1



Pére Yves Congar : décrié par Rome, écrits mis a I’index a deux reprises.

Pére Jean Daniélou : décrié par Rome, écrits mis a 1’index a deux reprises.

Pére Henri de Lubac : Tres décrié par Rome, interdit d’enseignement chez les Jésuites, exilé un temps en
Afrique, certains de ses livres furent retirés.

Pére Karl Rahner et Pére Schillebeeckx : décriés aussi, notamment avec leur prédilection pour la
transsignification qu’ils développent au lieu de la transsubstantiation.

Pére Kung : sera condamné par Rome dans les années 1970.

Un autre esprit sera trés présent lors du concile, le Pére Teilhard de Chardin, décédé en 1955. Les théologiens
susnommgs suivaient pour la plupart ses théses, malgré qu’il ait été condamné et interdit d’enseignement.
Le cardinal Suenens (citation ci-dessus) ultra progressiste, €tait 1’un des quatre modérateurs du concile.

Ces théologiens ont non seulement dominé le concile mais leurs théses sont trés enseignées dans les
séminaires depuis plusieurs décennies ?

Manifestement, les progressistes avaient préparé le concile, ce n’était pas le cas des conservateurs. Ils se sont
organisés des 1963 en créant le Coetus Internationalis Patrum dont le président fut immédiatement Mgr
Marcel Lefebvre. Il a donc été dans le combat et a persévéré sur la méme ligne des 1963 jusqu’a sa mort en
1991. Certains argueront qu’il a signé les textes du concile. Laissons Mgr Lefebvre leur répondre :

« Le vote était secret, accompli sur des fiches individuelles, et fait avec un crayon spécial qui permettait le
calcul électronique des votes. Les fiches étaient ramassées par les secrétaires, de la main de chaque votant.
Les grandes feuilles qui circulaient de main en main parmi les Peres du Concile et ou chacun apposait sa
signature n’avaient aucun sens de vote pour ou contre, mais signifiaient notre présence a cette séance de
votes pour quatre documents. 1l faudrait vraiment prendre les Peres qui ont voté contre les textes pour des
girouettes, en faisant croire qu’ils auraient approuve ce qu’ils ont refusé une demi-heure avant ».

I1 est essentiel également d’évoquer I’esprit de ceux qui dominaient le concile. L’aggiornamento pastoral se
proposait de prendre en compte le monde pour s’y adapter. De bonnes relations étaient entretenues avec les
orthodoxes et I’'URSS dont ils dépendaient, la Franc-Magonnerie a laquelle on a demandé ce qu’elle
souhaiterait voir dans le concile. La volonté était également de se rapprocher des protestants.

Avant le concile, le pape recu sur sa demande, les vota de tous les évéques. Il s’agissait des sujets qu’ils
souhaitaient évoquer au cours du concile.

Le premier sujet qui ressortait était la condamnation du communisme. Ils furent nombreux également a
demand¢ d’avancer en matiére de mariologie, les notions de corédemption et de Marie médiatrice de toutes
les graces étaient demandées.

Je vous propose de revenir sur le communisme, la mariologie, la messe Paul VI et sur les notions développées
et admises par le concile, prémices de 1’Eglise d’aujourd’hui.

Le communisme :

Pendant le concile, il fut écarté. Pourtant, le Coetus Internationalis Patrum organisa une pétition. A 1’époque,
les moyens de communications n’étant pas ceux d’aujourd’hui et les évéques regagnant leur pays
régulierement, tous n’ont pas été sollicités. 450 évéques la signerent néanmoins. Mgr Marcel Lefebvre,
accompagné de Mgr Proenca Sigaud 1’a remise a Mgr Felici, secrétaire du concile, dans les délais
réglementaires. Or, elle s’est « perdue » et n’a été retrouvée que par la suite.... Mais trop tard... Le
communisme fut oublié¢ alors qu’il représentait une grave menace. Il est important de rappeler que Paul VI
avait des accointances avec les communistes des les années 50.



La liberté religieuse :

Elle fut sérieusement condamnée par tous les papes avant Jean XXIII. Ses conséquences sont majeures et
prévisibles. L’Eglise entretenait des contacts avec la Franc-magonnerie. Un cardinal s’est également rendu
aux USA pour rencontrer les représentants du B’nai B’rith. La franc-magonnerie demandait la liberté
religieuse qui correspond en tout point a sa philosophie.

La liberté religieuse n’est jamais qu’une autre expression de la laicité, grande ennemie de I’Eglise et de Dieu.
Les conséquences furent rapides. Dés les années 1970, Paul VI fit pression sur certains pays, comme la
Colombie, I’Espagne et I’Italie pour qu’ils apostasient en retirant la prépondérance de I’Eglise catholique dans
leur constitution. Je vous laisse juger la portée de ces faits...

Le concile a proné 1’inverse du régne social de Notre-Seigneur-Jésus-Christ.

Rappelons-nous le «Notre Pére ». Aujourd’hui encore, Léon XIV est dans la continuité tout en prenant le nom
du pape qui en fut le grand défenseur.

L’cecuménisme :

Cette notion soulevée par les théologiens susmentionnés bien avant le concile était également condamnée par
I’Eglise avant Jean XXIII. Pourtant, elle fut validée. Dans un esprit de « vivre ensemble », 1’objectif était de
s’ouvrir, de se rapprocher des autres religions, en particulier des protestants. Le mot d’ordre pendant le concile
¢tait de plaire aux protestants. Il dominera la conception de la messe de Paul VI.

Les théologiens et prélats progressistes étaient préts a amoindrir I’enseignement de I’Eglise pour 1’adapter au
monde et aux protestants. C’est ce qui fut fait avec la messe Paul VI et par I’Eglise moderne.
L’indifférentisme religieux, le syncrétisme et l’irénisme sont de mise depuis le concile, malgré la
condamnation par Pie XII en 1950 dans I’encyclique « Humani Generis ». Le pape Francois I’a poussé a son
paroxysme a Abou Dabi en 2019 et dans son voyage en Asie en septembre 2024. Mais n’oublions pas la
réunion d’Assise en 1986 ou Bouddha fut placé sur le tabernacle et lorsque Jean-Paul II embrassa le coran.

La collégialité proposée dans le concile et ses conséquences :

Elle représente une démocratisation de I’Eglise. Elle se retrouve clairement depuis dans les différentes
commissions paroissiales et diocésaines ou les fideles finissent par avoir autant de poids que les clercs et
méme davantage.

Nous pouvons déplorer sa pire représentation dans le synode sur la synodalité.

Et pourtant.... Léon XIV persévére. La collégialité est le développement de I’horizontalité dans I’Eglise,
principe contraire a son essence. L’Eglise, tant au niveau naturel que surnaturel se doit de rester verticale.

La Dignité humaine :

Comment ne pas reconnaitre les droits de I’homme dans « Gaudium et spes ». C’est clairement un manifeste
des droits de I’homme adapté a I’Eglise. Celle-ci valide un principe provenant de la révolution francaise.
Apreés les communistes, les franc-magcons et les protestants, les grands ennemis de 1’Eglise sont confortés par
I’Eglise dite conciliaire. Léon XIV, aprés Frangois, évoque sans cesse la dignité humaine.

Rappelons succinctement la vraie doctrine de I’Eglise :

L’homme, depuis le péché originel, nait pécheur. A ce titre, il est indigne d’étre sauvé. L’Eglise de Notre
Seigneur propose a notre libre arbitre les moyens de notre sanctification :

- Aimer Dieu et son prochain comme soi-méme.

- Prier, participer a la messe et bénéficier des sacrements afin d’obtenir les graces et les dons nécessaires a
notre sanctification.

- Faire régulierement notre examen de conscience et nous confesser avec contrition pour obtenir le pardon de
nos fautes.

- Faire des efforts pour éviter les péchés et imiter Jésus-Christ. Il y a un mot qui définit tout cela et qui est
oublié par I’Eglise moderne car il est « politiquement incorrect », incompatible avec la fausse liberté
licencieuse pronée par les droits de I’homme et la société.... SE MORTIFIER.



Apres tout cela, et seulement apres, I’homme amoindrit son indignité progressivement. Il pourra étre sauvé,
méme s’il devra passé par une période d’épuration au purgatoire. Certains deviendront dignes et seront sauvés
des leur mort.

C’est lorsque ’homme avance sur ce chemin qu’il impacte alors toute la société. C’est comme cela que
I’humanité peut s’améliorer, se respecter et devenir digne.

L’Eglise moderne propose un chemin quasi inverse. Elle suggére immédiatement une dignité naturelle et
horizontale. Mais ou se trouve la dignité surnaturelle et son cheminement ? Le monde moderne est plein
d’idéologie et n’aime pas les contraintes et les sacrifices. L’Eglise ne les pronent donc plus réellement, sauf
a la marge.

La messe Paul VI :

Elle n’a pas été congue pendant le concile mais elle en est le fruit.

Son principal concepteur fut le Pére Bunigni. Celui-la méme qui étonnait les prélats, car lorsqu’il rentrait dans
le bureau de Paul VI, il arrivait a inverser la décision qu’il venait de prendre. Qui était-il vraiment ??? Qui
servait-il réellement ???

Cette messe a été congue, et les preuves sont multiples, pour plaire aux protestants. C’était clairement affirmé.
Elle est désacralisée, le sacrifice eucharistique amoindri pour se rapprocher de la céne protestante. Des
protestants éminents ont affirmé qu’elle ne les dérangeait pas...

Voici une autre citation intéressante :

En 1976, le pére Gélineau, I’un des chefs de file du centre national de pastorale liturgique, déclarait :

« La réforme décidée par le deuxiéme concile du Vatican a donné le signal du dégel... Des pans entiers
s'écroulent... Qu'on ne s'y trompe pas : traduire n'est pas dire la méme chose avec d'autres mots. C'est
changer la forme... si les formes changent, le rite change. Si un élément est changé, la totalité signifiante
est modifiée...

11 faut le dire sans ambages : le rite Romain tel que nous l'avons connu n'existe plus, il est détruit. »
Nous avons la I’exemple d’une notion essentielle de I’Eglise catholique : « Lex orandi, lex credendi ».

La prié¢re (dont la liturgie) et la foi sont interdépendantes et s’influencent mutuellement.

En changeant radicalement la messe, c’est la foi qu’ils ont cherché a modifier.

La mariologie :

Avant le concile, de nombreux Peres souhaitaient promouvoir les notions de Marie corédemptrice et
médiatrice de toutes les graces.

Au cours du concile se sont affrontés les mariologues minimalistes et maximalistes.

Les premiers étaient les progressistes cecumeénistes qui ne voulaient pas déplaire aux protestants. Ils ont obtenu
gain de cause et le concile a trouvé une petite compensation en donnant le titre de Mére de 1’Eglise a la Trés
Sainte Vierge Marie.

Et 60 ans apres, Léon XIV signe «Mater Populi Fidelis» le 7 octobre 2025 qui affirme que les notions de
corédemption et Marie médiatrice de toutes les graces sont «inopportunes» pour des raisons cecumeéniques.
Implicitement, Léon XIV amoindrit la Trés Sainte Vierge Marie pour plaire aux protestants et 1’écrit.

Voila en résumé les valeurs et I’esprit du concile et de I’Eglise moderne. Elles ont toutes été condamnées
par les papes avant Jean XXIII parce qu’elles étaient contraires aux enseignements et a ’intérét de
I’Eglise.

Me répondrez-vous que les textes ne sont pas hérétiques, qu’il y a méme de belles affirmations. Vous aurez
raison. Mais remémorez-vous la phrase du Pére Schillebeeckx en préambule, les problémes sont dans les
ambiguités.

Les théologiens étaient tres habiles. Ils ne risquaient pas de sortir clairement de la doctrine. Ils ont simplement
ouvert des portes. Durant les sessions, lorsque les conservateurs demandaient a ce que 1’on parle davantage
de doctrine pour étre assuré¢ de rester dans 1’orthodoxie, on leur répondait.... « Ce n’est pas un concile
dogmatique mais pastoral. »



Et aujourd’hui, leurs successeurs vous disent que le concile est dogmatique et doctrinal donc infaillible.

La principale ambiguité ne se trouve-t-elle pas dans les notions elles-mémes ? D¢s lors qu’elles ont été offertes
au discernement du moment et futur en les validant, les portes ont été ouvertes, méme si les textes sont
orthodoxes. Connaissant 1’humain, il est évident que leurs usages ne pouvaient qu’aller dans tous les sens.
C’est toute la perfidie du concile Vatican II !

Pourquoi ces notions ont-elles pris un tel essor ? Tout simplement parce qu’elles sont une adaptation au monde
qui ne peut que bien les recevoir.

Osez argumenter que ce n’est pas la tradition, et alors, comme dans le monde, vous serez traité d’intégriste,
de réactionnaire, de schismatique. Qui est schismatique ???

Apres ces explications, peut-&tre comprendrez-vous Mgr Marcel Lefébvre et la FSSPX ?

Et le peuple de Dieu suit...... Il faut dire qu’ils sont habiles ! N’oubliez jamais que les clercs actuels ont été
instruits dans 1’esprit du concile, beaucoup ne connaissent que lui et la messe Paul VI.
- « Obéissance ! » Vous disent-ils !
Or, nous devons utiliser notre raison au service de notre foi. L’obéissance servile est a exclure. Nous ne devons
obéir que lorsque I’autorité respecte la mission pour laquelle elle lui a été donnée.
- « Le pape et I’Eglise sont infaillibles ! » Seulement dans des cas précis.
- « Les portes de I’enfer ne peuvent prévaloir sur I’Eglise. »
Mais pourquoi le Christ permet-il cela ? Peut-étre pour nous éprouver.
Peut-étre que 1’Eglise vit un chemin de croix et que, pour cela, il a permis a la fumée de Satan de dominer
1’Eglise pour un temps avec le machiavélisme qui le caractérise ?
Peut-étre est-ce une période annongant une tout autre ???
- « Comment un concile peut-il étre mauvais alors que la plupart des textes ont été votés a une trés large
majorité 7 »
Affirmer cela c’est ne pas connaitre les différentes dynamiques d’un concile. Monsieur Roberto de Mattei,
explique trés bien, notamment, que les Péres conciliaires ont eu a ceeur de rester en communion avec le pape.
Or, les deux papes du concile ont clairement favorisé les réformes progressistes.
- « En fait, c’est parce que le concile a été mal compris, mal appliqué. Il faut plus de vrai Vatican II dans
1’Eglise ! Un concile met un siécle a faire son effet. ... »
Je vous propose une citation de Mgr Lefebvre que 1’on retrouve dans le livre « Lettre ouverte aux catholiques
perplexes : »
« Il est impossible de prétendre que seules, les applications post-conciliaires sont mauvaises. Les rébellions
de clercs, les contestations de ['autorité pontificale, toutes les extravagances de la liturgie et de la nouvelle
théologie, la désertification des églises n'auraient donc avoir, comme on l'a encore affirmé tout récemment,
avec le concile ?

Allons donc ! elles en sont les fruits. »

Pour terminer, je citerai Monseigneur Fulton Sheen qui, lorsqu'on lui demandait qui sauverait notre Eglise,
répondait :

« Ce ne sont pas nos évéques, ni nos prétres, ni les religieux, c'est a vous, le peuple qu'il revient de le faire.
Vous avez l'esprit, les yeux et les oreilles pour sauver I'Eglise. Votre mission est de veiller a ce que les prétres
agissent comme des prétres, vos évéques comme des évéques et les religieux comme des religieux ».

Chacun d’entre nous est concerné au méme titre que la hiérarchie de I’Eglise, chacun a son niveau.
Tout ce que nous disons et faisons a de I’importance. La ou nous allons volontairement, ce que nous
pratiquons contribue a la validation de ce que nous y trouvons (du moment que nous avons le choix
comme en France) avec un impact certain.

N’oublions jamais ’interdépendance entre le microcosme et le macrocosme.

5



Ayons I’esprit du don de soi et du sacrifice pour Notre-Seigneur Jésus-Christ.
N’oublions pas que nous sommes avec ou contre le Christ. Il n’y a pas de milieu.

Il n'y a pas de compromis qui ne nous fasse rentrer dans la compromission sans tout compromettre.

Ne nous laissons pas attendrir par des attitudes débonnaires et bien-pensantes. Restons orthodoxes, défendons
la Tradition de I’Eglise.

Vous trouverez ci-dessous les livres dans lesquels ces informations ont été trouvées.

Omnia instaurare in Christo
Tout instaurer dans le Christ (devise de Saint Pie X)

Mgr Lefebvre @ « Si vous ne lisez pas vous serez tot ou tard des traitres parce que vous n'aurez pas compris la racine du mal.
C'est par ces fortes paroles qu'un de mes collaborateurs recommandait un jour aux seminaristes d’Econe la lecture de bons
ouvrages traitant du libéralisme. On ne peut en effet ni comprendre la crise actuelle de l'église, ni connaitre le véritable visage des
personnages de la Rome actuel, ni par conséquent saisir l'attitude a prendre vis-a-vis des événements, si on en cherche pas les
causes, si on en remonte pas le cours historique, si on en découvre pas la source premiere dans ce libéralisme condamné par les
papes des deux derniers siecles ».

1/ « Vatican II, L’histoire qu’il fallait écrire » de Roberto de Mattei : écrit avec la rigueur, la chronologie et la précision d’un
historien.

2/ «Ils I’ont découronné » de Mgr Lefebvre dans lequel il témoigne sur le concile et ses conséquences.

3/ Bref examen critique du nouvel Ordo Missae écrit en 1969 par les cardinaux Bacci et Ottaviani (ancien secrétaire du saint-office,
puis propréfet de la Congrégation pour la doctrine de la foi entre 1959 et 1968).

4/ « Les 7 sacrements d’hier et d’aujourd’hui » de 1’abbé Barthe. Comparaison de la messe traditionnelle et du nouvel ordo dont
I’appauvrissement est démontré.

5/ « Cent ans de modernisme, généalogie du concile Vatican II » par ’abbé Bourmaud. Il part de Luther pour arriver au concile
Vatican II.

6/ Lettre ouverte aux catholiques perplexes : Autres témoignages et explication de Mgr Lefebvre.



