
	 85

Ценности и смыслы Священных Писаний 
в различные ментальные эпохи

В статье рассматриваются роль и место Священных 
Писаний язычества и единобожия в разные ментальные 
эпохи, их ценность для жизнедеятельности людей в про-
шлом и настоящем. Обосновывается неизбежный уход 
Священных Писаний с исторической арены в эпоху науч-
ного мировосприятия. Показывается, что Священные Пи-
сания, однако, не теряют не только своей культурологи-
ческой и исторической ценности в цивилизации научного 
мировосприятия, к которой переходит современное чело-
вечество, но и то, что они являются источниками сведе-
ний о процессах зарождения жизни на земле, а также о 
стратегическом направлении развития человечества.

Ключевые слова: Священные Писания, ментальные ци-
вилизации, язычество, единобожие, научное мировоспри-
ятие, Тора, Новый Завет, Коран.

Цель, поставленная перед данной работой, —	
показать, во-первых, закономерность ухода Священ-
ных Писаний с исторической арены как мировоззрен-
ческих, идейно-идеологических и правовых основ	
существования людей; во-вторых, определить зна-
чение и место Священных Писаний в современной 
жизни.

Актуальность данной темы обусловлена тем, что 
с каждым годом нарастают взаимоисключающие 
тенденции, связанные, с одной стороны, с потоком 
требований в судебном порядке осудить тексты Свя-
щенных Писаний, запретив и изъяв их как литера-
туру экстремистского характера; с другой стороны, 
с активными попытками, в том числе и с помощью 
оружия, вернуть миропорядок, проповедуемый Свя-
щенными Писаниями, как наиболее разумный и 
справедливый для жизнедеятельности людей [4; 5; 12].

С нашей точки зрения, подобная ситуация сло-
жилась отнюдь не случайно. Связана она в первую 
очередь с тем, что сегодня человечество находится в 
стадии перехода от религиозного к научному миро-
восприятию, при котором собственный разум (интел-
лект) людей формирует мировоззренческие, право-

© Оганесян С.С., 2015

УДК 316.28

ДИАГНОСТИКА СОЦИУМА

С.С. Оганесян



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

86

вые, а следом — и морально-нравственные устои и ценностные ориентиры 
их существования и развития.

Такие принципиальные для нашей темы термины и понятия, как «на-
ция», «этнос», «раса», «ментальность», «цивилизация» и «ментальная циви-
лизация», были оговорены нами в многочисленных ранее изданных публи-
кациях, к которым мы и отсылаем заинтересованного читателя [9; 10; 11].

Что касается словосочетания «Священные Писания», то под ними мы 
понимаем тексты, в которых изложены религиозные представления людей, 
предопределяющие их мировосприятие и жизнедеятельность.

По историческим условиям возникновения и функционирования все 
Священные Писания (тексты, книги) можно разделить на две большие груп-
пы. К первой относятся те, которые связаны с языческими воззрениями.

Наиболее известными языческими Священными Писаниями, дошед-
шими до наших дней в письменной форме, являются, к примеру, индий-
ские Веды (Ригведа, Яджурведа, Самаведа и Атхарваведа), мифы Шумера 
(«Гильгамеш, Энкиду и нижний мир», «Миф о мотыге», «Лахар и Ашнан»), 
«Книга мертвых» Древнего Египта, мифы (предания и сказания) антично-
го мира о богах, духах, героях, религиозных ритуалах и обрядах. К язы-
ческим Священным текстам относятся также древняя славянская «Книга 
Велеса», которая была вырезана на буковых дощечках новгородскими жре-
цами в IX веке н.э. и посвящена богу Велесу. Сохранились отдельные тек
сты и зороастрийской «Авесты», и скандинавского эпоса, и многие другие.

Особенностью языческих Священных текстов, несмотря на их мно-
гообразие и великое множество, можно назвать прежде всего то, что они 
были предназначены или для сугубо семейного, или родоплеменного, или 
«внутригосударственного» употребления и не претендовали на распростра-
нение среди других семей, родов и племен. И лишь в последние несколь-
ко десятков лет в связи с широчайшими миграционными и интеграцион-
ными процессами, охватившими своим влиянием весь мир, некоторые из 
языческих воззрений стали выходить за границы регионов своего распро-
странения и претендовать на транснациональное господство. К таковым 
сегодня можно отнести, например, вайшнавизм (индуизм), буддизм и воз-
никшие на их основе или близкие им по духовным основам кришнаизм, 
фалуньгун, брахманизм, даосизм, конфуцианство, синтоизм и пр.

Ко второй группе относятся Священные тексты, связанные с миро-
восприятием единобожия. В силу своей специфики, о которой будет ска-
зано ниже, воззрения, изложенные в них, изначально стали претендовать 
на свою значимость и исключительную ценность для всего человечества.

Кратко остановимся на тех специфических мировоззренческих идеях, 
которые проповедовали Священные Писания язычества и единобожия, на 
их общности и принципиальных различиях. Их объединяет, прежде все-
го, то, что сведения, изложенные в них, воспринимались верующими, как 
данные извне без непосредственного участия человеческого разума.



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

	 87

При язычестве (многобожии, идолопоклонничестве, политеизме) счи-
тается, что нормы и правила поведения людей даны либо предками, став-
шими после смерти богами, либо «великими учителями», либо мудрецами 
или особо просветленными людьми, либо внеземными существами.

При единобожии Священные Писания, по убеждению верующих, бы-
ли переданы всему человечеству, а не отдельным его группам (семьям, ро-
дам и племенам) Единым Богом через избранных Им же лиц (пророков).

Языческую религию и проповедующие ее Священные тексты нередко 
называют «домашними». Дело в том, что жизнь язычников строго регла-
ментируется религиозными установками, нормами, правилами, обрядами 
и ритуалами, существующими сугубо в каждой конкретной семье. Нор-
мы и правила передаются, как правило, из уст в уста, от отца к сыну-на-
следнику. При этом язычник не имел права поклоняться богу-покрови-
телю другой семьи и, соответственно, принадлежать одновременно двум 
семьям. Членами семьи (родственниками) у язычников считаются исклю-
чительно те, кто придерживаются религиозного обряда конкретной семьи 
и рода. Поэтому духовными центрами на ранних стадиях язычества были 
не общественные храмы, а дома, где совершались все религиозные обря-
ды семьи [7].

И, соответственно, объединяющим началом родов и племен также 
были их общие боги-предки, и поэтому близкие традиции и обычаи. Род
ственными, как правило, считались семьи вплоть до седьмого, а у некото-
рых народов до девятого или даже, как в Индии, до четырнадцатого ко-
лена [7].

У каждого рода был свой глава, который являлся и верховным судьей, 
и жрецом, и военачальником. Суд производился в строгом соответствии с 
устоявшимися в роде и племени традициями и обычаями (по канонам так 
называемого обычного права).

Помимо личных богов семей, родов и племен в сознании язычников 
существовали и боги, связанные со стихиями и явлениями окружающе-
го их мира. Например, небесных светил и стихий природы, лесов, полей, 
рек, морей, гор и пр. Они считались живыми существами, которых надле-
жало так же, как и семейных богов, почитать и задабривать специальны-
ми ритуалами, дарами и приношениями с тем, чтобы они, проявив свою 
благосклонность, не причиняли им вреда или обеспечивали успех в наме-
ченном деле.

И все же самыми важными для язычников были их собственные «до-
машние» боги-предки. Именно к ним они обращались для решения не 
только судьбоносных, но и всех своих прочих задач. Именно боги-предки, 
по убеждению язычников, охраняли жизнь своих потомков и обеспечива-
ли благополучие их семьи, рода и племени.

Известно, что с увеличением плотности населения в отдельных ре
гионах земли (интенсификацией товарообмена, развитием ремесел и т. д.)	



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

88

и постепенным образованием поселений (городов) с разным родоплемен-
ным составом наряду с семейными богами стали возникать и общего-
родские (местные) боги. Они брали под свою защиту благополучие всех 
жителей поселения вне зависимости от их семейно-родоплеменного про-
исхождения. И поэтому закономерно стали появляться тексты Священных 
Писаний, которые регулировали религиозные обряды и ритуалы новых 
по своему этническому составу человеческих сообществ. Однако в созна-
нии каждого язычника совершенно чуждыми ему являлись боги иных (не 
«родных») поселений (городов) и земель, которые по-прежнему считались 
враждебными [7].

К примеру, в сознании всех римских граждан каждое новое террито-
риальное завоевание увеличивало не Римское государство как таковое, а 
территорию владычества римского народа. А завоеванные владения вос-
принималось римлянами как следствие покровительства их богов, кото-
рые ведут Рим к мировому господству [8]. Отсюда вполне понятно, почему 
никто из представителей этносов, проживавших на территориях, завоеван-
ных Римом стран, не становился гражданином Рима, а значит, не под-
чинялся законам, установленным для римлян [8]. Кстати, тексты Нового 
Завета более чем ясно повествуют об этом на примере жизнедеятельно
сти апостола Павла, который, будучи гражданином Рима, мог быть под-
вергнут суду исключительно по законодательству Римской империи, а не	
Иудеи (Деян. 22: 30). И по этой же причине разные города не считали воз-
можным объединяться друг с другом, образуя единое духовно-религиозное 
и административное целое. Каждый город поклонялся своим богам и имел 
собственные обряды и ритуалы поклонения им, свои праздники и формы 
их проведения.

Следующий этап исторического развития людей, как известно, был 
связан с тем, что города-государства постепенно стали уступать место ад-
министративному, а следом и религиозному (духовному) объединению не-
скольких поселений (городов) в единое государственное образование [7]. 
Причем не только каждый из жителей подобных «государств» был заин-
тересован в поклонении новым для себя богам, но, одновременно, и вож-
дям (императорам, царям и т. д.) были необходимы боги, которые духовно 
и идеологически могли объединить в единое административно-государ
ственное целое разное по своему родоплеменному составу население.

И поэтому единобожие, по нашему глубокому убеждению, специаль-
но взращенное в среде сынов Израиля, стало распространяться именно 
там и тогда, где и когда человеческие общности исторически (по своему 
социально-экономическому и ментальному уровню) созрели для приня-
тия его мировоззренческих и идейно-идеологических основ [9]. Думается, 
что в этом не сомневаются даже те, кто сегодня твердо стоит на позици-
ях безальтернативной веры в Единого Бога. Ибо никак иначе, в том числе 
и с точки зрения самих Священных Писаний, нельзя объяснить принятие	



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

	 89

и распространение единобожия по всей земле разными народами в сугубо 
определенный для них исторический период.

Вряд ли кто-либо из апологетов иудаизма, христианства и магометанс-
тва (ислама) позволит себе усомниться в том, что Единый Бог существовал 
и в те времена, когда процветала ментальность язычества! Но почему-то 
«открыл» Себя Единый Бог не сразу и всем, а вначале Аврааму, затем его 
потомкам Исааку, Якову. А следом Он стал всесильным Богом всех две-
надцати колен сынов Якова-Израиля. Потом через Иисуса Он стал Богом 
многих народов малой Азии и Европы. И, наконец, через столетия после 
мессианской деятельности Иисуса Единый Бог через Мухаммеда ниспос-
лал Коран арабам, а также всем тем, «кого он достигнет» [9].

Хотя на вопрос, в силу каких причин Единый Бог до определенного 
времени не «открывал» Себя людям, более чем убедительно отвечают все 
три Священных Писания единобожия (Тора, Новый Завет и Коран), тем 
не менее, назовем некоторые важнейшие, с нашей точки зрения, истори-
ческие предпосылки принятия народами единобожия. И, соответственно, 
использования Священных Писаний единобожия в качестве мировоззрен-
ческой, идейно-идеологической и организационной основы своего бытия.

Во-первых, Единый Бог заявил о Себе в то время, когда люди в си-
лу совершенно объективных и закономерных исторических процессов ста-
ли переходить от сугубо семейно-родоплеменного существования с соот-
ветствующей ментальностью к поселениям, а следом и государствам (в том 
числе городам-государствам) с разным родоплеменным составом. Иными 
словами, тогда, когда возникла необходимость в принципиально новых 
экономических, социальных и духовных основах взаимоотношения и вза-
имодействия людей между собой.

Надо ли доказывать, что идея Единого для всех людей земли Бога 
вне зависимости от их семейного и родоплеменного происхождения, а 
следом сословного, имущественного, возрастного, полового и прочего по-
ложения явилась наиболее востребованной, целесообразной и продуктив-
ной для сосуществования человеческих сообществ в новых исторических 
условиях?!

Во-вторых, единобожие утверждало единовластие как важнейший и 
основной для определенного исторического периода принцип управления 
государственными образованиями. Поэтому отнюдь не случайно Еди-
ный Бог представился всесильной и всемогущей живой Личностью, Ко-
торая создала все видимые и невидимые человеку миры и самого челове-
ка, а также единовластно управляет и повелевает всеми и вся, включая все 
стихии и явления природы, от которых в значительной степени зависе-
ла жизнь древних людей. Священные Писания, сообщая о единовластии 
в мироздании, требовали установления единовластия и на земле. Едино-
властные правители почитались за наместников Бога и именовались Его 
помазанниками. Как было сказано Премудрым Соломоном: «От Господа 



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

90

дана вам держава и сила от Вышнего» (Прем. 6: 3). Апостол же Павел в 
строгом соответствии с идеологией единобожия пишет: «Нет власти не от 
Бога; существующие же власти от Бога установлены. Посему противящий-
ся власти противится Божию установлению» (Рим. 13: 1—2).

В-третьих, единобожие в соответствии с требованиями новых условий 
существования людей провозгласило, что все люди, начиная от вождя и 
кончая рабом, обязаны подчиниться единым нормам права (законодатель-
ству), ниспосланного лично Единым Богом. Неподчинение воле Всевыш-
него считалось великим грехом и жестко каралось, вплоть до смерти.	
И, соответственно, все языческие нормы и правила поведения были ка-
тегорически запрещены. А это означает, что впервые в истории развития 
человечества посредством Священных Писаний было сказано не только о 
единстве всех людей по их происхождению (от единого предка-Адама), но 
и по тем требованиям, которые предъявляются к нормам и правилам их су-
ществования на земле.

В-четвертых, было провозглашено, что для Единого Бога принципи-
ально важно прежде всего духовное родство людей, а не кровно-семейное, 
как при язычестве. Ибо именно по преданности Единому Богу, согласно 
Торе, Новому Завету и Корану, все люди являются членами единой семьи, 
достойными уважения и взаимопомощи. В связи с этим, отнюдь не слу-
чайно на всем протяжении Торы сынам Израиля настойчиво внушается, 
чтобы они с уважением относились к «пришельцам» (инородцам, инопле-
менникам) в своей среде: «И когда будет жить у тебя пришелец в стране 
вашей, не притесняй его. Как житель страны среди вас пусть будет у вас 
пришелец, проживающий среди вас; люби его, как самого себя, ибо при-
шельцами были вы в стране египетской: Я — Бог» (Ваикра 19 Кдошим, 
33—34). Однако это при условии, что сами «пришельцы» исполняют запо-
веди, законы и установления, которые существуют в среде сынов Израи-
ля, то есть требования Торы.

Более того, указанием на первостепенное значение именно духовных 
(ментальных) связей между людьми Священными Писаниями единобожия 
предвосхищалась и последующая (то есть современная) ментальная циви-
лизация, при которой возникли не только принципиально новые «плане-
тарные» взаимоотношения людей, но и способы воспроизводства челове-
ка, связанные, в частности, с применением технологий его искусственного 
репродуцирования. Сегодня, к примеру, искусственное оплодотворение и 
имплантация эмбрионов настолько вошли в жизнь и быт людей, что стали 
основой для принципиально новых отношений между родителями и де-
тьми. А в языке, который чутко реагирует на новые явления бытия, появи-
лись такие слова и словосочетания, как отец-донор, суррогатная мать, био-
логическая мать, физиологическая мать, юридическая мать [11].

Нельзя не вспомнить также, что Иисус окончательно стирает грань 
между «своими и чужими» по кровно-семейным религиозным связям	



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

	 91

(в частности, по наличию общих семейных предков и религиозных обря-
дов) не только притчей о добром самарянине, но и призывом-назиданием: 
«Во всем, как вы хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и 
вы с ними, ибо в этом закон и пророки» (Лк. 10: 30—37; Мф. 7: 12). Как 
видим, Иисус речь ведет о «людях» безотносительно к тому «ближние» 
они иудеям или нет. Более чем ясно эту же мысль Иисуса излагает апос-
тол Павел в послании к колоссянам. Он призывает человека уподобиться 
«образу Создавшего его» (Бога), для Которого «нет ни еллина, ни иудея, 
ни обрезания, ни необрезания, варвара, скифа, раба, свободного, но все и 
во всем Христос» (Кол. 3: 11). И в другом своем Послании (к галатам) Па-
вел пишет: «Все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись. Нет 
уже иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; нет мужеского пола, ни 
женского: ибо все вы одно во Христе Иисусе» (Гал. 3: 27—28).

Отрыв при единобожии от семейных и родоплеменных традиций и 
обычаев и переход к полиэтническому сосуществованию не только зако-
номерно привел к изменению норм и правил жизнедеятельности, но и к 
формированию принципиально нового ценностного мира, который охва-
тывал своим влиянием практически все сферы бытия людей. К примеру, 
возникло совершенно новое понимание Отечества и Родины. Отечество, 
как и Родина, перестали замыкаться в границах отчего дома (домашне-
го очага) и собственной земли, как при язычестве. Отечеством стало го-
сударство, а Родиной — вся страна. Языческий же долг перед семьей стал 
уступать долгу перед государством и его народом [10].

Можно привести бесчисленное множество фактов, что именно в мен-
тальную цивилизацию единобожия долг перед государством, перед сво-
им народом и вероисповеданием, объединяющим народ в единое духовное 
целое, достиг своего апогея. Достаточно вспомнить из отечественной ис-
тории о деятельности Ивана Грозного, Петра Великого и Екатерины II, 
Ломоносова и др. Не менее показательны и примеры из отечественной ху-
дожественной литературы: «Тарас Бульба», «Арап Петра Великого», «Бра-
тья Карамазовы» и др.

Поэтому отнюдь не случайно наряду с понятием Отца Небесного, ко-
торое не могло существовать в цивилизацию язычества, возникает в со-
знании людей и понятие «отца народа» («царя-батюшки»), а затем и «отца 
народов» [11]. Что касается понятия «свое вероисповедование» в единобо-
жии, то и здесь нет ничего случайного. Общеизвестно, что установления, 
законы и заповеди, данные в Торе, как следом в Новом Завете и Кора-
не, с течением времени перестали удовлетворять велениям изменившихся 
условий жизни. (Заметим, что отнюдь не случайно Иисус принес людям 
«Новый Завет», поскольку ряд положений Завета Ветхого (Торы) переста-
ли удовлетворять запросам нового времени.) И поэтому стало появляться 
множество толкований тех или иных норм Священных Писаний, направ-
ленных на их приспособление к изменившимся условиям бытия.



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

92

А любое толкование, как известно, само по себе уже предполагает на-
личие и другого мнения (толкования), а следовательно, и разномыслия, ко-
торое, с одной стороны, отнюдь не способствовало единству общественно-
го сознания. Но, с другой стороны, содействовало развитию философской, 
а вслед за этим и правовой мысли людей, поскольку речь шла о нормах 
и правилах взаимоотношения людей между собой и с окружающим ми-
ром. Этим вполне закономерным процессом не могли не воспользоваться 
самые различные личности, кланы, государственные и церковные деяте-
ли для достижения не только собственных целей, но и государственных.	
И здесь история показывает нам великое множество конкретных примеров, 
как в христианском, так и в магометанском (исламском) мирах [9; 13].

В современном мире противоречия между разными течениями в хрис-
тианстве (католицизмом и православием, между теми и другими с протес-
тантизмом, адвентизмом и прочими) общеизвестны. Так же, как не слу-
чайны и противоречия между суннитами и шиитами, а тех и других с 
ваххабитами, талибаном и пр. [9]. Заметим, что все многообразие течений 
и направлений в иудаизме, христианстве и магометанстве зиждется на со-
держательной и мировоззренческой основе единых для всех текстов Торы, 
Нового Завета и Корана, которые, кстати, в Коране рассматриваются как 
три Послания Единого Бога человечеству [10].

К принципиальным особенностям цивилизации научного мировос-
приятия можно отнести прежде всего то, что человечество отрывается от 
жизни по канонам, ниспосланным свыше, и начинает жить по нормам и 
правилам, которые являются порождением их собственной интеллекту-
альной деятельности. При этом принцип единства всех людей по своему 
происхождению, а также по нормам и правилам жизнедеятельности, ут-
верждаемый Священными Писаниями единобожия, именно в последнюю 
цивилизацию ощущается людьми в масштабах не отдельных народов и 
государств, а всей планеты. Сегодня происходит не только интеграция в 
планетарном масштабе экономической деятельности людей, но и основ их 
социальной жизни.

Основной движущей силой закономерного перехода к новой менталь-
ной цивилизации, с одной стороны, являются присущие исключительно 
человеку интеллектуальные качества, которые принципиально отличают 
его от всего остального живого мира нашей планеты. С другой — не-
удержимый рост количества людей при ограниченных биоресурсах зем-
ли. Именно последнее обстоятельство, с нашей точки зрения, стимулиру-
ет поиск людьми оптимальных путей решения самых разнообразных задач 
своего бытия. Во-первых, в тесном взаимодействии друг с другом и, со-
ответственно, в вынужденном единении в масштабах всей планеты. Во-
вторых, в преодолении ментальных проблем, возникающих при взаимо-
действии с людьми (этносами, народами), имеющими иные традиции и 
обычаи жизнедеятельности.



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

	 93

Ярчайшим проявлением этого процесса можно назвать, во-первых, 
всеохватные интеграционные процессы, проявляющиеся практически во 
всех сферах жизнедеятельности людей, начиная от международной ко-
операции в сфере финансов (банковской системы), всемирной междуна-
родной торговли, совместных промышленных предприятий, коопераций, 
международных синдикатов, концернов и пр. и заканчивая закономер-
ным формированием международной правовой системы, уже признаю-
щейся обязательной для применения всеми государствами мира и стоящей 
по своему статусу выше внутригосударственных законодательных систем.	
А отсюда и возникновение не только юридического, но и морально-нрав
ственного понятия «права человека» как категории, прежде всего, общече-
ловеческого (планетарного) масштаба [10].

Далее. Мощнейшие миграционные процессы, которые охватили всю 
планету, закономерно приводят к соприкосновению громадного числа лю-
дей с разной цивилизационной ментальностью, с разными мировоззренчес-
кими установками, правилами и нормами поведения, а это, в свою очередь, 
не может не порождать человека с принципиально новой ментальностью.

Так, по данным ООН, если в 1990 году насчитывалось 154 миллиона 
мигрантов, то в 2000 году их насчитывалось уже 175 миллионов. К 2013 го-
ду число международных мигрантов почти удвоилось, составив 232 мил-
лиона человек или 3,2% мирового населения. Причем здесь речь идет об 
официально зарегистрированных мигрантах [14].

Естественно, что все перечисленное и многое другое приводит не толь-
ко к унификации и стандартизации всех сторон жизнедеятельности людей 
в масштабах всей планеты, но и вырабатывает общепланетарные менталь-
ные установки и ценности в самых разных и обширнейших сферах бы-
тия людей.

Таким образом, можно говорить о том, что если язычник имел мен-
тальность сугубо семейную (в известном смысле «местечковую»), а также 
нормы и правила поведения, зафиксированные в Священных Писаниях 
язычества, то при единобожии сформировался человек с ментальностью 
государственника. Сегодня же мы наблюдаем становление человека с об-
щепланетарной ментальностью. Отсюда возникает и новое отношение лю-
дей и к другу, и ко всему окружающему миру. Формируется мироощуще-
ние, при котором человечество все более осознает себя единым целостным 
организмом всей нашей планеты и ответственным за все происходящее на 
ней. Нельзя не обратить внимания, например, на новостные каналы СМИ, 
которые ежедневно отражают все более или менее значимые события, про-
исходящие во всем мире.

И надо сказать, что данный процесс удивительным образом совпадает 
со сведениями о стратегическом направлении развития человека (челове-
чества), о котором пишет апостол Павел в своем послании к коринфянам: 
«Так и написано: первый человек Адам стал душою живущею, а последний 



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

94

Адам есть дух животворящий. Но не духовное прежде, а душевное, потом 
духовное. Первый человек — из земли, перстный; второй человек — Господь 
с неба. И как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного. 
Но то скажу вам, братия, что плоть и кровь не могут наследовать Царст
вия Божия, и тление не наследует нетления. Говорю вам тайну: не все мы 
умрем, но все изменимся вдруг, во мгновение ока, при последней трубе; 
ибо вострубит, и мертвые воскреснут нетленными, а мы изменимся. Ибо 
тленному сему надлежит облечься в нетление, а смертному сему облечься 
в бессмертие» (1 Кор. 15: 45—53).

Как видим, апостол Павел два тысячелетия назад предвосхитил и 
ментальность человека грядущего, который, выходя за границы своей пла-
неты, не может не приобретать и ментальность существа с космическим 
мышлением. И все это благодаря тем интеллектуально-ментальным качест
вам и способностям, о которых было сказано в самих Священных Писа-
ниях единобожия.

Так, Тора сообщает, что человек не только создан по образу и подо-
бию Всесильного (Бога), но и то, что исключительно человеку Бог вду-
нул в ноздри его Свое дыхание жизни, то есть дал человеку основы сво-
ей жизнедеятельности. В частности, в Торе сказано: «И создадим человека 
по образу Нашему, по подобию Нашему, и да владычествуют они рыбою 
морскою, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею, и 
над всеми гадами, пресмыкающимися на земле» (Брейшит 1 Брейшит, 26).	
А также сказано: «И образовал Бог всесильный человека из праха земного 
и вдунул в ноздри его дыхание жизни, и стал человек существом живым» 
(Брейшит 2 Брейшит, 7).

Иисус напоминает иудеям, которые хотят побить Его камнями за то, 
что Он богохульствует, «делая Себя Богом», слова Писания, обращенные к 
людям: «Я сказал: вы боги» (Ин. 10: 34). Может ли быть более ясного ука-
зания на специфику человека, как существа, обладающего богоподобными 
(то есть интеллектуально-ментальными) свойствами и качествами?

Коран, подтверждая истинность всех сведений, изложенных в Торе и 
Новом Завете, передает, что человека сотворил из «глины» Сам Бог и от 
«Духа Своего вдохнул» в него жизнь: «…из глины начал сотворенье чело-
века, потом продлил его потомство из капли жидкости презренной, по-
том Он выровнял его и соразмерил, от Духа Своего вдохнул, дал зрение, и 
слух, и сердце, — и все ж как мало благодарны вы!» (Сура 32: 6—9). Кроме 
того, Коран сообщает, что именно Бог «обучил Адама Он названиям, все-
го, что суще» (Сура 2: 31). А кто, кроме Бога, согласно Писаниям, может 
обладать знаниями обо всем, что существует в Мироздании?!

Собственно, интеллектуально-ментальные качества и способности 
человека (человечества) начинают особенно интенсивно проявляться на 
практике, начиная с эпохи Просвещения, где стала доминировать идея 
о безграничных возможностях разума самого человека в построении но-



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

	 95

вой социально-экономической формации с равным подчинением зако-
ну всех граждан государства, то есть идея, которая пропагандировалась и 
внедрялась «единобожием». И именно эпоху Просвещения, с нашей точ-
ки зрения, можно назвать началом отрыва от религиозных догм и непре-
рекаемого авторитета Священных Писаний к научному познанию мира и 
научному мировосприятию [10]. Но так же, как единобожием низвергалось 
и опровергалось все, что было связано с язычеством, так же и при перехо-
де к цивилизации научного мировосприятия начисто игнорировались не 
только нормы и правила устаревающего бытия, но и, к великому сожале-
нию, и тексты самих Священных Писаний [9; 10; 11].

Конечно же, переход от ментальной цивилизации единобожия к на-
учному мировосприятию совершался не одномоментно и не разом. Доста-
точно вспомнить, что как Талмуды (Иерусалимский, Вавилонский), Агада, 
Сунны, Хадисы, так и Книги отцов христианских Церквей и прочие «ис-
точники», составляющие духовные основы иудаизма, христианства и маго-
метанства, являются плодом многовековой интеллектуальной деятельности 
самих людей. Причем деятельности абсолютно оправданной и необходи-
мой с точки зрения Торы, Библии и Корана для развития интеллектуаль-
но-ментальной сферы человечества, что в конечном итоге привело челове-
чество к созданию, образно говоря, собственных «Священных Писаний», 
регламентирующих все стороны их жизнедеятельности. В частности, Кон-
ституций и разработанных на их основе законодательных систем [10]. Се-
годня именно нормам Конституции обязаны подчиняться все без исклю-
чения люди, включая и религиозных деятелей.

Таким образом, Священные Писания язычества и единобожия не 
только имели принципиальное значение для жизнедеятельности людей в 
прошедшие ментальные цивилизации, но и сегодня они чрезвычайно важ-
ны как общечеловеческое культурологическое и историческое наследие.	
И что особенно важно, Священные Писания имеют непреходящую цен-
ность тем, что являются источниками сведений о процессах зарождения 
жизни на земле и стратегическом направлении развития человечества.

Литература

	 1.	 Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. Между-

народный Издательский центр православной литературы. Москва, 1995.	

1375 с.

	 2.	 Большой юридический энциклопедический словарь. / Авт. и сост. А.Б. Бар

хин. М.: Книжный мир. 2004. 720 с.

	 3.	 Бродель Ф. Грамматика цивилизаций. М.: Прогресс 2008. 552 с.

	 4.	 В Ижевске задержали лидера запрещенной по всему миру секты. [Элект-

ронный ресурс] URL: ren.tv/novosti/2015-06-11/v-... Дата обращения:  11.06.15.

	 5.	 ИГ и «Братья-мусульмане» вошли в список запрещенных в России. [Элек-

тронный ресурс] URL: interfax.ru/russia/426914.



Ценности и смыслы Священных Писаний в различные ментальные эпохи

96

	 6.	 Коран. Перевод смыслов и комментарии Иман Валерии Пороховой. Изд. 

10-е, доп. М.: Рипол Классик, 2008. 800 с.

	 7.	 Куланж Фюстель, де. Древний город. Религии, законы, институты Греции 

и Рима / Пер. с англ. Л.А. Игоревского. М.: Центрполиграф, 2010. 414 с.

	 8.	 Логинов А.В. Власть и вера. Государство и религиозные институты в исто-

рии и современности. М., 2005. 496 с.: с ил.

	 9.	 Оганесян С.С. К вопросу о периодизации ментальных цивилизаций в ис-

тории развития человечества (части 1, 2, 3) // Представительная власть — 

ХХI век. 2013, № 2—5.

	10.	 Оганесян С.С., Фарре-Трензелева О.А. Тора, Новый Завет и Коран — закон, 

правопорядок, законопослушание. Способы формирования правосозна-

ния и передачи законодательных функций от Бога к человеку. М.: Гума-

нитарий, 2011. 552 с.

	11.	 Оганесян С.С. Этюды о цивилизационной изменчивости лексических значе-

ний слов // Современная коммуникативистика. 2014, № 6.

	12.	 Прокуратура Екатеринбурга проверяет Тору и Танах на экстремизм. [Элек-

тронный ресурс] URL: news.liga.net/news/world/5911718.

	13.	 Словарь религий: иудаизм, христианство, ислам / Под. ред. Зюбера, Ж. По-

тэна. Пер. с франц. Е.А. Терюковой. СПБ.: Питер. 2008. 656 с.

	14.	 Статистическое изучение миграции населения. [Электронный ресурс] 

URL: knowledge.allbest.ru/sociology/.

	15.	 Тора (Пятикнижие Моисеево). С русским переводом / Редактор русского 

перевода П. Гиль. Под общей редакцией Г. Бранновера. М.: Арт-Бизнес-

Центр, 1993. 1136 с.

	16.	 Франкфорт Г., Франкфорт Г.А., Уилсон Дж. и др. В преддверии философии. 

Духовные искания древнего человека. СПб.: Амфора. 2001. 314 с.

	 17.	 Хатингтон С. Столкновение цивилизаций? // Полис. 1994. № 1.


