CAPITULO VI: O SENHOR JESUS CRISTO

"O dia do nascimento de Jesus é celebrado em todo o mundo.
O aniversario de sua morte levanta a silhueta de uma cruz
no horizonte. Quem €& ele?" Com essas palavras um
preeminente pregador fez uma pergunta de suprema importancia e
de interesse permanente.

A pergunta foi feita pelo proprio Mestre quando, em uma
crise no seu ministério, perguntou: "Quem dizem os homens ser o
Filho do homem?" Ele ouviu a declaracao da opiniao do povo sem
comentar, mas a sua béncao foi pronunciada sobre a resposta que
Pedro havia aprendido de Deus: "Tu és o Cristo, o Filho do
Deus vivo."

A pergunta ainda permanece e os homens até agora tentam
responder. Mas a verdadeira resposta deve vir do Novo Testamento,
escrito por homens que intimamente conheceram Jesus, por
cujo conhecimento tinham por perda todas as coisas.

I. A NATUREZA DE CRISTO.

A pergunta "Quem é Cristo?" tem sua melhor resposta na
declaracao e explicacao dos "nomes", titulos pelos quais ele é€
conhecido.

1. Filho de Deus (Deidade).

Da mesma forma como "filho do homem" significa um nascido
do homem, assim também Filho de Deus significa um nascido de
Deus. Por isso dizemos que esse titulo proclama a Deidade de
Cristo. Jesus nunca é chamado um Filho de Deus, como os
homens santos sao chamados filhos de Deus (Jo 2:1). Ele € o Filho
de Deus no sentido Uinico. Jesus € descrito mantendo uma relacao
para com Deus nao participada por nenhuma outra pessoa no
universo. Para explicar e confirmar essa verdade consideremos o
seguinte:



(a) Consciéncia de si mesmo. Qual era o conteudo do
conhecimento de Jesus acerca de si mesmo; isto &, que sabia
Jesus de si mesmo? Lucas, o unico escritor que relata um
incidente da infancia de Jesus, diz-nos que com a idade de doze
anos (pelo menos) Jesus estava conscio de duas coisas: primeira,
uma revelacao especial para com Deus a quem ele descreve como
seu Pai; segunda, uma missao especial na terra — "nos negocios
de meu Pai". Exatamente como e quando este conhecimento de si
mesmo veio a ele, deve permanecer um mistério para noés. Quando
pensamos em Deus vindoa nos em forma humana devemos
reverentemente exclamar: "Grande € o mistério da piedade!" Nao
obstante tratar-se de mistério, a seguinte ilustracao pode ser
proveitosa. Ponde uma criancinha diante de um espelho; ela se
vera, porém, sem se reconhecer. Mas vira o tempo quando ela ha
de saber que a imagem refletida representa sua propria pessoa.
Em outras palavras, a crianca adquiriu a consciéncia de sua
identidade. Nao poderia ter sido assim com o Senhor Jesus? Ele
sempre foi o Filho de Deus, porém chegou o tempo quando, depois
de estudar as Escrituras relacionadas com o Messias de Deus,
raiou em sua mente o conhecimento intimo, de que ele, o Filho de
Maria, nao era outro senao o Cristo de Deus. Em vista de o Eterno
Filho de Deus ter vivido uma vida perfeitamente natural e humana,
€ razoavel pensar que o autoconhecimento de sua Deidade
houvesse surgido dessa maneira. No rio Jordao, Jesus ouviu a voz
do Pai corroborando e confirmando o seu conhecimento intimo
(Mat. 3:17), e no deserto resistiu com €xito a tentativa de Satanas
de fazé-lo duvidar de sua filiacao ("Se tu és o Filho de Deus..." Mat.
4:3). Mais tarde em seu ministério louvou a Pedro pelo testemunho
divinamente inspirado concernente a sua Deidade e ao seu carater
messianico. (Mat. 16:15-17.) Quando diante do concilio judaico,
Jesus poderia ter escapado a morte, negando sua filiacao impar e
simplesmente afirmando que ele era um dos filhos de Deus no
mesmo sentido em que o sao todos os homens; porém, sendo-lhe
exigido juramento pelo sumo sacerdote, ele declarou sua
consciéncia de Divindade, apesar de saber que isso significaria a
sentenca de morte. (Mat. 26:63-65.)

(b) As reivindicacoes de Jesus. Ele se colocou lado a lado com
a atividade divina. "Meu Pai trabalha até agora, e eu trabalho
também." "Sai do Pai" (Jodo 16:28). "O Pai me enviou" (Joao 20:21).



Ele reivindicava uma comunhao e um conhecimento divinos. (Mat.
11:27; Joao 17:25.) Alegava revelar a esséncia do Pai em si mesmo.
(Joao 14:9-11.) Ele assumiu prerrogativas divinas: Onipresenca
(Mat. 18:20); poder de perdoar pecados (Mat. 2:5-10); poder de
ressuscitar os mortos. (Joao 6:39, 40, 54; 11:25; 10:17, 18.)
Proclamou-se Juiz e arbitro do destino do homem. (Joao 5:22; Mat.
25:31-46.) Ele exigia uma rendicao e uma lealdade que somente
Deus por direito podia reivindicar; insistia em wuma absoluta
rendicao da parte dos seus seguidores. Eles deviam estar prontos a
cortar os lacos mais intimos e mais queridos, porque qualquer que
amasse mais o pai ou a mae do que a ele, nao era digno dele. (Mat.
10:37; Luc. 14:25-33.) Essas veementes reivindicacoes foram feitas
por UM que viveu como o mais humilde dos homens, e foram
declaradas de modo simples e natural; por exemplo, Paulo com
igual simplicidade diria "Sou homem e judeu". Para chegar-se a
conclusao de que Cristo era divino € necessario admitir somente
duas coisas: primeira, que Jesus nao era um homem mau;
segundo, que ele nao era demente. Se ele dissesse que era divino,
sabendo que nao o era, entao nao poderia ser bom; se ele
falsamente se imaginasse Deus, entao nao poderia ser sabio.
Porém nenhuma pessoa sensata sonharia em negar o
carater perfeito de Jesus ou sua superior sabedoria. Em
consequéncia, € inevitavel concluir que ele era o que ele proprio
disse ser — o Filho de Deus, em sentido tnico.

(c) A autoridade de Cristo. Nos ensinos de Cristo nota-se a
completa auséncia de expressoes como estas: "€ minha opiniao";
"pode ser"; "penso que..."; "bem podemos supor", etc. Um
erudito judeu racionalista admitiu que ele falava com a autoridade
do Deus Poderoso. O Dr. Henry Van Dyke assinala que no Sermao
da Montanha, por exemplo, temos: a preponderante visao de um
hebreu crente colocando-se a si mesmo acima da autoridade de
sua propria fé; um humilde Mestre afirmando autoridade suprema
sobre toda a conduta humana; um Reformador moral pondo de
lado todos os demais fundamentos, dizendo: "Todo aquele, pois,
que escuta estas minhas palavras e as pratica, assemelha-lo-ei ao
homem prudente, que edificou a sua casa sobre a rocha... (Mat.
7:24)" Quarenta e nove vezes, nesse breve registro do discurso
de Jesus, repete-se a solene frase com a qual ele autentica
a verdade: "Em verdade vos digo."



[d) A impecabilidade de Cristo. Nenhum professor que chame
os homens ao arrependimento pode evitar algumas referéncias as
suas proprias faltas ou imperfeicoes; em verdade, quanto mais
santo ele &, mais lamentara e reconhecera suas proprias
limitacoes. Porém, nas palavras e nas obras de Jesus ha uma
auséncia completa de conhecimento ou confissao de pecado.
Embora possuisse profundo conhecimento do mal e do pecado, em
sua alma nao havia a mais leve sombra ou macula de pecado. Ao
contrario, ele, o mais humilde dos homens, desafiou a todos:
"Quem dentre vos me convence de pecado?" (Joao 8:406).

(e) O testemunho dos discipulos. Jamais algum judeu pensou
que Moisés fosse divino; nem o seu discipulo mais entusiasta
nunca lhe teria atribuido uma declaracao como esta: "Batizando-as
em nome do Pai, e de Moisés, € do Espirito Santo." (Vide Mat.
28:19.) E a razao disso € que Moisés nunca falou nem agiu como
quem procedesse de Deus e fosse participante de sua natureza. Por
outro lado, o Novo Testamento expoe este milagre: Aqui esta um
grupo de homens que andava com Jesus € que o viu em todos os
aspectos caracteristicos de sua humanidade — que, no entanto,
mais tarde o adorou como divino, o proclamou como o poder para
a salvacao e invocou o seu nome em oracao. Joao, que se reclinava
no peito de Jesus, nao hesitou em dele falar como sendo Jesus o
eterno Filho de Deus, que criou o universo (Joao 1:1, 3), e relatou,
sem nenhuma hesitacao ou desculpa, o ato da adoracao de Tomeé e
a sua exclamacao: "Senhor meu, e Deus meu!" (Joao 20:28). Pedro,
que tinha visto o seu Mestre comer, beber e dormir, que o havia
visto chorar — enfim, que tinha testemunhado todos os aspectos
da sua humanidade, mais tarde disse aos judeus que Jesus esta a
destra de Deus; que ele possui a prerrogativa de conceder o
Espirito Santo (Atos 2:33, 36); que ele € o unico caminho da
salvacao (Atos 4:12); quem perdoa os pecados (Atos 5:31); e € o
Juiz dos mortos. (Atos 10:42.) Em sua segunda epistola 3:18) ele o
adora, atribuindo-lhe "gloria assim agora como no dia da
eternidade". Nenhuma prova existe de que Paulo o apodstolo tivesse
visto Jesus em carne, apesar de té-lo visto em forma glorificada),
mas esteve em contato direto com aqueles que o tinham visto. E
este Paulo, que jamais perdera essa reveréncia para com Deus,
reveréncia que desde a sua mocidade estava nele profundamente



arraigada, contudo, com perfeita serenidade descreve Jesus como
"o Grande Deus e nosso Salvador" (Tito 2:13); apresenta-o como
encarnando a plenitude da Divindade (Gal. 2:9), como sendo o
Criador e Sustentador de todas s coisas. (Gal. 1:17.) Como tal, seu
nome deve ser invocado em oracao (1 Cor. 1:2; vide Atos 7:39), e
seu nome esta associado com o do Pai e o do Espirito Santo a
béncao. (2 Cor. 13:14.) Desde o principio a igreja primitiva
considerava e adorava a Cristo como divino. No principio do
segundo século um oficial romano relatou que os cristaos
costumavam reunir-se de madrugada para "cantar um hino de
adoracao a Cristo, como se fosse a Deus". Um autor pagao
escreveu: "Os cristaos ainda estao adorando aquele grande homem
que foi crucificado na Palestina." Até o escarnio dos pagaos € um
testemunho da deidade de Cristo.

Em um antigo palacio romano foi encontrada uma inscricao
(que data do terceiro século) apresentando uma figura humana
com cabeca de asno pendurado na cruz, enquanto que um homem
esta de pé em atitude de adoracao. Em baixo aparece a inscricao:
"Alexamenos adora a seu Deus." O Dr. Henry Van Dyke comenta:
Assim os canticos e oracoes dos crentes, as acusacoes
dos perseguidores, o escarnio dos céticos, e as pilhérias
grosseiras dos escarnecedores, tudo se une para provar, sem
duvida, que os primitivos cristaos rendiam honra divina ao Senhor
Jesus... nao ha razao para duvidar de que os primitivos cristaos
houvessem visto em Cristo uma revelacao pessoal de Deus, assim
como nao pode haver duvida de que os amigos e seguidores de
Abradao Lincoln o tenham considerado um bom e leal cidadao
americano. Entretanto, nao devemos inferir dai que a igreja
primitiva nao adorasse a Deus, o Pai, pois sabemos que era
costume geral orar ao Pai em nome de Jesus e dar-lhe gracas pelo
dom do Filho. Mas, para eles era tao real a deidade de Cristo e a
unidade entre as duas Pessoas, que lhes era muito natural invocar
o nome de Jesus.

Foi a firme lealdade deles ao ensino do Antigo Testamento
acerca da verdade de Deus, combinada com a firme crenca na
deidade de Cristo, que os conduziu a formular a doutrina da
Trindade. Embora as seguintes palavras do credo de Nicéia (século
quarto) tenham sido, como ainda sao, recitadas por muitos de uma
maneira formalista, nao obstante, elas expressam fielmente sincera
conviccao da igreja primitiva: Cremos em um Senhor Jesus Cristo,



o Filho de Deus, o Unigénito do Pai, isto &, da substancia do Pai,
Deus de Deus, Luz de Luz, verdadeiro Deus de verdadeiro Deus,
gerado, foi feito; sendo da mesma substancia que o Pai; pelo qual
foram feitas todas as coisas que estdao no céu e na terra, e o qual
por noés os homens e por nossa salvacao desceu, encarnou e foi
feito homem, sofreu, e ressuscitou ao terceiro dia, e ascendeu ao
céu, donde vira outra vez para julgar os vivos € os mortos.

2. O Verbo (pré-existéncia e atividade eternas).

A palavra do homem é aquela por meio da qual ele se
expressa € por meio da qual ele se comunica com o0s seus
semelhantes. Por sua palavra ele da a conhecer seus pensamentos
e sentimentos, e por sua palavra ele manda e executa a sua
vontade. A palavra com que se expressa esta impregnada de seu
pensamento e de seu carater.

Pela expressao verbal de um homem até um cego pode
conhecé-lo perfeitamente. Embora se veja uma pessoa e dela se
tenha informacoes, nao se conhecera bastante enquanto ela nao
falar. A palavra do homem € a expressao de seu carater. Da mesma
maneira, a "Palavra de Deus" € o veiculo mediante o qual Deus se
comunica com outros seres, e € o meio pelo qual Deus expressa o
seu poder, a sua inteligéncia e a sua vontade.

Cristo € a Palavra ou Verbo, porque por meio dele, Deus
revelou sua atividade, sua vontade e proposito, e por meio dele tem
contato com o mundo. Nos nos expressamos por meio de palavras;
o eterno Deus se expressa a si mesmo por meio do seu Filho, o
qual "é a expressa imagem da sua pessoa" (Heb. 1:3). Cristo € a
Palavra de Deus, demonstrando-o em pessoa. Ele nao somente traz
a mensagem de Deus — ele € a mensagem de Deus. Considere-se a
necessidade de tal Revelador. Procure-se compreender a extensao
do universo com seus imensuraveis milhoes de corpos celestes,
cobrindo distancias que deixam estupefata a mente; imaginem-se
as infinitas extensdoes do espaco além do universo material; a
seguir, procure-se compreender a grandeza daquele que € o Autor
de tudo isso. Considere-se por outro lado, a insignificancia do
homem. Tem-se calculado que se todas as pessoas neste mundo
medissem 1,80m de altura, 45cm de largura, e 30cm de espessura,
os trés bilhoes da raca humana caberiam em uma caixa medindo
menos de um quilometro cabico. Deus — quao poderoso e vasto! O



homem — quao infinitesimal! Além disso, esse Deus é Espirito,
portanto, nao pode ser compreendido pelo olho material, nem pelos
demais sentidos naturais. Surge a grande pergunta: Como pode o
homem ter comunhao com um Deus como esse? Como pode
sequer ter a minima idéia da sua natureza e carater? E certo que
Deus se revelou pela palavra profética, por meio de sonhos e visoes
e por meio de manifestacoes temporais. Porém, o homem anelava
por uma resposta mais clara a seguinte pergunta: Como € Deus?
Para responder a esta pergunta, surgiu o evento mais significativo
da historia — "E o Verbo se fez carne" (Joao 1:14). O Verbo eterno
de Deus tomou sobre si mesmo a natureza humana e se tornou
homem, a fim de revelar o eterno Deus por meio de uma
personalidade humana. "Havendo Deus antigamente falado muitas
vezes, e de muitas maneiras, aos pais pelos profetas, a nos falou-
nos nestes ultimos dias pelo Filho" (Heb. 1:1, 2). De modo que a
pergunta "como € Deus?", o cristao responde: Deus é como Cristo,
porque Cristo € o Verbo — a idéia que Deus tem de si mesmo. Isto
€, ele € "a expressa imagem da sua pessoa" (Heb. 1:3), "a imagem
do Deus invisivel" (Col. 1:5).

3. Senhor (deidade, exaltacao e soberania).

Uma ligeira consulta a uma concordancia biblica revelara o
fato de que "Senhor" € um dos titulos mais comuns dados a Jesus.
Este titulo indica a sua deidade, exaltacao e soberania.

(a) Deidade. O titulo "Senhor", ao ser usado como prefixo
antes de um nome, transmitia, tanto a judeus como a gentios, o
pensamento de deidade. A palavra "Senhor" no grego ("Kurios")
era equivalente a "Jeova " na traducao grega do Antigo Testamento;
portanto, para os judeus "o Senhor Jesus" era claramente
uma imputacao de deidade. Quando o imperador dos romanos se
referia a si mesmo como "Senhor César", requerendo que seus
suditos dissessem "César € Senhor", os gentios entendiam que o
imperador estava reivindicando divindade. Os cristaos entendiam o
termo da mesma maneira, e preferiam sofrer perseguicao a atribuir
a um homem um titulo que somente pertencia a Um que €
verdadeiramente divino. Somente aquele a quem Deus exaltara
eles renderiam adoracao e lhe atribuiriam senhorio.



(b) Exaltacao. Na eternidade Cristo possui o titulo "Filho
de Deus" em virtude da sua relacdo com Deus. (Fil. 2:9); na
historia Ele ganhou o titulo "Senhor", por haver morrido e
ressuscitado para a salvacao dos homens. (Atos 2:36; 10:36; Rom.
14:9.) Ele sempre foi divino por natureza; chegou a ser Senhor por
merecimento. Por exemplo: Se um jovem nascido na familia de um
multimilionario nao esta contente em herdar aquilo pelo qual
outros tenham trabalhado, mas deseja possuir unicamente o que
ganhou por seus proprios esforcos, ele entdo voluntariamente
renuncia a seus privilégios, toma o lugar de um trabalhador
comum, € por meio do seu labor conquista para si um lugar de
honra e riqueza. Igualmente, o Filho de Deus, apesar de ser por
natureza igual a Deus, voluntariamente sujeitou-se a si mesmo as
limitacbes humanas, porém sem pecado, tomando sobre si a
natureza do homem, fez-se servo do homem, e finalmente morreu
na cruz para redencao do mesmo homem. Como recompensa,
Cristo foi exaltado ao dominio sobre todas as criaturas — uma
recompensa apropriada, pois, que melhor credencial poderia
alguém ter para exercer senhorio sobre os homens, visto que os
amara e se entregara a si mesmo por eles? (Apoc. 1:5.) Esse direito
ja foi reconhecido por milhoées e a cruz tomou-se um degrau pelo
qual Jesus alcancou a soberania dos coracoes dos homens.

(c) Soberania. No Egito, Jeova se revelou a Israel como
Redentor e Salvador; no Sinai, como Senhor e Rei. As duas coisas
se justapoem, porque ele, que se tomou Salvador deles, tinha
direito de ser o seu Soberano. E por isso que os Dez Mandamentos
iniciam com a declaracao: "Eu sou o Senhor teu Deus, que te tirei
da terra do Egito, da casa da servidao" (Exo. 20:2). Em outras
palavras, "Eu, o Senhor, que vos redimi, tenho o direito de
governar sobre vos." E assim aconteceu com Cristo e seu povo. Os
cristaos primitivos reconheceram instintivamente — como todos os
verdadeiros discipulos — que aquele que os redimiu do pecado e
da destruicao, tem o direito de ser o Senhor de suas vidas.
Comprados por bom preco, nao pertencem a si mesmos (1 Cor.
6:20), mas, sim, a quem morreu € ressuscitou por eles. (2 Cor.
5:15.) Portanto, o titulo "Senhor", aplicado a Jesus pelos seus
seguidores, significa: "Aquele que por sua morte ganhou o lugar de
soberania no meu coragao, € a quem me sinto constrangido a
adorar e servir com todas as minhas forcas." O paralitico que foi



curado, ao ser repreendido por levar sua cama no dia de sabado,
respondeu: "Aquele que me curou, ele proprio disse: Toma a tua
cama, e anda" (Joao 5:11). Ele soube, instintivamente, com a légica
do coracao, que Jesus que lhe tinha dado saude, possuia o direito
de dizer-lhe como usar essa saude. Se Jesus € o nosso Salvador,
deve ser o nosso Senhor.

4. Filho do homem (humanidade)

(a) Quem? De acordo com o hebraico a expressao "filho de"
denota relacao e participacao. Por exemplo: "Os filhos do reino"
(Mat. 8:12) sao aqueles que hao de participar de suas verdades e
béncaos. "Os filhos da ressurreicao" (Luc. 20:36) sao aqueles
que participam da vida ressuscitada. Um "filho de paz" (Luc. 10:6)
€ um que possui carater pacifico. Um "filho da perdicao" (Joao
17:12) € um destinado a sofrer a ruina e a condenacao.
Portanto, "filho do homem" significa, principalmente, um que
participa da natureza humana e das qualidades humanas. Dessa
maneira, "filho do homem" vem a ser uma designacao enfatica para
o homem em seus atributos caracteristicos de debilidade e
impoténcia. (Num. 23:19; Jo 16:21; 25:6.) Neste sentido o titulo &
aplicado oitenta vezes a Ezequiel, como uma recordacao de sua
debilidade e mortalidade, e como um incentivo a humanidade no
cumprimento da sua vocacao profética. Aplicado a Cristo, "Filho do
homem" designa-o como participante da natureza e das qualidades
humanas, e como sujeito as fraquezas humanas. No entanto, ao
mesmo tempo, esse titulo implica sua deidade, porque, se uma
pessoa enfaticamente declarasse: "Sou filho de homem", a ele dir-
se-ia: "Todos sabem disso." Porém, a expressao nos labios de Jesus
significa uma Pessoa celestial que se havia identificado
definitivamente com a humanidade como seu representante e
Salvador. Notemos também que é: o — e nao um — Filho do
homem. O titulo esta relacionado com a sua vida terrena (Mar.
2:10; 2:28; Mat. 8:20; Luc. 19:10), com seus sofrimentos a favor da
humanidade (Mar. 8:31), e com sua exaltacao e dominio sobre a
humanidade (Mat. 25:31; 26:24. Vide Dan. 7:14). Ao referir-se a si
mesmo como "Filho do homem", Jesus desejava expressar a
seguinte mensagem: "Eu, o Filho de Deus, sou Homem,
em debilidade, em sofrimento, mesmo até a morte. Todavia, ainda
estou em contato com o Céu de onde vim, e mantenho uma relacao
com Deus que posso perdoar pecados (Mat. 9:6), e sou superior



aos regulamentos religiosos que somente tem significado temporal
e nacional. (Mat. 12:8.) Esta natureza humana nao cessara quando
eu tiver passado por estes ultimos periodos de sofrimento e morte
que devo suportar para a salvacao do homem e para consumar a
minha obra. Porque subirei e a levarei comigo ao céu, de onde
voltarei para reinar sobre aqueles cuja natureza "tornei sobre
mim". A humanidade do Filho de Deus era real e nao ficticia Ele
nos € descrito como realmente padecendo fome, sede,
cansaco, dor, e como estando sujeito em geral as debilidades da
natureza, porém sem pecado.

(b) Como? Por qual ato, ou meio, o Filho de Deus veio a ser
Filho do homem? Que milagre pode trazer ao mundo "o segundo
homem" que € o "Senhor do céu"? (1 Cor. 15:47.) A resposta € que
o Filho de Deus veio ao mundo como Filho do homem sendo
concebido no ventre de Maria pelo Espirito Santo, € nao por um
pai humano. E a qualidade da vida inteira de Jesus esta em
conformidade com a maneira do seu nascimento. Ele que veio
através de um nascimento virginal, viveu uma vida virginal
(inteiramente sem pecado) — sendo essa ultima caracteristica um
milagre tao grande como o primeiro. Ele que nasceu
milagrosamente, viveu milagrosamente, ressuscitou dentre os
mortos milagrosamente e deixou o mundo milagrosamente. Sobre o
ato do nascimento virginal esta baseada a doutrina da encarnacao.
(Joao 1:14.) A seguinte declaracao dessa doutrina € da pena do
erudito Martin Scott: Como todos os cristdos sabem, a encarnacao
significa que Deus (isto €, o Filho de Deus) se fez homem. Isso nao
quer dizer que Deus se tomou homem, nem que Deus cessou de
ser Deus e comecou a ser homem; mas que, permanecendo como
Deus, ele assumiu ou tomou uma natureza nova, a saber,
a humana, unindo esta a natureza divina no ser ou na pessoa —
Jesus Cristo, verdadeiro Deus e verdadeiro homem. Na festa das
bodas de Cana, a agua tornou-se em vinho pela vontade de Jesus
Cristo, o Senhor da Criacao (Joao 2:1-11). Nao aconteceu assim
quando Deus se fez homem, pois em Cana a agua deixou de ser
agua, quando se tornou em vinho, mas Deus continuou sendo
Deus, quando se fez homem. Um exemplo que nos podera ajudar a
compreender em que sentido Deus se fez homem, mas ainda nao
ilustra de maneira perfeita a questao, € aquele de um rei que por
sua propria vontade se fizera mendigo. Se um rei poderoso



deixasse seu trono e o luxo da corte, e vestisse os trapos de um
mendigo, vivesse com mendigos, compartilhasse seus sofrimentos,
etc., e isto, para poder melhorar-lhes as condicoes de vida,
diriamos que o rei se fez mendigo, porém ele continuaria seddo
verdadeiramente rei. Seria correto dizer que o que o mendigo
sofreu era o sofrimento de um rei; que, quando o mendigo expiava
uma culpa, era o rei que expiava, etc. Visto que Jesus Cristo €
Deus e homem, € evidente que Deus, de alguma maneira € homem
também. Agora, como € que Deus € homem? Esta claro que ele
nem sempre foi homem, porque o homem nao € eterno, mas Deus
o €. Em um certo tempo definido, portanto, Deus se fez homem
tomando a natureza humana. Que queremos dizer com
a expressao "tomar a natureza humana"? Queremos dizer que o
Filho de Deus, permanecendo Deus, tomou outra natureza, a
saber, a do homem, e a uniu de tal maneira com a sua, que
constituiu uma Pessoa, Jesus Cristo. A encarnacao, portanto,
significa que o Filho de Deus, verdadeiro Deus desde toda a
eternidade, no curso do tempo se fez verdadeiro homem também,
em uma Pessoa, Jesus Cristo, constituida de duas naturezas, a
humana e a divina. Isso, naturalmente € um mistério. nao
podemos compreendé-lo, assim como tampouco podemos conceber
a propria Trindade. Ha mistérios em toda parte. Nao podemos
compreender como a erva € a agua, que alimentam o gado,
se transformam em carne e sangue. Uma analise quimica do leite
nao demonstra conter ele nenhum ingrediente de sangue,
entretanto, o leite materno se torna em sangue e carne da crianca.
Nem a propria mae sabe como no seu corpo se produz o leite que
da a seu filho. Nenhum dentre os sabios do mundo pode explicar a
conexao existente entre o pensamento e a expressao desse
pensamento, ou seja, as palavras. Nao devemos, pois, estranhar se
nao podemos compreender a encarnacao de Cristo. Cremos nela
porque aquele que a revelou, € o proprio Deus, que nao pode
enganar nem ser enganado.

(c) Por que o Filho de Deus se fez Filho do homem, ou quais
foram os propositos da encarnacao?

1) Como ja observamos, o Filho de Deus veio ao mundo para
ser o Revelador de Deus. Ele afirmou que as suas obras e suas
palavras eram guiadas por Deus (Joao 5:19, 20; 10:38); sua
propria obra evangelizadora foi uma revelacao do coracao do



Pai celestial, e aqueles que criticaram sua obra entre os pecadores

demonstraram assim sua falta de harmonia com o espirito do céu.
(Luc. 15:1-7.)

2) Ele tomou sobre si nossa natureza humana para glorifica-
la e desta maneira adapta-la a um destino celestial. Por
conseguinte, formou um modelo, por assim dizer, pelo qual a
natureza humana poderia ser feita a semelhanca divina. Ele, o
Filho de Deus, se fez Filho do homem, para que os filhos dos
homens pudessem ser feitos filhos de Deus (Joao 1:2), e um dia
serem semelhantes a ele (1 Joao 3:2); até os corpos dos homens
serao "conforme o seu corpo glorioso" (Fil. 3:21). "O primeiro
homem (Adao), da terra, € terreno: o segundo homem, o Senhor €
do céu" (1Cor. 15:47); e assim, "como trouxemos a imagem do
terreno (vide Gén. 5:3), assim traremos também a imagem do
celestial" (verso 49), porque "o ultimo Adao foi feito em espirito
vivificante" (verso 45).

3) Porém, o obstaculo a impedir a perfeicao da humanidade
era o pecado — o qual, ao principio, privou Adao da gloria da
justica original. Para resgatar-nos da culpa do pecado e de seu
poder, o Filho de Deus morreu como sacrificio expiatoério.

5. Cristo (titulo oficial e missao)

(a) A profecia. "Cristo" € a forma grega da palavra hebraica
"Messias", que literalmente significa, "o ungido". A palavra é
sugerida pelo costume de ungir com oleo como simbolo da
consagracao divina para servir. Apesar de os sacerdotes, e as
vezes os "Ungido" era particularmente aplicado aos reis de Israel
que reinavam como representantes de Jeova . (2 Sam. 1:14.) Em
alguns casos o simbolo da uncado era seguido pela realidade
espiritual, de maneira que a pessoa vinha a ser, em sentido vital, o
ungido do Senhor, (1 Sam. 10:1, 6; 16:13.) Saul foi um fracassado,
porém Davi, que o sucedeu, foi "um homem segundo o coracao de
Deus", um rei que considerava suprema em sua vida a vontade de
Deus e que se considerava como representante de Deus. Porém, a
grande maioria dos reis se apartou do ideal divino e conduziu o
povo a idolatria; e até alguns dos reis mais piedosos nao estavam
sem culpa nesse particular. Sob esse fundo negro, os profetas
expuseram a promessa da vinda de um rei da casa de Davi, um rei
ainda maior do que Davi. Sobre ele descansaria o Espirito do



Senhor com um poder nunca visto (Isa. 11:1-3; 61:1). Apesar de
Filho de Davi, também seria ele o Filho de Jeova , recebendo
nomes divinos (Isa. 9:6, 7; Jer. 23:6). Diferente do de Davi, seu
reino seria eterno, € sob seu dominio estariam todas as nacoes.
Esse era o Ungido, ou o Messias, ou o Cristo, e sobre ele
concentravam-se as esperancas de Israel.

(b) O Cumprimento. O testemunho constante do Novo
Testamento € que Jesus se declarou o Messias, ou Cristo,
prometido no Antigo Testamento. Assim como o presidente deste
pais € primeiramente eleito e depois publicamente toma posse do
governo, da mesma maneira, Jesus Cristo foi eternamente eleito
para ser o Messias e Cristo, € depois empossado publicamente em
seu oficio messianico no rio Jordao. Assim como Samuel ungiu
primeiro a Saul e depois explicou o significado da uncao (1Sam.
10:1), da mesma maneira Deus, o Pai, ungiu a seu Filho com o
Espirito de poder e sussurrou no seu ouvido o significado da sua
uncao: "Tu és o meu Filho amado em quem me comprazo" (Mar.
1:11). Em outras palavras: "Tu és o Filho de Jeova , cuja vinda foi
predita pelos profetas, e agora te doto de autoridade e poder para a
tua missao, e te envio com minha béncao." As pessoas entre as
quais Jesus teria de ministrar esperavam a vinda do Messias, mas
infelizmente suas esperancas eram coloridas por uma aspiracao
politica. Esperavam um "homem forte", que fosse uma combinacao
de soldado e estadista. Seria Jesus esse tipo de Messias? O
Espirito o conduziu ao deserto para debater a questao com
Satanas, que astuciosamente lhe sugeriu que adotasse um
programa popular e dessa maneira tomasse o caminho mais facil e
curto para o poder. "Concede-lhes seus anelos materiais", sugeriu
o Tentador (vide Mat. 4:3, 4 e Joao 6:14, 15, 26), "deslumbra-os
saltando do pinaculo do templo (e logicamente ficaras em boas
relacoes com o sacerdocio), faze-te o campeao do povo e conduze-
os a guerra." (Vide Mat. 4:8, 9 e Apoc. 13:2, 4.) Jesus sabia que
Satanas estava advogando a politica popular, a qual era inspirada
por seu proprio espirito egoista e violento. Que esse curso de acao
conduziria ao derramamento de sangue e a violéncia, nao havia
duvida. Nao! Jesus seguiria a direcao do seu Pai e confiaria
somente nas armas espirituais para conquistar os coracoes dos
homens, ainda que a senda conduzisse a falta de compreensao, ao
sofrimento, e a morte! Jesus escolheu a cruz. e escolheu-a porque



era parte do programa de Deus para sua vida. Ele nunca se
desviou dessa escolha, apesar de ser muitas vezes tentado a
abandonar o caminho da cruz. (Vide, por exemplo, Mat. 16:22.)
Escrupulosamente Jesus conservou-se fora de embaracos na
situacdo politica contemporanea. As vezes proibia aos que ele
curava de espalharem sua fama, para que seu ministério nao fosse
mal interpretado como sendo uma agitacao popular contra Roma.
(Mat. 12:15, 16; Vide Luc. 23:5.) Nessa ocasiao seu €xito tornou-se
uma acusacao contra ele. Recusou-se deliberadamente a
encabecar um movimento popular (Joao 6:15). Proibia a
proclamacao publica de seu carater messianico, como também o
testemunho de sua transfiguracao para que nao suscitassem
esperancas falsas entre o povo. (Mat. 16:20; 17:9.) Com sabedoria
infinita, escapou a uma habil armadilha que o desacreditaria entre
o povo como "traidor da nacao", ou, por outro lado, que o
envolveria em dificuldades com o governo romano. (Mat. 22:15-21.)
Em tudo isso o Senhor Jesus cumpriu a profecia de Isaias que o
Ungido de Deus seria proclamador da verdade divina, € nao um
violento agitador, nem um que buscasse seu proprio bem, nem que
excitasse a populacao (Mat. 12:16-21), como o faziam alguns dos
falsos messias que o precederam e outros que posteriormente
surgiram. (Joao 10:8; Atos 5:36; 21:38.) Ele evitou fielmente os
meétodos carnais e seguiu os espirituais, de maneira que Pilatos,
representante de Roma, pode testificar: " nao acho culpa alguma
neste homem." Observamos que Jesus comecou seu ministério
entre um povo que tinha a verdadeira esperanca de um Messias,
tendo porém um conceito erroneo de sua Pessoa e obra. Sabendo
disso, Jesus nao se proclamou no principio como Messias (Mat.
16:20) porque sabia que isso seria um sinal de rebelido contra
Roma. Ele, de preferéncia, falava do Reino, descrevendo seus
ideais e sua natureza espiritual, esperando inspirar no povo uma
fome por esse reino espiritual, que por sua vez os conduziria a
desejar um Messias espiritual. E seus esforcos neste sentido nao
foram inteiramente infrutiferos, pois Joao, o apostolo, nos diz
(capitulo 1) que desde o principio houve um grupo espiritual que o
reconhecia como Cristo. Também, de tampos em tempos ele se
revelava a individuos que estavam preparados espiritualmente.
(Joao 4:25, 26; 9:35-37.) Porém, a nacao em geral nao entendia a
conexao entre o seu ministério espiritual e o pensamento do
Messias. Admitiam livremente que ele fosse um Mestre capaz, um
grande pregador, e ainda um profeta (Mat. 16:13, 14); mas



certamente, ndao um que pudesse encabecarum programa
economico, militar e politico — como julgavam coubesse ao
Messias fazer. Mas por que culpar o povo de uma expectacao tal?
Em verdade, Deus havia prometido restabelecer um reino terrena.
(Zac. 14:9-21; Amos 9:11-135; Jer. 23:6-8.) Certamente, mas antes
desse evento, deveria operar-se uma purificacado moral e uma
regeneracao espiritual da nacao. (Ezeq. 36:25-27; vide Joao 3:1-3.)
E tanto Joao Batista, como Jesus, esclareceram que a nacao, na
condicdo em que se encontrava, nao estava preparada para
participar desse reino. Dai a exortacao: "Arrependei-vos: porque €
chegado o reino dos céus." Mas enquanto as palavras "reino dos
céus" comoviam profundamente o povo, as palavras "arrependei-
vos" nao lhes causaram boa impressao. Tanto os chefes (Mat.
21:31, 32) como o povo (Luc. 13:1-3; 19:41-44) se recusaram a
obedecer as condicoes do reino e consequentemente perderam os
privilégios do reino. (Mat. 21:43.) Mas Deus onisciente havia
previsto o fracasso de Israel (Isa. 6:9,10; 53:1; Joao 12:37-40), e
Deus Todo-poderoso o tinha dirigido para o fomento de um plano
até entao mantido em segredo. O plano era o seguinte: a rejeicao
por parte de Israel daria a Deus a oportunidade de tomar um povo
escolhido de entre os gentios (Rom. 11:11; Atos 15:13, 14; Rom.
9:25, 26), que, juntamente com os crentes judeus, constituiriam
um grupo conhecido como a Igreja. (Efés. 3:4-6.) Jesus mesmo deu
a seus discipulos um vislumbre desse periodo (a €época da igreja)
que sucederia entre seus adventos primeiro e segundo, chamando
essas revelacoes "mistérios" porque nao foram reveladas aos
profetas do Antigo Testamento. (Mat. 13:11-17.) Certa ocasidao a
inabalavel fé demonstrada por um centurido gentio contrastada
com a falta de fé em muitos israelitas trouxe asua inspirada visao
o espetaculo de gentios de todas as terras entrando no reino que
Israel havia rejeitado. (Mat. 8:10-12.) A crise prevista no deserto
havia chegado, e Jesus se preparou para dar tristes noticias a seus
discipulos. Comecou com muito tato a fortalecer-lhes a fé com
testemunho divinamente inspirado acercado seu carater
messianico, testemunho dado pelo apostolo Pedro. Entao fez uma
surpreendente predicao (Mat. 16:18, 19), que se pode parafrasear
da seguinte maneira: "A congregacao de Israel (ou "igreja", Atos
7:38) rejeitou-me como seu Messias, e seus chefes realmente vao
excomungar-me a mim, que sou a verdadeira pedra angular da
nacao. (Mat. 21:42.) Mas por isso, nao fracassara o plano de Deus
porque eu estabelecerei outra congregacao ('igreja"), composta de



homens como tu, Pedro (1 Ped. 2:4-9), que crerao na minha
Deidade e carater messianico. Tu seras dirigente e ministro dessa
congregacao, e teu sera o privilégio de abrir-lhe as portas com a
chave da verdade do Evangelho, e tu e teus irmaos administrareis
os seus negocios." Entao Cristo fez um anuncio que os discipulos
nao compreenderam inteiramente, senao depois de sua
ressurreicao (Luc. 24:25-48); isto €, que a cruz era parte do
programa de Deus para o Messias. "Desde entao comecou Jesus a
mostrar aos seus discipulos que convinha ir a Jerusalém, e
padecer muito as maos dos anciaos, e dos principais dos
sacerdotes, e dos escribas, e ser morto, e ressuscitar ao terceiro
dia" (Mat. 16:21). No devido tempo a horrenda profecia foi
cumprida. Jesus poderia ter escapado a morte, negando a sua
Deidade; poderia ter sido absolvido negando que fosse rei; porém,
ele persistiu em seu testemunho e morreu numa cruz que levava a
inscricao: ESTE E O REI DOS JUDEUS. Mas o Messias sofredor (Isa.
53:7-9) ressurgiu dentre os mortos (Isa. 53:10, 11), e, como Daniel
havia previsto, ascendeu a destra de Deus (Dan. 7:14; Mat. 28:18),
de onde vira para julgar os vivos e os mortos. Depois desse exame
dos ensinos do Antigo e Novo Testamentos, temos elementos para
declarar a definicao completa do titulo "Messias"; a saber, aquele a
quem Deus autorizou para salvar a Israel e as nacoes do pecado e
da morte, e para governar sobre eles como Senhor de suas vidas e
Mestre. Que semelhante afirmacdao implica deidade €
compreendido por pensadores judeus, se bem que para eles isso
constitui um escandalo. Claude Montefiore, notavel erudito judeu,
disse: Se eu pudesse crer que Jesus era Deus (isto €, Divino), entao
obviamente ele seria meu Mestre. Porque o meu Mestre — o Mestre
do judeu moderno, €, € s6 pode ser Deus.

6. Filho de Davi (linhagem real).

Esse titulo € equivalente a "Messias", pois uma qualidade
importante do Messias era sua descendéncia davidica.

(a) A Profecia. Como recompensa por sua fidelidade, a Davi
foi prometida uma dinastia perpétua (2 Sam. 7:16), a a sua casa
foi dada uma soberania eterna sobre Israel. Esta foi a alianca
davidica ou a do trono. Data desse tempo a esperanca de
que, acontecesse o que acontecesse a nacao, no tempo assinalado
por Deus apareceria um rei pertencente ao trono e a linhagem de



Davi. Em tempos de aflicao os profetas relembravam ao povo essa
promessa, dizendo-lhe que a redencao de Israel, e das nacoes,
estava ligada com a vinda de um grande Rei da casa de Davi. (Jer.
30:9; 23:5; Ezeq. 34:23; Isa. 55:3, 4; Sal. 89:34-37.) Notemos
particularmente Isa. 11:1, que pode ser traduzido como segue:
"Porque brotara rebento do trono de Jessé, e das suas raizes
um renovo frutificara". Em Isa. 10:33,34, a Assiria, a
cruel opressora de Israel, € comparada a um cedro cujo tronco
nunca brota renovos, mas apodrece lentamente. Uma vez cortada,
essa arvore nao tem futuro. E assim é descrita a sorte da Assiria, a
qual, ha muito, desapareceu do palco da historia. A casa de Davi,
por outro lado, € comparada a uma arvore que tera novo
crescimento do tronco deixado no solo. A profecia de Isaias € como
segue: A nacao judaica sera quase destruida, e a casa de Davi
cessara como casa real — sera cortada junto a raiz. Entretanto,
desse tronco saira um renovo; das raizes desse tronco saira um
ramo — o Rei-Messias.

(b) O cumprimento. Juda foi levado ao cativeiro, e desse
cativeiro voltou sem rei, sem independéncia, para ficar subjugado,
sucessivamente, pela Pérsia, Grécia, Egito, Siria, e, depois de
um breve periodo de independéncia, por Roma. Durante esses
séculos de sujeicao aos gentios, houve tempo de desalento quando
o povo voltava seu pensamento as glorias passadas do reino de
Davi e exclamava como o Salmista: "Senhor, onde estao as tuas
antigas benignidades que juraste a Davi pela tua verdade?" (Sal.
89:49.) Os judeus nunca perderam a esperanca. Reunidos ao redor
do fogo da profecia Messianica, fortaleciam seus coracoes e
esperavam pacientemente pelo Filho de Davi. Nao foram
desapontados. Séculos depois da casa de Davi haver cessado, um
anjo apareceu a uma jovem judia e disse: "E eis que em teu ventre
conceberas e daras a luz um filho, e por-lhe-as o nome JESUS.
Este sera grande, e sera chamado Filho do Altissimo; e o Senhor
Deus lhe dara o trono de Davi, seu pai; e reinara eternamente na
casa de Jaco, e seu reino nao tera fim" (Luc. 1:31-33. Vide Isa. 9:6,
7). Assim um Libertador se levantou na casa de Davi. Em um
tempo quando a casa de Davi parecia estar reduzida a seu estado
mais decadente e quando os herdeiros vivos eram um humilde
carpinteiro e uma simples donzela, entdao, por milagrosa acao de
Deus, o Ramo brotou do tronco e cresceu tornando-se uma



poderosa arvore que tem provido protecao para um sem-numero de
povos e nacoes. O seguinte € a substancia da alianca davidica,
como € interpretada pelos inspirados profetas: Jeova desceria para
salvar o seu povo, no tempo em que haveria na terra um
descendente da familia de Davi, pelo qual Jeova resgataria e
posteriormente governaria o seu povo. Que Jesus era esse filho de
Davi manifesta-se pelo anuncio feito ao tempo de seu nascimento,
por suas genealogias (Mat. 1 e Luc. 3), pelo fato de ter ele aceitado
esse titulo quando lhe foi atribuido (Mat. 9:27; 20:30, 31; 21:1-11),
e pelo testemunho dos escritores do Novo Testamento. (Atos 13:23;
Rom. 1:3; 2 Tim. 2:8; Apo. 5:5; 22:16.) Mas o titulo "Filho de Davi",
nao era uma descricao completa do Messias, porque acentuava
principalmente a sua ascendéncia humana. Por isso o povo,
ignorando as Escrituras que falavam da natureza divina de Cristo,
esperava um Messias humano que seria um segundo Davi. Em
certa ocasiao Jesus procurou elevar os pensamentos dos chefes
sobre esse conceito incompleto. (Mat. 22:42-46.) "Que pensais vos
de Cristo (isto €, do Messias)? Ele perguntou: "de quem é filho?" Os
fariseus naturalmente responderam: "€ filho de Davi." Entao Jesus,
citando o Salmo 110:1, perguntou: "Se Davi lhe chama Senhor,
como € ele seu filho?" Como pode o Senhor de Davi ser filho de
Davi? — foi a pergunta que confundiu os fariseus. A resposta
naturalmente €: O Messias € tanto Senhor como filho de Davi. Pelo
milagre do nascimento virginal, Jesus nasceu de Deus e também
de Maria; ele era desse modo o Filho de Deus e Filho do homem.
Como Filho de Deus ele é Senhor de Davi; como filho de Maria ele é
filho de Davi.

O Antigo Testamento registra duas grandes verdades
messianicas. Alguns trechos declaram que o Senhor mesmo vira do
céu pararesgatar o seu povo (Isa. 40:10; 42:13; Sal. 98:9);
outros esclarecem que da familia de Davi se levantaria um
libertador. Essas duas vidas completam-se na aparicao da
pequena crianca em Belém, a cidade de Davi. Foi entao que o Filho
do Altissimo nasceu como filho de Davi. (Luc. 1:32.)

Notemos como em Isaias 9:6,7, combinam-se a natureza
divina e a descendéncia davidica do Rei vindouro. O titulo
mencionado aqui — "Pai da eternidade" — tem sido mal
interpretado por alguns, que dele deduzem nao haver Trindade,
afirmando erroneamente que Jesus € o Pai e que o Pai € Jesus. Um
conhecimento da linguagem do Antigo Testamento evitaria esse



erro. Naqueles dias um regente que governava sabia e
justamente, era descrito como um "pai" para seu povo. Por isso, o
Senhor, falando por meio de Isaias, diz acerca de um oficial: "E ser
como pai para os moradores de Jerusalém, e para a casa de Juda .
E porei a chave da casa de Davi sobre o seu ombro" (Isa. 22:21,
22). Note-se a semelhanca com Isa. 9:6, 7 e vide Apoc. 3:7. Esse
titulo foi aplicado a Davi, conforme se vé na aclamacao do povo na
entrada triunfal de Jesus em Jerusalém: "Bendito o reino do
nosso pai Davi" (Mat. 11:10). Eles nao queriam dizer que Davi
fosse seu antecessor, pois nem todos descendiam da sua familia;
e naturalmente nao o chamariam de Pai celestial. Davi é
descrito como "pai" porque, como o rei segundo o coracao de Deus,
foi o verdadeiro fundador do reino israelita (ja que Saul foi
um malogrado) ampliando suas fronteiras de 9.600 para 96.000
quilometros quadrados. De igual maneira muitas vezes se refere a
George Washington como o "Pai dos Estados Unidos da Ameérica".
O "pai" Davi era humano, e morreu; seu reino foi terrena, € com
o tempo se desintegrou. Mas, de acordo com Isaias 9:6, 7,
o descendente de Davi, o Rei-Messias, seria divino, e seu reino
seria eterno. Davi foi um "pai" temporario para seu povo; o Messias
sera um Pai eterno (imortal, divino, imutavel), para todo o povo —
assim destinado por Deus, o Pai. (Sal. 2:6-8; Luc. 22:29.)

7. Jesus (obra salvadora).

O Antigo Testamento ensina que Deus mesmo € a Fonte da
salvacao: Ele € o Salvador e Libertador de Israel. "A salvacao vem
de Deus." Ele livrou o seu povo da servidao do Egito, e
daquele tempo em diante Israel soube, por experiéncia, que ele era
o Salvador. (Sal. 106:21; Isa. 43:3, 11; 45:15, 22; Jer. 14:48.) Mas
Deus age por meio de seus instrumentos; portanto, lemos que
ele salvou Israel por meio do misterioso "anjo da sua face" (Isa.
63:9). As vezes foram usados instrumentos humanos; Moisés
foi enviado para libertar Israel da servidao; de tempos em tempos
foram levantados juizes para socorrer Israel. "Mas, vindo a
plenitude dos tempos, Deus enviou seu Filho, nascido de mulher,
nascido sob a lei, para remir os que estavam debaixo da lei, a fim
de recebermos a adocao de filhos" (Gal. 4:4,5). Ao entrar no
mundo, ao Redentor foi dado o expressivo nome da sua missao
suprema: "E chamaras o seu nome JESUS; porque ele salvara
o seu povo dos seus pecados" (Mat. 1:21). Os primeiros pregadores



